
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 1

Artikel: "Löscht den Geist nicht aus!" : Nikolai Berdjajews freie christliche
Philosophie

Autor: Dietrich, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Löscht den Geist nicht aus!»
Nikolai Berdjajews freie christliche Philosophie1

«Löscht den Geist nicht aus !» ist ein Satz mitten aus den Schriften N ikolai
Berdjajews.2 Der ihn spricht, gibt sich zu erkennen als Anfacher des Geistes. Erkennen

lässt er, dass es geboten ist, dem Auslöschen des Geistes zu wehren, sich
selbst dem Auslöschen des Geistes zu verweigern. Es ist eine Chance gemeinsamer

Existenz, den Geist brennen zu lassen.

Wenn der Geist davon bedroht wird, ausgelöscht zu werden, dann ist er als

Feuer gedacht. In der Tat bekennt Berdjajew öfter, dass sein Element das Feuer
ist. Er wählt sich diejenige Gestalt der Philosophiegeschichte als Inspirator, die
sich am stärksten der Dynamik, dem Feuer verbunden hat, nämlich Heraklit.
«Heraklit begriff die metaphysische Wirklichkeit als feurige Bewegung.»3
«Feuer ist das physische Symbol des Geistes.»4 Und er orientiert sich an demjenigen

Glauben, von dem die intensivste Wandlungsmacht ausgeht, nämlich dem
christlichen. Es muss für ihn allerdings das genuine Christentum sein, das derjenigen

Grundgestalt entspricht, die von sich sagt: «Ich bin gekommen, ein Feuer

auf die Erde zu bringen. Ich wollte, es brennte schon.»5

Nikolai Berdjajew ist russischer Denker von universaler Ausstrahlung. Neben

Wladimir Solowjow ist er wohl derjenige russische Philosoph, der im aus-
serrussischen Bereich den grössten Bekanntheitsgrad erreicht hat. Wieweit er

jetzt noch einem breiteren Bewusstsein gegenwärtig ist, ist eine andere und wohl
eher negativ zu beantwortende Frage. Es hat den 1922 aus seinem Lande
Ausgewiesenen tiefbekümmert, dass er in seiner eigenen Fleimat ungelesen blieb und
obendrein offiziell geschmäht wurde. Als Mrakobes, als Dunkelmann, als Fin-

1

Voraus gingen diesem Beitrag Berdjajew-Studien nach dem Krieg sowie eine grössere
Monographie, die aus den russischen Texten erarbeitet wurde: Provokation der Person-Nikolai

Berdjajew in den Impulsen seines Denkens, Gelnhausen/Berlin, Bd. 1-3 1975, Bd. 5 1979. -
1991 und 1992 konnten in Vorträgen und Gesprächen unmittelbar Verbindungen nach Leningrad

bzw. St. Petersburg aufgenommen werden. - Der noch ausstehende Bd. 4 des oben
genannten Werks soll in absehbarer Zeit als eigenständige Publikation erscheinen.

2 Die Philosophie des freien Geistes - Problematik und Apologie des Christentums, Tübingen

1930,14. - Die Zitate beziehen sich für diesen Beitrag nahezu durchgängig aufvorliegende
deutsche Ausgaben der Schriften Berdjajews. Freilich sind diese zurzeit im Buchhandel nicht
erhältlich.

3 Der Sinn der Geschichte - Versuch einer Philosophie des Menschengeschickes, Darmstadt

1925, 81. (=SG).
4 Versuch einer eschatologischen Metaphysik - Schöpfertum und Objektivation, Paris

1947,105. Russisch, keine deutsche Ausgabe. (=EM).
5 Lk 12,49.



66 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

sterling wurde seine lichte Gestalt bei einer Erwähnung im «Kurzen philosophischen

Wörterbuch» sowjetischer Lesart beschimpft.
Jetzt jedoch wird Berdjajew in Russland wieder gedruckt. In der Aufbruchssituation

vor vier Jahren ging im damaligen Leningrad, dem jetzigen Sankt
Petersburg, die Rede, Berdjajew werde inzwischen mehr gelesen als Lenin.
Obwohl im «Dom knigi», im vielbesuchten Haus des Buches, nur zwei dünne Hefte

von ihm erhältlich waren — übrigans noch unter der verbliebenen Ladenrubrik
«Atheismus». Inzwischen wurde sein autobiographisches Werk «Samopozna-
nie»: «Selbsterkenntnis» auf Russisch gedruckt.6 Aus ihm lassen sich Daten des

Lebens herausbuchstabieren, lassen sich Züge des Weges herausskizzieren.
Nikolai Alexandrowitsch Berdjajew wurde 1874 in Kiew geboren. Er en-

stammt einer standesherrlichen, einer aristokratischen Familie. Aber es kommt
in ihm schon früh zum Bruch mit dem feudal-aristokratischen Milieu. «Ich habe

diese Welt niemals geliebt und befand mich schon als Kind in Opposition zu
ihr.»7

In Opposition befand sich Berdjajew offenbar zur Hereinkunft in diese Welt
überhaupt. Er spricht von der Geburt als einer fundamentalen Fremderfahrung.
«Ich weiss bestimmt, dass ich mich von Anfang an als einer empfand, der in eine

ihm fremde Welt geraten ist.» «Ich war immer nur Pilger.»8 Nicht zufällig wurde
Schopenhauer zu einer bevorzugten Lektüre seiner Jugend.

Die studentische Zeit brachte den Kontakt mit der sozialen Bewegung. Er
erfährt «eine völlig neue Formation.»9 Er spricht vom «historischen Schwung»
der marxistischen Ideen und einer Weitung der Weltperspektiven. Kraft seiner

Bildung und aneignenden Energie gewinnt er bald «eine intellektuell führende
Rolle».10 Ihm gelingt es auch, Verbindung zum Volk aufzunehmen und lebendig
zu halten. «Den Grossen dieser Welt, den Machthabern und Herrschenden, die
die ersten Plätze einnehmen, den Vornehmen, Reichen und Privilegierten
habe ich immer die Geknechteten, Verfolgten und Armen vorgezogen.»11

Folge dieser Einstellung und der ideologischen sozialdemokratischen Aktivität

sind Verhaftung, Ausschluss aus der Universität und dreijährige Verbannung

nach Wologda. Mit dem ideell-revolutionären Aufschwung freilich geht
einher der Eindruck von bedrückender Enge im Kreise von Genossen - auch im

6 A.A. Jermitschew, N.A. Berdjajew - Samopoznanie, Leningrad 1991.
7 Selbsterkenntnis - Versuch einer philosophischen Autobiographie, Darmstadt und Genf

1953, 24. (=SE).
8 SE 15.
9 SE 129/30.

10 SE 105.
11 SE 76.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 67

Milieu der Verbannten. «Man hatte ein Gefühl des Erstickens, eines Mangels an

Luft, an Freiheit des Atmens.»12 Flöchst zuwider wird ihm die herrschende
Verquickung des sozialistischen Elans mit einer materialistischen und positivistischen

Weltanschauung. Sein Marxismus ist nie orthodox. Er bekennt sich als

«freidenkender», als «kritischer Marxist.»13 «Nachdem ich mit der überkommenen

aristokratischen Welt gebrochen hatte und in die revolutionäre Welt eingetreten

war, begann ich den Kampf um die Freiheit in der revolutionären Welt
selber, in der revolutionären Intelligenz, im Marxismus.»14

Wie ihm von seiner aristokratischen Herkunft eine seelische Prägung bleibt,
so bleibt Berdjajew aus der Phase «revolutionärer Stählung», wie er sie nennt,
eine Grundtendenz fürs Leben. «Ich bekenne mich als aristokratischer Denker,
der die Wahrheit des Sozialismus anerkannt hat.»15 Aber der Weg führt «vom
Marxismus zum Idealismus», wie eine progressive Gruppe ihre Tendenz in
einem Aufsehen erregenden Sammelband markiert, an dem Berdjajew beteiligt
ist. Der Weg führt mitten hinein in eine singuläre gesellschaftliche Erscheinung,
die im Rückblick «Russische Kulturrenaissance zu Beginn des 20. Jahrhunderts»

genannt wird oder die auch unter dem Namen «Das silberne Zeitalter» -
zumal von seinem Zentrum Sankt Petersburg her - bekannt geworden ist. «Es

war das in Russland eine Epoche des Erwachens des selbständigen philosophischen

Denkens, des Blühens der Poesie und der Schärfung des ästhetischen

Empfindens, der religiösen Unruhe und des religiösen Suchens, des Interesses

an Mystik und Okkultismus. Es erschienen neue Seelen, und neue Quellen
schöpferischen Lebens wurden erschlossen.»16 —Auch hier stiess Berdjajew vor
ins Zentrum der Bewegung. So führt er in Sankt Petersburg drei Jahre lang den
Vorsitz der sogenannten «Mittwochabende», an denen sich allwöchentlich «die

begabtesten und bemerkenswertesten Menschen jener Epoche, Dichter,
Philosophen, Gelehrte, Künstler, Schauspieler, manchmal auch Politiker»
versammelten.17 Aber auch hier empfindet Berdjajew ein elementares Ungenügen. Er
vermisst die ethische Kraft und Willensbildung. «Die russische Renaissance

war mit einer seelischen Struktur verbunden, die keines sittlichen Charakters

fähig war.»18 Er erfährt ein tragisches, aber eben doch auch schuldhaftes
Auseinanderdriften von kultureller und sozialrevolutionärer Bewegung - letztlich zum
tödlichen Schaden für beide.

12 SE 129.
13 SE 129/30
14 SE 65.
15 SE 14.
16 SE 153.
17 SE 171.
18 SE 165.



68 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

Es schien folgerichtig, dass Berdjajew bei seiner unentwegten Suchbewegung

nunmehr auf im engeren Sinn religiöse, speziell auch kirchliche Kreise
traf. Wie steht es mit den Vertretern realer Transzendenz? «Ich neige jetzt zu der

Annahme, dass ein und dieselben Motive mich zur Revolution und zur Religion
führten. Im einen wie im anderen Fall nahm ich Abstand von der Selbstzufriedenheit

mit dieser Welt, wollte ich aus dieser Welt zur anderen Welt übergehen.»19

- So stiess er, der in der Kindheit ohne ein religiöses Umfeld «irgendwelcher

traditioneller Gläubigkeit» aufwuchs, nunmehr in Moskau aufdie orthodoxeste

Orthodoxie. Es «vollzog sich nach dem Umzug die Begegnung mit den

ausgeprägtesten rechtgläubigen Kreisen, die mir bis dahin fremd waren, mit
dem eigentlichen Herzstück der russischen Rechtgläubigkeit,... mit derjenigen
Rechtgläubigkeit, die sich selber als die rechteste verstand.»20 Aber bei allen
Versuchen persönlicher Wertschätzung lässt ihn doch ein anmassendes Obsku-
rantentum regelrecht «erheben.» «Dieser Weg war für mich unmöglich.»21 - So

vollzog sich gleichfalls die Begegnung mit dem Starzentrum, um das sich «ein
förmlicher Mythos gebildet hatte». Aber abgesehen von Ausnahmen überwog
auch hier ein abstossender Eindruck der Ungeistigkeit und Unduldsamkeit.
«Diese Erfahrung war für mich qualvoll.» So wenig er sich ungebrochen an die
mönchisch-asketische Tradition anschliessen kann, so wenig kann er seinen

«Willen der geistigen Führung der Starzen» und ihrer «absoluten Autorität»
hingeben.22 «Mein Weg war ein anderer und vielleicht schwererer.»23 - Und so vollzog

sich, abseits aller anderen Gruppen, die Begegnung mit den Sektierern, mit
dem «vagierenden Rus, das nach Gott und nach dem Gottesreich sucht».24 Deren

Pilgertum trifft sich mit seinem eigenen. Eine ausserordentliche Lebendigkeit,
eine elementare Frömmigkeit, eine bildmächtige Sprachkraft treten hier zu Tage.

«Ich erinnere mich an die Jahre des Umgangs mit diesen Menschen als an die
besten Jahre meines Lebens und an diese Menschen als an die besten Menschen,
denen zu begegnen mir in meinem Leben vergönnt war.»25 Aber gleichzeitig
wird auch das Unleidliche am Sektierertum bewusst: die eifernde Rechthaberei,
die hemmungslose Selbstherrlichkeit. «Mich brachte es mehr als alles auf, dass

der Vertreter jeder Sekte sich in der absoluten Wahrheit sah, die anderen dagegen

in Verirrung und Lüge.»26 - Wie eine Summierung seiner religiösen Durch-

19 SE 127.
20 SE 204.
21 SE 206.
22 SE 180.
23 SE 208.
24 SE 218.
25 SE 224.
26 SE 219.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 69

gangserfahrungen mutet dann Berdjajews Satz an: «Ich bin freier Christ, der
nicht mit der Kirche gebrochen hat, das heisst, ich will nicht Sektierer sein.»27

Bis zuletzt ist Berdjajew von dem Wunsch durchdrungen, in dem von ihm
geliebten Russland bleiben und wirken zu können. «Ich wollte nicht aus Russland

fort, wollte nicht Emigrant werden. Ich spürte, dass es eine elementare
Menschlichkeit gäbe, innerhalb derer schöpferische geistige Tätigkeit möglich
sein müsse.»28 Als ihm selber dieses Wirken verwehrt wird, als er sich gezwungen

sieht, das Land zu verlassen, und zwar bei Androhung des Todes im Falle

seiner Rückkehr, bewegt ihn im Übergang ein doppeltes Gefühl. Das eine ist die

Enttäuschung des Ausgewiesenen, der hinter sich in seinem Herkunftsbereich
die Freiheit sich verfinstern sieht. Das andere ist die Hoffnung des Ankommenden,

der vor sich im westlichen Europa, dessen geistiger Welt er sich von früh an

zugehörig fühlt, eine grössere Freiheit meint erfahren zu können.
Aber was ihn im Westen - vor allem in Paris, das ihm zum dauernden Wohnsitz

wird - zunächst irritiert und geradezu schockiert, ist das Zusammentreffen
mit Menschen aus dem Osten, mit russischen Emigranten. Er erlebt an vielen

von ihnen eine niederdrückende Reaktion, und zwar in doppelter Form: als blinden

Hass auf das Sowjetregime, der ganz auf Intervention von aussen setzt, und
als eifernde Sowjethörigkeit, die eine vorbehaltlose Anerkennung betreibt.

Berdjajew aber bewegt sich - «als Rufer in der Wüste», wie er sagt - jenseits
einer solchen Alternative. Er verwirft lebenslang den Eingriff von aussen und

vertraut auf die Wandlung von innen. Und er verbindet die freimütige Anerkennung

des sozialen Rechts von Revolution mit der «unbedingten Gegnerschaft
zur ideologischen Diktatur». «In Wirklichkeit bin ich ein viel extremerer
Gegner des Kommunismus als die Vertreter der verschiedenen Strömungen der

Emigration, die in ihrem Bewusstseinszustand kollektivistisch eingestellt sind
und den Primat des Kollektivs, der Gesellschaft und des Staates über die Person
anerkennen. Ich dagegen war und bleibe extremer Personalist, der die Oberhoheit

des personalen Gewissens, den Primat der Person über die Gesellschaft und
den Staat anerkennt.»29

Eben diese Grundeinstellung ist es aber auch, die Berdjajew in Spannung und

Konflikt bringt mit der umgebenden westlichen Welt. «Wir verliessen Russland
oder wurden aus Russland vertrieben, in dem die Knechtung des Geistes zur
Herrschaft kam und die Freiheit vernichtet wurde. Und eine gewisse Freiheit
haben wir im Westen zu schmecken bekommen. Aber auch dieses Reich einer
sehr unvollkommenen Freiheit geht zu Ende, es gibt sie schon nicht mehr im

27 SE 187.
28 SE 269.
29 SE 274.



70 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

Westen, die Welt wird immer mehr durch den Geist des Grossinquisitors
verknechtet.»30 Im Kampf gegen diesen Widergeist «versäumt er keine Gelegenheit,

um in mündlichem und schriftlichem Protest»31 gegen jene aufzutreten,
«die den Geist auslöschen, die den Gedanken und das Gewissen vergewaltigen».32

«Ich denke über... meine Epoche nach, über ihre Probleme und über ihr
Übel, aber... ich befinde mich in vollkommenem Bruch mit meiner Epoche. Ich
besinge die Freiheit, während meine Epoche sie hasst. Ich liebe den Staat nicht
und habe eine religiös-anarchische Tendenz, während die Epoche den Staat

vergöttert. Ich bin extremer Personalist, während die Epoche kollektivistisch ist
und Würde und Wert der Person verleugnet. Ich mag den Krieg und das Militär
nicht, während die Epoche vom Pathos des Krieges lebt. Ich liebe das philosophische

Denken, während die Epoche sich zu ihm gleichgültig verhält.»33 Intensiv

und im Gegenzug gegen die Gleichgültigkeit um ihn her geht Berdjajew dem

philosophischen Denken nach, bis er am 24. März 1948 in Paris-Clamart an
seinem Arbeitsplatz, an seinem Platz des Denkens, stirbt.

Berdjajew stirbt, ohne dass er in seine Heimat zurückgekehrt wäre und ohne
dass seine Stimme nach Russland - in die russische Öffentlichkeit - hätte
durchdringen können. Heute wird seine Stimme in Russland wieder gehört und heute

bietet sich uns auch in Westeuropa die Chance, sein Denken neu aufzunehmen
und mit ihm umzugehen. - Wir versuchen also, gemeinsam einen Einblick in
dieses Denken zu gewinnen. Das eben Gehörte wird dann freilich nicht zum
blossen biographischen Vorspann. Es ist vielmehr Stoff, es ist Substanz, es ist
Substrat dieses Denkens selbst, von dem es sich nicht ablösen lässt. Im Sinne des

Titels seiner Biographie lässt Berdjajews Werk sich verstehen als Selbsterkenntnis,

die zum Ansatz der Welterkenntnis wird. Dabei bekennt er von sich, dass er

nur Annäherungen erreicht, dass er immer wieder scheitert, dass ihm Entscheidendes

unausdrückbar bleibt. Hinzu kommt sein oft wiederholtes Eingeständnis,

er denke nicht diskursiv. Er sei ein intuitiver, ein aphoristischer, ein synthetischer

Denker. Er verweigere sich jedem System. - Tasten wir uns also voran mit
Hilfe einiger seinem Werk entnommener Markierungen. Sehen wir zu, dass wir
die Sätze nicht zu hart fassen, um nicht der von ihm angefochtenen Grundsünde

zu verfallen, nämlich der Objektivation.

30 SE 313.
31 SE 223.
32 SE 283.
33 SE 287.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 71

1. Weg der Existenz oder Wider die Objektivation

Berdjajew versteht sich selbst als Existenzdenker, und zwar ausdrücklich
ausserhalb und vor offizieller Existenzphilosophie. Wenn man historische Anhalte
benennen will, dann sind es die «Confessiones» von Augustin und die «Pensées»

von Pascal. Die Existenz ist der feurige Kern des Denkens und Erkennens.

Die Objektivation ist die erkaltete Lava. Genauer dürfte man nicht von Existenz

sprechen, die auch eine statische Interpretation zulässt. Genauer müsste man

vom Existieren sprechen, vom Prozess, vom Vorgang und der darin wirkenden
Dynamik. In eine von Berdjajew gebrauchte Formel gefasst: «Existenzphilosophie

ist die Erkenntnis des Sinnes des Seienden durch das Subjekt. Das Subjekt
ist existentiell.» «Im Objekt dagegen», in dem nach aussen Geworfenen, «ist das

innere Dasein verhüllt.» «Ich habe gar nichts erkennen können, wenn ich mich
in das Objekt vertiefte», spricht Berdjajew von sich selbst. «Ich erkenne alles,
sobald ich mich in das Subjekt versenke.»34 Oder in einer weiter ausholenden

Wendung: «Der Typus der Existenzphilosophie steht mir nahe Die
Philosophie war für mich mit meinem Schicksal verbunden, mit meinem ganzen Wesen,

an ihr war der Erkennende wie auch der Seiende mitbeteiligt. Immer habe

ich gewollt, dass die Philosophie nicht etwa von irgend etwas handele, sondern
dass sie etwas darstelle, dass sie die urtümlichen Realitäten des Subjekts selber
offenbare.»35

Von hier aus wird deutlich, dass nicht einem oberflächlichen Subjektivismus
das Wort geredet wird, der sich im Grunde an die Objekte verhaftet. Und von
hier aus wird vor allem deutlich, dass ein gängiges oder vorherrschendes
Verständnis von Realität nicht nur in Frage gestellt, sondern geradezu umgekehrt
wird. Die primäre Realität ist verbunden mit dem Subjekt in seiner Tiefe, während

die sekundäre Realität dargestellt wird in der hinausgeworfenen, gegenstehenden

Objektivation. Denken wird dann zum erkennenden Prozess, der die
Primärrealität zum Vorschein bringen will. Und es wird zugleich zum kämpferischen

Einspruch gegen die Übergriffe der Sekundärrealität, die - in welcher
Form auch immer-das primäre Existieren erdrücken, ersticken, ertöten will. Es

ist nur konsequent, wenn Berdjajew in derjenigen Schrift, die er seine radikalste

nennt, nämlich: Von des Menschen Knechtschaft und Freiheit,36 sich um eine

regelrechte Phänomenologie, eine Erscheinungskunde der verknechtenden Ob-

34 SE 52.
35 SE 107.
36 Von des Menschen Knechtschaft und Freiheit - Versuch einer personalistischen Philosophie,

Darmstadt und Genf 1954. (=KFM).



72 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

jektivationen bemüht, und zwar quer durch die Bereiche der Natur und der
Gesellschaft, der Kultur und des individuellen wie des kollektiven Lebens.

Hervorzuheben bleibt, dass Berdjajew als treibende Kraft der kämpferischen
Vergewisserung des Subjekts bis in die profane Philosophie hinein den christlichen

Impuls annimmt. «In der Philosophie der neueren Zeit dringt das Christentum

in das Denken ein, und dieses kommt darin zum Ausdruck, dass der eigentliche

Mittelpunkt vom Kosmos auf den Menschen übertragen wird. Es kommt
zum Ausdruck in der Überwindung des naiven Objektivismus und Realismus, in
der Anerkennung der schöpferischen Rolle, die dem Subjekt zukommt, im
Bruch mit dem dogmatischen Naturalismus. Die christliche Philosophie ist
eine Philosophie des Subjekts, nicht des Objekts, des <Ich>, nicht der Welt; eine

Philosophie, die in der Erkenntnis die Erlösung des Mensch-Subjekts von der

Macht des Objekts als der Notwendigkeit zum Ausdruck bringt.»37

2. Proklamation der Freiheit oder Wider die Verknechtung

Berdjajew erweist sich als Proklamator der Freiheit - durchaus nicht nur <ab-

strakt>, sondern auch sehr konkret: indem er etwa Dserschinskij, dem (eisernen

Felix>, dem Gründer der sowjetischen geheimen Staatspolizei, in den Kellern
der Tscheka ins Angesicht freimütig widerstand und ihm gegen alle Regeln des

Verhörs in eigener Initiative seine freiheitlich-christliche Position darlegte, die

es ihm unmöglich mache, in ein menschenverachtendes System einzuwilligen.
Aber das freimütige Auftreten hat seinen Grund, sogar seinen metaphysischen
Grund: «Die grundlegende metaphysische Idee, zu der ich im Ergebnis meines

Philosophierens und meiner geistigen Erfahrung gelangte, worauf sich mein

Philosophieren gründet, ist die Idee vom Primat der Freiheit über dem Sein.

Dieses bedeutet zugleich den Primat des Geistes, der nicht das Sein, sondern
Freiheit ist.»38

Die Freiheit geht für Berdjajew dem Sein voraus, er spricht von einer vorseienden

Freiheit. Ja, wenn die geschaffene Welt eine seinsmässige ist, so muss für
den, der der Freiheit radikal nachfragt, die im Ursprung begriffene Freiheit eine

unerschaffene sein. «Es schien mir unerlässlich, die Existenz einer nicht
erschaffenen Freiheit gelten zu lassen, was im Grunde genommen die Anerkennung

eines Mysteriums darstellt, das keinerlei Rationalisierung zulässt, und
eine Beschreibung des geistigen Weges, um zu diesem Mysterium zu gelan-

37 SE 116/17.
38 SE 111.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 73

gen.»39 Der begriffene Satz wird in dem Augenblick, in dem er ausgesprochen
wird, in die Unbegreiflichkeit zurückgenommen. Aber ihn auszusprechen,
scheint für den Denkenden notwendig zu sein, um der Freiheit als Freiheit im
Ernst ansichtig zu werden.

Die Freiheit, so folgert Berdjajew, entspringt aus dem Nichts. Aber dies will
er wiederum als eine umschreibend uneigentliche oder hindeutende Aussage
verstanden wissen. «Anzuerkennen, dass die Freiheit im Nichtsein oder im
<Nichts> wurzele, bedeutet so viel, als das irrationale Mysterium der Freiheit
anerkennen. Es lässt sich das nur in einer symbolischen Umschreibung der
geistigen Erfahrung zum Ausdruck bringen. Von einer nichtseinsmässigen, vor-
seinsmässigen Freiheit vermag man sich keine Vorstellung zu machen.»40 Die
Freiheit als «a priori seines Lebens»41 zu erfahren und zu denken, darin sieht

Berdjajew das Spezifische und auch das Singuläre seiner Philosophie. «Die
Eigenart meines philosophischen Typus ist vor allem darin zu erblicken, dass ich
nicht das Sein, sondern die Freiheit aller Philosophie zugrunde gelegt habe. In
dieser radikalen Form hat das meines Wissens kein Philosoph bisher getan.
Recht eigentlich habe ich mein ganzes Leben an der Philosophie der Freiheit
geschrieben.»42

Indem er zu diesem Schreiben immer neu ansetzt, bringt Berdjajew immer
neue Seiten, immer neue Aspekte der Freiheit zum Vorschein. - Ein Aspekt ist

derjenige der Last. Der Grossinquisitor weist die Freiheit stellvertretend ab, weil
sie für die Menschen untragbar sei. Und Berdjajew bekennt von sich selber:
«Schwer und unter Schmerzen ist mir die Freiheit geworden.» - Ein anderer

Aspekt wird durch die Wendung <Antwort> markiert. Für Berdjajew ist der
Mensch von Gott zur Freiheit berufen. Antwort auf diesen Rufkann nur aus der
Freiheit des Angerufenen kommen, wenn es sich denn im Ernst um Antwort,
nämlich um eigenes Wort im zugewendeten Gegenüber, handeln soll. Lassen

wir übrigens Antwort mit Antlitz verschmelzen, dann haben wir Berdjajews
Verständnis von Person. Es ist schön, dass die russische Sprache uns für Gesicht
und Person ein und dasselbe Wort anbietet, nämlich <lizo>, eben Antlitz, personales

Gegenüber. <Litschnostj> ist dann im Russischen dem Begriff <lizo> ähnlich

sprachverwandt wie bei uns das Wort < Persönlichkeit) dem Wort < Person).
Indem Berdjajew - im Sinne eines weiteren Aspekts - einer inneren Dialektik

von Freiheit nachgeht, stösst er auf der einen Seite auf die Möglichkeit, dass

die Freiheit sich als Willkür überwirft und selber zerstört. Aufder anderen Seite

39 SE 194.
40 SE 238.
41 SE 62.
42 SE 61.



74 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

nimmt er wahr, dass die Freiheit sich als Wahrheit aufdrängen, aufnötigen kann,
ohne aus der Tiefe heraus bejaht zu sein. Überwunden wird beiderlei Gefahr
nach dem Verständnis Berdjajews durch eine (dritte Freiheit), in deren Prozess
die freie Wahrheit durch die wahre Freiheit aufgenommen wird und beide sich

vereinigen. Ein christologischer Grundzug in diesem Freiheitsdenken wird
offenkundig. - Offenkundig wird auch der Ansatz für Berdjajew, sich im Lebens-

prozess gegen die knechtende Fremdgewalt jeglicher Orthodoxie zu wenden.
«Keine mir aufgedrungene Orthodoxie, die sich anmasst, die Wahrheit zu sein -
ausser meinem freien Suchen und Forschen -, habe ich jemals anerkannt oder
werde ich jemals anerkennen. Ich habe den Aufstand gegen jegliche Art von
Orthodoxie proklamiert, gleichviel, ob sie nun marxistischer oder rechtgläubiger

Observanz wäre, wenn sie sich erdreistete, meine Freiheit einzuschränken
oder zu vernichten.»43

3. Akt des Schaffens oder Wider die Verendlichung

Die Existenz, die sich aus der Freiheit gebiert, gewinnt ihren Ausdruck im
Schaffen. Berdjajew betreibt, wie er selber sagt, geradezu einen «Kult des

Schaffens»,44 und die schöpferische Existenz ist seine Lebensidee. «Das Thema
meines Lebens war das Thema vom Menschen, von seiner Freiheit und von seiner

schöpferischen Berufung.»45 - Gemeint ist nicht zuerst das Hervorbringen
von Kulturprodukten gleichviel welcher Art. Gemeint ist primär der Akt des

Schaffens selbst, der schöpferische Aufflug oder Durchbruch durch die Ödnis,
durch die Langeweile, durch die (ägyptische Gefangenschaft) in dem, was
Berdjajew - wie missverständlich auch immer - «die soziale Alltäglichkeit» nennt.

Wenn man einen Ausdruck desjenigen Theologen gebrauchen will, der aus
dem protestantischen Bereich Nikolai Berdjajew wohl am nächsten steht, nämlich

Paul Tillichs, dann geht es um die aufbrechende und neuschaffende Erschütterung

der «in sich ruhenden Endlichkeit.» «Das Schaffen», so sagt Berdjajew,
«ruft eine andere (Bildgestalt) als die dieses (Lebens) hervor.»46 Wenn wir wieder

Paul Tillich zitieren wollten, wäre das vergleichbar mit der von diesem
gemeinten «Gestalt der Gnade». Realistisches Schaffen, so treibt Berdjajew die
Schaffensidee an den äussersten Punkt, wäre Energie «der Verklärung der Welt,
des Entstehens eines neuen Himmels und einer neuen Erde».47

43 SE 68.
44 SE 55.
45 SE 210.
46 SE 59.
47 SE 239.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 75

Der schaffende Gott provoziert seinen «Anderen», den Menschen, seinerseits

schöpferisch zu sein. «Das Schaffen», so formuliert Berdjajew direkt, «ist

Fortsetzung der Weltschöpfung. Fortsetzung und Vollendung der Weltschöpfung

ist ein gottmenschliches Werk, ein Schaffen Gottes mit dem Menschen, ein
menschliches Schaffen mit Gott.» In dieser letzten «Hinwendung zur Verklärung

der Welt» ist das Schaffen «ein Vergessen seiner selbst, ist es», wie Berdjajew

weiter nuanciert, «dem Egozentrismus entgegengesetzt».48 Das Schaffen

wird, wenn man so will, geradezu in das Heilsgeschehen einbezogen, es wird
zum Akt der Rechtfertigung des Menschen, zur «Anthropodizee.»49

Zugrunde liegt eine Intuition vom dramatischen Wechselgeschehen
zwischen Gott und Mensch und Mensch und Gott. Und wenn bei der Freiheits-
Intuition in gewisser Weise Jakob Böhme Pate steht mit seiner Rede vom
ursprünglichen Ungrund, ist es bei der Schaffensidee Angelus Silesius, der als

Mitinspirator am geistigen Horizont erscheint. «Ich weiss, dass ohne mich Gott
nicht ein Nu kann leben, werd ich zunicht, er muss von Not den Geist aufgeben.»
Diesen Satz aus dem Cherubinischen Wandersmann hat Berdjajew zum Motto
seines impulsiven Frühwerks: Der Sinn des Schaffens50 gemacht. Und er erklärt
in einer späteren Wiederaufnahme des Motivs: «Im Tiefsten ist es ein Be-

wusstseinswagnis, von der Not Gottes beim schöpferischen Akt des Menschen,

von der Sehnsucht Gottes nach dem schöpferischen Menschen zu sprechen.»51

Auch hier will Berdjajew den extrem anmutenden Gedanken nicht zu einer
theologischen Doktrin fixieren, sondern er versucht, in Kategorien geistiger Erfahrung

eine Grenzerfahrung auszusagen: dass nämlich «der Liebende ohne den

Geliebten nicht einen Augenblick existieren kann. Der Liebende geht zugrunde,
wenn der Geliebte zugrunde geht.»52

Im Thema des Schaffens ist für Berdjajew die Energie des Neuen enthalten.

Mit dem schöpferischen Akt kommt ein Neues zum Vorschein, will es jedenfalls
zum Vorschein kommen. Aufder Linie Bloch-Moltmann könnte man sagen: die

Kategorie Novum ist bei Berdjajew gegenwärtig. - Dem Thema des Schaffens

ist weiterhin inhärent der Schmerz des Scheiterns oder der permanenten
Inkongruenz, dem Berdjajew bis in seine eigene Schreiberfahrung hinein Ausdruck
gibt: «Das Schreiben fällt mir sehr leicht, und mein Denken drängt unwillkürlich

zum Wort. Doch besteht immer eine tragische Inkongruenz zwischen dem

48 SE 235.
49 SE 231.
50 Der Sinn des Schaffens - Versuch einer Rechtfertigung des Menschen, Tübingen 1927.
51 SE 239.
52 PhFG 229.



76 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

schöpferischen Entflammtsein, den ursprünglichen Intuitionen und den objektiven

Erzeugnissen meines Gedankens.»53

Und das Thema des Schaffens verbündet sich für Berdjajew mit dem Motiv
des Schauens. Auch hier sieht er einen aktivierenden Umbruch am Werk. Doch

ergibt sich eine Modifikation, die man zugleich als Korrektiv gegenüber einem

überspannenden Überaktivismus deuten mag. «Aber die eigentlichen Augenblicke

des Schauens kennen keinen Kampf, keinen Konflikt, kein qualvolles
Widerstreben oder Bemühen; diese Widerstände werden überwunden. Hierin
unterscheidet sich das < Schauen) von den anderen Formen der Aktivität des Geistes.

Und es muss der Mensch periodisch zu Augenblicken der schauenden

Betrachtung kommen, die gnadenvolle Ruhe des Schauens kosten. Ausschliesslicher

Dynamismus, ununterbrochener Aktivismus reissen den Menschen entweder

in Stücke oder verwandeln ihn in einen Mechanismus. Hierin ist das Grauen

unserer Epoche zu erblicken.»54

4. Sozialer Elan oder Wider die Kollektivierung

Die Grundwörter Existenz, Freiheit, Schaffen umschreiben die eine Seite von
Berdjajews Denken, wenn man so will die geistig aristokratische Seite oder die

hinaufsteigende Linie. Inwiefern aber, so kann man fragen, wird die Existenz

zur sich mitteilenden oder Anteil nehmenden Existenz? Inwiefern wird die Freiheit

auch - und zwar mit gleicher Intensität - als die Freiheit des anderen
bedacht? Und inwiefern öffnet der schöpferische Akt sich zu einem Zusammenwirken

- auch nach unten hin, dem gleichfalls eine letzte Dignität zuzusprechen
ist? Wollte man die Polaritätenlehre des schon genannten Paul Tillich als

Deutekategorie zu Hilfe nehmen, so könnte man fragen: Wieweit entspricht dem
Moment des Individualisierens gleichgewichtig ein Moment des Partizipierens?

Eben damit wird an ein von Berdjajew selber scharfempfundenes und immer
wieder angesprochenes Grundproblem gerührt, das er stellvertretend für den

Menschen überhaupt an sich selber erfährt. «Nur mit Mühe vermag der Mensch

gleichzeitig die ganze Fülle in sich aufzunehmen; er ist ausserstande, die in ihm
beschlossenen Elemente zu harmonisieren und zu einer Einheit zu bringen, die

ja als einander ausschliessende Gegenstände in ihm wirken könnten. Für mich
lag etwas derartiges immer im Zusammenprall von Liebe und Freiheit, von
Unabhängigkeit und schöpferischer Berufung der Persönlichkeit zur Teilnahme am

53 SE 318.
54 SE 249.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 77

sozialen Prozess, der (seinerseits) die Persönlichkeit unterdrückt und sie nur als

Mittel betrachtet. Der Konflikt von Freiheit und Liebe wie auch von Freiheit und

Berufung, von Freiheit und Schicksal - das gehört schon mit zu den tiefsten
Konflikten des Menschenlebens.»55

Man hat den Eindruck, dass hier der Kampf aufgenommen ist mit der hybriden

Versuchung, die in einer sich isolierenden Freiheits- und Schaffensidee

liegt, und dass es einer mehrfachen Formulierung bedarf, um die im Existieren
auszutragende Antinomie ins Bewusstsein dringen zu lassen. «Der grundlegende

Widerspruch meiner Gedanken über das soziale Leben ist damit verbunden,
dass zwei Elemente in mir zusammengefunden haben - eine aristokratische

Auffassung von der Persönlichkeit, der Freiheit und des Schaffens und die soziale

Forderung der Behauptung der Würde eines jeden Menschen, auch des geringsten

unter den Menschen, und die Sicherstellung seines Anrechtes auf das
Leben. Es ist das auch ein Zusammenstoss einer Verliebtheit in die Welt des Höchsten,

ein Auftrieb in die Höhe, und eines Mitgefühls zur niedersten, zur
leidenden Welt. Das ist ein ewiger Widerspruch.»56 Aufs bündigste fasst er sich

-die Folgen mitbedenkend-in die beiden Sätze: «Eine Freiheit, die kein Mitleid
kennt, wird dämonisch.» Und: «Der Mensch soll nicht nur emporsteigen,
sondern auch niedersteigen.»57

Beim Versuch, den Gemeinschaftsaspekt menschlicher Existenz in all seinen

freiheitlichen und schöpferischen Aspekten auszudrücken, nimmt Berdjajew
einen Begriff auf, der ihm von einer Tradition russischen religiösen Denkens,
zumal von Chomjakow, zugekommen ist. Dieser Begriff heisst auf Russisch:

«Sobomostj.» Er wird gelegentlich mit «Gesammeltheit» übersetzt. Aber im
Grunde ist er unübersetzbar. Er ist derjenige Begriff von Gemeinschaft, in dem
Freiheit und Liebe und Liebe und Freiheit sich verbünden und in aller nur möglichen

Intensität wechselseitig fördern. «Die Sobornostj», sagt Berdjajew, «steht

mir besonders nah im Hinblick auf die Schuld aller, die Verantwortung aller für
alle.»58 - Wobei überraschend und doch folgerichtig die zwischenmenschliche
< Sobornostj > ihr Gegenstück - ihr Gegenspiel - gewinnt in der innermenschlichen

<Sobrannostj>.59 Diese umschreibt die Zusammengenommenheit und das

Zusammenwirken der Kräfte nicht nur des Denkens, sondern auch des Empfindens

und Willens, der den ganzen Menschen erfüllenden Leidenschaft und

Emotionalität, denen Berdjajew transzendentalen Charakter zuschreibt. Sobor-

55 KFM 19.
56 KFM 11/12.
57 KFM 13.
58 SE 79.
59 SE 82.



78 Wölfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

nostj und Sobrannostj arbeiten an der vollen - füreinander erschlossenen -
Menschlichkeit des Menschen. (In den russischen Wörterbüchern, die mir zur
Hand sind, waren beide Wörter unauffindbar. Sie sind wohl überhaupt - über
alle russischen Bereiche hinaus - neu zu entdecken.)

Den Sozialaspekt seines Denkens entwickelt Berdjajew in verschiedenen

Sondergängen - vor allem in seinem Buch: Das Ich und die Welt der Objekte,
das er im Untertitel den Versuch einer Philosophie der Einsamkeit und der
Gemeinschaft nennt.60 So zeigt er eine Art existentieller Phänomenologie der
Beziehungen zwischen Einsamkeit und Gemeinschaft auf, an deren einem Pol eine
totale Kollektivierung mit der Folge totaler Isolation steht, am anderen Pol aber
eine erschlossene - eine «prophetische» - Einsamkeit in Korrelation zu existentieller

Sozialität. Mit diesem Typus sieht Berdjajew das Pathos seines Lebens
verbunden. - Oder er dringt auf eine «Soziologie der Erkenntnis», wonach das

Erkennen von Bewusstseinsstufen und Grundeinstellung abhängig ist. Danach
erfordern den geringsten - den niedrigsten - Grad an objektivierter Allgemeingültigkeit

- an <Richtigkeit> - die mathematischen Naturwissenschaften. Den
höchsten Grad an existentieller Gemeinsamkeit und den geringsten Grad an

objektivierbarer Allgemeingültigkeit erfordert dagegen - am anderen Ende der
Skala - die Religion. Sie also ist gehalten, ihre existentielle Chance in Akten
realer Vergemeinschaftung - in primärer Kommunion - wahrzunehmen.

In die Ambivalenzen und Widersprüche der Sozialität sieht Berdjajew das

russische Volk höchst unheilvoll involviert. «Dem russischen Volk ist» - der

Anlage nach - «eine eigentümliche Gemeinschaftlichkeit zuzusprechen. Es

hat sich aber nur eine umgekehrte Ebenbildlichkeit eben dieser Gemeinschaftlichkeit

im russischen Kommunismus verwirklicht, der jegliche Freiheit des

Schaffens vernichtete und eine Kultur des sozialen (Auftrags) erschuf, indem er
das gesamte Leben einem von aussen her organisierten, mechanischen Kollektiv
unterjochte.»61 Dieser fatalen Tendenz ist wirksam gegenzudenken, und zwar
bis in die letzten religiösen Visionen hinein. - Denn aus der Unterjochung unter
das Kollektiv und aus der Unterjochung unter das Individuum befreit in der
Sicht Berdjajews der Ausblick aufeine Erlösung, die nicht isolationistisch,
sondern gemeinschaftlich verstanden wird. «Jeder verantwortet alle. Nur eine

Rettung aller ist für das ewige Leben möglich.»62 - In dieser letzten Ausschau, die
auch für jeden Schritt gegenwärtigen Lebens belangvoll wird, haben sich die
Kräfte der Individualisierung und die Kräfte der Vergemeinschaftung vereint.

60 Das Ich und die Welt der Objekte - Eine Philosophie der Einsamkeit und Gemeinschaft,
o.J. (=IWO)

61 SE 168.
62 SE 77.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 79

«Die grosse Aufgabe, der man nachstreben sollte, besteht darin, Gemeinschaftlichkeit,

Gemeinsamkeit, Verstehen im besonders Individuellen, Originellen,
Einzigen zu erreichen.»63

5. Kampfum Menschlichkeit oder Wider die Normierung

Berdjajew ist - nach vielfacher Selbstbekundung - Moralist. Selbst seine
ärgsten Gegner erkennen ihm zu, dass er dies sei. Allerdings ist er Moralist gerade
nicht im Sinne des Moralisierens. In seinem zentralen Werk: Von der Bestimmung

des Menschen64 verkündet er eine «paradoxale Ethik», wonach - gemäss
dem als Motto gewählten Wort Gogols - «das Gute im Guten nicht zu erschauen»

sei. Zum Vorschein kommt es vielmehr im Bruch mit jenem <Guten>, durch
das sich die sogenannten <Guten> über die sogenannten <Bösen> zu stellen trachten.

Anders gesagt: An die Stelle einer sich überhebenden und abstrakt
verallgemeinernden Ethik des Gesetzes rückt Berdjajew eine energetische Ethik des

Quells oder der verändernden Kräfte. Die Kräfte sind darauf gerichtet, am
besonderen Schicksal jedes einzelnen konkreten Menschen teilzugewinnen und
ihm auf eine ihm gemässe Weise aufzuhelfen. «Mein ganzes Leben hindurch
behaupte ich die Moral eines <unwiederholbar Individuellen) und bekämpfe die

allgemeine, die allgemeinverpflichtende Moral. Es ist das eine Ablehnung einer

jeden Gruppenmoral, ein Widerstand gegen die in Befolgung dieser Moral sich

ergebenden Verpflichtungen. Hierin bin ich Revolutionär in Dingen der Moral

gewesen. Mein Lebtag habe ich nicht nur feindselig, sondern auch mit einem

eigenartigen moralischen Unwillen gegen den Legalismus Stellung genommen.
Das Ausbrechen aus dem Machtkreis des formalen Gesetzes betrachtete ich als

sittliche Pflicht.»65

Die Ausbruchsbewegung zeichnet sich in den drei Formen oder Formationen

von Ethik ab, von denen Berdjajew spricht. - Die Ethik des Gesetzes hat gewiss
eine unerlässliche regulierende Schutzfunktion. Als abstrakte Norm verletzt sie

aber leicht die lebendige Person und «kann nicht zur Quelle des Lebens
werden». - Die Ethik der Erlösung verbindet mit der Quelle des Lebens und lässt -
als evangelische Ethik - tendenziell jeden Nächsten daran teilgewinnen,
wodurch sie sich dem zerstörerischen Bösen wie auch dem an dieses verhafteten
abstrakten <Guten> entgegensetzt. - In der Ethik des Schaffens endlich wirkt

63 SE 378.
64 Von der Bestimmung des Menschen - Versuch einer paradoxen Ethik, Leipzig/Bern

1935. (=BM).
65 SE 108.



80 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

«die gnadenreiche Ausstrahlung der Liebe» als «reine, uneigennützige Urkraft»
sich erst in vollem Sinne aus, insofern sie alle Energie und (Einbildungskraft) -
auch durch Leiden hindurch - auf die Wandlung des Bösen richtet und insofern
die <Bösen> von den (Guten) nicht verurteilt, sondern mitverantwortet werden.

Die hier angedeutete Bewegung läuft auf das hinaus, was für Berdjajew eine

Revolutionierung auch der Revolution bedeutet, auf eine - wie er formuliert -
personalistische Revolution. «Die schwierigste Revolution, die noch niemals
vollbracht wurde und die radikaler wäre als alle Revolutionen, ist die personalistische

Revolution, die Revolution im Namen des Menschen, nicht aber im
Namen dieser oder jener Gesellschaft.» - Inbegriffen ist darin auch eine Umwertung

der Werte, wonach nicht mehr der niedrigere Wert die grössere Kraft und

Geltung behalten soll, sondern der höhere Wert in all seiner Verletzlichkeit
voransteht. - Inbegriffen ist darin auch eine neue und betonte, intensive Aufmerksamkeit

für das Konkrete, an und in dem das Universale entdeckt werden soll, so
dass es niemals zum Mittel und Weg für einen angeblich höheren Zweck erniedrigt

werden kann. - Und inbegriffen ist darin der vehemente Protest gegen die
Idee der Hölle, und zwar im Bewusstsein seines antinomischen Charakters.
Denn einerseits erscheint die Möglichkeit der Hölle als «sittliches Postulat der
menschlichen Freiheit». Andererseits aber macht die Tatsächlichkeit der Hölle -
deren Objektivation - alle Sittlichkeit an der Basis zunichte.

Es ist eine «Ethik der Antihölle», die Berdjajew konsequent betreibt. Oder
aber es ist das unablässige Bemühen um elementare Menschlichkeit. «Ich war
Moralist, der seine Idee vom Menschen in einer Epoche zu verteidigen
unternahm, die dem Menschen feindlich gesonnen war. Ich habe versucht, Menschlichkeit

in der unmenschlichsten Epoche zu verkünden.»

6. Anfang im Ende oder Wider die Historiolatrie

Berdjajew versteht sich als Geschichtsdenker, in russischer Version als Historio-
soph. «Ganz besonders schätze ich die Geschichtswissenschaft.»66 Und
zugleich erfährt er in sich eine eschatologische, eine aufdas Ende aller Geschichte

bezogene Ausrichtung, und zwar mit einer Intensität, als habe dies mit seiner

«psychophysischen Organisiertheit» zu tun. «Mir ist ein eschatologisches
Empfinden durchaus eigen, ein Empfinden für die nahende Katastrophe und für das

Ende der Welt.»67 Vom Ende der Geschichte her ist Geschichte zu bedenken,

folgert Berdjajew aus seinen Erfahrungen, mit denen er selber seine Geschichte

66 SE 319.
67 SE 323.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 81

hat. «Im letzten Jahrzehnt bin ich endgültig mit den letzten Überresten historischer

Romantik fertig geworden, die mit einer Idealisierung historischer
Grösse und Macht verbunden ist.»68 Und: «Der Sinn der Geschichte ist an die

Eschatologie gebunden.»
Das Eschaton als das Ende oder das Endgültige der Welt ist im Sinne Berdja-

jews allerdings nicht gleichzusetzen mit einem apokalyptischen Endspektakel
in näherer oder fernerer Zukunft. Das wäre eine ungemässe Objektivation. Das

Eschaton, das Ende der Welt, meint vielmehr- und dies entspricht dem
existenzbezogenen Ansatz - ein Ende der Welthaftigkeit, ein Ende der verdeckenden

Entstellungen, ein Ende dessen, was vor der Welt als gross und erhaben gilt und

was in der Geschichte - dem Menschen zum Unheil - verehrt wird. Es handelt
sich um ein Umbruchsgeschehen, das in jedem Augenblick gegenwärtig werden
kann und in dessen Verlauf etwas von wahrer Wirklichkeit hervorscheint. «In
jedem moralischen Akt, sei es einem Akt der Liebe, der Barmherzigkeit, des

Opfers, setzt das Ende der Welt ein, in der Hass, Grausamkeit, Eigennutz
herrschen. In jedem schöpferischen Akt wird der Beginn des Endes dieser Welt
gesetzt, in der Notwendigkeit, Trägheit, Beklommenheit herrschen, und es entsteht
eine neue, eine <andere> Welt. Der Mensch vollzieht unaufhörlich» - der
Möglichkeit nach, muss man wohl ergänzen - «Akte eschatologischen Charakters.»69

Von hier aus wird verständlich, dass Berdjajew eine «eschatologische
Moral» behauptet. Und in deren Zuge formuliert er zum Beispiel Kants kategorischen

Imperativ neu, so dass er lautet: «Handle so, dass deine Handlungen in
allem und überall, im Hinblick auf alle und jeden das ewige Leben behaupten.»70

Berdjajew spricht hier von «Ewigkeit», von «ewigem Leben.» An anderer
Stelle spricht er- gleichsam interpretierend - von «existentieller Zeit». Gemeint
ist eine Qualität von vertikaler Zeit, die jenseits und inseits historischer oder
horizontaler Zeit - und zwar im Bruch mit dieser -wirksam wird. - «Die <ande-

re> Welt», so umschreibt Berdjajew weiter, «ist unser Eingehen in einen anderen

Modus, in eine andere Qualität der Existenz. <Die andere Welt> ist Erleuchtung
und Verklärung unserer Existenz, Sieg über das Gefallensein unserer Zeit.»71 In
solcher Sicht wird «auch eine ontologische Entgegensetzung <dieser> Welt und
<jener> Welt, der irdischen und der <jenseitigen> Welt falsch.»

Berdjajews Verständnis der Geschichte und sein Verhalten zu ihr hat, .so

könnte man akzentuierend sagen, eine Protestseite und eine Partizipationsseite.

68 KFM 22.
69 SE 334.
70 BM 340.
71 SE 331.



82 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

- Der Protest gewinnt prophetischen Charakter. Er nimmt speziell die Züge
eines antihierarchischen Protestes an. Und er verbündet sich mit dem, was Berd-

jajew seinen metaphysischen Anarchismus nennt. «In mir ist ein mächtiges,
metaphysisch-anarchisches Element. Es ist das Aufruhr gegen die Macht des
Endlichen Jegliche <Sakralisierung> des Endlichen war mir unerträglich.»72 «Der
Aufstand gegen die Macht des (Allgemeinen), was doch Ursprung der Objektivierung

ist, stellt sich mir als gerecht und heilig, als tief christlicher Aufstand
dar. Christentum ist Personalismus. Damit ist der geistige Hauptkampf meines
Lebens verbunden. Ich bin Verfechter der Persönlichkeit, die sich gegen die

Macht des Objektivierten, (Allgemeinen) erhebt. Hierin wäre das Pathos meines
Lebens zu erblicken.»73

Auf der anderen Seite weiss sich Berdjajew als Partizipierender, als
leidenschaftlich Mitleidender der Geschichte. «Es gibt eine persönliche Eschatologie

und es gibt eine historische Eschatologie.... Ich habe immer gedacht, beide

Eschatologien wären unverbrüchlich miteinander verbunden. Das historische
Schicksal und das historische Ende gehören in mein Schicksal und in mein Ende
hinein. Hierin erblicke ich das tiefste metaphysische Problem. Darum habe

ich ein zwiespältiges Gefühl für die Geschichte: Geschichte ist mir fremd und
feindlich und Geschichte ist meine Geschichte, ist Geschichte, die mir widerfuhr.

Ich nehme die ganze Welt, die ganze Menschheit, die ganze Kultur in
mich herein. Ich bin ein Mikrokosmos.»74 Präziser könnte man noch sagen:
Ich bin eine Mikrohistorie.

Indem Berdjajew erklärt, die ganze Weltgeschichte habe sich auch mit ihm

vollzogen, wird ihm speziell die russische Geschichte bewusst. Das Mitbe-
wusstsein nimmt den Charakter von Mitverantwortung an, und in der christlich
motivierten Selbstkritik, die auch das historische Christentum betrifft, erhält das

kritische Geschichtsdenken offenbar seine - wohl auch heute akute - Spitze.
«Vielleicht liegt die Verantwortung auf dem historischen Christentum, auf den

Christen, die ihrer Pflicht nicht genügten. Ich verstand den Kommunismus als

ein Memento der nicht eingehaltenen christlichen Verpflichtungen. Gerade die
Christen hätten das Wahre am Kommunismus verwirklichen sollen; dann hätte

die Lüge des Kommunismus nicht triumphieren können. Dieses ist in der späteren

Zeit, schon im Westen, zu einem der grundlegenden Motive meines christlichen

Wirkens geworden.»75

72 SE 60.
73 SE 322.
74 SE 330.
75 SE 258.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!» 83

7. Gottmenschliches Mysterium oder Wider die Soziomorphie

Beim Gespräch über Berdjajew 1991 im damaligen Leningrad - übrigens im
«Saal für politische Propaganda» - äusserte ein junger Dozent, man könne sich
doch mit Berdjajew befassen und dabei Gott und Christus völlig beiseite lassen.

Ich habe ihm geantwortet: Von Berdjajew her sei das ihm - dem Fragenden oder

Behauptenden - sicher unbenommen. Aber was Berdjajew und sein Selbstverständnis

selber angeht, so ist das, was mit diesen Worten gemeint ist, zum
unablösbaren bewegenden Grund seines Denkens geworden, der übrigens auch in
allen vorgenannten Aspekten gegenwärtig und erhebbar ist.

Es lässt sich auch mit Berdjajews eigenen Worten antworten, wenn er etwa

sagt: «Niemals bin ich <reiner> Philosoph gewesen, niemals habe ich die Ablösung

der Philosophie von der Welt erstrebt. Im Gegenteil, ich habe immer
gedacht, dass philosophische Erkenntnis eine Lebensfunktion, eine Symbolik der

geistigen Erfahrung und des geistigen Weges ist. Es ist unmöglich, philosophische

Erkenntnis von der Gesamtheit der geistigen Erfahrung des Menschen,
von seinem religiösen Glauben, von seinem mystischen Schauen zu
trennen.»76

Aus dem Lebensprozess heraus und im Zusammenhang mit ihm spricht oder
stammelt Berdjajew denn auch unmittelbar von seinem religiösen Glauben.
«Ich habe ein religiöses Erleben, das sich sehr schwer mit Worten ausdrücken
lässt. Ich versenke mich in die Tiefe und stehe da angesichts des Weltgeheimnisses,

des Geheimnisses alles dessen, was existiert. Und jedesmal empfinde ich es

mit durchdringender Schärfe, dass das Dasein der Welt nicht an sich selber
Genüge finden kann, dass es also im Grunde ein noch tieferes Geheimnis, einen

geheimnisvollen Sinn geben muss. Dieses Geheimste ist Gott. Die Menschheit
konnte kein erhabeneres Wort erdenken. Leugnung Gottes ist nur an der
Oberfläche möglich, hingegen unmöglich in der Tiefe.»77

Dass das, was aus der Tiefe spricht, nicht abgeflacht, nicht entäussert, nicht
angepasst, nicht versklavt wird an eine Oberfläche menschlicher Machtverhältnisse,

anders gesagt: dass es nicht «soziomorph» wird, ist Berdjajews grosse
Sorge. «Notwendig ist eine radikale Säuberung der menschlichen Ideen von
Gott, die zur Gottlosigkeit hingeführt haben. Unbedingt notwendig ist eine Kritik

der Offenbarung, eine Erschliessung dessen, was an der Oberfläche menschliche

Zutat ist. Es muss auch unbedingt herausgestellt werden, was im menschlichen

Schaffen als Bereicherung des göttlichen Lebens selber gelten kann, was
die Antwort des Menschen auf den AnrufGottes ist. Um das zu erreichen, muss

76 SE 116.
77 SE 204.



84 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

man die statische Vorstellung von Gott aufgeben. Das ist mein zutiefst
eingewurzeltes Grundthema.»78 «Mein Verhältnis zu Gott», sagt Berdjajew an anderer

Stelle, «ist ein existentiell dramatisches, und da gehört das Ringen hinein.»79

Die kritische Kraft seines, wie er sagt, «apophatischen» Gottesdenkens richtet

sich vor allem gegen fatale Allmachtsideen, wie sie in der von ihm so genannten

«kataphatischen» Theologie wie auch im Denken der Menschen überhaupt
herrschen. «Wenn Gott Pantokrator - Allherrscher - in allem Bösen, in jedem
Leiden, im Kriege, im Foltern, in Pest und Cholera anwesend ist, so kann man an
Gott nicht glauben, und die Empörung gegen Gott wäre gerechtfertigt. Gott
wirkt in der Ordnung der Freiheit, nicht aber in der Ordnung der objektivierten
Notwendigkeit. Gott ist Geist. Gott ist nicht... in der Macht dieser Welt
anwesend, sondern in jeglicher Gerechtigkeit, in der Wahrheit, Schönheit, Liebe,

Freiheit, im heroischen Akt. Am wenigsten annehmbar erscheint mir das

Gefühl für Gott als Macht, als Allmacht und Urgewalt. Gott hat gar keine Macht.
Er hat weniger Macht als ein Polizist... Gott hat keine Herrschgewalt, weil sich
auf Ihn ein so niederes Prinzip wie die Macht gar nicht übertragen lässt.»80

«Ein Abfall vom Glauben», sagt Berdjajew, «kann für mich nicht in Frage
kommen. Das, was bei mir sein kann, ist eine Auflehnung gegen niedere und
falsche Ideen von Gott im Namen einer freieren und höheren Idee.»81 Wobei nun
allerdings dieses Höhere sich gerade darin zeigt, dass es sich mit dem Niederen
gemein macht. «Am meisten hat mich immer das Problem der Rechtfertigung
Gottes angesichts der unermesslichen Leiden der Welt gequält. Das Angesicht
der allmächtigen Gottheit, der machtvoll herrschenden und richtenden, ist mir
fremd; aber nahe ist mir das Angesicht der leidenden Gottheit, der liebenden und

gekreuzigten. Nur durch den Sohn vermag ich Gott in mich aufzunehmen.»82

An dieser Stelle können wir uns klar machen, dass drei verschiedene, auf
Gott bezogene Denker unserer Zeit vor drei verschiedenen Hintergründen zu
nahezu gleichen Aussagen kommen, was die Teilnahme Gottes am Leiden der
Welt betrifft wie auch die Unanwendbarkeit von Machtkategorien auf ihn wie
auch seine Erwartung an den <anderen> Beitrag des Menschen. Es sind dies Hans
Jonas vor dem jüdischen Hintergrund in seiner Schrift «Der Gottesbegriff nach

Auschwitz», Dietrich Bonhoeffer vor dem protestantischen Hintergrund in
seinen Notizen aus der Haft und eben Nikolai Berdjajew vor dem orthodoxen
Hintergrund in seinem Buch der Selbstvergewisserung.

78 SE 377.
79 SE 81.
80 SE 194/195.
81 SE 64.
82 SE 72.



Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aas!» 85

Es wird deutlich, wie für Berdjajew von der gelebten Existenz her die Gottesfrage

sich mit der Christusfrage verbindet. Aber selbst die Evangelien sieht er
eingetrübt, ja verdüstert. So findet er in den Gleichnissen sadistische Elemente,
die von dem «noch dunklen» aufnehmenden «menschlichen Bewusstsein»
herrühren, so dass die Gestalt Christi in gebrochenem Licht wie durch eine
Mattscheibe erscheint. Mit den verängstigenden, mit den mit der Hölle drohenden,
mit den juridisch-richterlichen, mit den verknechtenden Momenten eines an das

Durchschnittsbewusstsein angepassten historischen Christentums ist zu
brechen, damit das eigentlich gemeinte Christentum zum Vorschein kommt, das

Berdjajew immer wieder ein eschatologisches nennt. «Das Wesen des Christentums

und seine erschütternde Neuheit bestand in der Entdeckung der Menschlichkeit

Gottes, im Gottmenschentum, in der Überwindung des Abgrundes
zwischen Gott und Mensch» wie auch - so lässt sich ergänzen - in der Überwindung
der Kategorien von Herr und Knecht.

Als Schlüssel für das Verständnis lassen sich Worte aus dem Band: Von des

Menschen Knechtschaft und Freiheit verstehen: «Christus ist frei, der freieste

unter allen Menschenkindern. Er ist frei von der Welt. Er bindet nur durch Liebe.
Christus redete wie einer, der die Macht hat, doch hatte Er selber den Willen zur
Macht nicht, und Er war nicht Herr.»83 Er ist, wenn man es auf die einfachste
Formel bringen will, Transparent der Menschlichkeit, die dem Menschen verloren

zu gehen droht und die ihm von Gott her neu zu gewinnen ist. «Es ist der

Mensch, der unmenschlich ist. Menschlichkeit ist das grundlegende Attribut
Gottes.»84

Die Sätze, mit denen Berdjajew das Kapitel: Meine definitive Philosophie
schliesst, klingen dann wie ein Vermächtnis: «Die praktische Schlussfolgerung
meines Glaubens hat eine Kehrseite als Anklage gegen diese meine Epoche:
Seid menschlich in einer der allerunmenschlichsten Epochen der Weltgeschichte,

wahrt euer Menschenantlitz, es ist das Ebenbild Gottes! Die niedere Meinung
von den Menschen, die durch unsere Epoche sehr genährt wird, vermag meine
hohe Auffassung von der Idee des Menschen, von der göttlichen Idee des
Menschen nicht ins Wanken zu bringen. Ich erlebe das Leben als Mysterium des

Geistes Das Ziel des Lebens besteht in der Rückkehr» - gleichermassen lässt

sich sagen: in der Vorankehr - «zum Mysterium des Geistes, in dem Gott im
Menschen geboren wird und der Mensch in Gott.»85

Dieses letzte Wort lässt sich verbinden mit dem ersten Wort, mit dem wir
begonnen haben und das das leitende Wort des ganzen Gedankengangs ist:

83 KFM 78.
84 SE 197.
85 SE 340/41.



86 Wolfgang Dietrich, «Löscht den Geist nicht aus!»

«Löscht den Geist nicht aus!» - Es muss noch gesagt werden, dass dieses Wort
herstammt aus Berdjajews Werk: Die Philosophie des freien Geistes. Dort lautet
es vollständig: «Löscht den Geist nicht aus! Die Verneinung der Problematik des

christlichen Bewusstseins ist ein Auslöschen des Geistes.» Das heisst: das Feuer
des Geistes wird in Verbindung gesehen mit der Problemoffenheit christlichen
Bewusstseins. -Es muss ebenso noch gesagt werden, dass das Feuerwort immer
wieder im Werk Berdjajews aufleuchtet, etwa in der Fassung: «So muss denn

gewartet werden, bis Feuer vom Himmel fällt. Es kann aber nicht ohne unser
menschliches Feuer entbrennen.»86 Der schöpferische Eigenbeitrag, der Eigenbrand

des Menschen oder auch die Anreicherung durch ihn sind für Berdjajew
unabdingbar. - Und schliesslich muss gesagt werden, dass der Satz wider das

Auslöschen des Geistes in höchst bemerkenswerter Weise mit der eigenen
Existenz, mit dem persönlichen Schicksal Berdjajews verbunden war. «Die den

Geist auslöschen» hiess der Titel eines Artikels, in dem Berdjajew öffentlich

gegen «die Vergewaltigung des geistigen Lebens» durch «die russische Hierarchie»

aufbegehrt. Er wird wegen Gotteslästerung vor Gericht gestellt, und ihm
droht lebenslängliche Verbannung nach Sibirien. Die Wirren des ersten
Weltkriegs verzögern den Prozess. «Wäre die Revolution nicht gewesen, so würde
ich jetzt nicht in Paris sein, sondern zur <ewigen Ansiedlung> in Sibirien.»87 -An
die Kirche und an das Christentum, an die Menschheit und an den einzelnen
Menschen bleibt Berdjajews Aufforderung gerichtet: Haltet den Geist am Brennen!

Wolfgang Dietrich, Marburg

86 SE 334.
87 SE 225.


	"Löscht den Geist nicht aus!" : Nikolai Berdjajews freie christliche Philosophie

