Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 1

Artikel: "Loscht den Geist nicht aus!" : Nikolai Berdjajews freie christliche
Philosophie

Autor: Dietrich, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878208

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Loscht den Geist nicht aus!»
Nikolai Berdjajews freie christliche Philosophie'

«Loscht den Geist nicht aus!» ist ein Satz mitten aus den Schriften Nikolai Berd-
jajews.” Der ihn spricht, gibt sich zu erkennen als Anfacher des Geistes. Erken-
nen ldsst er, dass es geboten ist, dem Ausloschen des Geistes zu wehren, sich
selbst dem Ausloschen des Geistes zu verweigern. Es ist eine Chance gemeinsa-
mer Existenz, den Geist brennen zu lassen.

Wenn der Geist davon bedroht wird, ausgeldscht zu werden, dann ist er als
Feuer gedacht. In der Tat bekennt Berdjajew Gfter, dass sein Element das Feuer
ist. Er wihlt sich diejenige Gestalt der Philosophiegeschichte als Inspirator, die
sich am stirksten der Dynamik, dem Feuer verbunden hat, nimlich Heraklit.
«Heraklit ... begriff die metaphysische Wirklichkeit als feurige Bewegung.»”’
«Feuer ist das physische Symbol des Geistes.»* Und er orientiert sich an demje-
nigen Glauben, von dem die intensivste Wandlungsmacht ausgeht, nimlich dem
christlichen. Es muss fiir ihn allerdings das genuine Christentum sein, das derje-
nigen Grundgestalt entspricht, die von sich sagt: «Ich bin gekommen, ein Feuer
auf die Erde zu bringen. Ich wollte, es brennte schon.»”’

Nikolai Berdjajew ist russischer Denker von universaler Ausstrahlung. Ne-
ben Wladimir Solowjow ist er wohl derjenige russische Philosoph, der im aus-
serrussischen Bereich den grossten Bekanntheitsgrad erreicht hat. Wieweit er
jetzt noch einem breiteren Bewusstsein gegenwirtig ist, ist eine andere und wohl
eher negativ zu beantwortende Frage. Es hat den 1922 aus seinem Lande Ausge-
wiesenen tief bekiimmert, dass er in seiner eigenen Heimat ungelesen blieb und
obendrein offiziell geschmiht wurde. Als Mrakobes, als Dunkelmann, als Fin-

' Voraus gingen diesem Beitrag Berdjajew-Studien nach dem Krieg sowie eine grossere
Monographie, die aus den russischen Texten erarbeitet wurde: Provokation der Person — Niko-
lai Berdjajew in den Impulsen seines Denkens, Gelnhausen/Berlin, Bd. 1-3 1975, Bd. 51979. -
1991 und 1992 konnten in Vortragen und Gespriachen unmittelbar Verbindungen nach Lenin-
grad bzw. St. Petersburg aufgenommen werden. — Der noch ausstehende Bd. 4 des oben ge-
nannten Werks soll in absehbarer Zeit als eigenstiandige Publikation erscheinen.

? Die Philosophie des freien Geistes — Problematik und Apologie des Christentums, Tiibin-
gen 1930, 14. — Die Zitate beziehen sich fiir diesen Beitrag nahezu durchgéingig auf vorliegende
deutsche Ausgaben der Schriften Berdjajews. Freilich sind diese zurzeit im Buchhandel nicht
erhéltlich.

3 Der Sinn der Geschichte — Versuch einer Philosophie des Menschengeschickes, Darm-
stadt 1925, 81. (=SG).

* Versuch einer eschatologischen Metaphysik — Schopfertum und Objektivation, Paris
1947, 105. Russisch, keine deutsche Ausgabe. (=EM).

5 Lk 12,49.



66 Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!»

sterling wurde seine lichte Gestalt bei einer Erwdahnung im «Kurzen philosophi-
schen Worterbuch» sowjetischer Lesart beschimpft.

Jetzt jedoch wird Berdjajew in Russland wieder gedruckt. In der Aufbruchs-
situation vor vier Jahren ging im damaligen Leningrad, dem jetzigen Sankt Pe-
tersburg, die Rede, Berdjajew werde inzwischen mehr gelesen als Lenin. Ob-
wohl im «Dom knigi», im vielbesuchten Haus des Buches, nur zwei diinne Hefte
von ihm erhéltlich waren — iibrigans noch unter der verbliebenen Ladenrubrik
«Atheismusy». Inzwischen wurde sein autobiographisches Werk «Samopozna-
niex»: «Selbsterkenntnis» auf Russisch gedruckt.® Aus ihm lassen sich Daten des
Lebens herausbuchstabieren, lassen sich Ziige des Weges herausskizzieren.

Nikolai Alexandrowitsch Berdjajew wurde 1874 in Kiew geboren. Er en-
stammt einer standesherrlichen, einer aristokratischen Familie. Aber es kommt
in ihm schon frith zum Bruch mit dem feudal-aristokratischen Milieu. «Ich habe
diese Welt niemals geliebt und befand mich schon als Kind in Opposition zu
ihr.»’

In Opposition befand sich Berdjajew offenbar zur Hereinkunft in diese Welt
tiberhaupt. Er spricht von der Geburt als einer fundamentalen Fremderfahrung.
«Ich weiss bestimmt, dass ich mich von Anfang an als einer empfand, der in eine
ihm fremde Welt geraten ist.» «Ich war immer nur Pilger.»® Nicht zuféllig wurde
Schopenhauer zu einer bevorzugten Lektiire seiner Jugend.

Die studentische Zeit brachte den Kontakt mit der sozialen Bewegung. Er
erfihrt «eine vollig neue Formation.»” Er spricht vom «historischen Schwung»
der marxistischen Ideen und einer Weitung der Weltperspektiven. Kraft seiner
Bildung und aneignenden Energie gewinnt er bald «eine intellektuell fiihrende
Rolle»."” Ihm gelingt es auch, Verbindung zum Volk aufzunehmen und lebendig
zu halten. «Den Grossen dieser Welt, den Machthabern und Herrschenden, die
die ersten Pldtze einnehmen, den Vornehmen, Reichen und Privilegierten ...
habe ich immer die Geknechteten, Verfolgten und Armen vorgezogen.»"

Folge dieser Einstellung und der ideologischen sozialdemokratischen Akti-
vitdt sind Verhaftung, Ausschluss aus der Universitit und dreijdhrige Verban-
nung nach Wologda. Mit dem ideell-revolutiondren Aufschwung freilich geht
einher der Eindruck von bedriickender Enge im Kreise von Genossen —auch im

% A.A. Jermitschew, N. A. Berdjajew — Samopoznanie, Leningrad 1991.

7 Selbsterkenntnis — Versuch einer philosophischen Autobiographie, Darmstadt und Genf
1953, 24. (=SE).

ESE 15

® SE 129/30.

' SE 105.

"'SE 76.



Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!» 67

Milieu der Verbannten. «Man hatte ein Gefiihl des Erstickens, eines Mangels an
Luft, an Freiheit des Atmens.»'> Héchst zuwider wird ihm die herrschende Ver-
quickung des sozialistischen Elans mit einer materialistischen und positivisti-
schen Weltanschauung. Sein Marxismus ist nie orthodox. Er bekennt sich als
«freidenkendery, als «kritischer Marxist.»"® «Nachdem ich mit der iiberkomme-
nen aristokratischen Welt gebrochen hatte und in die revolutiondre Welt einge-
treten war, begann ich den Kampf um die Freiheit in der revolutionidren Welt
selber, in der revolutioniren Intelligenz, im Marxismus.» '

Wie ihm von seiner aristokratischen Herkunft eine seelische Priagung bleibt,
so bleibt Berdjajew aus der Phase «revolutiondrer Stahlung», wie er sie nennt,
eine Grundtendenz fiirs Leben. «Ich bekenne mich als aristokratischer Denker,
der die Wahrheit des Sozialismus anerkannt hat.»"> Aber der Weg fiihrt «vom
Marxismus zum Idealismus», wie eine progressive Gruppe ihre Tendenz in
einem Aufsehen erregenden Sammelband markiert, an dem Berdjajew beteiligt
ist. Der Weg fiihrt mitten hinein in eine singulére gesellschaftliche Erscheinung,
die im Riickblick «Russische Kulturrenaissance zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts» genannt wird oder die auch unter dem Namen «Das silberne Zeitalter» —
zumal von seinem Zentrum Sankt Petersburg her — bekannt geworden ist. «Es
war das in Russland eine Epoche des Erwachens des selbstindigen philosophi-
schen Denkens, des Blithens der Poesie und der Schirfung des dsthetischen
Empfindens, der religiosen Unruhe und des religiosen Suchens, des Interesses
an Mystik und Okkultismus. Es erschienen neue Seelen, und neue Quellen
schopferischen Lebens wurden erschlossen.»'® — Auch hier stiess Berdjajew vor
ins Zentrum der Bewegung. So fiihrt er in Sankt Petersburg drei Jahre lang den
Vorsitz der sogenannten «Mittwochabende», an denen sich allwochentlich «die
begabtesten und bemerkenswertesten Menschen jener Epoche, Dichter, Philo-
sophen, Gelehrte, Kiinstler, Schauspieler, manchmal auch Politiker» versam-
melten."” Aber auch hier empfindet Berdjajew ein elementares Ungeniigen. Er
vermisst die ethische Kraft und Willensbildung. «Die russische Renaissance
war mit einer seelischen Struktur verbunden, die keines sittlichen Charakters
fihig war.»'® Er erfiihrt ein tragisches, aber eben doch auch schuldhaftes Ausein-
anderdriften von kultureller und sozialrevolutiondrer Bewegung — letztlich zum
todlichen Schaden fiir beide.

2 SE 129.

13 SE 129/30
4 SE 65.

> SE 14.

16 SE 153.

"7 SE 171.

'8 SE 165.



68 Wolfgang Dietrich, «Léscht den Geist nicht aus!»

Es schien folgerichtig, dass Berdjajew bei seiner unentwegten Suchbewe-
gung nunmehr auf im engeren Sinn religiose, speziell auch kirchliche Kreise
traf. Wie steht es mit den Vertretern realer Transzendenz? «Ich neige jetzt zu der
Annahme, dass ein und dieselben Motive mich zur Revolution und zur Religion
fithrten. Im einen wie im anderen Fall nahm ich Abstand von der Selbstzufrie-
denheit mit dieser Welt, wollte ich aus dieser Welt zur anderen Welt iiberge-
hen.»" —So stiess er, der in der Kindheit ohne ein religidses Umfeld «irgendwel-
cher traditioneller Glaubigkeity aufwuchs, nunmehr in Moskau auf die orthodo-
xeste Orthodoxie. Es «vollzog sich nach dem Umzug ... die Begegnung mit den
ausgepragtesten rechtgldubigen Kreisen, die mir bis dahin fremd waren, mit
dem eigentlichen Herzstiick der russischen Rechtgldaubigkeit, ... mit derjenigen
Rechtgliubigkeit, die sich selber als die rechteste verstand.»*® Aber bei allen
Versuchen personlicher Wertschitzung ldsst ihn doch ein anmassendes Obsku-
rantentum regelrecht «erheben.» «Dieser Weg war fiir mich unmdglich.»*' — So
vollzog sich gleichfalls die Begegnung mit dem Starzentrum, um das sich «ein
formlicher Mythos gebildet hatte». Aber abgesehen von Ausnahmen liberwog
auch hier ein abstossender Eindruck der Ungeistigkeit und Unduldsamkeit.
«Diese Erfahrung war fiir mich qualvoll.» So wenig er sich ungebrochen an die
monchisch-asketische Tradition anschliessen kann, so wenig kann er seinen
«Willen der geistigen Fiihrung der Starzen» und ihrer «absoluten Autoritdt» hin-
geben.” «Mein Weg war ein anderer und vielleicht schwererer.»* — Und so voll-
zog sich, abseits aller anderen Gruppen, die Begegnung mit den Sektierern, mit
dem «vagierenden Rus, das nach Gott und nach dem Gottesreich sucht».** Deren
Pilgertum trifft sich mit seinem eigenen. Eine ausserordentliche Lebendigkeit,
eine elementare Frommigkeit, eine bildméchtige Sprachkraft treten hier zu Ta-
ge. «Ich erinnere mich an die Jahre des Umgangs mit diesen Menschen als an die
besten Jahre meines Lebens und an diese Menschen als an die besten Menschen,
denen zu begegnen mir in meinem Leben vergénnt war.»” Aber gleichzeitig
wird auch das Unleidliche am Sektierertum bewusst: die eifernde Rechthaberei,
die hemmungslose Selbstherrlichkeit. «Mich brachte es mehr als alles auf, dass
der Vertreter jeder Sekte sich in der absoluten Wahrheit sah, die anderen dage-
gen in Verirrung und Liige.»*® — Wie eine Summierung seiner religiosen Durch-

¥ SE 127.
20 SE 204.
21 SE 206.
22 SE 180.
3 SE 208.
24 SE 218.
3 SE 224.
26 SE 219.



Wolfgang Dietrich, «Loscht den Geist nicht aus!» 69

gangserfahrungen mutet dann Berdjajews Satz an: «Ich bin freier Christ, der
nicht mit der Kirche gebrochen hat, das heisst, ich will nicht Sektierer sein.»*’

Bis zuletzt ist Berdjajew von dem Wunsch durchdrungen, in dem von ihm
geliebten Russland bleiben und wirken zu kénnen. «Ich wollte nicht aus Russ-
land fort, wollte nicht Emigrant werden. ... Ich spiirte, dass es eine elementare
Menschlichkeit gibe, innerhalb derer schopferische geistige Tatigkeit moglich
sein miisse.»™ Als ihm selber dieses Wirken verwehrt wird, als er sich gezwun-
gen sieht, das Land zu verlassen, und zwar bei Androhung des Todes im Falle
seiner Riickkehr, bewegt ihn im Ubergang ein doppeltes Gefiihl. Das eine ist die
Enttauschung des Ausgewiesenen, der hinter sich in seinem Herkunftsbereich
die Freiheit sich verfinstern sieht. Das andere ist die Hoffnung des Ankommen-
den, der vor sich im westlichen Europa, dessen geistiger Welt er sich von friih an
zugehorig fiihlt, eine grossere Freiheit meint erfahren zu konnen.

Aber was ihn im Westen — vor allem in Paris, das ihm zum dauernden Wohn-
sitz wird — zunédchst irritiert und geradezu schockiert, ist das Zusammentreffen
mit Menschen aus dem Osten, mit russischen Emigranten. Er erlebt an vielen
von ihnen eine niederdriickende Reaktion, und zwar in doppelter Form: als blin-
den Hass auf das Sowjetregime, der ganz auf Intervention von aussen setzt, und
als eifernde Sowjethorigkeit, die eine vorbehaltlose Anerkennung betreibt.
Berdjajew aber bewegt sich — «als Rufer in der Wiiste», wie er sagt — jenseits
einer solchen Alternative. Er verwirft lebenslang den Eingriff von aussen und
vertraut auf die Wandlung von innen. Und er verbindet die freimiitige Anerken-
nung des sozialen Rechts von Revolution mit der «unbedingten Gegnerschaft
zur ideologischen Diktatur». «In Wirklichkeit ... bin ich ein viel extremerer
Gegner des Kommunismus als die Vertreter der verschiedenen Stromungen der
Emigration, die in ihrem Bewusstseinszustand kollektivistisch eingestellt sind
und den Primat des Kollektivs, der Gesellschaft und des Staates iiber die Person
anerkennen. Ich dagegen war und bleibe extremer Personalist, der die Oberho-
heit des personalen Gewissens, den Primat der Person tiber die Gesellschaft und
den Staat anerkennt.»*’

Eben diese Grundeinstellung ist es aber auch, die Berdjajew in Spannung und
Konflikt bringt mit der umgebenden westlichen Welt. « Wir verliessen Russland
oder wurden aus Russland vertrieben, in dem die Knechtung des Geistes zur
Herrschaft kam und die Freiheit vernichtet wurde. Und eine gewisse Freiheit
haben wir im Westen zu schmecken bekommen. Aber auch dieses Reich einer
sehr unvollkommenen Freiheit geht zu Ende, es gibt sie schon nicht mehr im

7 SE 187.
28 SE 269.
» SE 274.



70 Wolfgang Dietrich, «Léscht den Geist nicht aus!»

Westen, die Welt wird immer mehr durch den Geist des Grossinquisitors ver-
knechtet.»”’ Im Kampf gegen diesen Widergeist «versiumt er keine Gelegen-
heit, um in miindlichem und schriftlichem Protest»’' gegen jene aufzutreten,
«die den Geist ausloschen, die den Gedanken und das Gewissen vergewalti-
gen».*? «Ich denke iiber ... meine Epoche nach, iiber ihre Probleme und iiber ihr
Ubel, aber ... ich befinde mich in vollkommenem Bruch mit meiner Epoche. Ich
besinge die Freiheit, wihrend meine Epoche sie hasst. Ich liebe den Staat nicht
und habe eine religids-anarchische Tendenz, wihrend die Epoche den Staat ver-
gottert. Ich bin extremer Personalist, wihrend die Epoche kollektivistisch ist
und Wiirde und Wert der Person verleugnet. Ich mag den Krieg und das Militir
nicht, wiahrend die Epoche vom Pathos des Krieges lebt. Ich liebe das philoso-
phische Denken, wiihrend die Epoche sich zu ihm gleichgiiltig verhilt.»** Inten-
siv und im Gegenzug gegen die Gleichgiiltigkeit um ihn her geht Berdjajew dem
philosophischen Denken nach, bis er am 24. Méarz 1948 in Paris-Clamart an sei-
nem Arbeitsplatz, an seinem Platz des Denkens, stirbt.

Berdjajew stirbt, ohne dass er in seine Heimat zuriickgekehrt wire und ohne
dass seine Stimme nach Russland —in die russische Offentlichkeit — hiitte durch-
dringen konnen. Heute wird seine Stimme in Russland wieder gehort und heute
bietet sich uns auch in Westeuropa die Chance, sein Denken neu aufzunehmen
und mit ihm umzugehen. — Wir versuchen also, gemeinsam einen Einblick in
dieses Denken zu gewinnen. Das eben Gehorte wird dann freilich nicht zum
blossen biographischen Vorspann. Es ist vielmehr Stoff, es ist Substanz, es ist
Substrat dieses Denkens selbst, von dem es sich nicht ablosen ldsst. Im Sinne des
Titels seiner Biographie lasst Berdjajews Werk sich verstehen als Selbsterkennt-
nis, die zum Ansatz der Welterkenntnis wird. Dabei bekennt er von sich, dass er
nur Annidherungen erreicht, dass er immer wieder scheitert, dass ihm Entschei-
dendes unausdriickbar bleibt. Hinzu kommt sein oft wiederholtes Eingestind-
nis, er denke nicht diskursiv. Er sei ein intuitiver, ein aphoristischer, ein syntheti-
scher Denker. Er verweigere sich jedem System. — Tasten wir uns also voran mit
Hilfe einiger seinem Werk entnommener Markierungen. Sehen wir zu, dass wir
die Sétze nicht zu hart fassen, um nicht der von ithm angefochtenen Grundsiinde
zu verfallen, ndmlich der Objektivation.

3 SE 313.
31 SE 223.
32 SE 283.
33 SE 287.



Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!» 71
1. Weg der Existenz oder Wider die Objektivation

Berdjajew versteht sich selbst als Existenzdenker, und zwar ausdriicklich aus-
serhalb und vor offizieller Existenzphilosophie. Wenn man historische Anhalte
benennen will, dann sind es die «Confessiones» von Augustin und die «Pen-
sées» von Pascal. Die Existenz ist der feurige Kern des Denkens und Erkennens.
Die Objektivation ist die erkaltete Lava. Genauer diirfte man nicht von Existenz
sprechen, die auch eine statische Interpretation zuldsst. Genauer miisste man
vom Existieren sprechen, vom Prozess, vom Vorgang und der darin wirkenden
Dynamik. In eine von Berdjajew gebrauchte Formel gefasst: «Existenzphiloso-
phie ist die Erkenntnis des Sinnes des Seienden durch das Subjekt. Das Subjekt
ist existentiell.» «Im Objekt dagegen», in dem nach aussen Geworfenen, «ist das
innere Dasein verhiillt.» «Ich habe gar nichts erkennen kénnen, wenn ich mich
in das Objekt vertiefte», spricht Berdjajew von sich selbst. «Ich erkenne alles,
sobald ich mich in das Subjekt versenke.»** Oder in einer weiter ausholenden
Wendung: «Der Typus ... der Existenzphilosophie steht mir nahe ... Die Philo-
sophie war fiir mich mit meinem Schicksal verbunden, mit meinem ganzen We-
sen, an ihr war der Erkennende wie auch der Seiende mitbeteiligt. Immer habe
ich gewollt, dass die Philosophie nicht etwa von irgend etwas handele, sondern
dass sie etwas darstelle, dass sie die urtiimlichen Realitdten des Subjekts selber
offenbare.»*

Von hier aus wird deutlich, dass nicht einem oberflachlichen Subjektivismus
das Wort geredet wird, der sich im Grunde an die Objekte verhaftet. Und von
hier aus wird vor allem deutlich, dass ein géngiges oder vorherrschendes Ver-
standnis von Realitét nicht nur in Frage gestellt, sondern geradezu umgekehrt
wird. Die primdre Realitét ist verbunden mit dem Subjekt in seiner Tiefe, wih-
rend die sekundére Realitit dargestellt wird in der hinausgeworfenen, gegenste-
henden Objektivation. Denken wird dann zum erkennenden Prozess, der die
Primaérrealitdt zum Vorschein bringen will. Und es wird zugleich zum kdmpferi-
schen Einspruch gegen die Ubergriffe der Sekundirrealitit, die — in welcher
Form auch immer — das primére Existieren erdriicken, ersticken, ertéten will. Es
ist nur konsequent, wenn Berdjajew in derjenigen Schrift, die er seine radikalste
nennt, nimlich: Von des Menschen Knechtschaft und Freiheit,*® sich um eine
regelrechte Phinomenologie, eine Erscheinungskunde der verknechtenden Ob-

8K 52.

% SE 107.

36 Von des Menschen Knechtschaft und Freiheit — Versuch einer personalistischen Philoso-
phie, Darmstadt und Genf 1954. (=KFM).



72 Wolfgang Dietrich, «Léscht den Geist nicht aus!»

jektivationen bemiiht, und zwar quer durch die Bereiche der Natur und der Ge-
sellschaft, der Kultur und des individuellen wie des kollektiven Lebens.

Hervorzuheben bleibt, dass Berdjajew als treibende Kraft der kimpferischen
Vergewisserung des Subjekts bis in die profane Philosophie hinein den christli-
chen Impuls annimmt. «In der Philosophie der neueren Zeit dringt das Christen-
tum in das Denken ein, und dieses kommt darin zum Ausdruck, dass der eigent-
liche Mittelpunkt vom Kosmos auf den Menschen iibertragen wird. Es kommt
zum Ausdruck in der Uberwindung des naiven Objektivismus und Realismus, in
der Anerkennung der schopferischen Rolle, die dem Subjekt zukommt, im
Bruch mit dem dogmatischen Naturalismus. ... Die christliche Philosophie ist
eine Philosophie des Subjekts, nicht des Objekts, des Ich», nicht der Welt; eine
Philosophie, die in der Erkenntnis die Erlosung des Mensch-Subjekts von der
Macht des Objekts als der Notwendigkeit zum Ausdruck bringt.»”’

2. Proklamation der Freiheit oder Wider die Verknechtung

Berdjajew erweist sich als Proklamator der Freiheit — durchaus nicht nur <ab-
strakty, sondern auch sehr konkret: indem er etwa Dserschinskij, dem <eisernen
Felix>, dem Griinder der sowjetischen geheimen Staatspolizei, in den Kellern
der Tscheka ins Angesicht freimiitig widerstand und ihm gegen alle Regeln des
Verhors in eigener Initiative seine freiheitlich-christliche Position darlegte, die
es ihm unmoglich mache, in ein menschenverachtendes System einzuwilligen.
Aber das freimiitige Auftreten hat seinen Grund, sogar seinen metaphysischen
Grund: «Die grundlegende metaphysische Idee, zu der ich im Ergebnis meines
Philosophierens und meiner geistigen Erfahrung gelangte, worauf sich mein
Philosophieren griindet, ist die Idee vom Primat der Freiheit iiber dem Sein.
Dieses bedeutet zugleich den Primat des Geistes, der nicht das Sein, sondern
Freiheit ist.»*®

Die Freiheit geht fiir Berdjajew dem Sein voraus, er spricht von einer vorsei-
enden Freiheit. Ja, wenn die geschaffene Welt eine seinsmassige ist, so muss fiir
den, der der Freiheit radikal nachfragt, die im Ursprung begriffene Freiheit eine
unerschaffene sein. «Es schien mir unerldsslich, die Existenz einer nicht er-
schaffenen Freiheit gelten zu lassen, was im Grunde genommen die Anerken-
nung eines Mysteriums darstellt, das keinerlei Rationalisierung zulésst, und
eine Beschreibung des geistigen Weges, um zu diesem Mysterium zu gelan-

7 SE 116/17.
#SE 111



Wolfgang Dietrich, «Léscht den Geist nicht aus!» 73

gen.»” Der begriffene Satz wird in dem Augenblick, in dem er ausgesprochen
wird, in die Unbegreiflichkeit zuriickgenommen. Aber ihn auszusprechen,
scheint fiir den Denkenden notwendig zu sein, um der Freiheit als Freiheit im
Ernst ansichtig zu werden.

Die Freiheit, so folgert Berdjajew, entspringt aus dem Nichts. Aber dies will
er wiederum als eine umschreibend uneigentliche oder hindeutende Aussage
verstanden wissen. «Anzuerkennen, dass die Freiheit im Nichtsein oder im
«Nichts> wurzele, bedeutet so viel, als das irrationale Mysterium der Freiheit
anerkennen. Es ldsst sich das nur in einer symbolischen Umschreibung der gei-
stigen Erfahrung zum Ausdruck bringen. Von einer nichtseinsméssigen, vor-
seinsmassigen Freiheit vermag man sich keine Vorstellung zu machen.»* Die
Freiheit als «a priori seines Lebens»* zu erfahren und zu denken, darin sieht
Berdjajew das Spezifische und auch das Singulére seiner Philosophie. «Die Ei-
genart meines philosophischen Typus ist vor allem darin zu erblicken, dass ich
nicht das Sein, sondern die Freiheit aller Philosophie zugrunde gelegt habe. In
dieser radikalen Form hat das meines Wissens kein Philosoph bisher getan. ...
Recht eigentlich habe ich mein ganzes Leben an der Philosophie der Freiheit
geschrieben.»®

Indem er zu diesem Schreiben immer neu ansetzt, bringt Berdjajew immer
neue Seiten, immer neue Aspekte der Freiheit zum Vorschein. — Ein Aspekt ist
derjenige der Last. Der Grossinquisitor weist die Freiheit stellvertretend ab, weil
sie fiir die Menschen untragbar sei. Und Berdjajew bekennt von sich selber:
«Schwer und unter Schmerzen ist mir die Freiheit geworden.» — Ein anderer
Aspekt wird durch die Wendung <Antworty markiert. Fiir Berdjajew ist der
Mensch von Gott zur Freiheit berufen. Antwort auf diesen Ruf kann nur aus der
Freiheit des Angerufenen kommen, wenn es sich denn im Ernst um Antwort,
namlich um eigenes Wort im zugewendeten Gegeniiber, handeln soll. Lassen
wir iibrigens Antwort mit Antlitz verschmelzen, dann haben wir Berdjajews
Verstidndnis von Person. Es ist schon, dass die russische Sprache uns fiir Gesicht
und Person ein und dasselbe Wort anbietet, nimlich «lizo», eben Antlitz, perso-
nales Gegentiber. <Litschnostj> ist dann im Russischen dem Begriff <lizo» dhn-
lich sprachverwandt wie bei uns das Wort «Personlichkeit> dem Wort <Person>.

Indem Berdjajew — im Sinne eines weiteren Aspekts — einer inneren Dialek-
tik von Freiheit nachgeht, stosst er auf der einen Seite auf die Moglichkeit, dass
die Freiheit sich als Willkiir tiberwirft und selber zerstort. Auf der anderen Seite

3 SE 194.
HSE 23R
4 SE 62.
2 SE 61.



74 Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!»

nimmt er wahr, dass die Freiheit sich als Wahrheit aufdringen, aufnétigen kann,
ohne aus der Tiefe heraus bejaht zu sein. Uberwunden wird beiderlei Gefahr
nach dem Verstindnis Berdjajews durch eine «dritte Freiheity, in deren Prozess
die freie Wahrheit durch die wahre Freiheit aufgenommen wird und beide sich
vereinigen. Ein christologischer Grundzug in diesem Freiheitsdenken wird of-
fenkundig. — Offenkundig wird auch der Ansatz fiir Berdjajew, sich im Lebens-
prozess gegen die knechtende Fremdgewalt jeglicher Orthodoxie zu wenden.
«Keine mir aufgedrungene Orthodoxie, die sich anmasst, die Wahrheit zu sein —
ausser meinem freien Suchen und Forschen —, habe ich jemals anerkannt oder
werde ich jemals anerkennen. Ich habe den Aufstand gegen jegliche Art von
Orthodoxie proklamiert, gleichviel, ob sie nun marxistischer oder rechtglaubi-
ger Observanz wire, wenn sie sich erdreistete, meine Freiheit einzuschrianken
oder zu vernichten.»®

3. Akt des Schaffens oder Wider die Verendlichung

Die Existenz, die sich aus der Freiheit gebiert, gewinnt ihren Ausdruck im
Schaffen. Berdjajew betreibt, wie er selber sagt, geradezu einen «Kult des
Schaffens»,* und die schopferische Existenz ist seine Lebensidee. «Das Thema
meines Lebens war das Thema vom Menschen, von seiner Freiheit und von sei-
ner schopferischen Berufung.»* — Gemeint ist nicht zuerst das Hervorbringen
von Kulturprodukten gleichviel welcher Art. Gemeint ist primér der Akt des
Schaffens selbst, der schépferische Aufflug oder Durchbruch durch die Odnis,
durch die Langeweile, durch die ¢igyptische Gefangenschaft> in dem, was Berd-
jajew — wie missverstiandlich auch immer — «die soziale Alltédglichkeit» nennt.

Wenn man einen Ausdruck desjenigen Theologen gebrauchen will, der aus
dem protestantischen Bereich Nikolai Berdjajew wohl am néchsten steht, nim-
lich Paul Tillichs, dann geht es um die aufbrechende und neuschaffende Erschiit-
terung der «in sich ruhenden Endlichkeit.» «Das Schaffen», so sagt Berdjajew,
«ruft eine andere «Bildgestalt> als die dieses <Lebens» hervor.»* Wenn wir wie-
der Paul Tillich zitieren wollten, wire das vergleichbar mit der von diesem ge-
meinten «Gestalt der Gnade». Realistisches Schaffen, so treibt Berdjajew die
Schaffensidee an den dussersten Punkt, wire Energie «der Verklarung der Welt,
des Entstehens eines neuen Himmels und einer neuen Erde»."

+ SE 68.
# SE 55.
# SE 210.
4 SE 59,
47 SE 239,



Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!» 75

Der schaffende Gott provoziert seinen «Anderen», den Menschen, seiner-
seits schopferisch zu sein. «Das Schaffen», so formuliert Berdjajew direkt, «ist
Fortsetzung der Weltschopfung. Fortsetzung und Vollendung der Weltschop-
fung ist ein gottmenschliches Werk, ein Schaffen Gottes mit dem Menschen, ein
menschliches Schaffen mit Gott.» In dieser letzten «Hinwendung zur Verkla-
rung der Welt» ist das Schaffen «ein Vergessen seiner selbst, ist es», wie Berdja-
jew weiter nuanciert, «dem Egozentrismus entgegengesetzt».* Das Schaffen
wird, wenn man so will, geradezu in das Heilsgeschehen einbezogen, es wird
zum Akt der Rechtfertigung des Menschen, zur «Anthropodizee.»*

Zugrunde liegt eine Intuition vom dramatischen Wechselgeschehen zwi-
schen Gott und Mensch und Mensch und Gott. Und wenn bei der Freiheits-
Intuition in gewisser Weise Jakob Béhme Pate steht mit seiner Rede vom ur-
spriinglichen Ungrund, ist es bei der Schaffensidee Angelus Silesius, der als
Mitinspirator am geistigen Horizont erscheint. «Ich weiss, dass ohne mich Gott
nicht ein Nu kann leben, werd ich zunicht, er muss von Not den Geist aufgeben.»
Diesen Satz aus dem Cherubinischen Wandersmann hat Berdjajew zum Motto
seines impulsiven Frithwerks: Der Sinn des Schaffens® gemacht. Und er erklirt
in einer spiteren Wiederaufnahme des Motivs: «Im Tiefsten ist es ein Be-
wusstseinswagnis, von der Not Gottes beim schopferischen Akt des Menschen,
von der Sehnsucht Gottes nach dem schdpferischen Menschen zu sprechen.»”
Auch hier will Berdjajew den extrem anmutenden Gedanken nicht zu einer theo-
logischen Doktrin fixieren, sondern er versucht, in Kategorien geistiger Erfah-
rung eine Grenzerfahrung auszusagen: dass ndmlich «der Liebende ohne den
Geliebten nicht einen Augenblick existieren kann. Der Liebende geht zugrunde,
wenn der Geliebte zugrunde geht.»™

Im Thema des Schaffens ist fiir Berdjajew die Energie des Neuen enthalten.
Mit dem schopferischen Akt kommt ein Neues zum Vorschein, will es jedenfalls
zum Vorschein kommen. Auf der Linie Bloch-Moltmann kénnte man sagen: die
Kategorie Novum ist bei Berdjajew gegenwirtig. — Dem Thema des Schaffens
ist weiterhin inhdrent der Schmerz des Scheiterns oder der permanenten Inkon-
gruenz, dem Berdjajew bis in seine eigene Schreiberfahrung hinein Ausdruck
gibt: «Das Schreiben féllt mir sehr leicht, und mein Denken drangt unwillkdir-
lich zum Wort. Doch besteht immer eine tragische Inkongruenz zwischen dem

®SE 235,

* SE 231.

% Der Sinn des Schaffens — Versuch einer Rechtfertigung des Menschen, Tiibingen 1927.
' SE 2309.

52 PhFG 229.



76 Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!»

schopferischen Entflammtsein, den urspriinglichen Intuitionen und den objekti-
ven Erzeugnissen meines Gedankens.»*

Und das Thema des Schaffens verbiindet sich fiir Berdjajew mit dem Motiv
des Schauens. Auch hier sieht er einen aktivierenden Umbruch am Werk. Doch
ergibt sich eine Modifikation, die man zugleich als Korrektiv gegeniiber einem
iiberspannenden Uberaktivismus deuten mag. «Aber die eigentlichen Augen-
blicke des Schauens kennen keinen Kampf, keinen Konflikt, kein qualvolles
Widerstreben oder Bemiuihen; diese Widerstinde werden iiberwunden. Hierin
unterscheidet sich das <Schauen» von den anderen Formen der Aktivitit des Gei-
stes. Und es muss der Mensch periodisch zu Augenblicken der schauenden Be-
trachtung kommen, die gnadenvolle Ruhe des Schauens kosten. Ausschliessli-
cher Dynamismus, ununterbrochener Aktivismus reissen den Menschen entwe-
der in Stiicke oder verwandeln ihn in einen Mechanismus. Hierin ist das Grauen
unserer Epoche zu erblicken.»™

4. Sozialer Elan oder Wider die Kollektivierung

Die Grundworter Existenz, Freiheit, Schaffen umschreiben die eine Seite von
Berdjajews Denken, wenn man so will die geistig aristokratische Seite oder die
hinaufsteigende Linie. Inwiefern aber, so kann man fragen, wird die Existenz
zur sich mitteilenden oder Anteil nehmenden Existenz? Inwiefern wird die Frei-
heit auch — und zwar mit gleicher Intensitit — als die Freiheit des anderen be-
dacht? Und inwiefern 6ffnet der schopferische Akt sich zu einem Zusammen-
wirken — auch nach unten hin, dem gleichfalls eine letzte Dignitit zuzusprechen
ist? Wollte man die Polarititenlehre des schon genannten Paul Tillich als Deute-
kategorie zu Hilfe nehmen, so konnte man fragen: Wieweit entspricht dem Mo-
ment des Individualisierens gleichgewichtig ein Moment des Partizipierens?
Eben damit wird an ein von Berdjajew selber scharf empfundenes und immer
wieder angesprochenes Grundproblem geriihrt, das er stellvertretend fiir den
Menschen iiberhaupt an sich selber erfihrt. «Nur mit Miihe vermag der Mensch
gleichzeitig die ganze Fiille in sich aufzunehmen; er ist ausserstande, die in thm
beschlossenen Elemente zu harmonisieren und zu einer Einheit zu bringen, die
ja als einander ausschliessende Gegenstidnde in ihm wirken konnten. Fir mich
lag etwas derartiges immer im Zusammenprall von Liebe und Freiheit, von Un-
abhangigkeit und schopferischer Berufung der Personlichkeit zur Teilnahme am

3 SE 318.
5 SE 249.



Wolfgang Dietrich, «Loscht den Geist nicht aus!» 77

sozialen Prozess, der (seinerseits) die Personlichkeit unterdriickt und sie nur als
Mittel betrachtet. Der Konflikt von Freiheit und Liebe wie auch von Freiheit und
Berufung, von Freiheit und Schicksal — das gehort schon mit zu den tiefsten
Konflikten des Menschenlebens.»*

Man hat den Eindruck, dass hier der Kampf aufgenommen ist mit der hybri-
den Versuchung, die in einer sich isolierenden Freiheits- und Schaffensidee
liegt, und dass es einer mehrfachen Formulierung bedarf, um die im Existieren
auszutragende Antinomie ins Bewusstsein dringen zu lassen. «Der grundlegen-
de Widerspruch meiner Gedanken tiber das soziale Leben ist damit verbunden,
dass zwei Elemente in mir zusammengefunden haben — eine aristokratische
Auffassung von der Personlichkeit, der Freiheit und des Schaffens und die sozia-
le Forderung der Behauptung der Wiirde eines jeden Menschen, auch des gering-
sten unter den Menschen, und die Sicherstellung seines Anrechtes auf das Le-
ben. Es ist das auch ein Zusammenstoss einer Verliebtheit in die Welt des Hoch-
sten, ein Auftrieb in die Hohe, und eines Mitgefiihls zur niedersten, zur
leidenden Welt. Das ist ein ewiger Widerspruch.»® Aufs biindigste fasst er sich
—die Folgen mitbedenkend —in die beiden Sétze: «Eine Freiheit, die kein Mitleid
kennt, wird ddmonisch.» Und: «Der Mensch soll nicht nur emporsteigen, son-
dern auch niedersteigen.»”’

Beim Versuch, den Gemeinschaftsaspekt menschlicher Existenz in all seinen
freiheitlichen und schopferischen Aspekten auszudriicken, nimmt Berdjajew
einen Begriff auf, der ihm von einer Tradition russischen religiosen Denkens,
zumal von Chomjakow, zugekommen ist. Dieser Begriff heisst auf Russisch:
«Sobornost].» Er wird gelegentlich mit «Gesammeltheit» libersetzt. Aber im
Grunde ist er uniibersetzbar. Er ist derjenige Begriff von Gemeinschaft, in dem
Freiheit und Liebe und Liebe und Freiheit sich verbiinden und in aller nur mogli-
chen Intensitit wechselseitig fordern. «Die Sobornostj», sagt Berdjajew, «steht
mir besonders nah im Hinblick auf die Schuld aller, die Verantwortung aller fiir
alle.»’® — Wobei iiberraschend und doch folgerichtig die zwischenmenschliche
«Sobornostj> ihr Gegenstiick — ihr Gegenspiel — gewinnt in der innermenschli-
chen «Sobrannostj>.”” Diese umschreibt die Zusammengenommenheit und das
Zusammenwirken der Kréfte nicht nur des Denkens, sondern auch des Empfin-
dens und Willens, der den ganzen Menschen erfiillenden Leidenschaft und
Emotionalitat, denen Berdjajew transzendentalen Charakter zuschreibt. Sobor-

% KFM 19.

6 KFM 11/12.
7 KFM 13.

% SE 79.

* SE 82.



78 Wolfgang Dietrich, «Loscht den Geist nicht aus!»

nost] und Sobrannostj arbeiten an der vollen — fiireinander erschlossenen —
Menschlichkeit des Menschen. (In den russischen Worterbiichern, die mir zur
Hand sind, waren beide Worter unauffindbar. Sie sind wohl iiberhaupt — tiber
alle russischen Bereiche hinaus — neu zu entdecken.)

Den Sozialaspekt seines Denkens entwickelt Berdjajew in verschiedenen
Sondergiangen — vor allem in seinem Buch: Das Ich und die Welt der Objekte,
das er im Untertitel den Versuch einer Philosophie der Einsamkeit und der Ge-
meinschaft nennt.®” So zeigt er eine Art existentieller Phinomenologie der Be-
ziehungen zwischen Einsamkeit und Gemeinschaft auf, an deren einem Pol eine
totale Kollektivierung mit der Folge totaler Isolation steht, am anderen Pol aber
eine erschlossene —eine «prophetische» — Einsamkeit in Korrelation zu existen-
tieller Sozialitdt. Mit diesem Typus sieht Berdjajew das Pathos seines Lebens
verbunden. — Oder er dringt auf eine «Soziologie der Erkenntnis», wonach das
Erkennen von Bewusstseinsstufen und Grundeinstellung abhiingig ist. Danach
erfordern den geringsten — den niedrigsten — Grad an objektivierter Allgemein-
giiltigkeit — an <Richtigkeit> — die mathematischen Naturwissenschaften. Den
hochsten Grad an existentieller Gemeinsamkeit und den geringsten Grad an ob-
jektivierbarer Allgemeingiiltigkeit erfordert dagegen — am anderen Ende der
Skala — die Religion. Sie also ist gehalten, ihre existentielle Chance in Akten
realer Vergemeinschaftung — in primirer Kommunion — wahrzunehmen.

In die Ambivalenzen und Widerspriiche der Sozialitit sieht Berdjajew das
russische Volk hochst unheilvoll involviert. «Dem russischen Volk ist» — der
Anlage nach — «eine eigentiimliche Gemeinschaftlichkeit zuzusprechen. ... Es
hat sich aber nur eine umgekehrte Ebenbildlichkeit eben dieser Gemeinschaft-
lichkeit im russischen Kommunismus verwirklicht, der jegliche Freiheit des
Schaffens vernichtete und eine Kultur des sozialen <Auftragsy erschuf, indem er
das gesamte Leben einem von aussen her organisierten, mechanischen Kollektiv
unterjochte.»® Dieser fatalen Tendenz ist wirksam gegenzudenken, und zwar
bis in die letzten religidsen Visionen hinein. — Denn aus der Unterjochung unter
das Kollektiv und aus der Unterjochung unter das Individuum beftreit in der
Sicht Berdjajews der Ausblick auf eine Erlosung, die nicht isolationistisch, son-
dern gemeinschaftlich verstanden wird. «Jeder verantwortet alle. Nur eine Ret-
tung aller ist fiir das ewige Leben moglich.»® — In dieser letzten Ausschau, die
auch fir jeden Schritt gegenwirtigen Lebens belangvoll wird, haben sich die
Krifte der Individualisierung und die Krifte der Vergemeinschaftung vereint.

% Das Ich und die Welt der Objekte — Eine Philosophie der Einsamkeit und Gemeinschatft,
0.J. (=IWO)

o' SE 168.

S SE 77



Wolfgang Dietrich, «Loscht den Geist nicht aus!» 79

«Die grosse Aufgabe, der man nachstreben sollte, besteht darin, Gemeinschaft-
lichkeit, Gemeinsamkeit, Verstehen im besonders Individuellen, Originellen,
Einzigen zu erreichen.»®

5. Kampf um Menschlichkeit oder Wider die Normierung

Berdjajew ist — nach vielfacher Selbstbekundung — Moralist. Selbst seine drg-
sten Gegner erkennen ihm zu, dass er dies sei. Allerdings ist er Moralist gerade
nicht im Sinne des Moralisierens. In seinem zentralen Werk: Von der Bestim-
mung des Menschen® verkiindet er eine «paradoxale Ethik», wonach — gemiss
dem als Motto gewihlten Wort Gogols — «das Gute im Guten nicht zu erschau-
en» sei. Zum Vorschein kommt es vielmehr im Bruch mit jenem «Guten», durch
das sich die sogenannten «Guten> iiber die sogenannten <Bdsen> zu stellen trach-
ten. Anders gesagt: An die Stelle einer sich iiberhebenden und abstrakt verallge-
meinernden Ethik des Gesetzes riickt Berdjajew eine energetische Ethik des
Quells oder der verdndernden Krifte. Die Krifte sind darauf gerichtet, am be-
sonderen Schicksal jedes einzelnen konkreten Menschen teilzugewinnen und
ihm auf eine thm gemisse Weise aufzuhelfen. «Mein ganzes Leben hindurch
behaupte ich die Moral eines <unwiederholbar Individuellen> und bekdmpfe die
allgemeine, die allgemeinverpflichtende Moral. Es ist das eine Ablehnung einer
jeden Gruppenmoral, ein Widerstand gegen die in Befolgung dieser Moral sich
ergebenden Verpflichtungen. Hierin bin ich Revolutiondr in Dingen der Moral
gewesen. Mein Lebtag habe ich nicht nur feindselig, sondern auch mit einem
eigenartigen moralischen Unwillen gegen den Legalismus Stellung genommen.
Das Ausbrechen aus dem Machtkreis des formalen Gesetzes betrachtete ich als
sittliche Pflicht.»®

Die Ausbruchsbewegung zeichnet sich in den drei Formen oder Formationen
von Ethik ab, von denen Berdjajew spricht. — Die Ethik des Gesetzes hat gewiss
eine unerlissliche regulierende Schutzfunktion. Als abstrakte Norm verletzt sie
aber leicht die lebendige Person und «kann nicht zur Quelle des Lebens wer-
den». — Die Ethik der Erlosung verbindet mit der Quelle des Lebens und lasst —
als evangelische Ethik — tendenziell jeden Nichsten daran teillgewinnen, wo-
durch sie sich dem zerstorerischen Bosen wie auch dem an dieses verhafteten
abstrakten <«Guten> entgegensetzt. — In der Ethik des Schaffens endlich wirkt

% SE 378.

# Von der Bestimmung des Menschen — Versuch einer paradoxen Ethik, Leipzig/Bern
1935. (=BM).

% SE 108.



80 Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!»

«die gnadenreiche Ausstrahlung der Liebe» als «reine, uneigenniitzige Urkrafty
sich erst in vollem Sinne aus, insofern sie alle Energie und <Einbildungskraft) —
auch durch Leiden hindurch — auf die Wandlung des Bosen richtet und insofern
die (Bosen» von den «Guten» nicht verurteilt, sondern mitverantwortet werden.

Die hier angedeutete Bewegung lduft auf das hinaus, was fiir Berdjajew eine
Revolutionierung auch der Revolution bedeutet, auf eine — wie er formuliert —
personalistische Revolution. «Die schwierigste Revolution, die noch niemals
vollbracht wurde und die radikaler wire als alle Revolutionen, ist die personali-
stische Revolution, die Revolution im Namen des Menschen, nicht aber im Na-
men dieser oder jener Gesellschaft.» — Inbegriffen ist darin auch eine Umwer-
tung der Werte, wonach nicht mehr der niedrigere Wert die grossere Kraft und
Geltung behalten soll, sondern der hohere Wert in all seiner Verletzlichkeit vor-
ansteht. — Inbegriffen ist darin auch eine neue und betonte, intensive Aufmerk-
samkeit fiir das Konkrete, an und in dem das Universale entdeckt werden soll, so
dass es niemals zum Mittel und Weg fiir einen angeblich hoheren Zweck ernied-
rigt werden kann. — Und inbegriffen ist darin der vehemente Protest gegen die
Idee der Holle, und zwar im Bewusstsein seines antinomischen Charakters.
Denn einerseits erscheint die Moglichkeit der Holle als «sittliches Postulat der
menschlichen Freiheit». Andererseits aber macht die Tatsdchlichkeit der Holle —
deren Objektivation — alle Sittlichkeit an der Basis zunichte.

Es ist eine «Ethik der Antiholle», die Berdjajew konsequent betreibt. Oder
aber es ist das unablissige Bemiithen um elementare Menschlichkeit. «Ich war
Moralist, der seine Idee vom Menschen in einer Epoche zu verteidigen unter-
nahm, die dem Menschen feindlich gesonnen war. Ich habe versucht, Mensch-
lichkeit in der unmenschlichsten Epoche zu verkiinden.»

6. Anfang im Ende oder Wider die Historiolatrie

Berdjajew versteht sich als Geschichtsdenker, in russischer Version als Historio-
soph. «Ganz besonders schitze ich die Geschichtswissenschaft.»* Und zu-
gleich erfahrt er in sich eine eschatologische, eine auf das Ende aller Geschichte
bezogene Ausrichtung, und zwar mit einer Intensitét, als habe dies mit seiner
«psychophysischen Organisiertheit» zu tun. «Mir ist ein eschatologisches Emp-
finden durchaus eigen, ein Empfinden fiir die nahende Katastrophe und fiir das
Ende der Welt.»®" Vom Ende der Geschichte her ist Geschichte zu bedenken,
folgert Berdjajew aus seinen Erfahrungen, mit denen er selber seine Geschichte

% SE 319.
%7 SE 323.



Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!» 81

hat. «Im letzten Jahrzehnt bin ich endgiiltig mit den letzten Uberresten histori-
scher Romantik fertig geworden, die ... mit einer Idealisierung historischer
Grosse und Macht verbunden ist.»* Und: «Der Sinn der Geschichte ist an die
Eschatologie gebunden.»

Das Eschaton als das Ende oder das Endgiiltige der Welt ist im Sinne Berdja-
jews allerdings nicht gleichzusetzen mit einem apokalyptischen Endspektakel
in ndherer oder fernerer Zukunft. Das wire eine ungemisse Objektivation. Das
Eschaton, das Ende der Welt, meint vielmehr —und dies entspricht dem existenz-
bezogenen Ansatz — ein Ende der Welthaftigkeit, ein Ende der verdeckenden
Entstellungen, ein Ende dessen, was vor der Welt als gross und erhaben gilt und
was in der Geschichte — dem Menschen zum Unbheil — verehrt wird. Es handelt
sich um ein Umbruchsgeschehen, das in jedem Augenblick gegenwirtig werden
kann und in dessen Verlauf etwas von wahrer Wirklichkeit hervorscheint. «In
jedem moralischen Akt, sei es einem Akt der Liebe, der Barmherzigkeit, des
Opfers, setzt das Ende der Welt ein, in der Hass, Grausamkeit, Eigennutz herr-
schen. In jedem schopferischen Akt wird der Beginn des Endes dieser Welt ge-
setzt, in der Notwendigkeit, Tragheit, Beklommenheit herrschen, und es entsteht
eine neue, eine <andere> Welt. Der Mensch vollzieht unauthorlich» — der Mog-
lichkeit nach, muss man wohl ergidnzen — «Akte eschatologischen Charak-
ters.»® Von hier aus wird verstindlich, dass Berdjajew eine «eschatologische
Moral» behauptet. Und in deren Zuge formuliert er zum Beispiel Kants katego-
rischen Imperativ neu, so dass er lautet: «Handle so, dass deine Handlungen in
allem und tiberall, im Hinblick auf alle und jeden das ewige Leben behaup-
ten.»’

Berdjajew spricht hier von «Ewigkeit», von «ewigem Leben.» An anderer
Stelle spricht er — gleichsam interpretierend — von «existentieller Zeit». Gemeint
ist eine Qualitit von vertikaler Zeit, die jenseits und inseits historischer oder
horizontaler Zeit —und zwar im Bruch mit dieser — wirksam wird. — «Die «ande-
re> Welt», so umschreibt Berdjajew weiter, «ist unser Eingehen in einen anderen
Modus, in eine andere Qualitit der Existenz. <Die andere Welt» ist Erleuchtung
und Verklirung unserer Existenz, Sieg iiber das Gefallensein unserer Zeit.»”' In
solcher Sicht wird «auch eine ontologische Entgegensetzung «dieser» Welt und
¢jenery Welt, der irdischen und der (enseitigen> Welt falsch.»

Berdjajews Verstindnis der Geschichte und sein Verhalten zu ihr hat, so
konnte man akzentuierend sagen, eine Protestseite und eine Partizipationsseite.

8 KFM 22.
% SE 334.
" BM 340.
"' SE 331.



82 Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!»

— Der Protest gewinnt prophetischen Charakter. Er nimmt speziell die Ziige
eines antihierarchischen Protestes an. Und er verbiindet sich mit dem, was Berd-
jajew seinen metaphysischen Anarchismus nennt. «In mir ist ein méchtiges, me-
taphysisch-anarchisches Element. Es ist das Aufruhr gegen die Macht des End-
lichen. ... Jegliche (Sakralisierung» des Endlichen war mir unertriiglich.» "> «Der
Aufstand gegen die Macht des «Allgemeineny, was doch Ursprung der Objekti-
vierung ist, stellt sich mir als gerecht und heilig, als tief christlicher Aufstand
dar. Christentum ist Personalismus. Damit ist der geistige Hauptkampf meines
Lebens verbunden. Ich bin Verfechter der Personlichkeit, die sich gegen die
Macht des Objektivierten, <Allgemeinen> erhebt. Hierin wire das Pathos meines
Lebens zu erblicken.»”

Auf der anderen Seite weiss sich Berdjajew als Partizipierender, als leiden-
schaftlich Mitleidender der Geschichte. «Es gibt eine personliche Eschatologie
... und es gibt eine historische Eschatologie. ... Ich habe immer gedacht, beide
Eschatologien wiren unverbriichlich miteinander verbunden. Das historische
Schicksal und das historische Ende gehdren in mein Schicksal und in mein Ende
hinein. Hierin erblicke ich das tiefste metaphysische Problem. ... Darum habe
ich ein zwiespiltiges Gefiihl fiir die Geschichte: Geschichte ist mir fremd und
feindlich und Geschichte ist meine Geschichte, ist Geschichte, die mir wider-
fuhr. ... Ich nehme die ganze Welt, die ganze Menschheit, die ganze Kultur in
mich herein. ... Ich bin ein Mikrokosmos.»"* Priziser konnte man noch sagen:
Ich bin eine Mikrohistorie.

Indem Berdjajew erklirt, die ganze Weltgeschichte habe sich auch mit ihm
vollzogen, wird ihm speziell die russische Geschichte bewusst. Das Mitbe-
wusstsein nimmt den Charakter von Mitverantwortung an, und in der christlich
motivierten Selbstkritik, die auch das historische Christentum betrifft, erhilt das
kritische Geschichtsdenken offenbar seine — wohl auch heute akute — Spitze.
«Vielleicht liegt die Verantwortung auf dem historischen Christentum, auf den
Christen, die ihrer Pflicht nicht geniigten. Ich verstand den Kommunismus als
ein Memento der nicht eingehaltenen christlichen Verpflichtungen. Gerade die
Christen hitten das Wahre am Kommunismus verwirklichen sollen; dann hétte
die Liige des Kommunismus nicht triumphieren konnen. Dieses ist in der spéte-
ren Zeit, schon im Westen, zu einem der grundlegenden Motive meines christli-
chen Wirkens geworden.»”

81 60,

R SE 329
SE 330,
5 SE 258.



Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!» 83
7 Gottmenschliches Mysterium oder Wider die Soziomorphie

Beim Gesprich iiber Berdjajew 1991 im damaligen Leningrad — iibrigens im
«Saal fiir politische Propaganda» — dusserte ein junger Dozent, man kdnne sich
doch mit Berdjajew befassen und dabei Gott und Christus vollig beiseite lassen.
Ich habe ihm geantwortet: Von Berdjajew her sei das ihm — dem Fragenden oder
Behauptenden — sicher unbenommen. Aber was Berdjajew und sein Selbstver-
standnis selber angeht, so ist das, was mit diesen Worten gemeint ist, zum unab-
16sbaren bewegenden Grund seines Denkens geworden, der iibrigens auch in
allen vorgenannten Aspekten gegenwartig und erhebbar ist.

Es lasst sich auch mit Berdjajews eigenen Worten antworten, wenn er etwa
sagt: «Niemals bin ich «reiner» Philosoph gewesen, niemals habe ich die Ablo-
sung der Philosophie von der Welt erstrebt. Im Gegenteil, ich habe immer ge-
dacht, dass philosophische Erkenntnis eine Lebensfunktion, eine Symbolik der
geistigen Erfahrung und des geistigen Weges 1st. ... Es 1st unmdglich, philoso-
phische Erkenntnis von der Gesamtheit der geistigen Erfahrung des Menschen,
von seinem religidsen Glauben, von seinem mystischen Schauen ... zu tren-
nen.»’®

Aus dem Lebensprozess heraus und im Zusammenhang mit ihm spricht oder
stammelt Berdjajew denn auch unmittelbar von seinem religiésen Glauben.
«Ich habe ein religioses Erleben, das sich sehr schwer mit Worten ausdriicken
lasst. Ich versenke mich in die Tiefe und stehe da angesichts des Weltgeheimnis-
ses, des Geheimnisses alles dessen, was existiert. Und jedesmal empfinde ich es
mit durchdringender Schérfe, dass das Dasein der Welt nicht an sich selber Ge-
niige finden kann, dass es also im Grunde ein noch tieferes Geheimnis, einen
geheimnisvollen Sinn geben muss. Dieses Geheimste ist Gott. Die Menschheit
konnte kein erhabeneres Wort erdenken. Leugnung Gottes ist nur an der Ober-
fliiche moglich, hingegen unmdglich in der Tiefe.»”’

Dass das, was aus der Tiefe spricht, nicht abgeflacht, nicht entdussert, nicht
angepasst, nicht versklavt wird an eine Oberfldche menschlicher Machtverhalt-
nisse, anders gesagt: dass es nicht «soziomorph» wird, ist Berdjajews grosse
Sorge. «Notwendig ist eine radikale Sduberung der menschlichen Ideen von
Gott, die zur Gottlosigkeit hingefiihrt haben. Unbedingt notwendig ist eine Kri-
tik der Offenbarung, eine Erschliessung dessen, was an der Oberfliche mensch-
liche Zutat ist. Es muss auch unbedingt herausgestellt werden, was im menschli-
chen Schaffen als Bereicherung des gottlichen Lebens selber gelten kann, was
die Antwort des Menschen auf den Anruf Gottes ist. Um das zu erreichen, muss

76 SE 116.
77 SE 204.



84 Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!»

man die statische Vorstellung von Gott aufgeben. Das ist mein zutiefst einge-
wurzeltes Grundthema.»™ «Mein Verhiltnis zu Gott», sagt Berdjajew an ande-
rer Stelle, «ist ein existentiell dramatisches, und da gehért das Ringen hinein.»”

Die kritische Kraft seines, wie er sagt, «apophatischen» Gottesdenkens rich-
tet sich vor allem gegen fatale Allmachtsideen, wie sie in der von ihm so genann-
ten «kataphatischen» Theologie wie auch im Denken der Menschen iiberhaupt
herrschen. «Wenn Gott Pantokrator — Allherrscher — in allem Bdsen, in jedem
Leiden, im Kriege, im Foltern, in Pest und Cholera anwesend ist, so kann man an
Gott nicht glauben, und die Empdrung gegen Gott wire gerechtfertigt. Gott
wirkt in der Ordnung der Freiheit, nicht aber in der Ordnung der objektivierten
Notwendigkeit. ... Gott ist Geist. ... Gott ist nicht ... in der Macht dieser Welt
anwesend, sondern in jeglicher Gerechtigkeit, in der Wahrheit, Schénheit, Lie-
be, Freiheit, im heroischen Akt. Am wenigsten annehmbar erscheint mir das
Gefiihl fiir Gott als Macht, als Allmacht und Urgewalt. Gott hat gar keine Macht.
Er hat weniger Macht als ein Polizist... Gott hat keine Herrschgewalt, weil sich
auf Thn ein so niederes Prinzip wie die Macht gar nicht iibertragen lisst.»*

«Ein Abfall vom Glauben», sagt Berdjajew, «kann fiir mich nicht in Frage
kommen. Das, was bei mir sein kann, ist eine Auflehnung gegen niedere und
falsche Ideen von Gott im Namen einer freieren und hoheren Idee.»® Wobei nun
allerdings dieses Hohere sich gerade darin zeigt, dass es sich mit dem Niederen
gemein macht. «Am meisten hat mich immer das Problem der Rechtfertigung
Gottes angesichts der unermesslichen Leiden der Welt gequilt. Das Angesicht
der allmichtigen Gottheit, der machtvoll herrschenden und richtenden, ist mir
fremd; aber nahe ist mir das Angesicht der leidenden Gottheit, der liebenden und
gekreuzigten. Nur durch den Sohn vermag ich Gott in mich aufzunehmen.»*

An dieser Stelle konnen wir uns klar machen, dass drei verschiedene, auf
Gott bezogene Denker unserer Zeit vor drei verschiedenen Hintergriinden zu
nahezu gleichen Aussagen kommen, was die Teilnahme Gottes am Leiden der
Welt betrifft wie auch die Unanwendbarkeit von Machtkategorien auf ihn wie
auch seine Erwartung an den <anderen> Beitrag des Menschen. Es sind dies Hans
Jonas vor dem jiidischen Hintergrund in seiner Schrift «Der Gottesbegriff nach
Auschwitzy», Dietrich Bonhoeffer vor dem protestantischen Hintergrund in sei-
nen Notizen aus der Haft und eben Nikolai Berdjajew vor dem orthodoxen Hin-
tergrund in seinem Buch der Selbstvergewisserung.

8 SE 377.

™ SE 8.

80 SE 194/195.
81 SE 64.

82 SE 72.



Wolfgang Dietrich, «Ldoscht den Geist nicht aus!» 85

Es wird deutlich, wie fiir Berdjajew von der gelebten Existenz her die Gottes-
frage sich mit der Christusfrage verbindet. Aber selbst die Evangelien sieht er
eingetriibt, ja verdiistert. So findet er in den Gleichnissen sadistische Elemente,
die von dem «noch dunklen» aufnehmenden «menschlichen Bewusstsein» her-
rithren, so dass die Gestalt Christi in gebrochenem Licht wie durch eine Matt-
scheibe erscheint. Mit den veridngstigenden, mit den mit der Holle drohenden,
mit den juridisch-richterlichen, mit den verknechtenden Momenten eines an das
Durchschnittsbewusstsein angepassten historischen Christentums ist zu bre-
chen, damit das eigentlich gemeinte Christentum zum Vorschein kommt, das
Berdjajew immer wieder ein eschatologisches nennt. «Das Wesen des Christen-
tums und seine erschiitternde Neuheit bestand in der Entdeckung der Mensch-
lichkeit Gottes, im Gottmenschentum, in der Uberwindung des Abgrundes zwi-
schen Gott und Mensch» wie auch — so lisst sich ergéinzen — in der Uberwindung
der Kategorien von Herr und Knecht.

Als Schliissel fiir das Verstdndnis lassen sich Worte aus dem Band: Von des
Menschen Knechtschaft und Freiheit verstehen: «Christus ist frei, der freieste
unter allen Menschenkindern. Erist frei von der Welt. Er bindet nur durch Liebe.
Christus redete wie einer, der die Macht hat, doch hatte Er selber den Willen zur
Macht nicht, und Er war nicht Herr.»™ Er ist, wenn man es auf die einfachste
Formel bringen will, Transparent der Menschlichkeit, die dem Menschen verlo-
ren zu gehen droht und die ihm von Gott her neu zu gewinnen ist. «Es ist der
Mensch, der unmenschlich ist. Menschlichkeit ist das grundlegende Attribut
Gottes.»™

Die Sitze, mit denen Berdjajew das Kapitel: Meine definitive Philosophie
schliesst, klingen dann wie ein Vermachtnis: «Die praktische Schlussfolgerung
meines Glaubens hat eine Kehrseite als Anklage gegen diese meine Epoche:
Seid menschlich in einer der allerunmenschlichsten Epochen der Weltgeschich-
te, wahrt euer Menschenantlitz, es ist das Ebenbild Gottes! Die niedere Meinung
von den Menschen, die durch unsere Epoche sehr gendhrt wird, vermag meine
hohe Auffassung von der Idee des Menschen, von der gottlichen Idee des Men-
schen nicht ins Wanken zu bringen. Ich erlebe das Leben als Mysterium des
Geistes ... Das Ziel des Lebens besteht in der Riickkehr» — gleichermassen lasst
sich sagen: in der Vorankehr — «zum Mysterium des Geistes, in dem Gott im
Menschen geboren wird und der Mensch in Gott.»*

Dieses letzte Wort ldsst sich verbinden mit dem ersten Wort, mit dem wir
begonnen haben und das das leitende Wort des ganzen Gedankengangs ist:

% KFM 78.
% SE 197.
% SE 340/41.



86 Wolfgang Dietrich, «Ldscht den Geist nicht aus!»

«Loscht den Geist nicht aus!» — Es muss noch gesagt werden, dass dieses Wort
herstammt aus Berdjajews Werk: Die Philosophie des freien Geistes. Dort lautet
es vollstandig: «Loscht den Geist nicht aus! Die Verneinung der Problematik des
christlichen Bewusstseins ist ein Ausldschen des Geistes.» Das heisst: das Feuer
des Geistes wird in Verbindung gesehen mit der Problemoffenheit christlichen
Bewusstseins. — Es muss ebenso noch gesagt werden, dass das Feuerwort immer
wieder im Werk Berdjajews aufleuchtet, etwa in der Fassung: «So muss denn
gewartet werden, bis Feuer vom Himmel fillt. Es kann aber nicht ohne unser
menschliches Feuer entbrennen.»*® Der schopferische Eigenbeitrag, der Bigen-
brand des Menschen oder auch die Anreicherung durch ihn sind fiir Berdjajew
unabdingbar. — Und schliesslich muss gesagt werden, dass der Satz wider das
Ausldschen des Geistes in hdchst bemerkenswerter Weise mit der eigenen Exi-
stenz, mit dem personlichen Schicksal Berdjajews verbunden war. «Die den
Geist ausloschen» hiess der Titel eines Artikels, in dem Berdjajew 6ffentlich
gegen «die Vergewaltigung des geistigen Lebens» durch «die russische Hierar-
chie» aufbegehrt. Er wird wegen Gotteslisterung vor Gericht gestellt, und ihm
droht lebensldngliche Verbannung nach Sibirien. Die Wirren des ersten Welt-
kriegs verzogern den Prozess. «Wire die Revolution nicht gewesen, so wiirde
ich jetzt nicht in Paris sein, sondern zur <ewigen Ansiedlungy in Sibirien.»* — An
die Kirche und an das Christentum, an die Menschheit und an den einzelnen
Menschen bleibt Berdjajews Aufforderung gerichtet: Haltet den Geist am Bren-
nen!

Wolfgang Dietrich, Marburg

8 SE 334.
8 SF 225.



	"Löscht den Geist nicht aus!" : Nikolai Berdjajews freie christliche Philosophie

