Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)
Heft: 1
Artikel: Bedeutung und Grenze der altkirchlichen 6kumenischen

Glaubensbekenntnisse (Apostolikum und Nicaeno-
Constantinopolitanum)

Autor: Rordorf, Willy
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bedeutung und Grenze der altkirchlichen
okumenischen Glaubensbekenntnisse
(Apostolikum und Nicaeno-Constantinopolitanum)*

Pierre-Luigi Dubied dem Fiinfzigjihrigen

Einleitung

Glaubensbekenntnisse erfreuen sich in unsern reformierten Kirchen keiner
grossen Wertschitzung. In welcher Gemeinde bilden sie einen regelmissigen
Bestandteil des sonntiglichen Gottesdienstes, ja wo erscheinen sie noch als
Grundlage von Taufe und Konfirmation? Die «fides qua creditur» beherrscht
das Feld, der subjektive, persdnlich gefirbte Glaube. Die individuelle Uberzeu-
gung ist wichtiger als der orthodoxe Inhalt. Gibt es iiberhaupt dogmatisch fest-
stellbare Wahrheit? Ist es nicht gerade der Beweis der Lebendigkeit des Glau-
bens, wenn er stets im Fluss bleibt, sich stindig hinterfragt, sich nie bei einer
doch nur vorldufigen Formulierung beruhigt?

Diese Haltung muss aus einer bedauerlichen Verkennung der dialektischen
Funktion des Glaubensbekenntnisses entsprungen sein. Es geht namlich in je-
dem Glaubensbekenntnis zundchst und grundlegend um die «fides qua credi-
tur», und erst in zweiter Linie um die «fides quae creditur»'.

Ich will versuchen, das zu erkldren:

1. Jedes Glaubensbekenntnis beginnt mit den Worten «Ich glaube (oder: Wir
glauben) an Gott» (wortlich «in» Gott: motevw eig Fedv, credo in deum). Die-
se Formulierung zeigt, dass es sich da nicht um ein Fiirwahrhalten von Sitzen,
von Aussagen religioser Natur handelt, die dann mit Wissensinhalten in Kon-
flikt geraten konnen, sondern um ein Bekenntnis, das eine personlich-existenz-
ielle Erfahrung mit dem lebendigen Gott voraussetzt; Gott «ist», weil er mir
begegnet und diese Begegnung mein Leben von Grund auf verdndert.

2. Aber diese Religion des «Herzens» ist, weil sie in Gott ihren Ursprung hat,
auch aussprechbar und wird dadurch zur «fides quae creditur». Gott ist ja nicht
anonym, er hat einen Namen. Er ist der Vater Jesu Christi, der seinerseits aus
dem Volk des Bundes stammt; und der Heilige Geist, der den Glauben in uns

* Gastvortrag, gehalten am 28. Januar 1994 an der Theologischen Fakultit der Universitét
Basel.
' Die Unterscheidung stammt iibrigens von Augustin: De Trin. XIII,2,5.



weckt, ist der Geist des Vaters, vom Sohn verliehen. Wir haben also allen Grund,
mehr tiber die objektive Verankerung unseres Glaubens zu erfahren. «Fides
quaerens intellectum»: dieses Bemiihen — auch dialektisch zu verstehen — fiihrt
umgekehrt wiederum zur Stirkung unseres subjektiven Glaubens.

3. Dazu gesellt sich ein weiterer Gesichtspunkt, der mir fiir das Folgende
besonders wichtig ist. Eine Kommunikation der Glaubigen untereinander in be-
zug auf ihren Glauben ist erst aufgrund eines Glaubensbekenntnisses moglich.
Dieses bringt auf einen kurzen Nenner, was Christen zu Christen macht, und
dient sozusagen als gegenseitiges Erkennungszeichen (das ist vielleicht auch
der urspriingliche Sinn des Terminus o0ufolov?). Das Credo wird dann in der
Folge auch zum Kriterium fiir das, was als echter Ausdruck des christlichen
Glaubens zuléssig ist, gegeniiber einer moglichen hiretischen Verkiirzung oder
Erweiterung des Evangeliums. Dafiir liefern gerade das Apostolikum und das
Nicaeno-Constantinopolitanum gute Beispiele. Ich will jetzt im Folgenden die
Bedeutung und Grenze dieser beiden altkirchlichen Glaubensbekenntnisse be-
leuchten.’

Die zwei altkirchlichen okumenischen Glaubensbekenntnisse

Bevor ich jeden der beiden Texte einzeln bespreche, mochte ich zwei Vorbemer-
kungen zu beiden machen.

1. Beide Glaubensbekenntnisse, das Apostolikum und das Nicaeno-Constan-
tinopolitanum, sind in kritischen Momenten der Kirchengeschichte entstanden:

— Im 2. Jahrhundert bemiichtigte sich die Gnosis des christlichen Uberliefe-
rungsgutes und deutete es neu. Da musste sich die Kirche dazu entschliessen,
den Kanon der apostolischen Schriften, die durch die Sukzession der Bischofe
als apostolisch gesichert waren, abzugrenzen. Ferner brauchte es aber noch
einen hermeneutischen Schliissel, um die richtige Auslegung des Kanons von
der falschen gnostischen abzuheben: ndmlich die «Glaubensregel» oder kurze
Zusammenfassung der Glaubenswahrheiten. Zu allgemeiner Anerkennung als
«Glaubensregel» gelangte damals das altromische Taufsymbol, aus dem das

2 Vgl. Tertullian, De praescr. 20,8-9; Rufin, Expos. symb. 2; dazu I.N.D. Kelly, op. cit.
(Anm. 3), 57ff.

? Siehe die einschligigen Artikel in der TRE: Glaubensbekenntnis(se) V(A.M. Ritter), 13,
399-412; Apostolisches Glaubensbekenntnis I (F.E. Vokes), 3, 528-554; ferner die grundle-
gende Monographie von J.N.D. Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte und
Theologie, Gottingen 1972.



52 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

Apostolikum hervorgegangen ist (natiirlich erfolgte die Entwicklung tiber meh-
rere Etappen*);

—1im 4. Jahrhundert erschiitterte der Arianismus die Kirche und drohte sie zu
zerreissen. Die beiden ersten 6kumenischen Konzile (Nizda 325 und Konstanti-
nopel 381) mussten die bedrohte Basis sicherstellen, indem sie den orthodoxen
Glauben in einem neuen Bekenntnis formulierten, das seither den Namen Ni-
caeno-Constantinopolitanum fiihrt.

Apostolikum und Nicaeno-Constantinopolitanum haben also ihre gesamt-
kirchliche 6kumenische Geltung, die sie bis heute innehaben, der gesamtkirchli-
chen Krise zu verdanken, aufgrund deren sie im 2. respektive im 4. Jahrhundert
entstanden sind. Das macht die Bedingung sichtbar, die ein zu einer bestimmten
Zeit entstandenes Glaubensbekenntnis erst zu einem 6kumenischen werden
lasst. Denn in dieser Weise wie das bei der gnostischen und dann arianischen
Gefahr der Fall war, ist es in der Kirchengeschichte nicht mehr vorgekommen,
dass die Gesamrkirche von einer Krise bedroht war, aus der sie als Gesamtkirche
siegreich hervorgegangen ist und sozusagen als Manifest ihres Sieges das da-
mals formulierte Glaubensbekenntnis hinterlassen hat. Seither haben die Krisen
vielmehr entweder zu Kirchenspaltungen gefiihrt (die bekanntesten: nach 451
die Trennung der nicht-chalcedonensischen von den chalcedonensischen Kir-
chen; 1054 das Schisma zwischen Ost- und Westkirche; im 16. Jahrhundert die
Spaltung der abendlidndischen Kirche) oder sind innerhalb einer christlichen
Konfession aufgebrochen (z.B. die Bildung der Altgldubigenbewegung in
Russland nach der Reform Nikons 1666; die Griindung der christkatholischen
Kirche nach dem . Vaticanum 1871; die Abgrenzung der Bekennenden Kirche
gegeniiber den Deutschen Christen in Barmen 1934). Darum gibt es (und kann
es, solange die Christenheit geteilt ist) nur diese zwei 6kumenischen, allgemein
von allen Kirchen anerkannten Glaubenbekenntnisse aus der Zeit der alten,
namlich der ungeteilten Kirche geben. Wir werden noch darauf zuriickkommen.

2. Beide Glaubensbekenntnisse, das Apostolikum und das Nicaeno-Constan-
tinopolitanum, gehen auf Taufbekenntnisse zuriick. Hinsichtlich des Apostoli-
kums wird das unmittelbar ersichtlich, wenn wir den Text der «Apostolischen
Tradition» Hippolyts vom Anfang des 3. Jahrhunderts lesen:

«Und wenn derjenige, der getauft werden soll, zum Wasser hinabsteigt, soll derjenige, der tauft,
ihm die Hand auflegen und dabei sagen: <Glaubst du an Gott, den allmichtigen Vater?>. Und derje-
nige, der getauft wird, soll sagen:<ch glaubes. Darauf soll er ihn einmal taufen, indem er ihm die
Hand aufs Haupt legt. Und danach soll er sagen: «Glaubst du an Jesus Christus, den Sohn Gottes, der
vom Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria geboren wurde, der gekreuzigt wurde unter Pontius
Pilatus, starb und begraben wurde, und am dritten Tag lebendig auferstand von den Toten, aufstieg
zum Himmel, sitzt zur rechten Hand des Vaters, und kommen wird, zu richten die Lebendigen und

*Vgl. Kelly, op. cit., 66ff.; 101; 103ff,



der altkirchlichen ckumenischen Glaubensbekenntnisse 53

die Toten?>. Und wenn er sagt: <Ich glaube>, so mége er ihn zum zweiten Male taufen. Und wieder
moge er sagen: <«Glaubst du an den Heiligen Geist, an die heilige Kirche und die Auferstehung des
Fleisches?>. Und derjenige, der getauft wird, soll sagen: dch glaube>. Und so moge er ihn zum
dritten Male taufen».’

Es handelt sich zwar nicht genau um den Text des altromischen Taufsymbols,
aus dem das Apostolikum hervorgehen wird, aber es ist klar, dass wir hier eine
ndchstverwandte Tradition vor uns haben, auch zeitlich und geographisch.

Das Nicaeno-Constantinopolitanum seinerseits steht in engem Zusammen-
hang mit dem Taufsymbol der Kirche von Jerusalem, das den Katechesen Cyrills
zugrundeliegt; und schon das ihm vorausgehende Nicaenum war eine Bearbei-
tung eines Taufsymbols der syrisch-paldstinensischen Kirche.°

Sowohl das Apostolikum wie das Nicaeno-Constantinopolitanum wurden
denn auch zuerst als Taufsymbole benutzt, bevor sie als liturgische Texte im
sonntdglichen Gottesdienst verwendet wurden.

Worauf ich mit dieser zweiten Vorbemerkung hinaus will, ist dies: die Tatsa-
che, dass diese beiden Glaubensbekenntnisse urspriinglich Taufsymbole sind,
erklart ihre trinitarische Struktur. Diese trinitarische Struktur ist das Endstadi-
um einer voraufgehenden Entwicklung, an die ich kurz erinnern will.”

Im Neuen Testament herrschen ndmlich die ein-gliedrigen christologischen
Glaubensbekenntnisse vor. Jesus Christus hat im Leben der ersten Christenge-
meinden eine alles tiberragende zentrale Stellung (vgl. I Kor 15,3ff.; R6m 1,3f;
Phil 2,6-11; I Petr 3,18ff.; I Tim 3,16). Als Sitz im Leben dieser Glaubensformeln
ist hauptsachlich der Gottesdienst anzunehmen. Daneben finden wir zwei-glied-
rige Bekenntnisse, in denen Gott der Vater neben Jesus Christus erwihnt wird
(vgl. I Kor 8,6; Rom 4,24; [ Tim 2,5f.; 6,13). Vor allem I Tim 6,13 und I Kor 8,6
lassen vermuten, dass dieses zweigliedrige Bekenntnis apologetischen Zwek-
ken diente, z. B. vor den jiidischen oder romischen Behorden abgelegt wurde.

Drei-gliedrige, also trinitarische Bekenntnisse finden wir im Neuen Testa-
ment fast keine: eigentlich nur II Kor 13,13 und den Taufbefehl Mt 28,19 (evtl.
auch herauszulesen aus I Kor 6,11; 12,4f.; I Kor 1,21f.; I Thess 5,18f.). Entschei-
dend bei der dreigliedrigen Formel ist der Taufbefehl!: bei der Taufe wurde in der
Tat schon seit frithester Zeit (vgl. Didache 7,1.3!) auf den Namen des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes mit dreimaligem Untertauchen getauft.

3 Nach dem lateinischen Text, ediert von B. Botte, La Tradition apostolique de saint Hippo-
lyte, Miinster i.W. 1963, 48; 50.

% Vgl. dazu z.B. A.M. Ritter, Das Konzil von Konstantinopel und sein Symbol, Géttingen
1965.

' Fiir das Folgende stiitze ich mich dankbar auf die klassische Arbeit zum Thema meines
verehrten Lehrers Oscar Cullmann., Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse, ThSt 15
(*1949)



54 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

Ein-, zwei- und dreigliedrige Bekenntnisse hatten iiber die neutestamentliche
Zeit hinaus eine gesonderte Existenz. Um die Mitte des 2. Jahrhunderts finden
wir diese Situation bei Justin®. Bei Irendus #indert sich aber die Lage; da ist schon
eine Tendenz zur Verschmelzung zu erkennen; die christologische Formel folgt
auf das trinitarische Schema’. Der Abschluss des Prozesses ist mit dem romi-
schen Taufsymbol erreicht: der christologische Teil ist in den zweiten Artikel
integriert.

Die Entwicklung ist also m.a.W. so verlaufen, dass sich zuerst verschiedenar-
tige Bekenntnisse spontan gebildet haben (= Neues Testament), dass aber gegen
Ende des 2. Jahrhunderts die trinitarische Taufformel das Auffangbecken fiir die
tibrigen, zuerst selbstindigen Bekenntniselemente, speziell des christologi-
schen Kerygmas geworden und geblieben ist. Bei der theologischen Reflexion
iber die Trinitdt ist das im Auge zu behalten.

Das Apostolikum

Es kann sich hier nicht darum handeln, einen Kommentar zu den einzelnen Aus-
sagen des Apostolikums zu geben'. Es geht mir jetzt einzig und allein darum,
Bedeutung und Grenze des Apostolikums auf dem Hintergrund der Diskussion
mit dem damaligen Gesprichspartner, der Gnosis, aufzuzeigen.

¥ Apol. 1,61,11ff. (J.D.N. Kelly, op. cit., 77, rekonstruiert daraus folgende Tauffragen:
«Glaubst du an Gott, den Vater und Herrn des Alls? Glaubst du an Jesus Christus, unsern
Erléser, der unter Pontius Pilatus gekreuzigt wurde? Glaubst du an den Heiligen Geist, der
durch die Propheten gesprochen hat?»); Dial. 85,2: «Denn im Namen dieses einzigen Sohnes
Gottes und Erstgezeugten der ganzen Schopfung, der geboren wurde durch die Jungfrau und
ein leidensfahiger Mensch wurde und unter Pilatus durch euer Volk gekreuzigt wurde und
starb und wieder auferstand von den Toten und zum Himmel fuhr, wird jeder Damon ausgetrie-
ben, besiegt und bezwungeny.

? Adv. haer. 1,10,1: «Denn obwohl die Kirche iiber die ganze Welt bis an die Enden der Erde
zerstreut ist, hat sie von den Aposteln und ihren Schiilern thren Glauben empfangen an einen
Gott den allméchtigen Vater, welcher den Himmel und die Erde und die Meere und alle Dinge
in ithnen geschaffen hat; und an einen Christus Jesus, den Sohn Gottes, der Fleisch wurde fiir
unsere Errettung; und an den Heiligen Geist, der durch die Propheten die Heilsveranstaltungen
ankiindigte und das Kommen und die Geburt aus der Jungfrau und das Leiden und das Aufer-
stehen von den Toten und die leibliche Aufnahme des geliebten Christus Jesus unseres Herrn
in den Himmel und seine Wiederkunft vom Himmel in der Herrlichkeit des Vaters, um alle
Dinge wieder zusammenzufassen und alles Fleisch der ganze Menschheit aufzuerwecken».

' Vgl. z.B. W. Pannenberg, Das Glaubensbekenntnis ausgelegt und verantwortet vor den
Fragen der Gegenwart, Hamburg 1972; J.M. Lochman, Das Glaubensbekenntnis. Grundriss
der Dogmatik im Anschluss an das Credo, Giitersloh 1982; H. Kiing, Das Apostolische Glau-
bensbekenntnis — Zeitgenossen erkldrt, Miinchen 1992.



der altkirchlichen ckumenischen Glaubensbekenntnisse 55

1. Schon zum ersten Artikel gibt es da allerhand zu sagen. Bekanntlich kamen
die Gnostiker in threm existentiellen Dualismus zur Annahme, dass der gute
Vater Jesu Christi nicht zugleich der in seiner Giite zweifelhafte, machthungrige
Demiurg dieser hochst fragwiirdigen, unvollkommenen Schopfung sein konne.
Sie scheuten sich darum nicht, eine Zweigotterlehre in den jiidisch-christlichen
Monotheismus einzufiihren.

Auf den ersten Blick hat man den Eindruck, die Bezeichnung Gottes als
«Schopfer des Himmels und der Erde» im Apostolikum sei die Antwort der
Kirche auf die gnostischen Irrlehrer. Aber so einfach liegen die Dinge nicht. Die
Aussage «Schopfer des Himmels und der Erde» gehort ndmlich nicht zum ur-
spriinglichen Text des altrémischen Taufsymbols, sondern ist ein Zusatz, der
erstmals in den afrikanischen Kirchen des 4. Jahrhunderts erscheint. Man kann
natiirlich ins Feld fiihren, dass das Bekenntnis zu Gott dem «Schopfer des Him-
mels und der Erde» selbstverstindlich von allen rechtgldubigen Christen seit
dem neutestamentlichen Zeitalter geteilt wurde, ja dass von den Christen des 2.
Jahrhunderts gegen die Gnostiker die Lehre von der Schépfung «aus Nichts»
ausgebildet wurde;"" aber es bleibt dann umso mehr verwunderlich, dass der Text
des altromischen Symbols diese antignostische Klausel nicht enthalten hat.

In Wirklichkeit liegt die Antwort der Kirche aber schon in der Aussage «all-
mdchtiger Vatery, der im urspriinglichen Text des Symbols gleich zweimal er-
scheint: im ersten und dann wieder im zweiten Artikel («er sitzt zur Rechten
Gottes, des allmichtigen Vaters»). Leider hat man seit dem 4. Jahrhundert (und
diese Missdeutung herrscht bis heute vor) das Wort «Vater» so aufgefasst, als
bezeichne es Gott als Vater Jesu Christi; diese Deutung entspricht aber nicht der
urspriinglichen Absicht. Die Pointe der Aussage liegt gerade in der Zusammen-
stellung von «Vater» und «allméachtigy». Erst wenn man das sieht, wiirdigt man
die theologische Leistung dieses Symboltextes richtig.

Diese Zusammenstellung ist namlich eine Neuschépfung der Christenheit
des 2. Jahrhunderts, die deutlich iiber das hinausgeht, was wir im Alten und
Neuen Testament finden. In der Septuaginta wird Gott hdufig als der « Allméach-
tige» oder besser «Allwirkende» (mavtorgdtwe, was dem hebriischen «zeba-
oth» entspricht) bezeichnet (im Neuen Testament erscheint der Ausdruck in II
Kor 6,18 und neunmal in der Offenbarung). Umgekehrt wird im Neuen Testa-
ment Gott sehr hdufig als «Vater» angesprochen. Aber die Verbindung beider
Worte findet man erst im Martyrium Polycarpi 19,2 und in Justins Dialog 1394,
Werken aus der Mitte des 2. Jahrhunderts."

"' Siehe dazu G. May, Schopfung aus dem Nichts, Berlin 1978.
> Vgl. dann Irendus, Adv. Haer. 1,3,6; 10,1; 11,35,3; Klemens von Alexandrien, Strom.
VIL2,7.1; 2,8,5; 3,16,6; Hippolyt, Contra Noetum 8.



56 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

Im Zusammenhang mit meiner Editionsarbeit an den Acta Pauli habe ich
mich eingehender mit dem darin enthaltenen sog. III. Korintherbrief des Apo-
stels beschiftigt. Ich glaube, dass dieser Brief" ein wichtiges Zeugnis fiir meine
Behauptung der eigenstindigen theologischen Leistung der Verfasser des Apo-
stolikums darstellt."

Ich muss vorausschicken, dass nach meiner Meinung der Briefwechsel der
Korinther mit dem Apostel Paulus ein selbstindiges literarisches Stiick bildet,
das vom Verfasser der Paulusakten in sein um die Mitte des 2. Jahrhunderts
geschriebenes Werk integriert worden ist. Dieser Briefwechsel nimmt ausdriick-
lich Bezug auf gnostische Irrlehrer, deren Anschauungen Paulus in seinem
Schreiben zuriickweist. Die ganze Art der Schilderung der gnostischen Konzep-
tion passt am besten auf die Lehre des aus Syrien stammenden Gnostikers Sator-
nil, der am Anfang des 2. Jahrhunderts wirkte."

Im Schreiben der Korinther an Paulus (V. 11) wird als ein Punkt der in Korinth
eingedrungenen Irrlehre die Aussage beanstandet, Gott sei nicht der Allméchti-
ge (0030’ elval Veov movrorpdtoa). Das kann nur bedeuten, dass die betref-
fenden Gnostiker die kirchliche Behauptung zuriickweisen, der gute Gott, der
Vater Jesu Christi, sei zugleich der Demiurg, der Schopfer dieser Welt, der Herr
Zebaoth, der movtornpatwe. Paulus nimmt in seinem Antwortschreiben, eben
dem III. Korintherbrief, darauf Bezug (V. 19), indem er die Gegenthese formu-
liert, Gott, der «Vater», sei es, der «Himmel und Erde und alles in ithnen» ge-
macht hat. Hier ist der antignostische Hintergrund der Aussage des Apostoli-
kums «Gott, der allméchtige Vater» deutlich zu fassen. Da der Hauptteil des
dritten Korintherbriefs selber als ein Glaubensbekenntnis formuliert ist, ist der
Schritt zum Text des altrdmischen Taufsymbols nicht weit, zumal wir wissen,
dass der III. Korintherbrief schon sehr bald im Westen zirkulierte und dort z.T.
kanonisches Ansehen genoss. Eine weitere Beobachtung, von der wir gleich
sprechen werden, kann uns in der Annahme eines direkten Einflusses des III.
Korintherbriefs auf die Symbolbildung der rémischen Kirche noch bestirken.

2. Im zweiten Artikel des altromischen Taufsymbols kénnen wir keine spezi-
fischen antignostischen Pointen entdecken. Jedenfalls nicht in dem Sinn, dass

B J.D.N. Kelly, op. cit., 135., iibersieht ihn in seiner Aufzihlung der Bezeugung von «all-
méchtiger Vater» im 2. Jahrhundert.

" Vgl. meinen Artikel Hérésie et orthodoxie dans la Correspondance apocryphe entre les
Corinthiens et 1’apotre Paul, in: Lex orandi — lex credendi, Fribourg-Neuchatel 1993, 389-431;
ich gehe jetzt aber {iber das hinaus, was ich dort schrieb.

'S H.E. Lona, Uber die Auferstehung des Fleisches. Studien zur frithchristlichen Eschato-
logie, Berlin-New York 1993, 155-171, hat zwar meiner Sicht der Dinge widersprochen, aber er
hat mich nicht tiberzeugt.



der altkirchlichen 6kumenischen Glaubensbekenntnisse 57

im Text des Apostolikums Neuformulierungen erscheinen wiirden, die in anti-
gnostischer Absicht das neutestamentliche Kerygma ergidnzen. Natiirlich kann
man aus der Aussage der Jungfrauengeburt eine Betonung der Realitét der In-
karnation herauslesen, wie wir sie etwa bei Ignatius von Antiochien wiederholt
finden;'® aber umgekehrt war fiir die Gnostiker gerade das Theologumenon der
Jungfrauengeburt ein willkommener Ansatzpunkt fiir ihre doketischen Lehren.
Ferner ist natiirlich in der Bekenntnisaussage, dass Jesus «gestorben und begra-
ben» wurde, implizit eine Kritik am gnostischen Standpunkt ausgesprochen;
aber dieselben Aussagen erscheinen schon im Glaubensbekenntnis, das der
Apostel Paulus fiir sich selber als normativ iibernommen hat (I Kor 15,4; Rom
6,4; vgl. Apg 13,29). Desgleichen gehort die Auferstehung Jesu von den Toten
zum éltesten Kerygma; die Gnostiker haben es nicht einmal grundlegend in Fra-
ge gestellt, sondern einfach ihren Vorstellungen von Auferstehung entsprechend
umgedeutet. Auch hier ist also keine direkt antignostische Frontstellung greif-
bar.

Ich fiir meinen Teil bin versucht, diese Tatsache mit der Entstehungsge-
schichte des Apostolikums, wie ich sie vorher geschildert habe, in Zusammen-
hang zu bringen. Ich sagte, der zweite Artikel des Apostolikums entspreche dem
eingliedrigen christologischen Bekenntnis, das sich selbstindig entwickelt habe
und dann en bloc in die trinitarische Taufformel iibernommen worden sei.

Es wire zumindest gut denkbar, dass man sich gescheut hat, diese altehrwiir-
dige und allgemein verwendete Bekenntnisformel durch antignostische Ein-
schiibe und Verdeutlichungen zu verdandern. Das verhielt sich anders beim 1. und
3. Artikel, die inhaltlich noch nicht gefiillt waren wie der 2. Artikel. Dass dies im
1. Artikel so geschehen ist, haben wir bereits gesehen; dass wir im 3. Artikel die
gleiche Entwicklung beobachten kdnnen, wollen wir jetzt sehen.

3. Im dritten Artikel ist wiederum von der Auferstehung die Rede, diesmal
aber in einer ganz spezifischen Form. Es geht hier um unsere Auferstehung. Sie
wird umschrieben als cop®0Og dvaotaolg, als carnis resurrectio, also wortlich
libersetzt als «Auferstehung des Fleisches» (Die neue 6kumenische deutsche
Ubersetzung, tibrigens auch die franzosische, verdeckt die Schwierigkeit, in-
dem sie interpretierend mit «Auferstehung der 7oten» libersetzt).

Hier sind wir wieder konfrontiert mit einer theologischen Leistung, mit einer
bewussten Neuschopfung der Verfasser des altromischen Taufsymbols. Denn
im Neuen Testament suchen wir vergebens nach einer solchen Formulierung. Im
Gegenteil, vom Neuen Testament aus gesehen ist sie hochst innovativ, um nicht
zu sagen fragwlirdig. Es ist bekannt, dass der Apostel Paulus in seiner theologi-

' Trall. 9; Smyrn. 1,1-2.



58 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

schen Terminologie von der 0¢pE, vom «Fleisch», nur in Verbindung mit der
Siinde redet; es wire ihm nie eingefallen, von der Auferstehung des «Fleisches»
zu sprechen, sondern ausschliesslich von der Auferstehung des cwpa, des «Lei-
bes» (vgl. I Kor 15,44). Das «Fleisch» kann fiir Paulus per definitionem nicht der
eschatologischen Erlosung teilhaftig werden: «Dies aber sage ich, ihr Briider,
dass Fleisch und Blut das Reich Gottes nicht ererben kanny» (I Kor 15,50).

Der eben zitierte Vers dient den Gnostikern als Kronzeuge gegen die kirchli-
che «Materialisierung» der Auferstehungshoffnung."” Wieder ist die apokryphe
Korrespondenz zwischen den Korinthern und Paulus, die uns in den Paulusakten
tiberliefert ist, ein gutes Beispiel fiir die Diskussion, die sich zwischen den Anta-
gonisten abspielt. Das Schreiben der Korinther zahlt unter den zwischen Gnosti-
kern und Rechtgldubigen strittigen Punkten auch die «Auferstehung des Flei-
sches» auf (V. 12). Also hat man in kirchlichen Kreisen inzwischen bereits die
paulinische Position im Sinne der antignostischen Frontstellung prizisiert! Das
Antwortschreiben des anonymen Verfassers erkiihnt sich dann sogar, die neue
Lehre der «Auferstehung des Fleisches» nicht nur Paulus selbst in den Mund zu
legen, sondern sie in ganz massiver Weise auszubauen. Schon gleich zu Anfang
bezeichnet er als Zweck der Inkarnation Christi, dass dieser «uns auferwecke
von den Toten, bekleidet mit Fleisch, wie er selbst dafiir das Beispiel geliefert
hat» (V. 6). In einem zweiten Teil seines Schreibens kommt er auf die thm offen-
bar sehr wichtige Frage zuriick und fiihrt dazu folgendes aus:

«Die euch sagen, es gibe keine Auferstehung des Fleisches, fiir die wird es keine Auferstehung
geben, die nicht an den so Auferstandenen glauben. Denn, ihr Korinther, sie wissen nicht Bescheid
liber das Sden von Weizen oder anderen Samen: sie werden nackt in die Erde geworfen, und wenn sie
vergangen sind, stehen sie wieder auf nach dem Willen Gottes als ein Leib und bekleidet, so dass
nicht nur der Leib, der geworfen wurde, aufersteht, sondern ein vervielfaltigter, aufgerichteter, ge-
segneter (Leib). Und wenn man nicht nur von den Samenkdrnern das Gleichnis hernehmen darf, so
wisst ihr ja, dass Jona, des Amathios Sohn, von einem Meerungeheuer verschlungen wurde, weil er
nicht in Ninive predigen wollte, und nach drei Tagen und drei Néchten hat Gott das Gebet des Jona
aus dem tiefsten Hades erhdrt und nichts von ihm wurde verdorben, weder ein Haar noch ein Augen-
lid. Um wieviel mehr wird er euch, ihr Kleingldubigen, die ihr an Christus geglaubt habt, auferwek-
ken, wie er selbst auferstanden ist. Und wenn sogar die Knochen des Propheten Elisa, als die Kinder
Israels einen Toten auf sie warfen, den Leib des (betreffenden) Menschen haben auferwecken kon-
nen (vgl. I Kén 13,21): warum wiirdet ihr nicht auferstehen (kénnen) an jenem Tag mit gesundem
Fleisch, ihr, die ihr dem Leib, dem Blut und dem Geist Christi verhaftet seid?» (V. 24-32).

H.E. Lona'® hat in seinem schénen Buch die ganze Entwicklung des Theolo-
gumenons von der «Auferstehung des Fleisches» im 2. Jahrhundert dargestellt;
ich brauche jetzt nicht darauf einzugehen.

"7 Vgl. z.B. Tertullian, De res. 48ff.
"® Vgl. Anm. 15.



der altkirchlichen 6kumenischen Glaubensbekenntnisse 59

Worauf es mir in unserm Zusammenhang ankommt, ist, anhand der ange-
fiihrten Beispiele Bedeutung und Grenze des Apostolikums herauszustellen.
Das Apostolikum, das ja zur Hauptsache nur eine Zusammenstellung von neute-
stamentlichen Glaubensaussagen ist (darum wird es zu Recht als «apostolisch»
bezeichnet), hat das bleibende Verdienst, die Grundziige des im neutestamentli-
chen Kanon zusammengefassten Kerygmas festgehalten zu haben. Die Tatsa-
che, dass diese Kurzfassung des Kerygmas in einer Zeit entstanden ist, da die
Gnosis dazu ansetzte, das Evangelium dualistisch zu interpretieren, erhdht und
relativiert zugleich die Bedeutung des Vorgangs. Ich jedenfalls wiirde die Neu-
formulierung vom «allméchtigen Vater» im 1. Artikel als hilfreiche Prazisierung
bezeichnen, die einem (latent jederzeit vorhandenen) gnostischen Missver-
stindnis ein fiir allemal den Riegel vorschiebt.”” Andererseits empfinde ich es
deutlich als Grenze des Apostolikums, dass es — diesmal in libertrieben scharfer
Abgrenzung gegeniiber der Gnosis — im 3. Artikel von der «Auferstehung des
Fleisches» glaubte sprechen zu miissen. Die modernen Ubersetzer haben durch-
aus recht gehandelt, als sie sich die Freiheit nahmen, sich tiber den Wortlaut des
Textes hinwegzusetzen und zur neutestamentlichen Sprechweise von einer
«Auferstehung der Toten» zuriickzukehren.

Um noch dies anzufiigen: es ist mir klar, dass es nicht geniigt, sich hinter der
«Neutestamentlichkeit» einer Formulierung zu verschanzen, um die Richtigkeit
der betreffenden Glaubensaussage fiir alle Zeiten festzulegen. So gibt es im
Apostolikum mehrere Aussagen, die heutzutage der hermeneutischen Neuinter-
pretation bediirfen, um nicht missverstanden zu werden, wie etwa die Aussage
von der Jungfrauengeburt, oder diejenige vom «Hinabstieg des Auferstandenen
in das Reich des Todes», einem Zusatz zum urspriinglichen Text, der erst im 4.
Jahrhundert greifbar wird. In analoger Weise miisste auch hier Bedeutung und
Grenze jeder Aussage in sorgfiltig abwigender Weise untersucht werden.

Das Nicaeno-Constantinopolitanum

Ich sagte schon, dass das trinitarische Glaubensbekenntnis aus der Tauftradition
der Kirche herausgewachsen ist. Zuerst begniigte man sich damit, die Drei, Va-
ter, Sohn und Heiligen Geist, nebeneinanderzustellen. Im Gottesdienst wurde
sodann die Doxologie gebriuchlich, sich an den Vater «durch» den Sohn «im»
Heiligen Geist zu werden (im Anschluss an I Kor 8,6). Diese Formel konnte

¥ Man sollte dann allerdings nicht in der Ubersetzung, wie das leider in der neuen 6kume-
nischen deutschen Ubersetzung geschehen ist, auseinanderreissen, was zusammengehért, in
dem man sagt: «Ich glaube an Gott, den Vater, den Allméchtigen»!



60 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

heilsgeschichtlich im Hinblick auf die Trinitdt ad extra ausgelegt werden, aber
die Frage blieb offen, wie es denn um die Trinitét ad intra, um das ewige Verhélt-
nis der drei gottlichen Personen zueinander bestellt sei. Im 2. Jahrhundert wurde
vor allem das Problem eines impliziten Di- bezw. Tritheismus empfunden;
Adoptianismus und Modalismus haben in gegensatzlicher Weise versucht, die-
sem Vorwurf zu begegnen. Wie in allen Gebieten, so hat der grosse Origenes
auch in der Trinitdtslehre versucht, die theologische Reflexion auf eine neue,
weiterfiihrende Ebene zu stellen. Es ist eigentlich erstaunlich, dass die trinitari-
sche Frage dann erst im 4. Jahrhundert in ihrer ganzen Breite aufgerollt wurde.
Vermutlich brauchte es dazu den dusseren Frieden des konstantinischen Zeital-
ters und die erstmals gegebene Moglichkeit, sich wirklich gesamtkirchlich zu
begegnen und zu verstandigen. In neuerer Zeit bemiiht sich die patristische For-
schung wieder eifrig darum, dem Phinomen Arius gerecht zu werden und vor
allem auch die schwierige Frage seiner theologischen Herkunft zu eruieren;* es
ist nicht meine Aufgabe, jetzt darauf einzugehen.

Mir liegt daran zu zeigen, wie man das Taufbekenntnis beniitzt hat, um auf die
neue Fragestellung eine auf kirchlicher Tradition beruhende Antwort zu geben.
Wie ich schon sagte, gibt das Neue Testament zur Formulierung einer Trinitétsleh-
re wenig her. Neben kurzen trinitarischen Bekenntnisformulierungen gibt es da
nur noch die paar wenigen, allerdings weitreichenden Texte tiber den priexisten-
ten Gottessohn: den Hymnus im 2. Kapitel des Philipperbriefs (2,6-11), der frei-
lich schon in die urgemeindliche Tradition zuriickreicht, den Prolog des Johannes-
evangeliums, den Anfang des Kolosser- und des Hebréerbriefs; dazu weisheitli-
che Aussagen des Alten Testaments, christologisch gedeutet, wie Proverbien 8
und Jesus Sirach 24. Die 6stlichen Glaubensbekenntnisse (im Unterschied zum
altrémischen, das mit der Jungfrauengeburt einsetzt), hatten schon seit jeher ein
betontes Interesse an der Inkarnation des priaexistenten Gottessohnes. H. Lietz-
mann hat seinerzeit”, natiirlich rein hypothetisch, eine «Urformel» der 6stlichen
Glaubensbekenntnisse zu rekonstruieren versucht, die im zweiten Artikel so be-
ginnt: «(Ich glaube) an einen Herrn Jesus Christus, den eingeborenen Sohn Got-
tes, der vom Vater vor aller Zeit gezeugt wurde, durch den alle Dinge ins Sein
kamen, der (um unserer Rettung) willen Mensch wurde» etc. Man ersieht sofort
aus dieser Formulierung, die sich iibrigens ganz aus den neutestamentlichen Aus-
sagen herleitet, die soferiologische Bedeutung, die der Betonung der Préexistenz
des Gottessohnes zugemessen wird, was allein fiir sich genommen m.E. schon die
bleibende Bedeutung dieser Art von Glaubensbekenntnis rechtfertigt.

0 Vgl. dazu den Forschungsbericht von A.M. Ritter, Arius redivivus? Ein Jahrzwolft Aria-
nismusforschung, ThR 55 (1990) 109-122.
HZNW 21 (1922) 5-22.



der altkirchlichen ckumenischen Glaubensbekenntnisse 61

Die Viter des Konzils von Nizia haben ein Taufbekenntnis der syrisch-palé-
stinensischen Tradition (demjenigen der Kirche von Caesarea, das Euseb vor-
legte, verwandt) beniitzt, um die arianische Trinititslehre zuriickzuweisen.”” Es
handelt sich um die an die Aussage von Gottes eingeborenem Sohn angeschlos-
sene Klausel (die 381 wieder verschwindet) «das ist vom Wesen des Vaters»
(TovTéoTLy éx TS 0Volag TOU TatEAGs), und um den lingeren Einschub «wah-
rer Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht geschaffen, eines Wesens mit dem
Vater» (Oeov dntivov éx deov dintvovu, yevvndévia od momdévra,
dpoovolov T matel). Es ist bekannt, wie heftig um die Berechtigung oder
Nichtberechtigung der in das Bekenntnis, dazu noch unter kaiserlichem Druck,
eingefiihrten nichtbiblischen Sprechweise von der «Homoousie» des Gottes-
sohnes gestritten wurde. Obwohl dann am Ende des 4. Jahrhunderts die Opposi-
tion verstummite, ist der Stachel dieser problematischen Terminologie geblieben
und verursacht heute bei Theologen und Laien geradezu virulente Schmerzen.
Man kann sich darum wirklich fragen, ob dieser Einschub, der im 4. Jahrhundert
offensichtlich seine Berechtigung gehabt hat, der aber heute mehr Fragen auf-
wirft als Antworten gibt, nicht besser aufgegeben werden sollte? Hier scheint
mir deutlich eine zeitbedingte Grenze des Nicaeno-Constantinopolitanums zu
liegen. Bekenntnisse sind ja nicht nur dazu da, um je nach den Zeitumstinden
weiter ausgebaut zu werden, sie diirfen auch von Zeit zu Zeit von tiberfliissigem
oder problematisch gewordenem Ballast gereinigt werden.

Hinsichtlich des zur Debatte stehenden christologischen Einschubs im Ni-
caeno-Constantinopolitanum kommt als weiteres Argument noch dazu, dass im
lateinischen Text die Formulierung «wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott»
eine Dublette zum vorhergehenden «Gott von Gott» darstellt.” Zudem muss
man sich die grundsitzliche Frage stellen, ob es tunlich ist, in ein Glaubensbe-
kenntnis negative Formulierungen wie diejenige unseres Textes «gezeugt, nicht
geschaffen» einzufiihren?

Was ich hier vorschlage, ndmlich eine «Reinigung» des altehrwiirdigen Tex-
tes von storenden Schlacken, ist nicht so unerhort, wie es auf den ersten Blick
scheinen mag. In bezug auf einen andern Zusatz im dritten Artikel des Nicaeno-
Constantinopolitanums ist nimlich seit einiger Zeit ein 6kumenischer Konsens
im Entstehen begriffen, der besagt, dass er nicht mehr zu verantworten und da-
rum zu streichen sei.

Die Viter des Konzils von Konstantinopel 381 haben gegeniiber den sog.
Pneumatomachen legitimerweise das Bekenntnis zum Heiligen Geist im Riick-

2 Vgl. I.D.N. Kelly, op. cit., 216ff.
% Sie scheint auf dem Irrtum eines Kopisten zu beruhen; vgl. G.L. Dossetti, Il simbolo di
Nicea e di Costantinopoli, Rom 1967.



62 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

griff aufbiblische Aussagen erweitert und prizisiert. Aber das berithmt-beriich-
tigte «filioque» der abendldndischen Tradition (dass ndmlich der Geist aus dem
Vater «und dem Sohn» hervorgeht) ist ein zeitlich viel spaterer Einschub, der mit
dem Originaltext nichts zu tun hat. Er erscheint erstmals 589 im Glaubensbe-
kenntnis der 3. Synode von Toledo, dann wird er von den karolingischen Theolo-
gen 809, aber erst 1014 in Rom anerkannt; dementsprechend ist das filiogue zu
einem Grund fiir das west-0stliche Schisma von 1054 geworden, woran auch das
Konzil von Florenz 1439 nichts mehr dndern konnte. Schon aus Griinden der
O6kumenischen Fairness gegeniiber der orthodoxen Christenheit sollte dieser Zu-
satz zumindest einstweilen in Klammern gesetzt werden.** Eine 6kumenische
Neuformulierung der Pneumatologie muss in einem nichsten Schritt von allen
christlichen Konfessionen gemeinsam erarbeitet werden.*

Ausblick

Ich komme zum Schluss. Bei aller Einsicht in die Grenzen der zwei altkirchli-
chen 6kumenischen Glaubensbekenntnisse, bei aller Anerkennung ihrer standig
neuen Interpretationsbediirftigkeit meine ich doch, dass ihre Bedeutung ihre
Grenze weit iiberwiegt und dass wir darum weder im Gottesdienst noch in der
kirchlichen Unterweisung auf sie verzichten kdnnen.

Ich habe schon darauf hingewiesen, dass diese zwei Bekenntnistexte die ein-
zigen sind, die von allen christlichen Konfessionen anerkannt werden (das Apo-
stolikum ist allerdings in der ostlichen Christenheit nicht gebrduchlich). Die
O6kumenische Situation hat sich sogar in gewisser Weise umgedreht: wihrend
frither das Apostolikum hauptsidchlich von den Protestanten verwendet wurde
und das Nicaeno-Constantinopolitanum von den Orthodoxen und Katholiken,
hat jetzt die romisch-katholische Kirche ithrem neuen Weltkatechismus ausge-
rechnet das Apostolikum zugrundegelegt, wihrend der Weltkirchenrat seit eini-
gen Jahren dem Nicaeno-Constantinopolitanum seine besondere Aufmerksam-
keit widmet.*®

241981, anlisslich der 1600-Jahr-Feier des Bekenntnisses, hat das sogar der Papst so ge-
handhabt! Nebenbei darf ich erwihnen, dass unsere franzosischsprachigen reformierten
Schweizerkirchen schon im Jahre 1976 in ihrem neuen Psautier das filioque kurzerhand weg-
liessen.

2 Siehe den von L. Vischer herausgegebenen Zwischenbericht: Geist Gottes — Geist Chri-
sti. Okumenische Uberlegungen zur Filioque-Kontroverse (Beiheft zur Oekumenischen
Rundschau 39), Frankfurt a.M. 198]1.

% Vgl. «Den einen Glauben bekennen. Auf dem Weg zu einem gemeinsamen Ausdruck des
apostolischen Glaubens auf der Grundlage des Glaubensbekenntnisses von Nizda-Konstanti-
nopel (381)», Studiendokument Nr. 140 von Faith and Order, Genf 1988.



der altkirchlichen okumenischen Glaubensbekenntnisse 63

Da die Bemiihung um eine Bekenntnisformulierung fiir die Christenheit, wie
ich eingangs sagte, aus Kommunikationsgriinden unverzichtbar ist, da anderer-
seits eine 6kumenische Neuformulierung des christlichen Glaubens nicht in Fra-
ge kommt, solange die Christenheit in verschiedene Konfessionen gespalten ist,
so ist das einstweilige Festhalten an den zwei altkirchlichen Glaubensbekennt-
nissen trotz aller ihrer Méngel, die nicht libersehen werden konnen, eine 6kume-
nische Notwendigkeit.

Dazu kommt ein weiteres, was ich doch noch erwidhnen muss. Das Apostoli-
kum und das Nicaeno-Constantinopolitanum haben ndmlich in den letzten Jahr-
zehnten einen deutlich hoheren Stellenwert im 6kumenischen Dialog erhalten.
Waihrend friiher jede christliche Konfession die Tendenz hatte, ihr eigenes ganz
spezifisches Glaubensbekenntnis in allen Punkten fiir gleich verbindlich zu hal-
ten und gegeniiber jedem abweichenden Standpunkt bis aufs letzte zu verteidi-
gen, hat sich die Lage seit dem 2. Vatikanischen Konzil erheblich gedndert. Das
Oekumenismus-Dekret”’ ging mit dem guten Beispiel voran, indem es vor-
schlug, eine «Hierarchie» der Glaubenswahrheiten einzufiihren. Gewisse Glau-
benslehren, wie etwa die Christologie oder Trinititslehre, sind grundlegender,
zentraler als andere, mehr mit dem Charisma einer kirchlichen Tradition zusam-
menhingende Eigenheiten. Einzelne Theologen, wie aufkatholischer Seite Karl
Rahner und Heinrich Fries®® und auf protestantischer Seite Oscar Cullmann®
haben diesen Vorschlag aufgegriffen und ausgebaut™. Es war naheliegend, dass
man bei der Bestimmung der «zentralen Wahrheiten» des christlichen Glaubens
auf die beiden altkirchlichen 6kumenischen Glaubensbekenntnisse hinwies: da
ist doch in kurzen Worten zusammengefasst, was die Christen aller Zeiten und
aller Orte im Tiefsten miteinander verbindet, wozu sie sich damals und heute
bekennen konnen.

Ich mochte darum alle jungen Theologen, die in Kiirze in unsern Kirchen die
Verantwortung tibernehmen werden, ermuntern, nicht leichthin auf die beiden
altkirchlichen 6kumenischen Glaubensbekenntnisse zu verzichten, nur weil das
so dem Trend entspricht. Es ist misslich, wenn man tiberhaupt nicht mehr 6ffent-

27 Kapitel 11: «Beim Vergleich der Lehren miteinander soll man nicht vergessen, dass es
eine Rangordnung oder «Hierarchie» der Wahrheiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, je
nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen Glau-
bens».

¥ Einigung der Kirche — reale Méglichkeit, Quaestiones disputatae 100, Freiburg i.B.
1987°.

2 Einheit durch Vielfalt, Tiibingen *1991.

% Vgl. meinen Aufsatz: Le probléme de la Tradition dans la discussion oecuménique des
derniéres décennies, in: Lex orandi — lex credendi, 1993, 239-262.



64 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

lich seinen Glauben auszusprechen und zu bekennen wagt; es ist m.E. aber nicht
weniger misslich, wenn es nur in den immer wieder neuen, mehr oder weniger
gegliickten, mehr oder weniger die Zustimmung aller findenden Worten eines
sich inspiriert glaubenden Pfarrers geschieht. Es ist aber schon und im guten
Sinn erbauend, wenn eine ganze Gemeinde, bei allen Vorbehalten im einzelnen
und der einzelnen, sich zu dem bekennt, was unsere Viter und Miitter im Glau-
ben schon seit Urzeiten in schlichten Worten als die Quintessenz ihres in Jesus
Christus gegriindeten Gottvertrauens bekannten, eines Gottvertrauens, das sie
tapfer leben und getrost sterben liess.

Willy Rordorf, Neuchatel



	Bedeutung und Grenze der altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse (Apostolikum und Nicaeno-Constantinopolitanum)

