
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 1

Artikel: Bedeutung und Grenze der altkirchlichen ökumenischen
Glaubensbekenntnisse (Apostolikum und Nicaeno-
Constantinopolitanum)

Autor: Rordorf, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bedeutung und Grenze der altkirchlichen
ökumenischen Glaubensbekenntnisse

(Apostolikum und Nicaeno-Constantinopolitanum)*

Pierre-Luigi Dubied dem Fünfzigjährigen

Einleitung

Glaubensbekenntnisse erfreuen sich in unsern reformierten Kirchen keiner

grossen Wertschätzung. In welcher Gemeinde bilden sie einen regelmässigen
Bestandteil des sonntäglichen Gottesdienstes, ja wo erscheinen sie noch als

Grundlage von Taufe und Konfirmation? Die «fides qua creditur» beherrscht
das Feld, der subjektive, persönlich gefärbte Glaube. Die individuelle Überzeugung

ist wichtiger als der orthodoxe Inhalt. Gibt es überhaupt dogmatisch
feststellbare Wahrheit? Ist es nicht gerade der Beweis der Lebendigkeit des Glaubens,

wenn er stets im Fluss bleibt, sich ständig hinterfragt, sich nie bei einer
doch nur vorläufigen Formulierung beruhigt?

Diese Haltung muss aus einer bedauerlichen Verkennung der dialektischen
Funktion des Glaubensbekenntnisses entsprungen sein. Es geht nämlich in
jedem Glaubensbekenntnis zunächst und grundlegend um die «Fides qua creditur»,

und erst in zweiter Linie um die «Fides quae creditur»1.

Ich will versuchen, das zu erklären:
1. Jedes Glaubensbekenntnis beginnt mit den Worten «Ich glaube (oder: Wir

glauben) an Gott» (wörtlich «in» Gott: matebcn elç fleôv, credo in deum). Diese

Formulierung zeigt, dass es sich da nicht um ein Fürwahrhalten von Sätzen,

von Aussagen religiöser Natur handelt, die dann mit Wissensinhalten in Konflikt

geraten können, sondern um ein Bekenntnis, das eine persönlich-existenz-
ielle Erfahrung mit dem lebendigen Gott voraussetzt; Gott «ist», weil er mir
begegnet und diese Begegnung mein Leben von Grund auf verändert.

2. Aber diese Religion des «Herzens» ist, weil sie in Gott ihren Ursprung hat,
auch aussprechbar und wird dadurch zur «fides quae creditur». Gott ist ja nicht

anonym, er hat einen Namen. Er ist der Vater Jesu Christi, der seinerseits aus
dem Volk des Bundes stammt; und der Heilige Geist, der den Glauben in uns

* Gastvortrag, gehalten am 28. Januar 1994 an der Theologischen Fakultät der Universität
Basel.

1 Die Unterscheidung stammt übrigens von Augustin: De Trin. X1I1,2,5.



weckt, ist der Geist des Vaters, vom Sohn verliehen. Wir haben also allen Grund,
mehr über die objektive Verankerung unseres Glaubens zu erfahren. «Fides

quaerens intellectum»: dieses Bemühen - auch dialektisch zu verstehen - führt
umgekehrt wiederum zur Stärkung unseres subjektiven Glaubens.

3. Dazu gesellt sich ein weiterer Gesichtspunkt, der mir für das Folgende
besonders wichtig ist. Eine Kommunikation der Gläubigen untereinander in be-

zug auf ihren Glauben ist erst aufgrund eines Glaubensbekenntnisses möglich.
Dieses bringt auf einen kurzen Nenner, was Christen zu Christen macht, und
dient sozusagen als gegenseitiges Erkennungszeichen (das ist vielleicht auch
der ursprüngliche Sinn des Terminus af'pßoXov2). Das Credo wird dann in der

Folge auch zum Kriterium für das, was als echter Ausdruck des christlichen
Glaubens zulässig ist, gegenüber einer möglichen häretischen Verkürzung oder

Erweiterung des Evangeliums. Dafür liefern gerade das Apostolikum und das

Nicaeno-Constantinopolitanum gute Beispiele. Ich will jetzt im Folgenden die

Bedeutung und Grenze dieser beiden altkirchlichen Glaubensbekenntnisse
beleuchten.3

Die zwei altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse

Bevor ich jeden der beiden Texte einzeln bespreche, möchte ich zwei Vorbemerkungen

zu beiden machen.
1. Beide Glaubensbekenntnisse, das Apostolikum und das Nicaeno-Constantinopolitanum,

sind in kritischen Momenten der Kirchengeschichte entstanden:

- Im 2. Jahrhundert bemächtigte sich die Gnosis des christlichen
Überlieferungsgutes und deutete es neu. Da musste sich die Kirche dazu entschliessen,
den Kanon der apostolischen Schriften, die durch die Sukzession der Bischöfe
als apostolisch gesichert waren, abzugrenzen. Ferner brauchte es aber noch
einen hermeneutischen Schlüssel, um die richtige Auslegung des Kanons von
der falschen gnostischen abzuheben: nämlich die «Glaubensregel» oder kurze

Zusammenfassung der Glaubenswahrheiten. Zu allgemeiner Anerkennung als

«Glaubensregel» gelangte damals das altrömische Taufsymbol, aus dem das

2
Vgl. Tertullian, De praescr. 20,8-9; Rufin, Expos, symb. 2; dazu J.N.D. Kelly, op. cit.

(Anm. 3), 57ff.
3 Siehe die einschlägigen Artikel in der TRE: Glaubensbekenntnis(se) V(A.M. Ritter), 13,

399-412; Apostolisches Glaubensbekenntnis I (F.E. Vokes), 3, 528-554; ferner die grundlegende

Monographie von J.N.D. Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte und
Theologie, Göttingen 1972.



52 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

Apostolikum hervorgegangen ist (natürlich erfolgte die Entwicklung über mehrere

Etappen4);

- im 4. Jahrhundert erschütterte der Arianismus die Kirche und drohte sie zu
zerreissen. Die beiden ersten ökumenischen Konzile (Nizäa 325 und Konstantinopel

381) mussten die bedrohte Basis sicherstellen, indem sie den orthodoxen
Glauben in einem neuen Bekenntnis formulierten, das seither den Namen Ni-
caeno-Constantinopolitanum führt.

Apostolikum und Nicaeno-Constantinopolitanum haben also ihre
gesamtkirchliche ökumenische Geltung, die sie bis heute innehaben, der gesamtkirchlichen

Krise zu verdanken, aufgrund deren sie im 2. respektive im 4. Jahrhundert
entstanden sind. Das macht die Bedingung sichtbar, die ein zu einer bestimmten
Zeit entstandenes Glaubensbekenntnis erst zu einem ökumenischen werden
lässt. Denn in dieser Weise wie das bei der gnostischen und dann arianischen
Gefahr der Fall war, ist es in der Kirchengeschichte nicht mehr vorgekommen,
dass die Gesumtkirche von einer Krise bedroht war, aus der sie als Gesamtk'nchc

siegreich hervorgegangen ist und sozusagen als Manifest ihres Sieges das
damals formulierte Glaubensbekenntnis hinterlassen hat. Seither haben die Krisen
vielmehr entweder zu Kirchenspaltungen geführt (die bekanntesten: nach 451

die Trennung der nicht-chalcedonensischen von den chalcedonensischen
Kirchen; 1054 das Schisma zwischen Ost- und Westkirche; im 16. Jahrhundert die

Spaltung der abendländischen Kirche) oder sind innerhalb einer christlichen
Konfession aufgebrochen (z.B. die Bildung der Altgläubigenbewegung in
Russland nach der Reform Nikons 1666; die Gründung der christkatholischen
Kirche nach dem 1. Vaticanum 1871; die Abgrenzung der Bekennenden Kirche
gegenüber den Deutschen Christen in Barmen 1934). Darum gibt es (und kann

es, solange die Christenheit geteilt ist) nur diese zwei ökumenischen, allgemein
von allen Kirchen anerkannten Glaubenbekenntnisse aus der Zeit der alten,
nämlich der ungeteilten Kirche geben. Wir werden noch daraufzurückkommen.

2. Beide Glaubensbekenntnisse, das Apostolikum und das Nicaeno-Constantinopolitanum,

gehen auf Taufbekenntnisse zurück. Hinsichtlich des Apostolikums

wird das unmittelbar ersichtlich, wenn wir den Text der «Apostolischen
Tradition» Hippolyts vom Anfang des 3. Jahrhunderts lesen:

«Und wenn derjenige, der getauft werden soll, zum Wasser hinabsteigt, soll derjenige, der tauft,
ihm die Hand auflegen und dabei sagen: <Glaubst du an Gott, den allmächtigen Vater?>. Und derjenige,

der getauft wird, soll sagen:<Ich glaube). Darauf soll er ihn einmal taufen, indem er ihm die
Hand aufs Haupt legt. Und danach soll er sagen: (Glaubst du an Jesus Christus, den Sohn Gottes, der

vom Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria geboren wurde, der gekreuzigt wurde unter Pontius

Pilatus, starb und begraben wurde, und am dritten Tag lebendig auferstand von den Toten, aufstieg
zum Himmel, sitzt zur rechten Hand des Vaters, und kommen wird, zu richten die Lebendigen und

4 Vgl. Kelly, op. cit., 66ff.; 101; 103ff.



der allkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse 53

die Toten?>. Und wenn er sagt: <Ich glaube>, so möge er ihn zum zweiten Male taufen. Und wieder

möge er sagen: <Glaubst du an den Heiligen Geist, an die heilige Kirche und die Auferstehung des

Fleisches?>. Und derjenige, der getauft wird, soll sagen: <Ich glaube). Und so möge er ihn zum
dritten Male taufen».5

Es handelt sich zwar nicht genau um den Text des altrömischen Taufsymbols,
aus dem das Apostolikum hervorgehen wird, aber es ist klar, dass wir hier eine
nächstverwandte Tradition vor uns haben, auch zeitlich und geographisch.

Das Nicaeno-Constantinopolitanum seinerseits steht in engem Zusammenhang

mit dem Taufsymbol der Kirche von Jerusalem, das den Katechesen Cyrills
zugrundeliegt; und schon das ihm vorausgehende Nicaenum war eine Bearbeitung

eines Taufsymbols der syrisch-palästinensischen Kirche.6

Sowohl das Apostolikum wie das Nicaeno-Constantinopolitanum wurden
denn auch zuerst als Taufsymbole benutzt, bevor sie als liturgische Texte im
sonntäglichen Gottesdienst verwendet wurden.

Worauf ich mit dieser zweiten Vorbemerkung hinaus will, ist dies: die Tatsache,

dass diese beiden Glaubensbekenntnisse ursprünglich Taufsymbole sind,
erklärt ihre trinitarische Struktur. Diese trinitarische Struktur ist das Endstadium

einer voraufgehenden Entwicklung, an die ich kurz erinnern will.7
Im Neuen Testament herrschen nämlich die e/n-gliedrigen christologischen

Glaubensbekenntnisse vor. Jesus Christus hat im Leben der ersten Christengemeinden

eine alles überragende zentrale Stellung (vgl. I Kor 15,3ff.; Rom l,3f.;
Phil 2,6-11 ; I Petr 3,18ff.; I Tim 3,16). Als Sitz im Leben dieser Glaubensformeln
ist hauptsächlich der Gottesdienst anzunehmen. Daneben finden wir zweigliedrige

Bekenntnisse, in denen Gott der Vater neben Jesus Christus erwähnt wird
(vgl. I Kor 8,6; Rom 4,24; I Tim 2,5f.; 6,13). Vor allem 1 Tim 6,13 und I Kor 8,6
lassen vermuten, dass dieses zweigliedrige Bekenntnis apologetischen Zwek-
ken diente, z.B. vor den jüdischen oder römischen Behörden abgelegt wurde.

Dreigliedrige, also trinitarische Bekenntnisse finden wir im Neuen Testament

fast keine: eigentlich nur II Kor 13,13 und den Taufbefehl Mt 28,19 (evtl.
auch herauszulesen aus I Kor 6,11; 12,4f.; II Kor l,21f.; I Thess 5,18fi). Entscheidend

bei der dreigliedrigen Formel ist der Taufbefehl, bei der Taufe wurde in der
Tat schon seit frühester Zeit (vgl. Didache 7,1.3!) auf den Namen des Vaters, des

Sohnes und des Heiligen Geistes mit dreimaligem Untertauchen getauft.

5 Nach dem lateinischen Text, ediert von B. Botte, La Tradition apostolique de saint Hippolyte,

Münster i.W. 1963, 48; 50.
6 Vgl. dazu z. B. A.M. Ritter, Das Konzil von Konstantinopel und sein Symbol, Göttingen

1965.
7 Für das Folgende stütze ich mich dankbar auf die klassische Arbeit zum Thema meines

verehrten Lehrers Oscar Cullmann., Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse, ThSt 15

(21949)



54 W. Rordoif Bedeutung und Grenze

Ein-, zwei- und dreigliedrige Bekenntnisse hatten über die neutestamentliche
Zeit hinaus eine gesonderte Existenz. Um die Mitte des 2. Jahrhunderts finden
wir diese Situation bei Justin8. Bei Irenäus ändert sich aber die Lage; da ist schon
eine Tendenz zur Verschmelzung zu erkennen; die christologische Formel folgt
auf das trinitarische Schema1'. Der Abschluss des Prozesses ist mit dem
römischen Taufsymbol erreicht: der christologische Teil ist in den zweiten Artikel
integriert.

Die Entwicklung ist also m.a.W. so verlaufen, dass sich zuerst verschiedenartige

Bekenntnisse spontan gebildet haben Neues Testament), dass aber gegen
Ende des 2. Jahrhunderts die trinitarische Taufformel das Auffangbecken für die

übrigen, zuerst selbständigen Bekenntniselemente, speziell des christologi-
schen Kerygmas geworden und geblieben ist. Bei der theologischen Reflexion
über die Trinität ist das im Auge zu behalten.

Das Apostolikum

Es kann sich hier nicht darum handeln, einen Kommentar zu den einzelnen

Aussagen des Apostolikums zu geben10. Es geht mir jetzt einzig und allein darum,
Bedeutung und Grenze des Apostolikums auf dem Hintergrund der Diskussion
mit dem damaligen Gesprächspartner, der Gnosis, aufzuzeigen.

8 Apol. 1,61,1 Iff. (J.D.N. Kelly, op. cit., 77, rekonstruiert daraus folgende Tauffragen:
«Glaubst du an Gott, den Vater und Herrn des Alls? Glaubst du an Jesus Christus, unsern
Erlöser, der unter Pontius Pilatus gekreuzigt wurde? Glaubst du an den Heiligen Geist, der
durch die Propheten gesprochen hat?»); Dial. 85,2: «Denn im Namen dieses einzigen Sohnes
Gottes und Erstgezeugten der ganzen Schöpfung, der geboren wurde durch die Jungfrau und
ein leidensfahiger Mensch wurde und unter Pilatus durch euer Volk gekreuzigt wurde und
starb und wieder auferstand von den Toten und zum Himmel fuhr, wirdjeder Dämon ausgetrieben,

besiegt und bezwungen».
9 Adv. haer. 1,10,1: «Denn obwohl die Kirche über die ganze Welt bis an die Enden der Erde

zerstreut ist, hat sie von den Aposteln und ihren Schülern ihren Glauben empfangen an einen
Gott den allmächtigen Vater, welcher den Himmel und die Erde und die Meere und alle Dinge
in ihnen geschaffen hat; und an einen Christus Jesus, den Sohn Gottes, der Fleisch wurde für
unsere Errettung; und an den Heiligen Geist, der durch die Propheten die Heilsveranstaltungen
ankündigte und das Kommen und die Geburt aus der Jungfrau und das Leiden und das Auferstehen

von den Toten und die leibliche Aufnahme des geliebten Christus Jesus unseres Herrn
in den Himmel und seine Wiederkunft vom Himmel in der Herrlichkeit des Vaters, um alle

Dinge wieder zusammenzufassen und alles Fleisch der ganze Menschheit aufzuerwecken».
10 Vgl. z.B. W. Pannenberg, Das Glaubensbekenntnis ausgelegt und verantwortet vor den

Fragen der Gegenwart, Hamburg 1972; J.M. Lochman, Das Glaubensbekenntnis. Grundriss
der Dogmatik im Anschluss an das Credo, Gütersloh 1982; H. Küng, Das Apostolische
Glaubensbekenntnis - Zeitgenossen erklärt, München 1992.



der altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse 55

1. Schon zum ersten Artikel gibt es da allerhand zu sagen. Bekanntlich kamen
die Gnostiker in ihrem existentiellen Dualismus zur Annahme, dass der gute
Vater Jesu Christi nicht zugleich der in seiner Güte zweifelhafte, machthungrige
Demiurg dieser höchst fragwürdigen, unvollkommenen Schöpfung sein könne.
Sie scheuten sich darum nicht, eine Zweigötterlehre in den jüdisch-christlichen
Monotheismus einzuführen.

Auf den ersten Blick hat man den Eindruck, die Bezeichnung Gottes als

«Schöpfer des Himmels und der Erde» im Apostolikum sei die Antwort der
Kirche auf die gnostischen Irrlehrer. Aber so einfach liegen die Dinge nicht. Die
Aussage «Schöpfer des Himmels und der Erde» gehört nämlich nicht zum
ursprünglichen Text des altrömischen Taufsymbols, sondern ist ein Zusatz, der
erstmals in den afrikanischen Kirchen des 4. Jahrhunderts erscheint. Man kann
natürlich ins Feld führen, dass das Bekenntnis zu Gott dem «Schöpfer des Himmels

und der Erde» selbstverständlich von allen rechtgläubigen Christen seit
dem neutestamentlichen Zeitalter geteilt wurde, ja dass von den Christen des 2.

Jahrhunderts gegen die Gnostiker die Lehre von der Schöpfung «aus Nichts»
ausgebildet wurde;" aber es bleibt dann umso mehr verwunderlich, dass der Text
des altrömischen Symbols diese antignostische Klausel nicht enthalten hat.

In Wirklichkeit liegt die Antwort der Kirche aber schon in der Aussage
«allmächtiger Vater», der im ursprünglichen Text des Symbols gleich zweimal
erscheint: im ersten und dann wieder im zweiten Artikel («er sitzt zur Rechten

Gottes, des allmächtigen Vaters»), Leider hat man seit dem 4. Jahrhundert (und
diese Missdeutung herrscht bis heute vor) das Wort «Vater» so aufgefasst, als

bezeichne es Gott als Vater Jesu Christi; diese Deutung entspricht aber nicht der

ursprünglichen Absicht. Die Pointe der Aussage liegt gerade in der Zusammenstellung

von «Vater» und «allmächtig». Erst wenn man das sieht, würdigt man
die theologische Leistung dieses Symboltextes richtig.

Diese Zusammenstellung ist nämlich eine Neuschöpfung der Christenheit
des 2. Jahrhunderts, die deutlich über das hinausgeht, was wir im Alten und
Neuen Testament finden. In der Septuaginta wird Gott häufig als der «Allmächtige»

oder besser «Allwirkende» (jtavTOxpäxcoQ, was dem hebräischen «zeba-

oth» entspricht) bezeichnet (im Neuen Testament erscheint der Ausdruck in II
Kor 6,18 und neunmal in der Offenbarung). Umgekehrt wird im Neuen Testament

Gott sehr häufig als «Vater» angesprochen. Aber die Verbindung beider
Worte findet man erst im Martyrium Polycarpi 19,2 und in Justins Dialog 139,4,

Werken aus der Mitte des 2. Jahrhunderts.12

11 Siehe dazu G. May, Schöpfung aus dem Nichts, Berlin 1978.
12

Vgl. dann Irenäus, Adv. Haer. 1,3,6; 10,1; 11,35,3; Klemens von Alexandrien, Strom.
VII,2,7,1; 2,8,5; 3,16,6; Hippolyt, Contra Noetum 8.



56 W. Rordorf Bedeutung und Grenze

Im Zusammenhang mit meiner Editionsarbeit an den Acta Pauli habe ich
mich eingehender mit dem darin enthaltenen sog. III. Korintherbrief des Apostels

beschäftigt. Ich glaube, dass dieser Brief13 ein wichtiges Zeugnis für meine

Behauptung der eigenständigen theologischen Leistung der Verfasser des

Apostolikums darstellt.14

Ich muss vorausschicken, dass nach meiner Meinung der Briefwechsel der
Korinther mit dem Apostel Paulus ein selbständiges literarisches Stück bildet,
das vom Verfasser der Paulusakten in sein um die Mitte des 2. Jahrhunderts

geschriebenes Werk integriert worden ist. Dieser Briefwechsel nimmt ausdrücklich

Bezug auf gnostische Irrlehrer, deren Anschauungen Paulus in seinem
Schreiben zurückweist. Die ganze Art der Schilderung der gnostischen Konzeption

passt am besten aufdie Lehre des aus Syrien stammenden Gnostikers Sator-

nil, der am Anfang des 2. Jahrhunderts wirkte.15

Im Schreiben der Korinther an Paulus (V 11) wird als ein Punkt der in Korinth
eingedrungenen Irrlehre die Aussage beanstandet, Gott sei nicht der Allmächtige

(obô'etvai Ueôv jiavTOXQtrtOQa). Das kann nur bedeuten, dass die
betreffenden Gnostiker die kirchliche Behauptung zurückweisen, der gute Gott, der
Vater Jesu Christi, sei zugleich der Demiurg, der Schöpfer dieser Welt, der Herr
Zebaoth, der JtavtoxQâtojQ. Paulus nimmt in seinem Antwortschreiben, eben

dem III. Korintherbrief, darauf Bezug (V 19), indem er die Gegenthese formuliert,

Gott, der «Vater», sei es, der «Himmel und Erde und alles in ihnen»
gemacht hat. Hier ist der antignostische Hintergrund der Aussage des Apostolikums

«Gott, der allmächtige Vater» deutlich zu fassen. Da der Hauptteil des

dritten Korintherbriefs selber als ein Glaubensbekenntnis formuliert ist, ist der
Schritt zum Text des altrömischen Taufsymbols nicht weit, zumal wir wissen,
dass der III. Korintherbrief schon sehr bald im Westen zirkulierte und dort z.T.

kanonisches Ansehen genoss. Eine weitere Beobachtung, von der wir gleich
sprechen werden, kann uns in der Annahme eines direkten Einflusses des III.
Korintherbriefs auf die Symbolbildung der römischen Kirche noch bestärken.

2. Im zweiten Artikel des altrömischen Taufsymbols können wir keine
spezifischen antignostisehen Pointen entdecken. Jedenfalls nicht in dem Sinn, dass

13 J.D.N. Kelly, op. cit., 135., übersieht ihn in seiner Aufzählung der Bezeugung von
«allmächtiger Vater» im 2. Jahrhundert.

14
Vgl. meinen Artikel Hérésie et orthodoxie dans la Correspondance apocryphe entre les

Corinthiens et l'apôtre Paul, in: Lex orandi - lex credendi, Fribourg-Neuchâtel 1993,389^131 ;

ich gehe jetzt aber über das hinaus, was ich dort schrieb.
15 H. E. Lona, Über die Auferstehung des Fleisches. Studien zur frühchristlichen Eschatologie,

Berlin-New York 1993,155-171, hat zwar meiner Sicht der Dinge widersprochen, aber er
hat mich nicht überzeugt.



der altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse 57

im Text des Apostolikums Aüuformulierungen erscheinen würden, die in anti-
gnostischer Absicht das neutestamentliche Kerygma ergänzen. Natürlich kann

man aus der Aussage der Jungfrauengeburt eine Betonung der Realität der
Inkarnation herauslesen, wie wir sie etwa bei Ignatius von Antiochien wiederholt
finden;16 aber umgekehrt war für die Gnostiker gerade das Theologumenon der

Jungfrauengeburt ein willkommener Ansatzpunkt für ihre doketischen Lehren.
Ferner ist natürlich in der Bekenntnisaussage, dass Jesus «gestorben und begraben»

wurde, implizit eine Kritik am gnostischen Standpunkt ausgesprochen;
aber dieselben Aussagen erscheinen schon im Glaubensbekenntnis, das der

Apostel Paulus für sich selber als normativ übernommen hat (I Kor 15,4; Rom
6,4; vgl. Apg 13,29). Desgleichen gehört die Auferstehung Jesu von den Toten

zum ältesten Kerygma; die Gnostiker haben es nicht einmal grundlegend in Frage

gestellt, sondern einfach ihren Vorstellungen von Auferstehung entsprechend
umgedeutet. Auch hier ist also keine direkt antignostische Frontstellung greifbar.

Ich für meinen Teil bin versucht, diese Tatsache mit der Entstehungsgeschichte

des Apostolikums, wie ich sie vorher geschildert habe, in Zusammenhang

zu bringen. Ich sagte, der zweite Artikel des Apostolikums entspreche dem

eingliedrigen christologischen Bekenntnis, das sich selbständig entwickelt habe

und dann en bloc in die trinitarische Taufformel übernommen worden sei.

Es wäre zumindest gut denkbar, dass man sich gescheut hat, diese altehrwürdige

und allgemein verwendete Bekenntnisformel durch antignostische Ein-
schübe und Verdeutlichungen zu verändern. Das verhielt sich anders beim 1. und
3. Artikel, die inhaltlich noch nicht gefüllt waren wie der 2. Artikel. Dass dies im
1. Artikel so geschehen ist, haben wir bereits gesehen; dass wir im 3. Artikel die

gleiche Entwicklung beobachten können, wollen wir jetzt sehen.

3. Im dritten Artikel ist wiederum von der Auferstehung die Rede, diesmal
aber in einer ganz spezifischen Form. Es geht hier um unsere Auferstehung. Sie

wird umschrieben als oaQKÔç àvâoraoiç, als carnis resurrectio, also wörtlich
übersetzt als «Auferstehung des Fleisches» (Die neue ökumenische deutsche
Übersetzung, übrigens auch die französische, verdeckt die Schwierigkeit,
indem sie interpretierend mit «Auferstehung der Toten» übersetzt).

Hier sind wir wieder konfrontiert mit einer theologischen Leistung, mit einer
bewussten Neuschöpfung der Verfasser des altrömischen Taufsymbols. Denn
im Neuen Testament suchen wir vergebens nach einer solchen Formulierung. Im
Gegenteil, vom Neuen Testament aus gesehen ist sie höchst innovativ, um nicht
zu sagen fragwürdig. Es ist bekannt, dass der Apostel Paulus in seiner theologi-

16 Trail. 9; Smyrn. 1,1-2.



58 W. Rordorf Bedeutung und Grenze

sehen Terminologie von der oag^, vom «Fleisch», nur in Verbindung mit der
Sünde redet; es wäre ihm nie eingefallen, von der Auferstehung des «Fleisches»

zu sprechen, sondern ausschliesslich von der Auferstehung des aojpa, des «Leibes»

(vgl. I Kor 15,44). Das «Fleisch» kann für Paulus per definitionem nicht der

eschatologischen Erlösung teilhaftig werden: «Dies aber sage ich, ihr Brüder,
dass Fleisch und Blut das Reich Gottes nicht ererben kann» (I Kor 15,50).

Der eben zitierte Vers dient den Gnostikern als Kronzeuge gegen die kirchliche

«Materialisierung» der Auferstehungshoffnung.17 Wieder ist die apokryphe
Korrespondenz zwischen den Korinthern und Paulus, die uns in den Paulusakten
überliefert ist, ein gutes Beispiel für die Diskussion, die sich zwischen den
Antagonisten abspielt. Das Schreiben der Korinther zählt unter den zwischen Gnostikern

und Rechtgläubigen strittigen Punkten auch die «Auferstehung des

Fleisches» auf (V 12). Also hat man in kirchlichen Kreisen inzwischen bereits die

paulinische Position im Sinne der antignostischen Frontstellung präzisiert! Das
Antwortschreiben des anonymen Verfassers erkühnt sich dann sogar, die neue
Lehre der «Auferstehung des Fleisches» nicht nur Paulus selbst in den Mund zu
legen, sondern sie in ganz massiver Weise auszubauen. Schon gleich zu Anfang
bezeichnet er als Zweck der Inkarnation Christi, dass dieser «uns auferwecke

von den Toten, bekleidet mit Fleisch, wie er selbst dafür das Beispiel geliefert
hat» (V 6). In einem zweiten Teil seines Schreibens kommt er aufdie ihm offenbar

sehr wichtige Frage zurück und führt dazu folgendes aus:

«Die euch sagen, es gäbe keine Auferstehung des Fleisches, für die wird es keine Auferstehung
geben, die nicht an den so Auferstandenen glauben. Denn, ihr Korinther, sie wissen nicht Bescheid
über das Säen von Weizen oder anderen Samen: sie werden nackt in die Erde geworfen, und wenn sie

vergangen sind, stehen sie wieder auf nach dem Willen Gottes als ein Leib und bekleidet, so dass

nicht nur der Leib, der geworfen wurde, aufersteht, sondern ein vervielfältigter, aufgerichteter,
gesegneter (Leib). Und wenn man nicht nur von den Samenkörnern das Gleichnis hernehmen darf, so

wisst ihr ja, dass Jona, des Amathios Sohn, von einem Meerungeheuer verschlungen wurde, weil er
nicht in Ninive predigen wollte, und nach drei Tagen und drei Nächten hat Gott das Gebet des Jona

aus dem tiefsten Hades erhört und nichts von ihm wurde verdorben, weder ein Haar noch ein Augenlid.

Um wieviel mehr wird er euch, ihr Kleingläubigen, die ihr an Christus geglaubt habt, auferwek-
ken, wie er selbst auferstanden ist. Und wenn sogar die Knochen des Propheten Elisa, als die Kinder
Israels einen Toten auf sie warfen, den Leib des (betreffenden) Menschen haben auferwecken können

(vgl. II Kön 13,21): warum würdet ihr nicht auferstehen (können) an jenem Tag mit gesundem
Fleisch, ihr, die ihr dem Leib, dem Blut und dem Geist Christi verhaftet seid?» (V 24-32).

H. E. Lona18 hat in seinem schönen Buch die ganze Entwicklung des Theolo-

gumenons von der «Auferstehung des Fleisches» im 2. Jahrhundert dargestellt;
ich brauche jetzt nicht darauf einzugehen.

17
Vgl. z. B. Tertullian, De res. 48ff.

18
Vgl. Anm. 15.



der altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse 59

Worauf es mir in unserm Zusammenhang ankommt, ist, anhand der
angeführten Beispiele Bedeutung und Grenze des Apostolikums herauszustellen.
Das Apostolikum, das ja zur Hauptsache nur eine Zusammenstellung von neute-
stamentlichen Glaubensaussagen ist (darum wird es zu Recht als «apostolisch»
bezeichnet), hat das bleibende Verdienst, die Grundzüge des im neutestamentli-
chen Kanon zusammengefassten Kerygmas festgehalten zu haben. Die Tatsache,

dass diese Kurzfassung des Kerygmas in einer Zeit entstanden ist, da die
Gnosis dazu ansetzte, das Evangelium dualistisch zu interpretieren, erhöht und
relativiert zugleich die Bedeutung des Vorgangs. Ich jedenfalls würde die

Neuformulierung vom «allmächtigen Vater» im 1. Artikel als hilfreiche Präzisierung
bezeichnen, die einem (latent jederzeit vorhandenen) gnostischen Missverständnis

ein für allemal den Riegel vorschiebt.19 Andererseits empfinde ich es

deutlich als Grenze des Apostolikums, dass es - diesmal in übertrieben scharfer

Abgrenzung gegenüber der Gnosis - im 3. Artikel von der «Auferstehung des

Fleisches» glaubte sprechen zu müssen. Die modernen Übersetzer haben durchaus

recht gehandelt, als sie sich die Freiheit nahmen, sich über den Wortlaut des

Textes hinwegzusetzen und zur neutestamentlichen Sprechweise von einer
«Auferstehung der Toten» zurückzukehren.

Um noch dies anzufügen: es ist mir klar, dass es nicht genügt, sich hinter der
«Neutestamentlichkeit» einer Formulierung zu verschanzen, um die Richtigkeit
der betreffenden Glaubensaussage für alle Zeiten festzulegen. So gibt es im
Apostolikum mehrere Aussagen, die heutzutage der hermeneutischen Neuinterpretation

bedürfen, um nicht missverstanden zu werden, wie etwa die Aussage
von der Jungfrauengeburt, oder diejenige vom «Hinabstieg des Auferstandenen
in das Reich des Todes», einem Zusatz zum ursprünglichen Text, der erst im 4.

Jahrhundert greifbar wird. In analoger Weise müsste auch hier Bedeutung und
Grenze jeder Aussage in sorgfältig abwägender Weise untersucht werden.

Das Nicaeno-Constantinopolitanum

Ich sagte schon, dass das trinitarische Glaubensbekenntnis aus der Tauftradition
der Kirche herausgewachsen ist. Zuerst begnügte man sich damit, die Drei, Vater,

Sohn und Heiligen Geist, nebeneinanderzustellen. Im Gottesdienst wurde
sodann die Doxologie gebräuchlich, sich an den Vater «durch» den Sohn «im»
Heiligen Geist zu werden (im Anschluss an I Kor 8,6). Diese Formel konnte

19 Man sollte dann allerdings nicht in der Übersetzung, wie das leider in der neuen
ökumenischen deutschen Übersetzung geschehen ist, auseinanderreissen, was zusammengehört, in
dem man sagt: «Ich glaube an Gott, den Vater, den Allmächtigen»!



60 W. Rordorf, Bedeutung und Grenze

heilsgeschichtlich im Hinblick auf die Trinität ad extra ausgelegt werden, aber
die Frage blieb offen, wie es denn um die Trinität ad intra, um das ewige Verhältnis

der drei göttlichen Personen zueinander bestellt sei. Im 2. Jahrhundert wurde

vor allem das Problem eines impliziten Di- bezw. Tritheismus empfunden;
Adoptianismus und Modalismus haben in gegensätzlicher Weise versucht,
diesem Vorwurf zu begegnen. Wie in allen Gebieten, so hat der grosse Origenes
auch in der Trinitätslehre versucht, die theologische Reflexion auf eine neue,
weiterführende Ebene zu stellen. Es ist eigentlich erstaunlich, dass die trinitari-
sche Frage dann erst im 4. Jahrhundert in ihrer ganzen Breite aufgerollt wurde.
Vermutlich brauchte es dazu den äusseren Frieden des konstantinischen Zeitalters

und die erstmals gegebene Möglichkeit, sich wirklich gesamtkirchlich zu
begegnen und zu verständigen. In neuerer Zeit bemüht sich die patristische
Forschung wieder eifrig darum, dem Phänomen Arius gerecht zu werden und vor
allem auch die schwierige Frage seiner theologischen Herkunft zu eruieren;20 es

ist nicht meine Aufgabe, jetzt darauf einzugehen.
Mir liegt daran zu zeigen, wie man das Taufbekenntnis benützt hat, um auf die

neue Fragestellung eine auf kirchlicher Tradition beruhende Antwort zu geben.
Wie ich schon sagte, gibt das Neue Testament zur Formulierung einer Trinitätslehre

wenig her. Neben kurzen trinitarischen Bekenntnisformulierungen gibt es da

nur noch die paar wenigen, allerdings weitreichenden Texte über den präexistenten

Gottessohn: den Hymnus im 2. Kapitel des Philipperbriefs (2,6-11), der freilich

schon in die urgemeindliche Tradition zurückreicht, den Prolog des

Johannesevangeliums, den Anfang des Kolosser- und des Hebräerbriefs; dazu weisheitliche

Aussagen des Alten Testaments, christologisch gedeutet, wie Proverbien 8

und Jesus Sirach 24. Die östlichen Glaubensbekenntnisse (im Unterschied zum
altrömischen, das mit der Jungfrauengeburt einsetzt), hatten schon seit jeher ein

betontes Interesse an der Inkarnation des präexistenten Gottessohnes. H. Lietz-
mann hat seinerzeit21, natürlich rein hypothetisch, eine «Urformel» der östlichen
Glaubensbekenntnisse zu rekonstruieren versucht, die im zweiten Artikel so

beginnt: «(Ich glaube) an einen Herrn Jesus Christus, den eingeborenen Sohn Gottes,

der vom Vater vor aller Zeit gezeugt wurde, durch den alle Dinge ins Sein

kamen, der (um unserer Rettung) willen Mensch wurde» etc. Man ersieht sofort
aus dieser Formulierung, die sich übrigens ganz aus den neutestamentlichen

Aussagen herleitet, die soteriologische Bedeutung, die der Betonung der Präexistenz
des Gottessohnes zugemessen wird, was allein für sich genommen m.E. schon die
bleibende Bedeutung dieser Art von Glaubensbekenntnis rechtfertigt.

20 Vgl. dazu den Forschungsbericht von A.M. Ritter, Arius redivivus? Ein Jahrzwölft Aria-
nismusforschung, ThR 55 (1990) 109-122.

21 ZNW 21 (1922) 5-22.



der altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse 61

Die Väter des Konzils von Nizäa haben ein Taufbekenntnis der
syrisch-palästinensischen Tradition (demjenigen der Kirche von Caesarea, das Euseb

vorlegte, verwandt) benützt, um die arianische Trinitätslehre zurückzuweisen.22 Es

handelt sich um die an die Aussage von Gottes eingeborenem Sohn angeschlossene

Klausel (die 381 wieder verschwindet) «das ist vom Wesen des Vaters»

(xouxéoxtv èx xfjç of.maç xoù jraxgôç), und um den längeren Einschub «wahrer

Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht geschaffen, eines Wesens mit dem
Vater» (fJeôv (Âtjôtvôv èx Oboù (WcrpTtvoE, yevvriOévxa où jioir|08vxa,
ö'pooüaiov xù) JtaxQÎ). Es ist bekannt, wie heftig um die Berechtigung oder

Nichtberechtigung der in das Bekenntnis, dazu noch unter kaiserlichem Druck,
eingeführten nichtbiblischen Sprechweise von der «Elomoousie» des Gottessohnes

gestritten wurde. Obwohl dann am Ende des 4. Jahrhunderts die Opposition

verstummte, ist der Stachel dieser problematischen Terminologie geblieben
und verursacht heute bei Theologen und Laien geradezu virulente Schmerzen.
Man kann sich darum wirklich fragen, ob dieser Einschub, der im 4. Jahrhundert
offensichtlich seine Berechtigung gehabt hat, der aber heute mehr Fragen
aufwirft als Antworten gibt, nicht besser aufgegeben werden sollte? Eher scheint
mir deutlich eine zeitbedingte Grenze des Nicaeno-Constantinopolitanums zu
liegen. Bekenntnisse sind ja nicht nur dazu da, um je nach den Zeitumständen
weiter ausgebaut zu werden, sie dürfen auch von Zeit zu Zeit von überflüssigem
oder problematisch gewordenem Ballast gereinigt werden.

Hinsichtlich des zur Debatte stehenden christologischen Einschubs im Ni-
caeno-Constantinopolitanum kommt als weiteres Argument noch dazu, dass im
lateinischen Text die Formulierung «wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott»
eine Dublette zum vorhergehenden «Gott von Gott» darstellt.23 Zudem muss
man sich die grundsätzliche Frage stellen, ob es tunlich ist, in ein Glaubensbekenntnis

negative Formulierungen wie diejenige unseres Textes «gezeugt, nicht
geschaffen» einzuführen?

Was ich hier vorschlage, nämlich eine «Reinigung» des altehrwürdigen Textes

von störenden Schlacken, ist nicht so unerhört, wie es auf den ersten Blick
scheinen mag. In bezug aufeinen andern Zusatz im dritten Artikel des Nicaeno-
Constantinopolitanums ist nämlich seit einiger Zeit ein ökumenischer Konsens
im Entstehen begriffen, der besagt, dass er nicht mehr zu verantworten und
darum zu streichen sei.

Die Väter des Konzils von Konstantinopel 381 haben gegenüber den sog.
Pneumatomachen legitimerweise das Bekenntnis zum Heiligen Geist im Rück-

22 Vgl. J.D.N. Kelly, op. cit., 216ff.
23 Sie scheint auf dem Irrtum eines Kopisten zu beruhen; vgl. G.L. Dossetti, II simbolo di

Nicea e di Costantinopoli, Rom 1967.



62 W. Rordorf, Bedeutimg und Grenze

griffaufbiblische Aussagen erweitert und präzisiert. Aber das berühmt-berüchtigte

«filioque» der abendländischen Tradition (dass nämlich der Geist aus dem
Vater «und dem Sohn» hervorgeht) ist ein zeitlich viel späterer Einschub, der mit
dem Originaltext nichts zu tun hat. Er erscheint erstmals 589 im Glaubensbekenntnis

der 3. Synode von Toledo, dann wird er von den karolingischen Theologen

809, aber erst 1014 in Rom anerkannt; dementsprechend ist das filioque zu
einem Grund für das west-östliche Schisma von 1054 geworden, woran auch das

Konzil von Florenz 1439 nichts mehr ändern konnte. Schon aus Gründen der
ökumenischen Fairness gegenüber der orthodoxen Christenheit sollte dieser
Zusatz zumindest einstweilen in Klammern gesetzt werden.24 Eine ökumenische

Neuformulierung der Pneumatologie muss in einem nächsten Schritt von allen
christlichen Konfessionen gemeinsam erarbeitet werden.25

Ausblick

Ich komme zum Schluss. Bei aller Einsicht in die Grenzen der zwei altkirchlichen

ökumenischen Glaubensbekenntnisse, bei aller Anerkennung ihrer ständig
neuen Interpretationsbedürftigkeit meine ich doch, dass ihre Bedeutung ihre
Grenze weit überwiegt und dass wir darum weder im Gottesdienst noch in der
kirchlichen Unterweisung auf sie verzichten können.

Ich habe schon daraufhingewiesen, dass diese zwei Bekenntnistexte die
einzigen sind, die von allen christlichen Konfessionen anerkannt werden (das
Apostolikum ist allerdings in der östlichen Christenheit nicht gebräuchlich). Die
ökumenische Situation hat sich sogar in gewisser Weise umgedreht: während
früher das Apostolikum hauptsächlich von den Protestanten verwendet wurde
und das Nicaeno-Constantinopolitanum von den Orthodoxen und Katholiken,
hat jetzt die römisch-katholische Kirche ihrem neuen Weltkatechismus
ausgerechnet das Apostolikum zugrundegelegt, während der Weltkirchenrat seit einigen

Jahren dem Nicaeno-Constantinopolitanum seine besondere Aufmerksamkeit

widmet.26

24 1981, anlässlich der 1600-Jahr-Feier des Bekenntnisses, hat das sogar der Papst so

gehandhabt! Nebenbei darf ich erwähnen, dass unsere französischsprachigen reformierten
Schweizerkirchen schon im Jahre 1976 in ihrem neuen Psautier das filioque kurzerhand weg-
liessen.

25 Siehe den von L. Vischer herausgegebenen Zwischenbericht: Geist Gottes - Geist Christi.

Ökumenische Überlegungen zur Filioque-Kontroverse (Beiheft zur Oekumenischen
Rundschau 39), Frankfurt a.M. 1981.

26 Vgl. «Den einen Glauben bekennen. Aufdem Weg zu einem gemeinsamen Ausdruck des

apostolischen Glaubens aufder Grundlage des Glaubensbekenntnisses von Nizäa-Konstanti-
nopel (381)», Studiendokument Nr. 140 von Faith and Order, Genf 1988.



der altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse 63

Da die Bemühung um eine Bekenntnisformulierung für die Christenheit, wie
ich eingangs sagte, aus Kommunikationsgründen unverzichtbar ist, da andererseits

eine ökumenische Neuformulierung des christlichen Glaubens nicht in Frage

kommt, solange die Christenheit in verschiedene Konfessionen gespalten ist,
so ist das einstweilige Festhalten an den zwei altkirchlichen Glaubensbekenntnissen

trotz aller ihrer Mängel, die nicht übersehen werden können, eine ökumenische

Notwendigkeit.
Dazu kommt ein weiteres, was ich doch noch erwähnen muss. Das Apostolikum

und das Nicaeno-Constantinopolitanum haben nämlich in den letzten
Jahrzehnten einen deutlich höheren Stellenwert im ökumenischen Dialog erhalten.
Während früher jede christliche Konfession die Tendenz hatte, ihr eigenes ganz
spezifisches Glaubensbekenntnis in allen Punkten für gleich verbindlich zu halten

und gegenüber jedem abweichenden Standpunkt bis aufs letzte zu verteidigen,

hat sich die Lage seit dem 2. Vatikanischen Konzil erheblich geändert. Das
Oekumenismus-Dekret27 ging mit dem guten Beispiel voran, indem es

vorschlug, eine «Hierarchie» der Glaubenswahrheiten einzuführen. Gewisse
Glaubenslehren, wie etwa die Christologie oder Trinitätslehre, sind grundlegender,
zentraler als andere, mehr mit dem Charisma einer kirchlichen Tradition
zusammenhängende Eigenheiten. Einzelne Theologen, wie aufkatholischer Seite Karl
Rahner und Heinrich Fries28 und auf protestantischer Seite Oscar Cullmann29

haben diesen Vorschlag aufgegriffen und ausgebaut30. Es war naheliegend, dass

man bei der Bestimmung der «zentralen Wahrheiten» des christlichen Glaubens
auf die beiden altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse hinwies: da

ist doch in kurzen Worten zusammengefasst, was die Christen aller Zeiten und
aller Orte im Tiefsten miteinander verbindet, wozu sie sich damals und heute
bekennen können.

Ich möchte darum alle jungen Theologen, die in Kürze in unsem Kirchen die

Verantwortung übernehmen werden, ermuntern, nicht leichthin auf die beiden
altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse zu verzichten, nur weil das

so dem Trend entspricht. Es ist misslich, wenn man überhaupt nicht mehr öffent-

27 Kapitel 11: «Beim Vergleich der Lehren miteinander soll man nicht vergessen, dass es

eine Rangordnung oder «Hierarchie» der Wahrheiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, je
nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen
Glaubens».

28 Einigung der Kirche - reale Möglichkeit, Quaestiones disputatae 100, Freiburg i.B.
19873.

29 Einheit durch Vielfalt, Tübingen 21991.
30 Vgl. meinen Aufsatz: Le problème de la Tradition dans la discussion oecuménique des

dernières décennies, in: Lex orandi - lex credendi, 1993, 239-262.



64 W. Rordorf Bedeutung und Grenze

lieh seinen Glauben auszusprechen und zu bekennen wagt; es ist m.E. aber nicht
weniger misslich, wenn es nur in den immer wieder neuen, mehr oder weniger
geglückten, mehr oder weniger die Zustimmung aller findenden Worten eines

sich inspiriert glaubenden Pfarrers geschieht. Es ist aber schön und im guten
Sinn erbauend, wenn eine ganze Gemeinde, bei allen Vorbehalten im einzelnen
und der einzelnen, sich zu dem bekennt, was unsere Väter und Mütter im Glauben

schon seit Urzeiten in schlichten Worten als die Quintessenz ihres in Jesus

Christus gegründeten Gottvertrauens bekannten, eines Gottvertrauens, das sie

tapfer leben und getrost sterben liess.

Willy Rordorf, Neuchâtel


	Bedeutung und Grenze der altkirchlichen ökumenischen Glaubensbekenntnisse (Apostolikum und Nicaeno-Constantinopolitanum)

