
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 1

Artikel: Missdeutung oder eindeutig? : Gedanken zu einem Gleichnis Jesu

Autor: Binder, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Missdeutbar oder eindeutig? -
Gedanken zu einem Gleichnis Jesu

Am vorletzten Sonntag des Kirchenjahres 1992/93 wird mir beim Betreten des

Gotteshauses - der Thomaskirche zu Rastatt - das «Wort für die Woche»
eingehändigt.1 Ihm entnehme ich, dass über das Gleichnis vom «ungerechten
Haushalter» (Lk 16,Iff.) gepredigt werden soll. Während mich die Frage beschäftigt,
wie der heutige Prediger mit diesem schwierigen Text wohl umgehen wird, lese

ich, dass im «Wort für die Woche» ausser dem Gleichnis selbst auch die ihm
angeschlossene Weisung abgedruckt ist, welche etwas über das Verbrauchen des

«Mammons» aussagt. Das könnte man zur Not auf das Verbrauchen aller zeitlichen

Dinge, ja, des menschlichen Lebens überhaupt beziehen, zumal das

folgende Wort von der Aussicht, in die «ewigen Hütten» aufgenommen zu werden,
auf das, was nach dem Tode kommt, hinzuweisen scheint. Das mag vielleicht
auch dazu bewogen haben, die Perikope aus ihrer Verklammerung mit Verwarnungen

moralischen Inhalts, wie sie die «Alte Epistel» vom 9. Sonntag nach
Trinitatis (I Kor 10,1-13) enthält, herauszulösen und sie in die am Ende des

Kirchenjahres vorherrschende Thematik «Tod, Gericht und Ewigkeit» einzufügen,
was freilich irgendwie erzwungen anmutet. Will der Prediger dem ihm
vorgeschriebenen Text auf diese Weise gerecht werden? Doch dann verliest er einen

zum Thema «Tod, Gericht und ewiges Leben» passenderen Text (Rom 8,35-39)
und geht dem «ungerechten Haushalter» aus dem Wege, was ja verständlich ist.

Gibt es zu diesem Gleichnis überhaupt einen Zugang?
Es erzählt von einem Verwalter, der wegen Verschleuderung der Güter seines

Herrn bei diesem angeklagt wird. Dies lässt er sich zu Gedanken gehen. Doch
ändert er darnach nicht etwa sein Verhalten, verschlimmert es vielmehr. Ohne

von seinem Herrn eine besondere Einwilligung einzuholen, erlässt er dessen

Schuldnern einen beträchtlichen Teil der zu leistenden Naturalabgaben, dem
einen z. B. die Hälfte, einem andern 20%, vergreift sich also ganz offensichtlich
an fremdem Gut. Solches vom moralischen Standpunkt aus ärgerliche, ja,
unmögliche Verhalten wird abschliessend jedoch nicht als verwerflich, sondern als

«klüglich» gewertet und lobend anerkannt. Und da nicht wenige unserer
Kommentatoren es für «wahrscheinlich» halten,2 dass der das Lob Spendende der
«Herr Jesus» ist und nicht der xôqloç des Gleichnisses, hat Jesus und sein Evan-

1

W.D. Berner, Wort fur die Woche 54 (1993) Neukirchen-Vluyn.
2 So. K. H. Rengstorff, Das Evangelium nach Lukas, NTD 3 (1969) 189; ebenso W. Grundmann,

Das Evangelium nach Lukas, ThHk3 (1978) 320; ebenso W.Wiefel, Das Evangelium
nach Lukas, ThHk 3 (1988).



42 Hermann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu

gelium, hat die Kirche samt ihrer Lehre und Verkündigung von Aussenstehen-
den mancherlei Tadel hinnehmen müssen. Eine der prominentesten Kritikerinnen

des Christentums, Mathilde Ludendorff, hat von dem «grauenhaftesten» der
Gleichnisse Jesu gesprochen.3

Das «Wort für die Woche» deutet indes einen Ausweg an: «Jesus erzählt hier
ein Gleichnis, und da ist es ähnlich wie bei einem Witz: auf den springenden
Punkt kommt es an». Damit wird auf A. Jülichers Theorie Bezug genommen,
wonach die Gleichnisse Jesu - abgesehen von einigen Beispielerzählungen -
ausschliesslich als Parabeln anzusehen und auszulegen sind.4 Das «tertium
comparationis», der Vergleichspunkt, die letzte Absicht, der letzte Sinn einer
Gleichniserzählung müsse herausgefunden und alles andere bloss als Illustration,

als Behelf für das Erfassen dieses letzten Sinnes erkannt werden. Das tertium

comparationis des Haushalter-Gleichnisses aber ist nach Jülicher5 die Klugheit

und Geistesgegenwart, mit welcher jener Verwalter seine missliche Situation

meistert. Daraus wäre dann zu folgern, dass es auch im christlichen Leben
auf die Klugheit ankommt, und zwar auf eine solche, die ausfindig macht, wie
man zielbewusst und entschlossen auf das Reich Gottes hinarbeiten kann.

Jesusworte, in denen die Klugheit gelobt wird, sind nun wohl einige überliefert

(vgl. Mt 7,24; 10,16; 24,45f.; 25,1-13). Aber die Klugheit, für die sie eintreten,

ist immer von einer höheren Instanz kontrolliert, mindestens vom Gewissen,

doch die des «ungerechten Haushalters» ist allem Anschein nach mit
Gewissenlosigkeit gepaart, und seine Pläne motiviert er so unverblümt mit
Arbeitsscheu oder mit der Befürchtung, dass Menschen ihn verachten könnten

(vgl. 16,3), dass diese «Nebenzüge» für die Aufwertung des Gleichnisses nichts
beizutragen vermögen.

Angesichts dieses Tatbestandes schlug ich vor rund 50 Jahren eine andere

Interpretation dieses Gleichnisses vor. Aber weil das kurz vor dem Ausgang des

Krieges war und weil mir zur Veröffentlichung allein das Amtsblatt meiner sie-

benbürgischen Heimatkirche zur Verfügung stand,6 fand mein Aufsatz keine
Beachtung. Angeregt durch die Erfahrung vom vorletzten Sonntag des vergangenen

Kirchenjahres, möchte ich hiermit auf ihn zurückkommen.

3 K.H. Rengstorff a.a.O. 188.
4 A. Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Tübingen 1910.
5 Ebd. 295ff.; ebenso E. Brunner, Saat und Ernte. Zehn Predigten über Gleichnisse Jesu,

Berlin 1938, 104ff.
6 H.Binder, Das Gleichnis vom «ungerechten» Haushalter, in: Kirchliche Blätter der

Evang. Landeskirche A.B. in Rumänien, 36 (1944) 247ff.; 256ff.; 266ff.



Hermann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu 43

In der Einleitung zu seinem Evangelium teilt Lukas seinem Gönner Timotheus

mit, es hätten «schon viele es unternommen, über diese Geschehnisse (um
Jesus) Bericht zu erstatten»; nun wolle er das Vielerlei zu einem geordneten
Ganzen zusammenfassen (Lk 1,1-4). Wir dürfen aus diesen Worten den Schluss

ziehen, dass der Evangelist beim Gestalten des Zusammenhangs des Gleichnisses

vom «ungerechten Haushalter» möglicherweise nicht einer einzigen Quelle
folgt, sondern Zusätze aus anderen Quellen, vielleicht auch eigene Reflexionen
einschaltet.

Das Gleichnis Lk 16,Iff. gehört - wie das ihm vorausgehende vom «verlorenen

Sohn» (15,11-32) und das ihm folgende vom «reichen Mann und armen
Lazarus» (16,19-31)-zum Sondergut des dritten Evangeliums. Eingeführt werden

diese drei Gleichniserzählungen, die m.E. auch zusammengehören, also

eine Trilogie bilden,7 mit Lk 15,lf. Dort wird berichtet, dass Jesus «allerlei» Jtdcv-

xeç o£ - «all die») Zöllner und Sünder nahten. Das rief bei seinen Gegnern, den

Pharisäern und Schriftgelehrten, «Murren» hervor. Ob das ein Ausdruck ihrer
Besorgnis war, sie könnten ihre Anhänger verlieren, wird nicht berichtet (vgl.
aber Joh 12,19!). Jedenfalls brachten sie ihre Anschuldigung: «Dieser nimmt
Sünder an und isst mit ihnen» weder den Zöllnern und Sündern noch dem
umstehenden Volk vor, sondern Gott selbst, weil sie sich nicht nur als Verfechter der

väterlichen Satzungen (vgl. Gal 1,14) einschätzten, sondern auch den Anspruch
erhoben, zu ihrem Gott die engsten Beziehungen zu haben.

Kap. 15,3-7 zieht Lukas aus einer anderen, ihm zur Verfügung stehenden

Quelle, wahrscheinlich ist es die Reden- oder Logienquelle (Q), das Gleichnis
vom «verlorenen Schaf» heran (vgl. Mt 18,12—14) und gestaltet es mit dem
Gleichnis vom «verlorenen Groschen» (15,8-10), dessen Herkunft nicht
auszumachen ist, zu einem Doppelgleichnis. Das erfolgt ad vocem «verloren»
('ajtnkcoA.chç) aus dem Gleichnis vom «verlorenen Sohn» (15,11-32), mit dem

Lukas den Faden seines Sonderevangeliums dann wieder aufnimmt.
Das zwischen 15,lf. und 15,11-32 eingeordnete Stück (15,3-10) erweist sich

auch insofern als redaktioneller Einschub, als es von dem Motiv «Annahme der

Sünder und Tischgemeinschaft mit ihnen» abweicht und ein anderes Motiv, das

«Suchen nach dem Verlorenen» aufgreift. Erst im Gleichnis vom «verlorenen
Sohn» wird das Motiv «Sünderannahme» wieder in den Vordergrund gestellt
(vgl. bes. 15,22-24). Das heisst aber: Lk 15,lf. und 15,11-32 waren in der lukani-
schen Sonderquelle unmittelbar aufeinanderfolgende Texte.

Das trifft auch auf die Überleitung zwischen der Erzählung vom «verlorenen
Sohn» und dem Haushaltergleichnis (16,1a) zu. Sie deutet nicht etwa den Wech-

7 Siehe meine (unveröffentlichte) Dissertation: «Dieser nimmt die Sünder an», Klausenburg

1949.



44 Hermann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu

sei der angeredeten Personen an, wogegen auch 16,14a spräche, betont vielmehr
die enge Verbundenheit der beiden Gleichnisse,8 wie sie Lukas auch in seiner

Sonderquelle vorgegeben war. Daraus darf geschlossen werden, dass beide
Gleichnisse eine Antwort Jesu auf das «Murren» der Pharisäer über die durch
ihn geübte Sünderannahme sind, also auch inhaltlich zusammengehören.

Anders verhält es sich mit den Ausführungen, die dem Abschluss des

Haushaltergleichnisses folgen 16,8b—13). Sie sind, obgleich der Evangelist sie Jesu

in den Mund legt, unschwer als redaktionelle Zusätze zu erkennen, die Lukas

zusammenträgt, um das vorangegangene Gleichnis zu deuten.9

Zunächst geht er (16,8b) auf das Lob der Klugheit ein, muss aber im Blick auf
die «Klugheit» des olxovôuoç tfjç àôimaç einräumen, dass dieser zu den

«Kindern der Welt» (vgl. Lk 20,36) gehört, die im Umgang mit ihresgleichen
klüger sind als die «Kinder des Lichts» (vgl. Mt 5,14; Joh 12,32), zumal was die

Verwendung des «ungerechten Mammons», d.h. ihrer materiellen Güter,
anbelangt. Sie benützen diese, um sich Freunde zu machen, bzw. damit sie Gott zum
Freunde haben.

Hier spricht der von der Welt der sozialen Gegensätze tief beeindruckte

Evangelist, der - anders als Matthäus -, wenn seine Quelle von Armut spricht,
ausschliesslich an materiellen Notstand denkt (vgl. Lk 6,20b mit Mt 5,3; vgl.
auch Lk 16,20.22), und, wenn von Reichen die Rede ist, immer an materiell
Begüterte erinnert wird (vgl. Lk6,24; 12,4.16; 14,12; 16,Iff.; vgl. aber auch

Lk 12,21 und von beiden, sei es aus sozialen, sei es aus religiösen Gründen, die
Armen bevorzugt.

Gegenüber dem schlauen Verhalten des «ungerechten» oder «untreuen»
Haushalters distanziert er sich aber (16,10-12), indem er ihn mit jener Idealgestalt

konfrontiert, die er in dem bereits in Kap. 12,42-46 (vgl. Mt 24,43-51)
dargebotenen Wiederkunftsgleichnis als den jtiotôç oixovôpoç vorgestellt hat,10

und schaut dann, offensichtlich im Gegensatz zu dem Gleichnis, welches er
interpretieren möchte, das dem treuen Haushalter von 12,42 beigegebene Prädikat
«ö qpQÔvqroç und das cpQOvtpcnç aus 16,8a zusammen. So kann er schliesslich
betonen, dass allein das Treusein im Geringsten, d. h. die rechte Verwendung des

8 Nach Th. Zahn, Das Evangelium des Lukas, Leipzig 21913, 570, A. 77, dient ôè xai hier
nicht zur Andeutung des Wechsels der angeredeten Personen, sondern «zur Einfuhrung eines

neuen Objektes im Laufe einer und derselben Unterredung», wie Lk 5,36 und 6,39.
9 Vgl. L. Fendt, Der Christus der Gemeinde, Eine Einführung in das Evangelium nach

Lukas, in: Die urchristliche Botschaft 3, Berlin 1937,180: «Man merkt der Perikope die Fassungslosigkeit

des Lukas an vor solch einem Gleichnis».
10 jtiotôç ist ein Vorzugswort des Lukas (8mal!).



Hermann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu 45

an sich «fremden», weltlichen, «ungerechten» Mammons, darauf hoffen lässt,
das «ewig wahre Gut», das der Gemeinde (xô fjpéxeQOv) anvertraut ist, zu
gewinnen.

Hieraufzitiert der Evangelist das Wort vom Mammonsdienst, das auch in der

Bergpredigt des Matthäus (6,24) zu finden ist, und beendet damit das seiner

Voreingenommenheit entsprechend missverständlich ausgefallene Suchen nach

einer Deutungsmöglichkeit für das Haushaltergleichnis.

In 16,14 kommt mit einem Wort, das zu 16,1a auffällig in Korrespondenz tritt
(Jünger und Pharisäer sind Zuhörer!), wieder die Sonderquelle zu Wort, freilich
unterbrochen durch die Bemerkung, die Pharisäer seien «geldliebend» gewesen,

in der sich wieder die Voreingenommenheit des Redaktors meldet, da das

NT von einem solchen Wesenszug der Pharisäersekte sonst nicht berichtet. Der
authentische Bericht der Sonderquelle setzt mit der Mitteilung ein, die Pharisäer
hätten nach Anhören des Gleichnisses (16,l-8a) «die Nase gerümpft». Gibt man
èxpuxxriQiÇeiv mit <spotten>, <verspotten>, <auslachen>, <sich lustig machen)

wieder, dann ist man geneigt, an eine Reaktion aufdiese seltsam verschrobenen,
«komischen» Züge des eben vernommenen Gleichnisses zu denken. Doch
heisst es ganz klar: èî;epuxxf|Qi^ov duxöv, und fügen wir das Gerichtswort,
welches Jesus seinen Widersachern entgegenhält: «Ihr seid's, die ihr euch selbst
als gerecht hinstellt vor den Menschen; aber Gott kennt eure Herzen» (16,15a),
hinzu," dann zeichnet sich die ganze Schwere der Auseinandersetzung ab: es

geht um eine Lehrstreitigkeit, welche die Pharisäer gegen Jesus ausfechten, und
wir gehen nicht fehl, wenn wir für èxpuxxr]QÛ^eiv die Bedeutung <verhöhnen>
vorziehen.12 Jedenfalls bestehen klare Fronten. Der Hohn der Feinde richtet sich

gegen Jesus, weil sein Gottesbild die Annahme und Rechtfertigung des Sünders

zulässt; dem Bild, das die Pharisäer sich über den Gott der Gerechtigkeit
machen, ist dieser Zug fremd. Der jüdischen Überlieferung verpflichtet, begegnen
sie Jesu, der anders lehrt und entsprechend handelt, zuerst (15,2) mit «Murren»,
und das steigert sich nach Anhören des Haushaltergleichnisses zur Verhöhnung.

Dürfen wir annehmen, dass uns in Lk 15,lf. und Lk 16,14f. die ursprünglichen
Rahmenstücke der lukanischen Sonderquelle überliefert sind, dann erlaubt das

einen Rückschluss auf den Inhalt der in diesen Rahmen eingefügten Gleichnisse:

Im Gleichnis vom «verlorenen Sohn», das hier ausgeklammert werden kann,

bekräftigt Jesus sein Eintreten für die Sünderannahme in kerygmatischer Weise.

" 16,15b ist Überleitung zur Lazarusperikope.
12 So W. Gemoll, Griechisch-Deutsches Schul- und Handwörterbuch, München/Wien

1965, 257.



46 Hermann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu

Das gilt auch für das Gleichnis vom «ungerechten Haushalter», bloss bedient er
sich hier des Mittels der Ironie, dazu der uneigentlichen Redeweise.

In den namenlosen Verklägem sollen die Pharisäer sich selbst wiederentdek-
ken, er aber verbirgt sich, als wollte er seine Widersacher in ihrer Selbstherrlichkeit

bestärken, in der Gestalt eines Verwalters, der sich im Umgang mit
irdischen Gütern als unredlich erweist, wo er doch in Wirklichkeit der Verwalter
himmlischer Güter ist und aus ihrer Fülle all denen, die sich ihm nahen, Anteil
gibt. Aber wird er, nachdem beim xiiqloç gegen ihn Anklage erhoben worden
ist, vor ihm bestehen können? Im Gleichnisbild wähnen sich die anklagenden
Pharisäer ihres Erfolges schon sicher, während die Aussichten des Verwalters

gering scheinen. Aber das trifft nur auf die dort vorgetäuschte Betrügerei zu. In
Wirklichkeit soll darüber geurteilt werden, ob Sünderannahme rechtens ist oder
nicht, und das entscheidet nicht «ein Mann, der reich war», auch nicht irgendein
«Herr», sondern der, der letzte Instanz in allen Lehrstreitigkeiten ist, der «Herr-
Gott». Und er hat - sehr zum Ärgernis der Pharisäer — zugunsten der Sünderannahme

befunden, und den Haushalter, der sie übt, hat er gelobt.
Dass die Erzählung für die höhere Wirklichkeit der olxovoiu« Gottes

transparent werden will, sollte bei ihrer Auslegung nicht unberücksichtigt bleiben.
Sie ist eine metaphorisch zu verstehene Sinnbilderzählung.13

Um den abgründigen Hass der Pharisäer gegen ihn bei Namen zu nennen,
benützt Jesus den Ausdruck öiaßdAAeiv, der von ötäßoXog <Teufel> abzuleiten

ist. Die Pharisäer wollten ihn nicht nur anfeinden, sondern <verteufeln> und
damit zum Widersacher Gottes stempeln. Eine ähnliche Beschimpfung haben
sie nach dem Bericht des vierten Evangelisten im Volk in Umlauf gesetzt: Man
hat Jesus einen von einem Dämon besessenen Samariter genannt (Joh 8,48.52),
und sehr bald hat die von den Pharisäern gesteuerte Aufwiegelung weitere
Früchte getragen, die Bedrohung mit dem Tode (Joh 7,20) und schliesslich das

«Kreuzige ihn», durch das der römische Statthalter bewogen ward, die Tötung
auch zu veranlassen (Mk 15,14).

Gleich anfangs deutet der Erzähler des Gleichnisses an, dass die gegen den

Haushalter erhobene Anklage, er habe den Reichtum seines Herrn <verschleu-

dert>, <auseinandergeworfen>, sich als falsch erweisen muss, indem er
ôraaxoQJtL^av mit einem chç abschwächt. Dadurch wird die Intervention als

ungerechtfertigte Verleumdung hingestellt und zugleich kundgetan, dass der
Verwalter im Einvernehmen mit dem handelt, der ihn als of xovôpoç in seine ol-

xovofda berufen hat. Handelt es sich dabei um die «Ökonomie» Gottes, in der

13 Mit dieser Bezeichnung möchte ich den von Jülicher abgelehnten Begriff <Allegorie>
ersetzen.



Hennann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu 47

Heilsgüter zu verwalten sind (vgl. I Kor 9,17), dann kennt diese nur treue
Verwalter. Das trifft sowohl aufJesus, den einzigartigen Funktionsträger und
Exponenten der Heilsordnung, als auch auf seine Nachfolger zu. Wäre sonst olxovö-
poç als Metapher für das Apostelamt in Anspruch genommen worden (vgl.
1 Kor 4,1 f.).

Ironie ist es, wenn Jesus erzählend fortfährt, der Kyrios des Gleichnisses, d. i.

Gott, ziehe die pharisäische Anschuldigung in Erwägung, zitiere seinen Verwalter

und fordere ihn auf, sein «Wirtschaften», d. h. das Annehmen der Sünder, zu
rechtfertigen (Lk 16,2). Die Meinung, dieser Aufforderung sei unmittelbar die

Kündigung des Dienstverhältnisses gefolgt: «Du kannst hinfort nicht Haushalter

sein»,14 beruht auf einem Missverständnis der Interpreten. Denn od - stl ist
mit <noch nicht) zu übersetzen,15 und gibt man das Verbum olxovö iuüv nicht
mit <Haushalter sein) wieder, sondern einfach mit <verwalten> oder mit
(wirtschaften), dann fällt das irreführende Substantiv (Haushalter) weg, und der Satz
lautet: «Du kannst noch nicht verwalten». Wahrscheinlich denkt der Erzähler an
eine spöttische Anweisung des Kyrios an den Haushalter Jesus, er solle von
den Pharisäern Belehrungen einholen, wie in Sachen Sünderannahme zu verfahren

sei.

Hat nun zwar der Kyrios in V 2c keine ausdrückliche Kündigung ausgesprochen,

dennoch lässt der Erzähler den Verwalter befürchten, es drohe ihm der

Entzug seiner Beauftragung (V 3). Der fiktive Monolog des Verwalters soll bei
den pharisäischen Zuhörern den Anschein erwecken, der Haushalter sei sich
seiner Sache nicht mehr sicher, und sie dürften sich als Gewinner der
Auseinandersetzung betrachten. Beim Bedenken der zu seinen Ungunsten veränderten
Situation phantasiert der Haushalter - wieder ist es beissende Ironie -, es könne
für ihn daruf hinauslaufen, dass er Sklavenarbeit (axdutxeiv) übernehmen oder
die Schande des Betteins ('sjtatveïv) ertragen müsse. Lässt der Ausleger den

vom Kontext nahegelegten Skopus des Gleichnisses: Entgegnung Jesu auf den
Vorwurf der Sünderannahme, ausser acht, dann mag er aus den Zukunftsaussichten,

die der Haushalter sich ausmalt, bloss schliessen, dieser sei «offensichtlich

kein Sklave» gewesen, habe sich vielmehr für etwas Besseres gehalten, sei
aber schliesslich dennoch als «betrügerischer Verwalter entlarvt» worden,16 lässt

14 So Luther; Rengstorff (A. 2) 188, übersetzt: «Du kannst nicht mehr Verwalter sein»;
ebenso Grundmann a.a.O. 316; ebenso Wiefel a.a.O. 290.

15
Vgl. H. Balz/G. Schneider, Exegetisches Wörterbuch zum NT, Stuttgart 1978ff., Bd. II,

168.
16 SoH. Kuhli, in: Exeget. Wörterbuch II, 1219. Auch das Tayécaç (16,6), bei welchem unsicher

bleibt, ob es zu (setz dich) oder zu (schreibe) zu ziehen ist, versetzt nicht in die Situation
eines Betrügers, der für die Ausführung seiner Pläne wenig Zeit zur Verfugung hat.



48 Hermann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu

sich zu sehr vom Gleichnisbild beeindrucken und übersieht die von ihm abgebildete

Sache.

Gerade auf sie bezieht sich jedoch der in V 4b ausgesprochene Wunsch des

Haushalters, «in ihre Häuser» aufgenommen zu werden, entspricht doch dem

Entgegenkommen der Sünderannahme, die Jesus verkündigt und verwirklicht
(Lk 15,2!), schon sprachlich, aber auch sachlich das Entgegenkommen oder der

Dank, welchen diejenigen dem abstatten, der sie der Sünderannahme teilhaftig
werden Hess (Lk 16,4b).17

Die Transparenz des Gesprächs, das der Haushalter mit den Schuldnern seines

Herrn führt (Lk 16,5-7), ist nicht zu übersehen. Die beiden beispielsweise
aufgerufenen Schuldner repräsentieren «all' die Zöllner und Sündner», die sich
Jesus näherten (15,lf.), und darüber hinaus alle sündigen Menschen. Wird das

Gleichnisbild in die höhere Ebene der Gottesbeziehung übersetzt, dann schulden

sie dem Herrn, ihrem Gott, weder Weizen noch Öl, sondern sich selbst, und

zwar «hundertprozentig».'8
Der Umstand, dass das Gleichnisbild nicht von einem völligen Schuldener-

lass berichtet, sollte den Ausleger nicht stören. Vielleicht ist das sogar ein
Zeichen dafür, dass uns in dieser merkwürdigen Geschichte echteste Jesustradition
erreicht. Denn nahm der historische Jesus Sünder an, dann erteilte er ihnen nicht
die «Absolution», sondern er minderte ihre innere Last, indem er sie zu seinen

Nachfolgern machte.
Am Schluss de Gleichnisses (V 8a) erfolgt dann das ärgerlich empfundene

Lob des Haushalters. Es wird von demselben Kyrios ausgesprochen, den der
Haushalter in V 3 «ö xûqiôç pou» nennt und der in V 6 als der Herr der Schuldner

bezeichnet wird. Er erteilt es nicht aufGrund eines «saftigen Betrugs», welcher

der Klugheit des Haushalters zu verdanken wäre, sondern darum, weil der
Haushalter mit der Minderung der Abgaben der beiden Schuldner nichts anderes

tut, als was er vorher getan, was Jesus geübt (Lk 15, lf.) und was die Pharisäer

vor der höchsten Lehrinstanz zu Ungunsten des Haushalters - Jesu - hätten
entscheiden wollen: die Sünderannahme.

Warum der Kyrios das Verhalten seines obcovôpoç billigt, ihm dankt und ihn
lobt, begründet er damit, das sein Untergebener <verständig>, <vernünftig>,
(einsichtsvoll), (besonnen)19 gehandelt habe, d.h., damit dass zwischen ihnen
bezüglich Sünderannahme von jeher keine Differenz bestand.

17 Nach G. Petzge, EW 1,702, geht die Vorstellung der gastlichen Aufnahme in die Aufnahme

der Botschaft über.
18

xg£o(p£iÂÉTr]ç ô(pEtkéTT|ç; vgl. die 5. Bitte des Vaterunsers, wo es bei Matthäus ôcpetkrj-
bei Lukas ijpuoTK/.ç heisst.

19 Die adverbiale Form cpgovtpoaç aus Lk 16,8a ist im NT singulär.



Hermann Binder, Missdeutbar oder eindeutig? - Gedanken zu einem Gleichnis Jesu 49

Der Belobigte wird 16,8a als olxovôjioç xrf; àôtxîaç bezeichnet. Wir sind

gewohnt, diese Genitivkonstruktion im Deutschen mit «ungerechter Haushalter»

wiederzugeben - sehr zu Unrecht. Denn dass die Wendung «Haushalter der

Ungerechtigkeit» einen Genitiv der Eigenschaft (genitivus qualitatis) enthält20,

«weiss» der Ausleger nicht etwa von der Syntax her, weil diese darüber nicht
befindet, sondern er erliegt der vom Redaktor des Lukasevangeliums ausgehenden

Suggestion, der durch die Hinzufügung von 16,8b—13 zum ursprünglichen
Kontext «Sünderannahme», aufden das Gleichnis eindeutig angelegt ist, zu
diesem in Konkurrenz tritt, um es in die sozialethische Fragestellung einzubeziehen
und dem Thema «Umgang mit dem Mammon» dienstbar zu machen.22 Der in
ein schiefes Licht geratene Haushalter kann nur noch als «ungerecht» bezeichnet

werden, obwohl sein Herr ihn lobt und ihm bestätigt, dass er cpQOvCptuç

gehandelt habe, und - recht behalten würden also seine Verkläger!
Gehen wir vom ursprünglichen Kontext «Sünderannahme» (Lk 15,2) aus und

deuten wir den in der Wendung olxovöuoç xfjç dôixiaç (16,8a) enthaltenen
Genitiv als genitivus objectivus, dann ergibt sich eine überraschende Synonymi-
tät zwischen den 15,2 und 16,8a ausgeübten Tätigkeiten, denn «dieser nimmt
Sünder an» und dieser ist «Haushalter über die Sünde» oder «Sachwalter in der
Sündenangelegenheit»23 meint genau dasselbe. Der Haushalter aber ist mit
Jesus identifiziert, und zugleich ist die Rechtfertigung dafür gefunden, dass dieser
Haushalter gelobt wird.

Hermann Binder, Hermannstadt z. Zt. Rastatt

20 Dasselbe Problem liegt Lk 18,6 vor; vgl. H. Binder, Das Gleichnis von dem Richter und
der Witwe, Lk 18,1-8, Neukirchener 1968,16.

21 Bei H.Thielicke, Das Bilderbuch Gottes. Reden über die Gleichnisse Jesu, Stuttgart
1957, ist (109ff.) über Lk 16,1-9 zu lesen: «Das eigentliche Thema ist und die tragende Hauptrolle

spielt vielmehr das Geld, der (ungerechte Mammon>.»
22 Ihren Höhepunkt erreicht die Missdeutbarkeit, wenn Thielicke a.a.O. A. 21 im Blick auf

das Verhalten zum «Mammon» den Haushalter, bei aller «abenteuerlichen Moral» entschuldigt,

weil er das Geld «zum allgemeinen Nutzen anwendet», dafür aber den Kyrios beschuldigt

(«brutal», «Ekel», «Sozialbestie»), weil er besorgt scheint dass sein Vermögen angetastet

wird.
23 Nach M. Limbeck (EW I, 76) sind dtôtxia (bei Lk 4mal) bz. fiôixoç und dpagxla (bei

Lk llmal) bzw. àpaQTûAôç «austauschbare Begriffe».


	Missdeutung oder eindeutig? : Gedanken zu einem Gleichnis Jesu

