
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 1

Artikel: Figürlich leben : einige Reflexionen zu neueren Ansätzen in der
Gleichnistheorie

Autor: Raguse, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Figürlich leben -
einige Reflexionen zu neueren Ansätzen in der

Gleichnistheorie1

Einleitung

Wohl selten ist aus einem winzigeren Textcorpus eine umfänglichere Sekundärliteratur

erwachsen als aus den Gleichnissen Jesu. Ich werde Ihnen heute keine

neuen Auslegungen bieten, ich möchte aber versuchen, einige unterschiedliche
Meinungen darüber, was das Reden in Gleichnissen sei, in einem etwas anderen
Lichte zu zeigen. Ich werde dabei interdisziplinär argumentieren. Die gleichzeitige

Orientierung an mehreren Wissenschaftszweigen ermöglicht es, das Thema
einer Wissenschaft mit den Begriffen einer anderen nachzuzeichnen, Gleichnisse

zum Beispiel mit Hilfe einer linguistisch orientierten Metapherntheorie zu
beschreiben, sie mit Begriffen der Kommunikationstheorie als Sprachhandlungen

zu interpretieren oder sie schliesslich als narrative Lebensentwürfe zu
verstehen, womit wir uns sozialwissenschaftlichen oder psychoanalytischen Theorien

annähern. Interdisziplinäre Aussagen über Gleichnisse beginnen nach ihrer
Grundstruktur mit dem Satzteil: «Mit dem Gleichnis verhält es sich wie...», und
daran schliesst sich etwas anderes an, ein Stück aus einer anderen Disziplin in
sprachlicher Form. Das kann z.B. eine wissenschaftlich wohl begründete
Abhandlung der Metapherntheorie von Richards sein. Doch mag das im Augenblick

auf sich beruhen, wichtiger ist mir, dass Sie die Grundstruktur meiner
Argumentation wiedererkannt haben. «Mit dem Gleichnis verhält es sich wie...»
ist ähnlich gebaut wie der uns vertraute Satz «Mit dem Gottesreich verhält sich
es sich wie...». Mein Reden über Gleichnisse hat damit eine ähnliche Struktur
wie die Gleichnisse selber. Und in derselben Weise, wie es sich mit dem Reiche
Gottes im Laufe der Theologiegeschichte auf sehr verschiedene Weise verhielt
und hoffentlich auch in Zukunft noch verhalten wird, so war es auch mit den

Gleichni ssen selber und wird es wohl auch künftig sein. Davon möchte ich Ihnen
heute einiges zeigen und Ihnen am Schluss ein neues Gleichnis dafür geben, wie
es sich mit den Gleichnissen heute verhalten könnte.

1 Leicht überarbeitete Fassung einer öffentlichen Promotionsvorlesung auf Einladung der

Theologischen Fakultät der Universität Basel am 8. Januar 1993.



Hartmut Raguse, Figürlich leben 19

1. AdolfJülicher

Am Anfang der neueren Gleichnisdiskussion steht eine Arbeit über die Gleichnisse,

die so gewichtig ist, dass ihre Erwähnung schon allein aus formgeschichtlichen

Gründen an den Anfang jeder Arbeit über die Gleichnisse Jesu gehört,
also auch an den Anfang meines Vortrags. Ich meine damit AdolfJülichers Buch
«Die Gleichnisreden Jesu» (1910). Wie verhält es sich für ihn mit dem Gleichnis?

Etwa so: «Ein junger Mann wollte seinem Volke die wahre Vaterliebe Gottes

nahebringen. Er trat in eine griechische Rednerschule ein und lernte, wie
man seine Rede gefällig und überzeugend machen könne. Man müsse sie mit
Erzählungen schmücken: mit wahren Erzählungen aus der Vergangenheit oder
aber mit erfundenen Geschichten: mit Gleichnissen oder mit Fabeln. So hatte es

jedenfalls der grosse Aristoteles gelehrt. Er kehrte zu seinem Volk zurück und
verkündete ihm in Worten, die ans Herz gingen, das Reich Gottes der Liebe.
Seine Beispiele wählte er aus der unmittelbaren Welt seiner Hörer. Viele von
diesen verstanden ihn leicht und gern, denn seine Worte waren klar und seine

Gedanken einfach und eindeutig». Soweit mein fiktives Zitat aus Jülichers

Buch, und wenn Sie jetzt noch vermeiden, diesen jungen Mann allegorisierend
aufJesus zu deuten und das Volk auf Israel, dann haben Sie eigentlich schon die
zentralen Gedanken Jülichers verstanden. Gleichnisse sind rhetorische Kunstmittel,

um die wichtigste Lehre eines Vortrags mit einer aus einem anderen
Bereich entnommenen, aber klaren Beispielerzählung zu erläutern. Die spätere
Geheimnis-Theorie sei ein Missverständnis der Verfasser der Evangelien, und

jede allegorische Auslegung ist gänzlich verfehlt, weil sie die Unklarheit eines

Textes voraussetze, der kein anderes Ziel habe als zu klären. Es sei jeweils nur
notwendig, den Sinn der Gesamterzählung zu verstehen und ihn zur Erläuterung
des Wesens des Reiches Gottes zu benutzen. Der zentrale Sinn der Gleichnisse
sei aber jeweils die Verdeutlichung eines ethischen Satzes über diejenige Liebe,
die im Reiche Gottes gelten solle.

Über Jülichers Ansichten ist schon soviel Kritisches gesagt worden, dass ich
ihn lieber verteidigen möchte. Jülicher ist durchaus berechtigt, sein Gleichnis
für das Wesen der Gleichnisse aus der hellenistischen Kultur zu holen. Erstens

gab es ja längst in Israel eine kulturelle Verbindung zum Hellenismus, und selbst

wenn es diese nicht gegeben hätte, wäre es immer noch durchaus sinnvoll, Jesu

Gleichnisse von Aristoteles her zu interpretieren. Es ginge dann nicht primär um
eine historische Ableitung, sondern um eine wissenschaftliche Erläuterung und

Klärung. Das Problem beginnt bei Jülicher erst dort, wo er zu meinen scheint,
nunmehr zu wissen, was die Gleichnisse tatsächlich sind, ähnlich, wie er auch zu
wissen scheint, was das Reich Gottes sei. Damit wird aus der interdisziplinären
Verbindung zweier Bereiche eine Wesensaussage, wie eine Sache wirklich und



20 Hartmut Raguse, Figürlich leben

tatsächlich ist. Oder anders gesagt: eine wissenschaftliche Aussage von
gleichnishafter Struktur wird verdinglicht und scheint die Sache selber nur noch

objektiv abbilden zu wollen. Und hier besteht die Kritik an Jülicher zu Recht. Seine

Behauptungen sind zwar nicht einfach falsch, aber doch eine rechte Verkürzung
dessen, was mit Gleichnissen gemeint sein könnte. Für Jülicher ist der Bezug auf
die griechische Rhetorik nicht ein Modell, von dem her sich interessante und

klärende Aussagen über Gleichnisse machen lassen, sondern eine Wesensaussage

darüber, was die Gleichnisse an sich sind. So wie Jülicher die Gleichnisse

nicht als metaphorische Aussagen gelten lassen will, sondern nur als eindeutige
Vergleichungen, so entbehren auch seine Aussagen über die Gleichnisse einer
Einsicht in den Modellcharakter von wissenschaftlichen Erklärungen. Wir werden

bald sehen, wie nahe wissenschaftliche Modelle und Metaphern zueinander
stehen.

2. Situationsbezogene Gleichnisdeutungen

So deutlich Jülicher zwar die Gleichnisse auf die konkrete Lehrtätigkeit Jesu

bezogen hatte, so waren die Gleichnisse für ihn doch vor allem Träger ewiger
sittlicher Wahrheiten. Mit der Wiederentdeckung der neutestamentlichen

Eschatologie durch Johannes Weiss' Buch von 1892 «Die Predigt Jesu vom Reiche

Gottes» konnte eine solche Interpretation nicht mehr befriedigen. Die
Gleichnisse mussten jetzt anders verstanden werden. Sie waren eine Ansage des

Reiches Gottes, das in der Predigt Jesu selber unmittelbar anzubrechen begann.

Weit entfernt davon, ewige Wahrheiten klärend zu beleuchten, wurden die

Gleichnisse auf diese Weise Träger einer situationsbezogenen endzeitlichen
Botschaft. Um ihren Sinn wirklich zu verstehen, musste man wiederum hinter
die Evangelien zurückfragen: erst dort, in der Situation, in der sie einmal von
Jesus gesprochen wurden, war die ursprüngliche Botschaft Jesu zu finden, die

jetzt nicht mehr eine ewige Wahrheit, sondern konkrete eschatologische
Botschaft war. Die wichtigsten Vertreter dieser Richtung sind C. H. Dodd (1935)
und Joachim Jeremias (1947). Die Schwierigkeit mit diesem an sich recht

überzeugenden Ansatz besteht darin, zu begründen, wie eine Botschaft, die in einem

so hohen Masse an eine vergangene konkrete Situation gebunden war, heute

noch aktuell, ja überhaupt nur verständlich sein kann. Natürlich haben die beiden

Autoren dafür Lösungen: die damalige Situation und das in ihr mögliche
Verständnis haben auch für heutige Leser in ihrer ganz anderen Situation eine

normative Bedeutung. Das ist eine gute historisch-kritische Lösung, aber sie hat

ihre Probleme. Denn sie trennt in einem ersten Schritt die damalige Situation

von der heutigen, und das führt zu einem radikalen Auseinanderklaffen zwi-



Hartmut Raguse, Figürlich leben 21

sehen der historischen Interpretation einerseits und einem möglichen aktuellen
Verständnis andererseits. Erst in einem zweiten Schritt, der Anwendung oder

«Applikation», muss die damalige Situation des Sprechens Jesu mit dem heutigen

Zeitpunkt des Lesens der Texte verbunden werden. Das bedeutet in der
Regel, dass die damalige Sprechsituation auch für das heutige Interpretieren
verbindlich bleibt. Ist es aber nicht immerhin auch denkbar, dass Texte überhaupt
erst nachträglich verstanden werden können, wenn sie nicht mehr unter der
Herrschaft einer ursprünglichen Intention stehen, die ja immer auch eine

Einengung ist? Man muss nicht so weit gehen wie Jacques Derrida, der
überhaupt leugnet, dass eine ursprüngliche Bedeutung normativen Charakter haben
könne. In der Gleichnisforschung war es einerseits der englische Literaturwissenschaftler

Frank Kermode (1979), der die Geheimnistheorie des Markus auf
eine ursprüngliche Verschlossenheit der Gleichnistexte deutet, die sich
überhaupt erst im Laufe ihrer Wirkungsgeschichte eröffneten. Kermode's Buch ist
aber nur unter Literaturwissenschaftlern recht berühmt geworden, es wurde von
der kontinentalen Gleichnis-Diskussion ignoriert. In der deutschsprachigen
theologischen Diskussion hingegen war eine andere Entwicklung wichtiger: die

Neubesinnung auf das Wesen der Metapher und damit auch des Redens in
Gleichnissen.

3. Gleichnisse als Metaphern

Dieses Gleichnisverständnis ist unter anderem durch Paul Ricoeur (1974) und
Hans Weder (1984) so bekannt geworden, dass ich mich auf wenige Andeutungen

beschränken kann. Das Reden in Metaphern, so wird gegen Jülicher
argumentiert, ist keineswegs nur ein verdeutlichender, aber letzten Endes unnötiger
Redeschmuck, sondern es ist eine Weise, über Dinge zu reden, über die man auf
andere Art nicht reden könne. Metaphern sind nicht der Ersatz eines einzelnen,

eigentlich gebrauchten Wortes durch ein uneigentlich benutztes anderes Wort,
sondern sie sind eine spannungsvolle Interaktion zwischen verschiedenen Wörtern.

Metaphern sind eine Erscheinung auf der Satz- oder sogar aufder Textebene.

Sie sind durch nicht metaphorische Rede nicht eindeutig zu umschreiben.
Die Metapher gebiert aus sich heraus immer neue Bedeutungen, die prinzipiell
unerschöpflich sind. Mit der Formulierung, dass die Metapher Bedeutungen
gebiert, benutze ich selber gerade eine Metapher aufder Satzebene. Normalerweise

gebären nur weibliche Lebewesen. Wenn ich sage, dass die Metapher gebiert,
dann benutze ich die metaphorische Funktion der Sprache. Wie sie funktioniert,
das haben für mich am deutlichsten der Literaturwissenschaftler Ivor
Armstrong Richards (1936) und der Philosoph Max Black (1954,1977) gezeigt. Ihre



22 Hartmut Raguse, Figürlich leben

Schriften sind in der theologischen Diskussion zwar nicht unbekannt, werden
aber weniger beachtet, als sie es verdienen. Zwar erwähnen beide nur im
Vorübergehen das Reden in Gleichnissen, aber ihre Formulierungen über das

Funktionieren metaphorischen Redens gehören für mich zum Klarsten, was ich kenne,

und sie lassen sich leicht aufdie Gleichnisse Jesu übertragen. Was dazu nötig
ist, ist nur eine einzige Erweiterung der klassischen Metapherntheorie, die aber
bereits von den Autoren selber vorgenommen wird. Metaphern sind nicht nur
einzelne Wörter, die im Zusammenhang eines Satzes metaphorisch gebraucht
werden, sondern es gibt auch zu Beschreibungen oder Erzählungen erweiterte
Metaphern, die über einzelne Sätze hinausgehen.2 Das aber sind die uns von der

formgeschichtlichen Betrachtungsweise her bekannten eigentlichen Gleichnisse

und die Parabeln.

4. Max Black und Ivor Armstrong Richards

Beide Autoren weisen die Ansicht, die Metapher sei ein Redeschmuck, bei dem
ein Wort ein anderes nur ersetzt, als unzureichend zurück. An ihre Stelle setzen
sie die Interaktionstheorie der Metapher. Ich erläutere Ihnen das anhand zweier
Arbeiten von Black aus den Jahren 1954 und 1977 und gehe auf Richards erst

später ein, obwohl Black von Richards abhängig ist. Doch Richards hatte bereits
1936 zur Metapher Meinungen geäussert, die über die Interaktionstheorie sogar
noch hinausweisen. Deshalb wird er uns erst später beschäftigen. Black (1977)3

fasst die zentralen Eigenschaften der Metapher in fünf Punkten zusammen:
a. Jede metaphorische Aussage setzt sich aus zwei sprachlichen «Gegenständen»

zusammen, dem Primär- und dem Sekundärgegenstand. In der Aussage:
«Das Gottesreich ist wie ein Senfkorn» ist das Gottesreich der Primär- und das

Senfkorn der Sekundärgegenstand.
b. Der Sekundärgegenstand ist kein Ding, sondern ein System. Es schliesst

alles das ein, was man normalerweise mit Senfkörnern verbindet: ihre Kleinheit,
ihre Farbe, ihren Geschmack. Der Urheber einer Metapher kann diesen
Sekundärgegenstand so formen, dass er seinen eigenen Vorstellungen auch gegen die

Erwartungen der Hörer entspricht. Das tut der Verfasser des Gleichnisses, indem

er nicht nur ein einziges Wort wählt, sondern eine Schilderung gibt und einige
spezielle Eigenschaften seines Gegenstandes in ihr hervorhebt: die anfängliche
Kleinheit, die spätere Grösse und das Nisten der Vögel unter den Zweigen. Die
von Ricoeur sogenannte Extravaganz der Gleichnisse hat hier ihren Ort. Die

2 Vgl. H. Weder (1984) 62.
3 392f.



Hartmut Raguse, Figürlich leben 23

Gleichnisse Jesu sind also nicht nur Darstellungen vorgefundener Sachverhalte,
sondern vielmehr absichtsvoll geformte Erzählungen fiktiven Charakters. Hierin

unterscheiden sie sich übrigens gar nicht von den Gleichnissen Homers.
c. Mindestens ein Teil der Eigenschaften des Sekundärgegenstandes wird auf

den Primärgegenstand projiziert, womit Black hier eine Metapher aus der Optik
einfuhrt. Das Gottesreich ist also etwas, was anfänglich klein ist und dann so

riesengross wird, dass die Vögel unter seinen Zweigen nisten. Was mag das
bedeuten? Mit dieser Frage beginnt die Deutung einer Metapher, die immer etwas

Uneindeutiges behält, denn es ist nie ganz klar, welche Eigenschaften auf den

Primärgegenstand projiziert werden und wie sie sich mit ihm, hier also mit dem

Gottesreich, verbinden.
d. Es werden aus dem Sekundärgegenstand vor allem diejenigen Eigenschaften

ausgewählt und projiziert, die zu dem Primärgegenstand eine Entsprechung
haben. Beim Senfkorn bieten sich dafür z. B. «Klein und Gross» an, aber eindeutig

ist das nie, eben weil das Senfkorn noch andere Eigenschaften hat. Warum
sollte das Gottesreich nicht auch wohlschmeckend und zugleich scharf sein?

e. Der Projektionsprozess ist wechselseitig. Nicht nur nimmt das Gottesreich

Senfkorneigenschaften, sondern auch das Senfkorn Gottesreicheigenschaften
an. Wir können vermutlich nicht mehr das Senfkorngleichnis lesen, ohne bei

ihm auch ans Gottesreich zu denken und es von ihm her zu deuten, und wenn wir
versuchen, die nistenden Vögel unter dem Aspekt des Gottesreiches zu lesen,
also metaphorisch, dann können wir sie vielleicht auf die Völker deuten und
befinden uns damit bereits in einer allegorisierenden Auslegung4. Die Interaktion

zwischen «Gottesreich» und «Senfkorn» ist der metapherntheoretisch völlig

legitime Ursprung einer solchen allegorisierenden Exegese, die sich von der

Verurteilung durch Jülicher nur langsam erholt.
Eine konsequente Anwendung der interaktioneilen Metapherntheorie aufdie

Gleichnisse Jesu hat einen grossen Reiz: Sie ist sowohl auf die eigentlichen
Gleichnisse wie auch auf die Gattung der Parabeln, auf die Gleichniserzä7?/w«-

gen anwendbar. Aber wie alle guten Theorien reduziert sie das Phänomen. In
diesem Falle reduziert sie das Reden in Gleichnissen auf ein innersprachliches
Ereignis, das leicht unerheblich werden kann, obwohl alles «wahr» zu sein
scheint. Die metaphorische Spannung ereignet sich nur noch zwischen dem
Gleichnis und seinem Kontext, dem Reden und Lehren Jesu vom Gottesreich.
Aber die sprachlichen Kontexte innerhalb der Evangelienerzählungen sind
Versuche, konkrete Sprechsituationen in Texte umzusetzen. Wo bleibt die Predigt,
die Ansprache an die Hörer, das Wortereignis, das aus der Rede, aus dem Text

4 Eine besonders klare Unterscheidung zwischen Allegorie, Allegorese und Alle-
gorisierung habe ich bei W. Harnisch (21990) 42-62 gefunden.



24 Hartmut Raguse, Figürlich leben

heraus konkrete Hörer trifft? Die Andeutung einer Antwort auch aufdiese Frage
ist bei Black zu finden, und zwar in seiner Aussage, die Metaphern seien kreativ.
Sie erschafften nicht nur neue Wortbedeutungen, die es in dieser Weise vorher
noch nicht gegeben habe, z. B. für das Wort «Gottesreich», sondern sie eröffneten

damit zugleich eine neue Sicht auf die Welt. Ist es denkbar, dass das Gleichnis

nicht nur eine metaphorische Erkenntnis des Wesens des Gottesreiches gibt,
sondern dem Hörer zugleich eine metaphorische Erkenntnis des Gottesreiches
in dieser Welt ermöglicht? Damit habe ich die Zielrichtung meines Vortrags
bereits angedeutet, die uns zu Richards, zur Psychoanalyse und zu neueren
metapherntheoretischen Untersuchungen führen wird.

Ich mache aber vorher noch einen Umweg, um Ihnen eine recht radikale
Alternative zur bisherigen Gleichnistheorie kurz vorzustellen. Ich meine damit das

Werk von Eberhard Jiingel.

5. Eberhard Jiingel

Jüngel bezweifelt in seinem Buch «Jesus und Paulus» (1962) an Jülichers
Argumentation vor allem, dass die Gleichnisse zur rhetorischen Verdeutlichung von
Gedanken dienten, die auch anders hätten gesagt werden können. Und damit
hängt eine zweite Kritik zusammen: die Aufteilung in Sach- und Bildhälfte sei

unangemessen. Für Jülicher sollten Gleichnisse etwas Unbekanntes, das Gottesreich,

mit etwas Bekanntem, eben der Gleichniserzählung erläutern. Das konnte
dadurch geschehen, dass beiden ein Element gemeinsam war, etwas Drittes, das

sog. tertium comparationis. Beim Senfkorn wäre das etwa die anfängliche
Kleinheit, auf die eine um so grössere Grösse folgt. Jüngel setzt dem entgegen,
dass das Gleichnis nicht nur und nicht vor allem eine erläuternde Funktion habe,
sondern dass die Form des Redens in Gleichnissen in enger Beziehung zum
Inhalt stehe. Im Gleichnis komme das Gottesreich als Gleichnis zur Sprache.
Und es ist nötig, in dieser zentralen Formulierung von Jüngel jedes Wort zu
betonen. Das Gottesreich kommt, es kommt zur Sprache, aber weil es nur gleichnishaft

kommt, gebraucht es das Gleichnis als die einzige wirklich angemessene
Form der Sprache. Im Gleichnis, aber auch nur dort, ist das Gottesreich bereits
da. Als einen Beleg für diese Auffassung zitiert JüngeP den von ihm hoch
bewunderten Jülicher, der an einer Stelle schreibt: «denn in seinen Parabeln ist die

neue Zeit schon da, ist schon alles bereit». Hiermit weise Jülicher weit über sich
hinaus. Nehme man diese Auffassung ernst, so fielen auch die Aufteilung in

5 21986,101.



Hartmut Raguse, Figürlich leben 25

Sach- und Bildhälfte und das tertium fort. Das Gottesreich werde nicht erläutert,
sondern es komme, es stelle sich gleichnishaft im Gleichnis vor.

Das Anziehende dieser Auffassung liegt für mich vor allem darin, dass

zunächst einmal der sprachliche und damit literarische Charakter der Gleichniserzählungen

gewahrt bleibt. Man braucht nicht einen aussertextlichen Rekurs auf
diejenige historische Situation, in der Jesus in Gleichnissen vor historisch
bestimmten Menschen redete. Und zugleich erläutert diese Theorie, wie die
Gleichnisse weiterwirken. Denn auch, indem sie Schrift geworden sind, kommt
in ihnen das Gottesreich gleichnishaft zur Sprache. Das Lesen oder Hören der
Texte ist damit bereits in sich eine hinreichende Rezeptionssituation, in der nicht
nur Inhalte vermittelt, sondern auch eine Wirkung erzielt werden könne. In der

Sprache der Sprechakttheorie von John Austin ist damit der anredende, der illo-
kutorische Aspekt von Sprache gegenüber dem Aussagecharakter der Sprache
besonders betont. Allerdings entgeht das Sprechen vom Gottesreich als von
einem Sprachereignis nicht ganz der Gefahr, sich fast aller Inhalte zu entleeren
und damit spröde zu werden. Auch Austin (1962) betont in seinem Buch «How
to do things with words», dass das Handeln mit Worten von den Inhalten nicht
unabhängig ist. Mir scheint es deshalb sinnvoll zu sein, einerseits den Ansatz

von Jüngel zu bewahren, aber auch den anderen, den der klassischen
Metapherntheorie, nicht vorschnell aufzugeben. Bevor ich den Versuch mache, beide

Konzepte aufeinander zu beziehen, möchte ich das bisherige Ergebnis festhalten
und dabei noch einige Linien etwas weiterführen.

6. Zusammenfassung

Wir hatten gesehen, dass für Black eine metaphorische Aussage immer zweiteilig

ist und von der Spannung zwischen Primär- und Sekundärgegenstand ihren

Ausgang nimmt. Diese Spannung wird dadurch gelöst, dass beide Seiten der

Aussage ihre Eigenschaften ganz oder teilweise je auf den anderen Gegenstand
projizieren. Das Sprechen vom Gottesreich wird mit Prädikaten angereichert,
die dem Senfkorn eignen, und das Senfkorn selber wird vom Leser nicht nur als

Naturgegenstand, sondern zugleich aus dem Blickwinkel des Gottesreiches
angesehen. Deutlicher ist das noch beim Gleichnis vom Sämann. Seine etwas

merkwürdige Art, den Samen auszustreuen, trägt zwar auch Lokalkolorit, wie
Jeremias gezeigt hat, aber es ist kaum möglich, dieses Gleichnis nicht auch als

Darstellung des Erfolgs der Predigt zu lesen. Vollends sind die «Arbeiter im

Weinberg» immer auch schon diejenigen, die nacheinander zum Glauben kommen

und doch den gleichen Lohn erhalten. Diese gegenseitige Projektion von
Eigenschaften hat die Wirkung, dass die Spannung zwischen Primär- und Se-



26 Hartmut Raguse, Figürlich leben

kundärgegenstand gemildert wird. Es entsteht aus der Spannung zwischen den
beiden Gliedern der Metapher auf einer neuen Ebene eine Kohärenz, ohne dass

deshalb die Ebene der Nicht-Kohärenz aufgehoben würde. Gott und Senfkorn
bleiben durchaus voneinander geschieden, und zugleich erscheint das Gottesreich

als etwas Senfkornhaftes. Es sind diese projizierten Eigenschaften, die das

tertium comparationis ausmachen. Genauer, das alte tertium, das der rhetorischen

Ansicht der Metapher als einer Verdeutlichung entspricht, wird in der

neuen interaktionellen Theorie der Metapher abgelöst durch die gegenseitig
projizierten und damit gemeinsamen Eigenschaften. Da prinzipiell mehrere

Eigenschaften entweder als Bündel oder auch einzeln und alternativ projiziert
werden können, ist die Pointe gleichnishafter Rede nicht mehr eindeutig. Deshalb

und nur deshalb ist es verständlich, dass verschiedene Ausleger mit guten
Gründen zu verschiedenen Auslegungen von Gleichnissen kommen, auch dann,

wenn sie zugleich behaupten, die Gleichnisse hätten stets nur eine Pointe. Aber
es ist immer offen, welche der Eigenschaften des Sekundärgegenstandes, also
der Gleichniserzählung, aktualisiert und projiziert werden. Das hängt von dem

jeweiligen vorhergehenden Verständnis des Gottesreiches und des Gleichnisses
ab. Wer meint, beim Gottesreich gehe es vor allem um die Scheidung von Sündern

und Gerechten, der mag die Erzählung vom Sämann mit guten Argumenten
als biblische Darstellung der doppelten Prädestination lesen. Das Gleichnis
allein kann das richtige Verständnis des Gottesreiches nicht kontrollieren, denn

es ist verschieden auslegbar. Und auch der Begriff des Gottesreiches wird das

richtige Verständnis des Gleichnisses nicht erzwingen, denn es soll ja erst durch
das Gleichnis erläutert werden.

7. Richards, Lakoffund Johnson

Dieses Gottesreich, so möchte ich weiterführend sagen, ist nun aber nicht nur
der Primärgegenstand eines als Metapher zu verstehenden Gleichnisses. Es ist

zugleich auch selber eine Metapher. Und wenn das der Fall ist, so muss man sich

fragen, für welchen Primärgegenstand es als Metapher steht. Gerhard Sellin
(1978) schreibt dazu in seinem Aufsatz «Allegorie und <Gleichnis»>: «Die mit
dem Stichwort <Gottesreich> prädizierte Erfahrung ist das Christusgeschehen.
<Gottes Herrschaft) heisst: darin hat Gott gehandelt. Was dies für den Menschen
in seiner Situation bedeutet, sagt dann die Bildhälfte des Gleichnisses»6.

Sellin nimmt damit den wichtigen, schon erwähnten Gedanken von Max
Black auf, der die Metapher in die nächste Nähe zum wissenschaftlichen Modell

6 410.



Hartmut Raguse, Figürlich leben 27

stellte, mit dem die äussere Wirklichkeit gedeutet wird. Aber diesen Gedanken
hat auch Black von einem Vorgänger übernommen, und damit komme ich endlich

zu Ivor Armstrong Richards, der nicht nur der Vater der Interaktionstheorie
der Metapher ist, sondern auch noch einen weiteren Gedanken beigetragen hat,
der sich als mindestens ebenso produktiv erweist. Ehe ich die betreffende Stelle
ausführlicher zitiere, muss ich noch kurz die von Richards benutzte Terminologie

einführen. Er nennt den Primärgegenstand einer metaphorischen Bildung
den Tenor und den Sekundärgegenstand das Vehikel. Das Gottesreich wäre also

der Tenor und das Senfkorn und mit ihm das ganze Gleichnis das Vehikel. Ich
lasse jetzt das ganze längere Zitat aus der letzten Vorlesung seines Buches «The

Philosophy ofRhetoric» (1936) folgen: «Die <Beherrschung der Metapher>-die
Beherrschung der Interpretation von Metaphern - kann sogar noch tiefer zur
Kontrolle jener Welt werden, die wir uns zum Leben einrichten. Mit ihren Arbeiten

zum Begriff der Übertragung - einem anderen Wort für Metapher - haben

die Psychoanalytiker gezeigt, wie gewisse Modi des Sehens, Liebens,
Handelns, die sich im Zusammenhang mit einer bestimmten Gruppe von Dingen
oder Menschen herausgebildet haben, ständig auf eine andere Gruppe verschoben

werden. Sie haben dabei hauptsächlich die pathologischen Erscheinungsformen

dieser Übertragungen gezeigt; Fälle, in denen das Vehikel - die
übernommene Einstellung, die Elternfixierung etwa - tyrannisch über die neue
Situation, den Tenor, herrscht, und das Verhalten unangemessen wird. Das Opfer
ist unfähig, eine neue Person anders wahrzunehmen als in den Bezügen der alten
Leidenschaften und deren Zufälligkeiten. Es liest die Situation nur im Sinne der

Figur, des arche typischen Bildes, des Vehikels. Doch bei gesunder Entwicklung
kooperieren Tenor und Vehikel - die neue zwischenmenschliche Beziehung und
die Familienkonstellation-frei und ungehindert; das dabei entstehende Verhalten

leitet sich in angemessenem Verhältnis von beiden ab. Im glücklichen
Zusammenleben werden so dieselben Muster exemplifiziert und dieselben
Irrtumsrisiken vermieden wie beim gewissenhaften und kritischen Lesen. Die
allgemeine Form des Interpretationsprozesses bleibt die gleiche, ob es sich nun um
ein Beispiel von kleinem Umfang - das richtige Verstehen einer Redefigur -
oder um ein grösseres - die Aufrechterhaltung einer Freundschaft - handelt»7.

Das ist eine vorzügliche Darstellung eines der zentralen Begriffe der Psychoanalyse

durch einen Nicht-Analytiker. Allenfalls im letzten Satz würde ich die

Analogie etwas genauer formulieren. Das Verstehen eine Redefigur ist weniger
mit dem Aufrechterhalten einer Freundschaft zu vergleichen als vielmehr mit

7 Die Übersetzung habe ich aus: A. Haverkamp, Hg. (1983) übernommen, aber nach dem

englischen Original leicht überarbeitet.



28 Hartmut Raguse, Figürlich leben

dem Vorgang, dass ich überhaupt einen anderen Menschen als Freund, wenigstens

als möglichen Freund, wahrnehmen kann.
Der Text spricht nicht nur über Metaphern, sondern er ist auch selber voll von

metaphorischen Redefiguren. Er ist meines Wissens das erste Zeugnis desjenigen

metaphorischen Gebrauchs des Wortes «Metapher», den wir schon bei
Black und Sellin gefunden haben. Mit ihm wandelt sich die Beziehung Tenor-
Vehikel von einem innersprachlichen Prozess zu einer Beziehung der Sprache
zur aussersprachlichen Wirklichkeit. Eine sprachliche Äusserung ist hier das

Vehikel, die äussere Wirklichkeit der Tenor. Genau in dieser Beziehung fand

später Max Black die Verwandtschaft zwischen wissenschaftlichen Modellen
und Metaphern. Im Text von Richards wird diese Übertragung noch durch eine
weitere Metapher angedeutet: er schreibt, dass Situationen «gelesen» würden,
als ob sie Texte wären. Hierin ist der Ursprung aus einer Redefigur, die sich nur
auf die Sprache richtet, noch gut erkennbar.

Was Richards hier nur an dem psychoanalytischen Begriff der Übertragung
exemplifiziert, umfasst tatsächlich einen viel grösseren Bereich. Black sprach

vom metaphorischen Charakter wissenschaftlicher Modelle. Ein vor über 10

Jahren in den USA erschienenes Buch, das der Linguist George Lakoff und der

Philosoph Mark Johnson gemeinsam verfasst hatten, geht noch viel weiter und

behauptet die metaphorische Grundstruktur aller Welterkenntnis. Das Buch der
beiden Autoren hat den Titel: «Metaphors we live by» (1980), Metaphern, durch
die wir leben. Die Grundthese dieses wichtigen Buches möchte ich Ihnen jetzt
referieren.

Für die beiden Autoren sind Metaphern nicht primär Elemente der Sprache,
sondern sie sind die zentralen und beherrschenden Konzepte, mit denen wir die
Welt erkennen. Nur weil das so ist, erscheinen auch innerhalb der Sprache
Metaphern. Innersprachliche Metaphern sind also sekundär. All unser konventionelles

Erkennen der Wirklichkeit ist durch metaphorische Konzepte geprägt, ohne
dass dieses uns unmittelbar bewusst würde. Es macht gerade die Einheitlichkeit
einer Kultur aus, dass die grundlegenden metaphorischen Konzepte allen immer
schon gemeinsam sind. Metaphorische Erkenntnis heisst, dass eine fragliche
Erfahrung in der Welt mit Hilfe einer anderen, die selbstverständlich ist, erkannt
und strukturiert wird. Ich will das an einem Beispiel der beiden Autoren zeigen.
Eine grundlegende metaphorische Strukturierung unserer Alltagswelt geschieht
durch die Metapher ZEIT IST GELD8. Dabei werden diejenigen Erfahrungen,
die wir alltäglich mit dem Geld machen, auf unsere Wahrnehmung und unseren

Umgang mit der Zeit übertragen. Damit erhält die Zeit Eigenschaften, die sonst

8 Lakoff und Johnson benutzen, wenn sie über grundlegende Metaphern schreiben, immer
Grossbuchstaben.



Hartmut Raguse, Figürlich leben 29

unsere Erfahrung mit dem Geld immer schon prägen. Zeit wird eine wertvolle
Ware, mit der man Handel treiben kann, sie ist ein Vermögen, man kann sie

verschwenden oder wirtschaftlich nutzen. Diejenige kohärent strukturierte
Erfahrung, die wir mit dem Geld machen, wird auf unseren Umgang mit der Zeit
übertragen. Dabei werden manche möglichen Eigenschaften derZeit herausgestellt,

andere aber unterdrückt. Nur dadurch kommt es zu einer zusammenhängend

strukturierten Wahrnehmung von Zeit. Wichtig ist nun, dass die Zeit mit
dieser Metapher keineswegs in ihrem objektiven Wesen erfasst wird. Es sind
andere Metaphern für die Zeit genauso gut möglich, z. B. Zeit als ein Raum oder
Zeit als ein Geschenk. Metaphorische Konzepte ermöglichen jeweils eine
spezielle Konstruktion von Wirklichkeit, wessen wir uns nicht bewusst sind, solange

wir durch diese Metaphern leben. Auch unser Verständnis von Geld ist, so

möchte ich die Autoren ergänzen, seinerseits ebenfalls von Metaphern geprägt.
Da sich die Metaphern, durch die wir leben, in der Sprache manifestieren, kann
eine Reflexion des Sprachgebrauchs uns helfen, die gelebten Metaphern
aufzuspüren.

Die Autoren unterscheiden zwischen konventionellen und kreativen
Metaphern. Diese letzte Sorte ist für unsere Argumentation besonders interessant. Es

handelt sich dabei um nichtkonventionelle Metaphern, mit denen ein Feld von
Erfahrung neu strukturiert wird. Die Autoren bringen dafür ein besonders schönes

Beispiel. Ein iranischer Student, der nach Berkeley kam, hörte neben vielen
anderen erstaunlichen Dingen ständig einen bestimmten Ausdruck, nämlich
«the solution of my problems», also «die Lösung meiner Probleme». Dieser
Ausdruck, dessen Bedeutung ihm unbekannt war, faszinierte ihn. Er stellte sich

vor, dass man in Berkeley mit Problemen wie mit Substanzen umgehe, die man
chemisch behandelt. Sie könnten neue Verbindungen eingehen, sich wandeln,
wieder ausgefällt werden, aber sie blieben, trotz aller chemischen Umsetzungen,

immer vorhanden und bildeten eine lohnende Lebensaufgabe. Er war sehr

enttäuscht, als er nach einiger Zeit erfuhr, dass diese Metapher ganz anders
gemeint war. Es ging keineswegs um die Umsetzung von Problemen als einer
dauernden und spannenden Aufgabe, sondern darum, sie zum endgültigen
Verschwinden zu bringen. Metaphern sind Konventionen, und sie sind damit prinzipiell

veränderbar. Wäre es dem Studenten gelungen, sein Missverständnis einer
konventionellen Metapher zu einer neuen Metapher zu machen und diese seiner

Umgebung zu vermitteln, so hätte er die Wahrnehmung eines Ausschnittes der

Wirklichkeit für seine Umgebung neu geprägt. Gesellschaftliche Veränderungsprozesse

beruhen auf und gehen einher mit einer neuen metaphorischen Sicht
der Welt.



30 Hartmut Raguse, Figürlich leben

8. Der persönliche Mythos

Ehe ich versuche, das Konzept von Lakoff und Johnson auf das Verständnis der
Reich-Gottes-Gleichnisse und ihrer Wirkung anzuwenden, erinnere ich nochmals

an Richards. Er hatte als Beispiel der metaphorischen Erkenntnis der Welt
das psychoanalytische Konzept der Übertragung gewählt. Lakoff und Johnson
haben uns gezeigt, dass der Bereich metaphorischer Erkenntnis noch viel weiter
reicht. Für sie hat Welterkenntnis überhaupt einen metaphorischen Charakter.
Ich möchte nun in einem weiteren Schritt den Gedanken der beiden Autoren mit
einem anderen zentralen psychoanalytischen Konzept verbinden und damit
noch weiter differenzieren.

Es handelt sich dabei um den Begriff des «persönlichen Mythos». Diesen

Begriffhat 1956 der aus Wien stammende Kunsthistoriker und Psychoanalytiker
Ernst Kris in die Diskussion eingeführt. Ich verzichte hier auf eine historische

Einführung, sondern möchte Ihnen zeigen, wie dieser Begriff heute in der

psychoanalytischen Diskussion gebraucht wird. Der persönliche Mythos ist eine

grundlegende, meist nicht bewusste, narrative Konstruktion, mit der vermutlich
jeder Mensch versucht, seiner Lebensgeschichte eine erzählerische Einheit zu
geben. Ein Teil eines solchen Mythos könnte etwa im folgenden Satz bestehen:

«Ich bin von Natur aus so mangelhaft ausgestattet, dass ich unbedingt immer
scheitern müsste, wenn ich nicht mehr leistete als alle anderen». Dabei ist der

Ausdruck «persönlicher Mythos» zunächst einmal paradox, denn Mythen sind
immer kollektiv und geben einer Gemeinschaft einen Sinn von Identität. Aber
der persönliche Mythos ist nach Kris die individuelle Ausarbeitung und Variation

solcher kollektiven Mythen. Kris hatte noch gemeint, dass der persönliche
Mythos eine pathologische Erscheinung sei. Aber mittlerweile hat sich
allgemein9 die Ansicht durchgesetzt, dass wir alle Mythenerzähler sind, oder besser,
dass wir alle unsere innere Welt und auch unsere Stellung zur äusseren Welt
nicht ohne mythische oder erzählerische Strukturen wahrnehmen. Auch die

analytische Übertragung lässt sich als eine Inszenierung dieses persönlichen
Mythos verstehen, in der dem Analytiker eine bestimmte Rolle zugewiesen wird.

Manche Religionswissenschaftler werden vielleicht bei diesem Gebrauch
des Begriffes «Mythos» protestieren und darauf bestehen, dass es beim Mythos
im weitesten Sinne um Begebenheiten zwischen Heroen und Göttern gehen sollte.

In der Tat ist es möglich, auf den Begriff «Mythos» zu verzichten und statt
dessen von «narrativen Grundstrukturen der Welterkenntnis» zu sprechen. Aber
die persönlichen Mythen sind vornehmlich Familiengeschichten und unter-

9 Vgl. dazu den Sammelband von P. Hartocollis/J. D. Graham (1991).



Hartmut Raguse, Figürlich leben 31

scheiden sich darin nicht von den Göttermythen. Die Berechtigung, auch

psychoanalytisch von Mythen zu sprechen, besteht, wie mir scheint, in doppelter
Weise. Die Göttermythen sind als überhöhte Familiengeschichten verstehbar,
und individuelle Familiengeschichten werden nach dem Vorbild kollektiver
Göttermythen und nach ihren säkularen Ableitungen geformt.

Der zentrale kollektive Mythos der Psychoanalyse ist bekanntlich die Erzählung

von Ödipus. Es ist die Geschichte von einem Vater, der durch homosexuelle
Gewalttat eine Schuld auf sich geladen hat und dem ein Orakel androht, dass

sein Sohn als Rächer auftreten werde. Als dieser Sohn geboren wird, versucht er,
ihn auszusetzen und damit zu töten. Aber der Plan wird vereitelt, und der Sohn

überlebt. Ein unwiderstehliches Schicksal bewirkt, dass alle Beteiligten genau
das tun, was sie am meisten vermeiden wollen. Am Schluss wird der Sohn den

Vater ermordet und die Mutter geehelicht haben, beides, ohne es als dieses zu
wissen. Freud hatte 1900 in seiner «Traumdeutung»10 dieses Geschehen als einen
menschlichen Grundmythos verstanden. Jeder Mensch begehre den Elternteil
des anderen Geschlechtes als Partner und möchte den gleichgeschlechtlichen
Teil des elterlichen Paares beseitigen. Und ebenso wie Laios erleben auch Eltern
ihre Kinder als gefährliche Rivalen. Die Geschichte von Ödipus, so wie sie

Sophokles erzählt, wird für Freud zu einem Basisgleichnis dafür, wie es sich
zwischen den Generationen von Menschen verhält. Die persönlichen Mythen, so
hatte ich eben, Kris folgend, formuliert, sind individuelle Variationen der
kollektiven Mythen. Der Mythos von Ödipus hat eine tragische Struktur. Nach
derjenigen Interpretation, die Freud ihm gibt, scheint das Leben der Menschen eine
unausweichliche Folge von Inzest und Mord zu sein. Die psychoanalytische
Erfahrung, die mit diesem Mythos individuelle Menschen zu verstehen sucht,

zeigt in der Tat, dass viele sexuelle Beziehungen inzestuös gefärbt und viele
Rivalitäten mörderisch strukturiert sind. Und genau die Konflikte, die aus
solchen inzestuösen und mörderischen Phantasien erwachsen, sind eine Ursache

psychischer Erkrankungen. Aber wenn auch Freud die Allgegenwart der ödipa-
len Grundstruktur behauptete, so war er keineswegs der Meinung, dass der

Ausgang der individuellen Rezeption dieser Erzählung immer inzestuös, mörderisch

oder krankmachend sein müsse. Der Mensch könne sich innerhalb des

Mythos doch von ihm lösen, wenn er die Schranke der Generationen anerkennt
und wenn er seine Wünsche gegenüber den Eltern aufgibt. Dafür erhält er als

Belohnung, selber jemand aus der elterlichen Generation werden zu dürfen, nun
aber in bezug auf eigene Kinder. Die mythische Struktur der Ödipuserzählung
bleibt die Form der Weltwahrnehmung, aber sie kann verschiedene Wirkung

10 Studienausgabe Bd. 1, 267-269.



32 Hartmut Raguse, Figürlich leben

haben. Sie kann die Sicht der Welt verengen auf ein Drama von Inzest und Mord
oder sie erweitern auf Erwachsensein und Kreativität.

Ehe ich auf die Gleichnisse zurückkomme, möchte ich noch einen persönlichen

Mythos vorführen, den Sie alle kennen werden, weil er im Neuen Testament

zu finden ist. Er führt uns zugleich zum Thema des Gottesreiches zurück.

9. Paulus

Im 7. Kapitel des Briefes an die Römer schreibt Paulus: «Einst lebte ich, ohne das

Gesetz. Als jedoch das Gebot kam, kam Leben in die Sünde; ich aber starb. Das

Gesetz, das das Leben bringen sollte, erwies sich mir als todbringend. Denn die
Sünde hat das Gebot zum Anlass genommen, mich zu verführen, und hat mich
so durch dieses getötet. So ist also das Gesetz selbst heilig, und das Gebot ist

heilig, recht und gut». Ich belasse es bei diesem Ausschnitt. Die Frage, ob dieser
Text autobiographisch zu lesen sei oder nicht, ist im gegenwärtigen Zusammenhang

nicht wesentlich. Es handelt sich auf alle Fälle um einen Text, der angibt,
wie und unter welchen Aspekten eine allfällige Autobiographie des Paulus,
vielleicht aber auch eines jeden Christen, gelesen und verstanden werden müsste.

Ich möchte ihn mit dem Begriff des «persönlichen Mythos» verbinden. Dieser

paulinische Mythos redet von personifizierten Mächten: von der Sünde, vom
Tod, vom Begehren und von einem Zustand ohne Gesetz. Antoine Vergüte
(1973) hat in einer eindringlichen Analyse dieses individuellen Textes gezeigt,
wie eng er mit dem kollektiven Ödipus-Text verbunden ist. Er hat, wie dieser,
eine triadische Gestalt, die Akteure sind das Ich, das Gesetz und das Begehren
oder die Sünde. Das Gesetz ist ein väterliches Gesetz, das sich gegen die Begierde

stellt, zum Ursprung zurückzukehren. Der Ursprung wäre aber die Realisierung

einer inzestuösen Phantasie, durch die der Unterschied zwischen Kind und

Eltern, zwischen Geschöpf und Schöpfer aufgehoben würde. Erst das Gesetz
macht diesen Wunsch zur Rückkehr, der latent immer anwesend war, manifest
und richtet ein Verbot auf. Darin besteht die Heiligkeit des Gebotes, das zugleich
todbringend ist, indem es den Tod jenes Teiles in uns fordert, der nur den Weg
zurück zum Ursprung und damit zum Inzest verlangt. Erst wenn das Gesetz als

ein geistliches zu meinem eigenen wird, entkomme ich dem Verhängnis von
Begehren, Sünde und Tod durch die neue Existenz als Christ in der Annahme des

Tochter- oder Sohn-Seins.
Ich hoffe, dass es mir gelungen ist, Ihnen wenigstens eine Ahnung davon

vermittelt zu haben, wie Vergüte den Text des Paulus als eine Variante der Ödi-

pus-Erzählung interpretiert. Ich selber würde zwar den Text etwas anders verstehen,

doch das ist für meine Argumentation insgesamt nicht wesentlich. Für Pau-



Hartmut Raguse, Figürlich leben 33

lus gehört aber die Verfallenheit unter die sündhafte Begierde und unter das

Gesetz, das wegen der Sünde einen todbringenden Charakter erhält, der Vergangenheit

an. Paulus beschreibt den persönlichen Mythos oder das Gleichnis seiner

Weltsicht von einem Standpunkt her, an dem sich diese Sicht bereits verändert

hat. Vergote interpretiert diese neue Sicht als Verinnerlichung des Gesetzes
des Vaters als eines geistlichen Gesetzes. Es ist damit zu einem inneren Gesetz

geworden und tritt nicht mehr von aussen verbietend an den Menschen heran.

Das Gesetz muss deshalb nicht mehr verbieten, weil derjenige Mensch, der
begehrend nur zum inzestuösen Ursprung zurückkehren will, gestorben ist. Er ist
gestorben, weil nach Überzeugung des Paulus durch Jesu Tod und Auferstehung
das Gottesreich angebrochen und der sündige Teil des Menschen mit Christus

zusammen gestorben ist. Für Paulus ist dieses Gottesreich bereits Gegenwart,
sein Anbruch liegt sogar schon in der Vergangenheit. Seine Lehre von der

Rechtfertigung, für die er metaphorisch die juristische Sprache verwendet, ist
eine Interpretation der Metapher vom Gottesreich unter der neuen Bedingung,
dass der ursprüngliche Verkünder des Anbruches des Gottesreiches jetzt abwesend

ist. Damit nehme ich wiederum einen Gedanken von Jüngel auf, der sich
dafür auf Paulus selber beruft. Paulus schreibt im Briefe an die Römer, dass das

Gottesreich nicht in Streitigkeiten über richtige Speisen, sondern in der Gerechtigkeit

bestehe, die Jüngel als Gerechtfertigtsein interpretiert. Paulus hat mit
seiner Rechtfertigungslehre eine neue gedankliche Ausarbeitung dessen gegeben,

wie er sich und die Welt nach seiner Begegnung mit Christus sah. Um jetzt
das Thema meines Vortrags unmittelbar wieder aufzunehmen, möchte ich
denselben Gedanken noch auf eine andere Art formulieren: Paulus konnte, als ihm
Christus als der Erhöhte erschienen war, eine gleichnishafte Auslegung seiner
Existenz unter dem Aspekt des Gottesreiches schreiben, eine Auslegung, in der

zugleich auch ein nachträgliches" Gleichnis seiner vorherigen Existenz
zwischen Begierde und Gesetz enthalten war. Sein neues Gleichnis, und damit nehme

ich vor allem das 7. und das 8. Kapitel des Römerbriefes zusammen, bedeutet
einen Bruch mit seiner früheren Existenz, zugleich aber auch deren Fortführung
mit einer neuen Perspektive. Das neue Gleichnis wurde von Paulus zugleich als

Befreiung von der viel engeren Sicht seiner früheren Existenz erfahren, die er
unter der Flerrschaft verfolgender und todbringender Mächte sah. Dass manche

gegenwärtigen Christen und vor allem Christinnen auch diese für Paulus so
befreiende Sicht als einengend und verfolgend erleben, sollte man nicht kritisieren,

aber es ändert doch nichts daran, dass für Paulus diese Erfahrung eine

Befreiung gewesen ist. Dass später Paulus und überhaupt die christliche Theologie

" Den Begriff der Nachträglichkeit, der für die Psychoanalyse zentral ist, betont Ernst
Fuchs (1949) auf S. 63 auch für Rom 7.



34 Hartmut Raguse, Figürlich leben

oft eher als lebensfeindlich denn als befreiend erlebt wurden, dürfte vor allem
damit zusammenhängen, dass die gleichnishafte Theologie des Christentums
eben diesen gleichnishaften Charakter oft verliert und damit den Anschein einer
fundamental wahren Aussage erhält. Das hat die Theologie übrigens mit allen
anderen Wissenschaften gemeinsam. Als Psychoanalytiker merkt man im Laufe
der Zeit, dass es verschiedene narrative Strukturen oder Mythen gibt, sich selber
im Zusammenhang mit der Welt zu sehen. Aber das wichtigste Therapieziel ist
es weniger, diese Weltsicht, diesen persönlichen Mythos völlig zu verändern,
was sowieso nicht möglich ist, als ihm wiederum die spielerische Qualität des

«Als ob»12, des Gleichnishaften zu geben. Noch anders ausgedrückt: im Gleichnis

zu leben und nicht ohnmächtig durch es gelebt zu werden. Ich glaube, dass

dieses psychoanalytische «Als ob» mit dem paulinischen «Als ob nicht» ganz
eng verwandt ist.

10. Das Gottesreich als Gleichnis

Ich hatte oben gezeigt, dass Gerhard Sellin von zwei metaphorischen Bestandteilen

der Gleichnisse Jesu sprach. Der eine Teil ist die Bildhälfte oder - nach
Richards - das Vehikel, also die eigentliche Gleichniserzählung. Und der andere,

ebenso metaphorische Teil ist die sogenannte Sachhälfte oder - wiederum
nach Richards - der Tenor. Aber die Gleichniserzählung bezieht sich auf die

innersprachliche Sachhälfte «Gottesreich», und diese ursprüngliche Sachhälfte
wird zur Bildhälfte oder zum Vehikel gegenüber der Welt. Wir haben also eine

innersprachliche Metaphorik, die dem Metaphernbegriff etwa von Max Black
entspricht und eine sprachlich-aussersprachliche Metaphorik, die ich mit den

Metaphernbegriffen von Richards, Lakoff und Johnson und mit dem «persönlichen

Mythos» der Psychoanalyse in Beziehung gesetzt habe. Als innersprachliche

Erscheinungen sind die Gleichnisse autonome Kunstwerke, die ihre Bedeutung

in sich tragen. In dem Augenblick aber, in dem das Wort «Gottesreich» zur
Metapher für eine aussersprachliche Wirklichkeit wird, kommt die Welt zum
Vorschein. Für Sellin bezieht sich das Wort «Gottesreich» auf das «Christusgeschehen».

Aber das kann jetzt kaum etwas anderes bedeuten als die heutigen
Konsequenzen eben dieses Geschehens, und das meint die Gegenwart des
Gottesreiches.

Ehe ich weitergehe, möchte ich mich noch zum Bedenken äussern, ob die

Unterscheidung zwischen sprachinterner und sprachlich-aussersprachlicher

12 Zum spielenden Lernen durch Gleichnisse siehe H. Weder (31984), 89-91, zum «Als ob»
des Fiktiven in der Literaturtheorie und in der Psychoanalyse vgl. H. Raguse (1993b).



Hartmut Raguse, Figürlich leben 35

Metaphorik nötig und sinnvoll sei. Ich kann die Frage nicht ganz schlüssig
beantworten, aber mir scheint, dass die Weise, wie der Tenor «Welt» sich zum
Vehikel «Gottesreich» verhält, doch auch sprachlich vermittelt ist. Das Vehikel
richtet sich nicht auf die Welt als solche. Diese gibt es als blosses Faktum nicht,
sondern wir haben sie immer nur mit und durch Interpretationen. Deren Gestalt
ist jedoch stets sprachlich. Das Reden vom Gottesreich bezieht sich also aufeine

Sicht der Welt, die vom Gottesreich vielleicht noch nicht berührt ist. Die Gottes-

reichgleichnisse treffen damit nicht unmittelbar auf die Welt selber, sondern auf
unsere vorgängigen Interpretationen der Welt13. Aber mir scheint, dass diese

unsere Interpretationen sich in einer Hinsicht von den Gleichniserzählungen
und auch von der Metapher «Gottesreich» unterscheiden. Wenn wir von unserer
Sicht der Welt sprechen, dann setzen wir immer eine konventionelle ausser-
sprachliche Referenz dieser Rede voraus. Es gibt ein «Etwas», über das wir uns
immer schon Meinungen gebildet haben, es gibt etwas wie die Welt, aufdie sich

unsere Interpretationen richten. Vor diesem Hintergrund werde ich im folgenden

in einer abgekürzten Redeweise weiterhin von der Beziehung Metapher -
Welt reden.

Was bedeutet dies für das Verständnis der Gleichnisse? Erinnern wir uns
nochmals an die Grundsätze der Metapherninterpretation von Black. Die
metaphorische Spannung zwischen Primär- und Sekundärgegenstand wird durch

wechselseitige Projektion sowohl aufgehoben als auch bewahrt. Das Gottesreich

bekommt Senfkorneigenschaften, ohne zum Gegenstand der Biologie zu
werden, und die Kleinheit und Wachstumsfahigkeit des Senfkornes hat etwas
Gottesreichhaftes, ohne doch selber zum Himmel zu gehören. Aber dieses
Gottesreich, das mit den Eigenschaften des Senfkornes angereichert ist, wird nun
zum Gleichnis der Welt. Wie geschieht das? Einerseits, indem aus der Welt
Eigenschaften aufdas Gottesreich proj iziert werden, die dieses mehr oder weniger
nach dem Muster irdischer Staatswesen erscheinen lassen. Das ist eine
unvermeidliche, gelegentlich aber durchaus verhängnisvolle Nebenerscheinung. Vor
allem aber geschieht es, indem das «Gottesreich», in seiner Bedeutung durch die

Gleichniserzählung metaphorisch angereichert, die Gottesreich-Eigenschaften
an die Welt abgibt. In seiner gleichnishaften Beziehung zur Welt wird die
innersprachliche Unterscheidung zwischen Sach- und Bildhälfte unangemessen im
Sinne Jüngels. Aufwelche Weise gibt nun das Gleichnis als ganzes seine
Eigenschaften an die Welt ab? Erstens dadurch, dass Menschen die Welt unter dem

Blickwinkel des Gottesreiches wahrnehmen. Sie werden dann an der Kleinheit

13 Auch psychoanalytische Deutungen richten sich nicht auf die Wirklichkeit selber,
sondern auf die Interpretationen, die die Patienten ihr immer schon gegeben und die sie mit der
Wirklichkeit selber verwechselt haben.



36 Hartmut Raguse, Figürlich leben

dessen, was sie sehen - oder vielleicht nicht einmal sehen, sondern nur glauben

- weniger Anstoss nehmen, weil sie es vom Senfkorn her nicht anders erwarten.
Ich meine aber, dass ihnen auch vieles, was sonst gar nicht nach Gottesreich
aussieht, von dieser Perspektive her neu erscheinen wird. Ich glaube, dass es von
einer solchen Anschauung her nicht mehr nötig ist, spezielle
Gegenstandsbereiche des Gottesreiches in der Welt zu fordern, z.B. die Kirchen oder
bestimmte Formen der Religionsausübung, sondern alles, was wir erfahren,
erscheint neu und anders vom Gleichnis des Gottesreiches her.

Das zweite aber ist die Tat, die aufeine neue Sicht folgen kann. Und hier geht
es darum, etwas von dem in die Wirklichkeit umzusetzen, was für die Welt unter
dem Aspekt des Gottesreiches nötig wäre. An dieser Stelle hat auch die

Befreiungstheologie ihre volle Berechtigung, indem sie versucht, den Übergang von
der Sprache in die Welt handelnd zu bewirken. Die Reflexion auf diesen Übergang

ist eine Aufgabe christlicher Ethik, die sich nur dessen bewusst bleiben

muss, dass es keine an sich christlichen Taten gibt, sondern nur Handlungen, die

vom Gleichnis des Gottesreiches her gleichnishaft als Arbeit am und im Reiche
Gottes erscheinen.

Einen möglichen Einwand gegen diese Sicht des Gottesreiches als gleichnishafte

Wahrnehmung und Tat möchte ich gleich vorwegnehmen. Man könnte mir
entgegenhalten, dass damit das Gottesreich seinen Ursprung im Menschen nähme

und der Willkür des autonomen Menschen unterstellt würde. Dagegen
möchte ich antworten, dass in dem Raum'4, in dem Metaphern und Gleichnisse

gelten, die Unterscheidung zwischen Finden und Erfinden nicht mehr in Kraft
ist. Es ist nicht zu unterscheiden, ob mit Metaphern Eigenschaften in den Dingen
aufgefunden oder erschaffen werden. Und damit fallt im gleichnishaften Reden

die Unterscheidung zwischen Objektivität und Subjektivität, zwischen Theono-
mie und Autonomie fort. Allerdings gilt das nur, wenn und solange der metaphorische

Charakter gewahrt ist. In dem Augenblick, in dem aus gleichnishaften
Aussagen Behauptungen objektiver Gültigkeit werden, sind alle diese

Unterscheidungen wieder wirksam, was allerdings deren illusionshaften Charakter
nicht ausschliesst. Ich möchte nur kurz noch erwähnen, dass ich diese letzten

Formulierungen dem Werk des englischen Psychoanalytikers Donald Winnicott
verdanke.

Jüngel schreibt: Die Basileia kommt im Gleichnis als Gleichnis zur Sprache.
Und er interpretiert diese Aussage selber damit, dass er hinzufügt, dass in Jesu

Predigt eine Einheit zwischen Verkündigung und Liebesforderung bestehe. Ich
denke, dass ich Jüngels Aussage in seinem Sinne interpretiere, wenn ich sage,

14 Dieser Raum ist der «potential space» von Donald Winnicott.



Hartmut Raguse, Figürlich leben 37

dass im Gleichnis das Gottesreich damit gleichnishaft zur Sprache kommt, dass

es Gleichnis für die Welt wird. Durch die Predigt Jesu ist eine neue Möglichkeit,
die Welt zu sehen, zur Sprache gekommen. Das ist dadurch geschehen, dass

Jesus selber die alte jüdische metaphorische Vorstellung einer künftigen
Gottesherrschaft aufgenommen und sie durch seine Gleichniserzählungen mit einem

neuen Sinne angereichert hat. Man muss dafür nicht leugnen, dass auch andere

Prediger in der Zeit Jesu diese Metapher in ähnlicher Weise durch Gleichnisse
weiterentwickelt haben. Wirkungsgeschichtlich ist Jesu Reden vom Reiche
Gottes für uns entscheidend geworden. Aber diese Möglichkeit, die Welt vom
Gottesreiche her neu zu sehen, verbleibt nicht allein innerhalb der Sprache. Das
Reden vom Reiche Gottes wird zur gleichnishaften Weise, die Welt zu sehen und
an ihr zu handeln. Das Gleichnis vom Reiche Gottes geschieht, indem
Menschen mit dem Gleichnis im Bezug auf die Welt leben. Der Gefahr, dass das

Reich Gottes durch Projektion von Eigenschaften, die aus der alltäglichen Welt

stammen, selber zur Monarchie oder Diktatur werde, können die innersprachlichen

Gleichniserzählungen in einem gewissen Masse wehren. Und die andere

Gefahr, dass das Reden in Gleichnissen zu einem innersprachlichen Ereignis
von ästhetischen oder archetypischen Bildern verengt wird, sollte der Bezug des

Gottesreiches aufdie Welt verhindern. Die Vermittlungsstelle zwischen
Gleichniserzählung und Welt ist der Begriff des Gottesreiches, indem er wechselseitig
zur Sachhälfte der Erzählung und zur Bildhälfte für eine neue Sicht der Welt
wird, genauer noch: für eine neue Sicht auf die alte Sicht der Welt wird.

Damit, dass die Welt, für die die Metapher «Gottesreich» zum Gleichnis
wird, selber zunächst der Gottesreicheigenschaften gänzlich entbehrt, haben die
Gleichnisse prinzipiell zukünftigen, eschatologischen Charakter. Das Reden

vom Reiche Gottes ist ein Sprechakt, für den die nötige Situation, in der er
«glücken» kann, gerade noch nicht vorhanden ist. Sandy Petrey (1990)15 gibt uns
dafür ein gutes Gleichnis: In Pontecorvos Film «Die Schlacht um Algier» wird
gezeigt, wie in der revolutionären Truppe eine Eheschliessung vollzogen und in
ein Notizbuch mit dem Titel «Algerische autonome Zone» eingetragen wird.
Der Akt ist für die herrschende politische Gegenwart noch ungültig, aber der
Film stellt dar, wie dieser ungültige Akt Gültigkeit erlangt, indem die Situation
verändert wird. Und dass diese Situation so wird, dass der Akt seine Gültigkeit
erlangt, ist nicht zuletzt auch eine Wirkung eben dieses Aktes selber. Ähnlich

mag es mit dem gleichnishaften Reden vom Reiche Gottes in dieser Welt und in
dieser Gesellschaft sein, nur schliesst der prinzipiell verborgene Charakter des

Gottesreiches aus, dass es vor der Vollendung jemals eine Situation geben kann,

15 20/21.



38 Hartmut Raguse, Figürlich leben

in der die Situation des Gleichnisses einfach schon Gegenwart ist. Die Gleichnisse

verlieren nie ihre eschatologische Ausrichtung, die gültige Eheschliessung
in Algerien ist hingegen längst Wirklichkeit geworden. Wenn Jüngel sagt, dass

das Gottesreich im Gleichnis zur Sprache komme, so ist daran besonders zu
betonen, dass der «Ort», von dem her es kommt, die Zukunft bleibt.

Wo ist der Unterschied zwischen dem Leben im Gleichnis und dem Leben
durch ein Gleichnis? Ich meine, dass es keinen Unterschied geben muss, aber
«durch ein Gleichnis» zu leben oder gelebt zu werden, suggeriert eher Unbe-
wusstheit und Passivität. Auch diese beiden Begriffe zeigen noch nichts an sich
Schlechtes an, doch sie werden gefahrlich, wenn das Gleichnis seinen
Gleichnischarakter verliert, scheinbar entmetaphorisiert wird und damit die Wirklichkeit
zwar faktisch noch durch ein Gleichnis, aber illusionshaft nicht mehr im Gleichnis

und als Gleichnis gesehen wird. Ich habe in meiner Dissertation (1993a) zu
zeigen versucht, wie die Bildersprache der Apokalypse durchaus eine reinigende

Funktion haben kann, wenn sie im Extremfall als eine Literatur gelesen wird,
in der man seinen Hass in der Phantasie ausleben kann. Aber gerade dieser Text
verführt seine Leser immer wieder dazu, ihn als Schilderung mehr oder weniger
realer Ereignisse zu lesen. In dem Augenblick, in dem sich Leser aufgerufen
fühlen, der Realisierung dieses apokalyptischen Gottesreiches nachzuhelfen
und es nicht mehr gleichnishaft zu verstehen, wird der Text zu einer Quelle
schrecklicher Gewalt. Die Grenze der Befreiungstheologie liegt nicht darin,
dass sie gelegentlich der Gerechtigkeit einigen Nachdruck, vielleicht sogar einmal

einen gewaltsamen Nachdruck verleiht. Ihre Gefahr und Grenze liegt für
mich vielmehr in der immer möglichen Illusion, ein nicht mehr gleichnishaftes
Gottesreich zu errichten.16

Wenn ich sage, dass das Gottesreich eine gleichnishafte Sicht dieser Welt sei,

so gestehe ich zu, dass es andere Sichten gibt, z. B. eine säkulare Sicht. Ich habe

keine Mühe mit einer pluralistischen Weltsicht, sie ist sogar die wichtigste
Möglichkeit, sich des gleichnishaften Charakters des Gottesreiches bewusst zu bleiben.

Allerdings meine ich ebenso, dass auch die anderen Weltsichten faktisch
diesen gleichnishaften Charakter haben und dass manches einfacher wäre, wenn
sich diese Auffassung durchsetzen würde. Diese Einsicht verdanke ich nicht
zuletzt dem Buch von Lakoff und Johnson. Überdies kommt aber dem Christen
noch in einem speziellen Sinne die Gleichnishaftigkeit seiner Sicht auf die Welt

zu, weil sie allein ihm diejenige Freiheit gewährt, die zum Wesen der Gottesherrschaft

gehört. Wie ist das zu verstehen? Daraufmöchte ich mit einem Gleichnis

16 Hierfür verdanke ich viel H. Gollwitzer mit seiner Unterscheidung zwischen der «absoluten

Utopie», die allein Gottes Sache ist und der «relativen Utopie» als Zielbegriff
gesellschaftlichen Handelns.



Hartmut Raguse, Figürlich leben 39

antworten, mit einem entliehenen, keinem selbst erfundenen. Wie also verhält es

sich mit der Freiheit des Christen im Reiche Gottes? Sie erinnern sich vielleicht
noch an den Titel meines Vortrages «Figürlich leben». Das ist ein Zitat, und zwar
eines, das die meisten von Ihnen irgendwann einmal gelesen haben. Es stammt
aus Thomas Manns Roman «Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull». Bevor
ich das Zitat vollständig vorlese, erzähle ich Ihnen kurz den Zusammenhang:
Als Felix durch Simulierung eines epileptischen Anfalls endgültig der Gefahr
entkommen ist, zum Militär eingezogen zu werden, befällt ihn ein kurzes
Bedauern, diese kleidsame Lebensform nicht gewählt zu haben. Doch er besinnt
sich: kriegerische Strenge, Selbstdisziplin und Bestehen von Gefahren bestimmen

auch sein Leben, aber etwas ganz anderes sei es, sich in tatsächliche militärische

Verhältnisse einspannen zu lassen. Undjetzt lasse ich das Zitat folgen, das

zugleich ein abschliessendes Gleichnis für das Reden und Leben in Gleichnissen

sein soll: «Lebte ich folglich soldatisch, so wäre es doch ein tölpelhaftes
Missverständnis gewesen, wenn ich darum als Soldat leben zu sollen geglaubt
hätte; ja, wenn es gälte, ein so erhabenes Gefühlsgut wie dasjenige der Freiheit
für die Vernunft zu bestimmen und zuzurichten, so liesse sich sagen, dass dies
eben: soldatisch, aber nicht als Soldat, figürlich, aber nicht wörtlich, dass im
Gleichnis leben zu dürfen eigentlich Freiheit bedeute.»

Literatur

John L. Austin, How to do Things with Words (1962), Oxford University Press (1980)
Max Black, Die Metapher (1954). In: A. Haverkamp (Hg.) (1983), 55-79
ders., Mehr über die Metapher (1977). Ebd., 379-413
C.H. Dodd, The Parables of the Kingdom (1935). Fontana Books 41965

Sigmund Freud, Die Traumdeutung (1900), Studienausgabe Bd. 2. Frankfurt/Main, S. Fischer

(1973)
Ernst Fuchs, Die Freiheit des Glaubens. München, Chr. Kaiser (1949)
Helmut Gollwitzer, Die Revolution des Reiches Gottes und die Gesellschaft. In: P. Neuenzeit (Hg.),

Die Funktion der Theologie in Kirche und Gesellschaft. München, Kösel (1969) 129-155

Wolfgang Harnisch, Die Gleichniserzählungen Jesu, UTB 1343, Göttingen, Vandenhoeck & Rup¬
recht (21990)

Peter Hartocollis/Jan Davidson Graham (Eds.), The Personal Myth in Psychoanalytic Theory.
Madison, International Universities Press (1991)

Anselm Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft
(1983)

Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (1947). Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen (71965)

Adolf Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu (1910). Nachdruck 1963, Darmstadt, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft



40 Hartmut Raguse, Figürlich leben

Eberhard Jüngel, Paulus und Jesus. Tübingen. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 61986

Ernst Kris, The Personal Myth. A Problem in Psychoanalytic Technique. In: Selected Papers of
Ernst Kris. New Haven and London, Yale University Press (1975), 272-300

Frank Kermode, The Genesis of Secrecy. Cambridge (Mass.) & London, Harvard University Press

(1979)

George Lakoff/Mark Johnson, Metaphors we live by. Chicago and London, The University ofChi¬

cago Press (1980)

Sandy Petrey, Speech Acts und Literary Theory. New York, London, Routledge (1990)
Hartmut Raguse, Psychoanalyse und biblische Interpretation. Eine Auseinandersetzung mit Eugen

Drewermanns Interpretation der Johannes-Apokalypse. Stuttgart, Kohlhammer (1993a)
ders., Fiktion und Realität im literarischen Lesen und in der psychonalytischen Situation. In: Zeit¬

schrift für psychoanalytische Theorie und Praxis, VIII, 1993, Heft 2. 176-190, (1993b)
Ivor Armstrong Richards, Die Metapher (1936). In: A. Haverkamp (Hg.) (1983) 31-54
Paul Ricoeur, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache. In: P. Ricoeur/E.

Jüngel, Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache. Sonderheft der EvTh) München (1974)
45-70

Gerhard Sellin, Allegorie und «Gleichnis». Zur Formenlehre der synoptischen Gleichnisse (1978).
In: Wolfgang Harnisch (Hg.), Die neutestamentliche Gleichnisforschung im Horizont von
Hermeneutik und Literaturwissenschaft. Darmstadt, Wissenschafliche Buchgesellschaft (1982)

Antonie Vergote, Der Beitrag der Psychoanalyse zur Exegese. Leben, Gesetz und Ich-Spaltung im 7.

Kapitel des Römerbriefes. In: Xavier Léon-Dufour (Hg.), Exegese im Methodenstreit. München,

Kösel (1973), 73-116

Hans Weder, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen (1984)
Donald Winnicott, Vom Spiel zur Kreativität. Stuttgart, Klett-Cotta (51989 [1971])

Zusammenfassung :

In der Arbeit wird versucht, den metapherntheoretischen Ansatz der Gleichnisforschung, wie er
etwa von Ricoeur und Weder vertreten wird, mit demjenigen von Jüngel zu verbinden, nach dem das

Sprechen der Gleichnisse selber schon den Anbruch des Gottesreiches ansagt. Als ein Bindeglied
für die beiden Konzepte dienen Ansätze von Richards, Lakoff& Johnson sowie die psychoanalytische

Vorstellung des «personal myth» nach Ernst Kris. Die Metapher «Gottesreich» ist damit
innersprachlich auf die Gleichniserzählung, aussersprachlich auf die «Welt», genauer, auf eine alltägliche

Version von Welt bezogen. Anbruch des Gottesreiches bedeutet, die Welt unter der Metapher
des Gottesreiches zu verstehen und sie handelnd danach zu verändern. Allerdings kann auch die

Realisierung der Herrschaft Gottes nicht über eine Gleichnishaftigkeit hinausgehen.

Hartmut Raguse, Basel


	Figürlich leben : einige Reflexionen zu neueren Ansätzen in der Gleichnistheorie

