Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 1

Artikel: Figurlich leben : einige Reflexionen zu neueren Ansatzen in der
Gleichnistheorie

Autor: Raguse, Hartmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878205

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Figuirlich leben —

einige Reflexionen zu neueren Ansitzen in der
Gleichnistheorie'

Einleitung

Wohl selten ist aus einem winzigeren Textcorpus eine umfanglichere Sekundar-
literatur erwachsen als aus den Gleichnissen Jesu. Ich werde Thnen heute keine
neuen Auslegungen bieten, ich mdchte aber versuchen, einige unterschiedliche
Meinungen dariiber, was das Reden in Gleichnissen sei, in einem etwas anderen
Lichte zu zeigen. Ich werde dabei interdisziplindr argumentieren. Die gleichzei-
tige Orientierung an mehreren Wissenschaftszweigen ermoglicht es, das Thema
einer Wissenschaft mit den Begriffen einer anderen nachzuzeichnen, Gleichnis-
se zum Beispiel mit Hilfe einer linguistisch orientierten Metapherntheorie zu
beschreiben, sie mit Begriffen der Kommunikationstheorie als Sprachhandlun-
gen zu interpretieren oder sie schliesslich als narrative Lebensentwiirfe zu ver-
stehen, womit wir uns sozialwissenschaftlichen oder psychoanalytischen Theo-
rien anndhern. Interdisziplindre Aussagen iiber Gleichnisse beginnen nach ihrer
Grundstruktur mit dem Satzteil: «Mit dem Gleichnis verhélt es sich wie...», und
daran schliesst sich etwas anderes an, ein Stiick aus einer anderen Disziplin in
sprachlicher Form. Das kann z. B. eine wissenschaftlich wohl begriindete Ab-
handlung der Metapherntheorie von Richards sein. Doch mag das im Augen-
blick auf sich beruhen, wichtiger ist mir, dass Sie die Grundstruktur meiner Ar-
gumentation wiedererkannt haben. «Mit dem Gleichnis verhilt es sich wie...»
ist dhnlich gebaut wie der uns vertraute Satz «Mit dem Gottesreich verhilt sich
es sich wie...». Mein Reden iiber Gleichnisse hat damit eine dhnliche Struktur
wie die Gleichnisse selber. Und in derselben Weise, wie es sich mit dem Reiche
Gottes im Laufe der Theologiegeschichte auf sehr verschiedene Weise verhielt
und hoffentlich auch in Zukunft noch verhalten wird, so war es auch mit den
Gleichnissen selber und wird es wohl auch kiinftig sein. Davon mochte ich [hnen
heute einiges zeigen und Thnen am Schluss ein neues Gleichnis dafiir geben, wie
es sich mit den Gleichnissen heute verhalten konnte.

! Leicht iiberarbeitete Fassung einer dffentlichen Promotionsvorlesung auf Einladung der
Theologischen Fakultit der Universitit Basel am 8. Januar 1993.



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 19

L Adolf Jiilicher

Am Anfang der neueren Gleichnisdiskussion steht eine Arbeit iiber die Gleich-
nisse, die so gewichtig ist, dass ihre Erwiahnung schon allein aus formgeschicht-
lichen Griinden an den Anfang jeder Arbeit iiber die Gleichnisse Jesu gehort,
also auch an den Anfang meines Vortrags. Ich meine damit Adolf Jilichers Buch
«Die Gleichnisreden Jesu» (1910). Wie verhilt es sich fiir thn mit dem Gleich-
nis? Etwa so: «Ein junger Mann wollte seinem Volke die wahre Vaterliebe Got-
tes nahebringen. Er trat in eine griechische Rednerschule ein und lernte, wie
man seine Rede gefillig und iiberzeugend machen konne. Man miisse sie mit
Erzdhlungen schmiicken: mit wahren Erzdhlungen aus der Vergangenheit oder
aber mit erfundenen Geschichten: mit Gleichnissen oder mit Fabeln. So hatte es
jedenfalls der grosse Aristoteles gelehrt. Er kehrte zu seinem Volk zurtick und
verkiindete ihm in Worten, die ans Herz gingen, das Reich Gottes der Liebe.
Seine Beispiele wihlte er aus der unmittelbaren Welt seiner Horer. Viele von
diesen verstanden ihn leicht und gern, denn seine Worte waren klar und seine
Gedanken einfach und eindeutig». Soweit mein fiktives Zitat aus Jiilichers
Buch, und wenn Sie jetzt noch vermeiden, diesen jungen Mann allegorisierend
auf Jesus zu deuten und das Volk auf Israel, dann haben Sie eigentlich schon die
zentralen Gedanken Jilichers verstanden. Gleichnisse sind rhetorische Kunst-
mittel, um die wichtigste Lehre eines Vortrags mit einer aus einem anderen Be-
reich entnommenen, aber klaren Beispielerzihlung zu erldutern. Die spitere
Geheimnis-Theorie sei ein Missverstindnis der Verfasser der Evangelien, und
jede allegorische Auslegung ist ginzlich verfehlt, weil sie die Unklarheit eines
Textes voraussetze, der kein anderes Ziel habe als zu klaren. Es sei jeweils nur
notwendig, den Sinn der Gesamterzéhlung zu verstehen und ihn zur Erlduterung
des Wesens des Reiches Gottes zu benutzen. Der zentrale Sinn der Gleichnisse
sei aber jeweils die Verdeutlichung eines ethischen Satzes {liber diejenige Liebe,
die im Reiche Gottes gelten solle.

Uber liilichers Ansichten ist schon soviel Kritisches gesagt worden, dass ich
ihn lieber verteidigen mochte. Jiilicher ist durchaus berechtigt, sein Gleichnis
fiir das Wesen der Gleichnisse aus der hellenistischen Kultur zu holen. Erstens
gab esja ldngst in Israel eine kulturelle Verbindung zum Hellenismus, und selbst
wenn es diese nicht gegeben hitte, wire es immer noch durchaus sinnvoll, Jesu
Gleichnisse von Aristoteles her zu interpretieren. Es ginge dann nicht primir um
eine historische Ableitung, sondern um eine wissenschaftliche Erlduterung und
Klirung. Das Problem beginnt bei Jiilicher erst dort, wo er zu meinen scheint,
nunmehr zu wissen, was die Gleichnisse tatsdchlich sind, dhnlich, wie er auch zu
wissen scheint, was das Reich Gottes sei. Damit wird aus der interdisziplindren
Verbindung zweier Bereiche eine Wesensaussage, wie eine Sache wirklich und



20 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

tatsdchlich ist. Oder anders gesagt: eine wissenschaftliche Aussage von gleich-
nishafter Struktur wird verdinglicht und scheint die Sache selber nur noch ob-
jektiv abbilden zu wollen. Und hier besteht die Kritik an Jiilicher zu Recht. Seine
Behauptungen sind zwar nicht einfach falsch, aber doch eine rechte Verkiirzung
dessen, was mit Gleichnissen gemeint sein kénnte. Fiir Jilicher ist der Bezug auf
die griechische Rhetorik nicht ein Modell, von dem her sich interessante und
klarende Aussagen iiber Gleichnisse machen lassen, sondern eine Wesensaussa-
ge dariiber, was die Gleichnisse an sich sind. So wie Jiilicher die Gleichnisse
nicht als metaphorische Aussagen gelten lassen will, sondern nur als eindeutige
Vergleichungen, so entbehren auch seine Aussagen iiber die Gleichnisse einer
Einsicht in den Modellcharakter von wissenschaftlichen Erklarungen. Wir wer-
den bald sehen, wie nahe wissenschaftliche Modelle und Metaphern zueinander
stehen.

2. Situationsbezogene Gleichnisdeutungen

So deutlich Jiilicher zwar die Gleichnisse auf die konkrete Lehrtatigkeit Jesu
bezogen hatte, so waren die Gleichnisse fiir ihn doch vor allem Triger ewiger
sittlicher Wahrheiten. Mit der Wiederentdeckung der neutestamentlichen
Eschatologie durch Johannes Weiss’ Buch von 1892 «Die Predigt Jesu vom Rei-
che Gottes» konnte eine solche Interpretation nicht mehr befriedigen. Die
Gleichnisse mussten jetzt anders verstanden werden. Sie waren eine Ansage des
Reiches Gottes, das in der Predigt Jesu selber unmittelbar anzubrechen begann.
Weit entfernt davon, ewige Wahrheiten kldrend zu beleuchten, wurden die
Gleichnisse auf diese Weise Triger einer situationsbezogenen endzeitlichen
Botschaft. Um ihren Sinn wirklich zu verstehen, musste man wiederum hinter
die Evangelien zuriickfragen: erst dort, in der Situation, in der sie einmal von
Jesus gesprochen wurden, war die urspriingliche Botschaft Jesu zu finden, die
jetzt nicht mehr eine ewige Wahrheit, sondern konkrete eschatologische Bot-
schaft war. Die wichtigsten Vertreter dieser Richtung sind C. H. Dodd (1935)
und Joachim Jeremias (1947). Die Schwierigkeit mit diesem an sich recht iiber-
zeugenden Ansatz besteht darin, zu begriinden, wie eine Botschaft, die in einem
so hohen Masse an eine vergangene konkrete Situation gebunden war, heute
noch aktuell, ja iiberhaupt nur verstindlich sein kann. Natiirlich haben die bei-
den Autoren dafiir Losungen: die damalige Situation und das in ihr mogliche
Verstindnis haben auch fiir heutige Leser in ihrer ganz anderen Situation eine
normative Bedeutung. Das ist eine gute historisch-kritische Losung, aber sie hat
ihre Probleme. Denn sie trennt in einem ersten Schritt die damalige Situation
von der heutigen, und das fiihrt zu einem radikalen Auseinanderklaffen zwi-



Hartmut Raguse, Figtirlich leben 21

schen der historischen Interpretation einerseits und einem moglichen aktuellen
Verstidndnis andererseits. Erst in einem zweiten Schritt, der Anwendung oder
«Applikation», muss die damalige Situation des Sprechens Jesu mit dem heuti-
gen Zeitpunkt des Lesens der Texte verbunden werden. Das bedeutet in der Re-
gel, dass die damalige Sprechsituation auch fiir das heutige Interpretieren ver-
bindlich bleibt. Ist es aber nicht immerhin auch denkbar, dass Texte liberhaupt
erst nachtraglich verstanden werden konnen, wenn sie nicht mehr unter der
Herrschaft einer urspriinglichen Intention stehen, die ja immer auch eine
Einengung ist? Man muss nicht so weit gehen wie Jacques Derrida, der liber-
haupt leugnet, dass eine urspriingliche Bedeutung normativen Charakter haben
konne. In der Gleichnisforschung war es einerseits der englische Literaturwis-
senschaftler Frank Kermode (1979), der die Geheimnistheorie des Markus auf
eine urspriingliche Verschlossenheit der Gleichnistexte deutet, die sich liber-
haupt erst im Laufe ihrer Wirkungsgeschichte erdftneten. Kermode’s Buch ist
aber nur unter Literaturwissenschaftlern recht beriihmt geworden, es wurde von
der kontinentalen Gleichnis-Diskussion ignoriert. In der deutschsprachigen
theologischen Diskussion hingegen war eine andere Entwicklung wichtiger: die
Neubesinnung auf das Wesen der Metapher und damit auch des Redens in
Gleichnissen.

3. Gleichnisse als Metaphern

Dieses Gleichnisverstindnis ist unter anderem durch Paul Ricoeur (1974) und
Hans Weder (1984) so bekannt geworden, dass ich mich auf wenige Andeutun-
gen beschrinken kann. Das Reden in Metaphern, so wird gegen Jiilicher argu-
mentiert, ist keineswegs nur ein verdeutlichender, aber letzten Endes unnétiger
Redeschmuck, sondern es ist eine Weise, iiber Dinge zu reden, liber die man auf
andere Art nicht reden konne. Metaphern sind nicht der Ersatz eines einzelnen,
eigentlich gebrauchten Wortes durch ein uneigentlich benutztes anderes Wort,
sondern sie sind eine spannungsvolle Interaktion zwischen verschiedenen Wor-
tern. Metaphern sind eine Erscheinung auf der Satz- oder sogar auf der Textebe-
ne. Sie sind durch nicht metaphorische Rede nicht eindeutig zu umschreiben.
Die Metapher gebiert aus sich heraus immer neue Bedeutungen, die prinzipiell
unerschopflich sind. Mit der Formulierung, dass die Metapher Bedeutungen ge-
biert, benutze ich selber gerade eine Metapher auf der Satzebene. Normalerwei-
se gebédren nur weibliche Lebewesen. Wenn ich sage, dass die Metapher gebiert,
dann benutze ich die metaphorische Funktion der Sprache. Wie sie funktioniert,
das haben fiir mich am deutlichsten der Literaturwissenschaftler Ivor Arm-
strong Richards (1936) und der Philosoph Max Black (1954, 1977) gezeigt. Ihre



22 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

Schriften sind in der theologischen Diskussion zwar nicht unbekannt, werden
aber weniger beachtet, als sie es verdienen. Zwar erwdhnen beide nur im Vor-
libergehen das Reden in Gleichnissen, aber ihre Formulierungen iiber das Funk-
tionieren metaphorischen Redens gehoren fiir mich zum Klarsten, was ich ken-
ne, und sie lassen sich leicht auf die Gleichnisse Jesu iibertragen. Was dazu nétig
ist, ist nur eine einzige Erweiterung der klassischen Metapherntheorie, die aber
bereits von den Autoren selber vorgenommen wird. Metaphern sind nicht nur
einzelne Worter, die im Zusammenhang eines Satzes metaphorisch gebraucht
werden, sondern es gibt auch zu Beschreibungen oder Erzahlungen erweiterte
Metaphern, die iiber einzelne Sitze hinausgehen.” Das aber sind die uns von der
formgeschichtlichen Betrachtungsweise her bekannten eigentlichen Gleichnis-
se und die Parabeln.

4. Max Black und Ivor Armstrong Richards

Beide Autoren weisen die Ansicht, die Metapher sei ein Redeschmuck, bei dem
ein Wort ein anderes nur ersetzt, als unzureichend zuriick. An ihre Stelle setzen
sie die Interaktionstheorie der Metapher. Ich erldutere Thnen das anhand zweier
Arbeiten von Black aus den Jahren 1954 und 1977 und gehe auf Richards erst
spater ein, obwohl Black von Richards abhéingig ist. Doch Richards hatte bereits
1936 zur Metapher Meinungen gedussert, die tiber die Interaktionstheorie sogar
noch hinausweisen. Deshalb wird er uns erst spéter beschéftigen. Black (1977)°
fasst die zentralen Eigenschaften der Metapher in fiinf Punkten zusammen:

a. Jede metaphorische Aussage setzt sich aus zwei sprachlichen «Gegenstén-
den» zusammen, dem Primédr- und dem Sekundirgegenstand. In der Aussage:
«Das Gottesreich ist wie ein Senfkorn» ist das Gottesreich der Primér- und das
Senfkorn der Sekundérgegenstand.

b. Der Sekundirgegenstand ist kein Ding, sondern ein System. Es schliesst
alles das ein, was man normalerweise mit Senfkérnern verbindet: ihre Kleinheit,
ihre Farbe, ihren Geschmack. Der Urheber einer Metapher kann diesen Sekun-
déargegenstand so formen, dass er seinen eigenen Vorstellungen auch gegen die
Erwartungen der Horer entspricht. Das tut der Verfasser des Gleichnisses, indem
er nicht nur ein einziges Wort wihlt, sondern eine Schilderung gibt und einige
spezielle Eigenschaften seines Gegenstandes in ihr hervorhebt: die anfingliche
Kleinheit, die spitere Grosse und das Nisten der Vogel unter den Zweigen. Die
von Ricoeur sogenannte Extravaganz der Gleichnisse hat hier ihren Ort. Die

? Vgl. H. Weder (1984) 62.
1 392f.



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 23

Gleichnisse Jesu sind also nicht nur Darstellungen vorgefundener Sachverhalte,
sondern vielmehr absichtsvoll geformte Erzdhlungen fiktiven Charakters. Hier-
in unterscheiden sie sich {ibrigens gar nicht von den Gleichnissen Homers.

c. Mindestens ein 7ei/ der Eigenschaften des Sekundirgegenstandes wird auf
den Primérgegenstand projiziert, womit Black hier eine Metapher aus der Optik
einfiihrt. Das Gottesreich ist also etwas, was anfinglich klein ist und dann so
riesengross wird, dass die Vogel unter seinen Zweigen nisten. Was mag das be-
deuten? Mit dieser Frage beginnt die Deutung einer Metapher, die immer etwas
Uneindeutiges behilt, denn es ist nie ganz klar, welche Eigenschaften auf den
Primirgegenstand projiziert werden und wie sie sich mit ihm, hier also mit dem
Gottesreich, verbinden.

d. Es werden aus dem Sekundirgegenstand vor allem diejenigen Eigenschaf-
ten ausgewdhlt und projiziert, die zu dem Primirgegenstand eine Entsprechung
haben. Beim Senfkorn bieten sich dafiir z. B. «Klein und Gross» an, aber eindeu-
tig ist das nie, eben weil das Senfkorn noch andere Eigenschaften hat. Warum
sollte das Gottesreich nicht auch wohlschmeckend und zugleich scharf sein?

e. Der Projektionsprozess ist wechselseitig. Nicht nur nimmt das Gottesreich
Senfkorneigenschaften, sondern auch das Senfkorn Gottesreicheigenschaften
an. Wir konnen vermutlich nicht mehr das Senfkorngleichnis lesen, ohne bei
ithm auch ans Gottesreich zu denken und es von ihm her zu deuten, und wenn wir
versuchen, die nistenden Vogel unter dem Aspekt des Gottesreiches zu lesen,
also metaphorisch, dann konnen wir sie vielleicht auf die Volker deuten und
befinden uns damit bereits in einer allegorisierenden Auslegung’. Die Interak-
tion zwischen «Gottesreich» und «Senfkorn» ist der metapherntheoretisch vol-
lig legitime Ursprung einer solchen allegorisierenden Exegese, die sich von der
Verurteilung durch Jiilicher nur langsam erholt.

Eine konsequente Anwendung der interaktionellen Metapherntheorie auf die
Gleichnisse Jesu hat einen grossen Reiz: Sie ist sowohl auf die eigentlichen
Gleichnisse wie auch auf die Gattung der Parabeln, auf die Gleichniserzdhlun-
gen anwendbar. Aber wie alle guten Theorien reduziert sie das Phianomen. In
diesem Falle reduziert sie das Reden in Gleichnissen auf ein innersprachliches
Ereignis, das leicht unerheblich werden kann, obwohl alles «wahr» zu sein
scheint. Die metaphorische Spannung ereignet sich nur noch zwischen dem
Gleichnis und seinem Kontext, dem Reden und Lehren Jesu vom Gottesreich.
Aber die sprachlichen Kontexte innerhalb der Evangelienerzihlungen sind Ver-
suche, konkrete Sprechsituationen in Texte umzusetzen. Wo bleibt die Predigt,
die Ansprache an die Horer, das Wortereignis, das aus der Rede, aus dem Text

* Eine besonders klare Unterscheidung zwischen Allegorie, Allegorese und Alle-
gorisierung habe ich bei W. Harnisch (*1990) 42-62 gefunden.



24 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

heraus konkrete Horer trifft? Die Andeutung einer Antwort auch auf diese Frage
ist bei Black zu finden, und zwar in seiner Aussage, die Metaphern seien kreativ.
Sie erschafften nicht nur neue Wortbedeutungen, die es in dieser Weise vorher
noch nicht gegeben habe, z. B. fiir das Wort «Gottesreich», sondern sie erdffne-
ten damit zugleich eine neue Sicht auf die Welt. Ist es denkbar, dass das Gleich-
nis nicht nur eine metaphorische Erkenntnis des Wesens des Gottesreiches gibt,
sondern dem Horer zugleich eine metaphorische Erkenntnis des Gottesreiches
in dieser Welt ermdglicht? Damit habe ich die Zielrichtung meines Vortrags
bereits angedeutet, die uns zu Richards, zur Psychoanalyse und zu neueren me-
tapherntheoretischen Untersuchungen fiihren wird.

Ich mache aber vorher noch einen Umweg, um Ihnen eine recht radikale Al-
ternative zur bisherigen Gleichnistheorie kurz vorzustellen. Ich meine damit das
Werk von Eberhard Jiingel.

5. Eberhard Jiingel

Jiingel bezweifelt in seinem Buch «Jesus und Paulus» (1962) an Jiilichers Argu-
mentation vor allem, dass die Gleichnisse zur rhetorischen Verdeutlichung von
Gedanken dienten, die auch anders hitten gesagt werden kénnen. Und damit
hingt eine zweite Kritik zusammen: die Aufteilung in Sach- und Bildhilfte sei
unangemessen. Fiir Jiilicher sollten Gleichnisse etwas Unbekanntes, das Gottes-
reich, mit etwas Bekanntem, eben der Gleichniserzidhlung erldutern. Das konnte
dadurch geschehen, dass beiden ein Element gemeinsam war, etwas Drittes, das
sog. tertium comparationis. Beim Senfkorn wire das etwa die anfingliche
Kleinheit, auf die eine um so grossere Grosse folgt. Jiingel setzt dem entgegen,
dass das Gleichnis nicht nur und nicht vor allem eine erlduternde Funktion habe,
sondern dass die Form des Redens in Gleichnissen in enger Beziehung zum
Inhalt stehe. Im Gleichnis komme das Gottesreich als Gleichnis zur Sprache.
Und es ist notig, in dieser zentralen Formulierung von Jiingel jedes Wort zu
betonen. Das Gottesreich kommt, es kommt zur Sprache, aber weil es nur gleich-
nishaft kommt, gebraucht es das Gleichnis als die einzige wirklich angemessene
Form der Sprache. Im Gleichnis, aber auch nur dort, ist das Gottesreich bereits
da. Als einen Beleg fiir diese Auffassung zitiert Jiingel® den von ihm hoch be-
wunderten Jiilicher, der an einer Stelle schreibt: «denn in seinen Parabeln ist die
neue Zeit schon da, ist schon alles bereit». Hiermit weise Jiilicher weit tiber sich
hinaus. Nehme man diese Auffassung ernst, so fielen auch die Aufteilung in

721986, 101.



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 25

Sach- und Bildhéilfte und das tertium fort. Das Gottesreich werde nicht erldutert,
sondern es komme, es stelle sich gleichnishaft im Gleichnis vor.

Das Anziehende dieser Auffassung liegt fiir mich vor allem darin, dass zu-
nichst einmal der sprachliche und damit literarische Charakter der Gleichniser-
zahlungen gewahrt bleibt. Man braucht nicht einen aussertextlichen Rekurs auf
diejenige historische Situation, in der Jesus in Gleichnissen vor historisch be-
stimmten Menschen redete. Und zugleich erldutert diese Theorie, wie die
Gleichnisse weiterwirken. Denn auch, indem sie Schrift geworden sind, kommt
in ithnen das Gottesreich gleichnishaft zur Sprache. Das Lesen oder Horen der
Texte ist damit bereits in sich eine hinreichende Rezeptionssituation, in der nicht
nur Inhalte vermittelt, sondern auch eine Wirkung erzielt werden kénne. In der
Sprache der Sprechakttheorie von John Austin ist damit der anredende, der illo-
kutorische Aspekt von Sprache gegeniiber dem Aussagecharakter der Sprache
besonders betont. Allerdings entgeht das Sprechen vom Gottesreich als von
einem Sprachereignis nicht ganz der Gefahr, sich fast aller Inhalte zu entleeren
und damit sprode zu werden. Auch Austin (1962) betont in seinem Buch «How
to do things with words», dass das Handeln mit Worten von den Inhalten nicht
unabhingig ist. Mir scheint es deshalb sinnvoll zu sein, einerseits den Ansatz
von Jiingel zu bewahren, aber auch den anderen, den der klassischen Meta-
pherntheorie, nicht vorschnell aufzugeben. Bevor ich den Versuch mache, beide
Konzepte aufeinander zu beziehen, mochte ich das bisherige Ergebnis festhalten
und dabei noch einige Linien etwas weiterfiihren.

6. Zusammenfassung

Wir hatten gesehen, dass fiir Black eine metaphorische Aussage immer zweitei-
lig ist und von der Spannung zwischen Primir- und Sekundargegenstand ihren
Ausgang nimmt. Diese Spannung wird dadurch geldst, dass beide Seiten der
Aussage ihre Eigenschaften ganz oder teilweise je auf den anderen Gegenstand
projizieren. Das Sprechen vom Gottesreich wird mit Pradikaten angereichert,
die dem Senfkorn eignen, und das Senfkorn selber wird vom Leser nicht nur als
Naturgegenstand, sondern zugleich aus dem Blickwinkel des Gottesreiches an-
gesehen. Deutlicher ist das noch beim Gleichnis vom Simann. Seine etwas
merkwiirdige Art, den Samen auszustreuen, tragt zwar auch Lokalkolorit, wie
Jeremias gezeigt hat, aber es ist kaum moglich, dieses Gleichnis nicht auch als
Darstellung des Erfolgs der Predigt zu lesen. Vollends sind die «Arbeiter im
Weinberg» immer auch schon diejenigen, die nacheinander zum Glauben kom-
men und doch den gleichen Lohn erhalten. Diese gegenseitige Projektion von
Eigenschaften hat die Wirkung, dass die Spannung zwischen Primér- und Se-



26 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

kundérgegenstand gemildert wird. Es entsteht aus der Spannung zwischen den
beiden Gliedern der Metapher auf einer neuen Ebene eine Kohirenz, ohne dass
deshalb die Ebene der Nicht-Koharenz aufgehoben wiirde. Gott und Senfkorn
bleiben durchaus voneinander geschieden, und zugleich erscheint das Gottes-
reich als etwas Senfkornhaftes. Es sind diese projizierten Eigenschaften, die das
tertium comparationis ausmachen. Genauer, das alte tertium, das der rhetori-
schen Ansicht der Metapher als einer Verdeutlichung entspricht, wird in der
neuen interaktionellen Theorie der Metapher abgelost durch die gegenseitig
projizierten und damit gemeinsamen Eigenschaften. Da prinzipiell mehrere Ei-
genschaften entweder als Biindel oder auch einzeln und alternativ projiziert
werden konnen, ist die Pointe gleichnishafter Rede nicht mehr eindeutig. Des-
halb und nur deshalb ist es verstindlich, dass verschiedene Ausleger mit guten
Griinden zu verschiedenen Auslegungen von Gleichnissen kommen, auch dann,
wenn sie zugleich behaupten, die Gleichnisse hitten stets nur eine Pointe. Aber
es ist immer offen, welche der Eigenschaften des Sekundérgegenstandes, also
der Gleichniserzdhlung, aktualisiert und projiziert werden. Das hingt von dem
jeweiligen vorhergehenden Versténdnis des Gottesreiches und des Gleichnisses
ab. Wer meint, beim Gottesreich gehe es vor allem um die Scheidung von Siin-
dern und Gerechten, der mag die Erzdhlung vom Sdmann mit guten Argumenten
als biblische Darstellung der doppelten Pridestination lesen. Das Gleichnis
allein kann das richtige Verstindnis des Gottesreiches nicht kontrollieren, denn
es ist verschieden auslegbar. Und auch der Begriff des Gottesreiches wird das
richtige Verstandnis des Gleichnisses nicht erzwingen, denn es soll ja erst durch
das Gleichnis erldutert werden.

7 Richards, Lakoff und Johnson

Dieses Gottesreich, so mdchte ich weiterfithrend sagen, ist nun aber nicht nur
der Primérgegenstand eines als Metapher zu verstehenden Gleichnisses. Es ist
zugleich auch selber eine Metapher. Und wenn das der Fall ist, so muss man sich
fragen, fiir welchen Primérgegenstand es als Metapher steht. Gerhard Sellin
(1978) schreibt dazu in seinem Aufsatz «Allegorie und «Gleichnisy»: «Die mit
dem Stichwort «Gottesreichy pridizierte Erfahrung ist das Christusgeschehen.
«Gottes Herrschaft» heisst: darin hat Gott gehandelt. Was dies fiir den Menschen
in seiner Situation bedeutet, sagt dann die Bildhilfte des Gleichnisses»®.
Sellin nimmt damit den wichtigen, schon erwihnten Gedanken von Max
Black auf, der die Metapher in die nachste Ndahe zum wissenschaftlichen Modell

% 410.



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 27

stellte, mit dem die dussere Wirklichkeit gedeutet wird. Aber diesen Gedanken
hat auch Black von einem Vorgénger iibernommen, und damit komme ich end-
lich zu Ivor Armstrong Richards, der nicht nur der Vater der Interaktionstheorie
der Metapher ist, sondern auch noch einen weiteren Gedanken beigetragen hat,
der sich als mindestens ebenso produktiv erweist. Ehe ich die betreffende Stelle
ausfiihrlicher zitiere, muss ich noch kurz die von Richards benutzte Terminolo-
gie einflihren. Er nennt den Primargegenstand einer metaphorischen Bildung
den Tenor und den Sekundérgegenstand das Vehikel. Das Gottesreich wire also
der Tenor und das Senfkorn und mit ihm das ganze Gleichnis das Vehikel. Ich
lasse jetzt das ganze lingere Zitat aus der letzten Vorlesung seines Buches «The
Philosophy of Rhetoric» (1936) folgen: «Die <Beherrschung der Metapher— die
Beherrschung der Interpretation von Metaphern — kann sogar noch tiefer zur
Kontrolle jener Welt werden, die wir uns zum Leben einrichten. Mit ihren Arbei-
ten zum Begriff der Ubertragung — einem anderen Wort fiir Metapher — haben
die Psychoanalytiker gezeigt, wie gewisse Modi des Sehens, Liebens, Han-
delns, die sich im Zusammenhang mit einer bestimmten Gruppe von Dingen
oder Menschen herausgebildet haben, stindig auf eine andere Gruppe verscho-
ben werden. Sie haben dabei hauptsachlich die pathologischen Erscheinungs-
formen dieser Ubertragungen gezeigt; Fille, in denen das Vehikel — die iiber-
nommene Einstellung, die Elternfixierung etwa — tyrannisch iiber die neue Si-
tuation, den Tenor, herrscht, und das Verhalten unangemessen wird. Das Opfer
istunfihig, eine neue Person anders wahrzunehmen als in den Beziigen der alten
Leidenschaften und deren Zufilligkeiten. Es liest die Situation nur im Sinne der
Figur, des archetypischen Bildes, des Vehikels. Doch bei gesunder Entwicklung
kooperieren Tenor und Vehikel — die neue zwischenmenschliche Beziehung und
die Familienkonstellation — frei und ungehindert; das dabei entstehende Verhal-
ten leitet sich in angemessenem Verhiltnis von beiden ab. Im gliicklichen Zu-
sammenleben werden so dieselben Muster exemplifiziert und dieselben Irr-
tumsrisiken vermieden wie beim gewissenhaften und kritischen Lesen. Die all-
gemeine Form des Interpretationsprozesses bleibt die gleiche, ob es sich nun um
ein Beispiel von kleinem Umfang — das richtige Verstehen einer Redefigur —
oder um ein grosseres — die Aufrechterhaltung einer Freundschaft — handelt»’.

Das ist eine vorziigliche Darstellung eines der zentralen Begriffe der Psycho-
analyse durch einen Nicht-Analytiker. Allenfalls im letzten Satz wiirde ich die
Analogie etwas genauer formulieren. Das Verstehen eine Redefigur ist weniger
mit dem Aufrechterhalten einer Freundschaft zu vergleichen als vielmehr mit

’ Die Ubersetzung habe ich aus: A. Haverkamp, Hg. (1983) iibernommen, aber nach dem
englischen Original leicht iiberarbeitet.



28 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

dem Vorgang, dass ich tliberhaupt einen anderen Menschen als Freund, wenig-
stens als moglichen Freund, wahrnehmen kann.

Der Text spricht nicht nur iiber Metaphern, sondern er ist auch selber voll von
metaphorischen Redefiguren. Er ist meines Wissens das erste Zeugnis desjeni-
gen metaphorischen Gebrauchs des Wortes «Metapher», den wir schon bei
Black und Sellin gefunden haben. Mit ihm wandelt sich die Beziehung Tenor —
Vehikel von einem innersprachlichen Prozess zu einer Beziehung der Sprache
zur aussersprachlichen Wirklichkeit. Eine sprachliche Ausserung ist hier das
Vehikel, die dussere Wirklichkeit der Tenor. Genau in dieser Beziehung fand
spater Max Black die Verwandtschaft zwischen wissenschaftlichen Modellen
und Metaphern. Im Text von Richards wird diese Ubertragung noch durch eine
weitere Metapher angedeutet: er schreibt, dass Situationen «gelesen» wiirden,
als ob sie Texte wiren. Hierin ist der Ursprung aus einer Redefigur, die sich nur
auf die Sprache richtet, noch gut erkennbar.

Was Richards hier nur an dem psychoanalytischen Begriff der Ubertragung
exemplifiziert, umfasst tatséichlich einen viel grosseren Bereich. Black sprach
vom metaphorischen Charakter wissenschaftlicher Modelle. Ein vor iiber 10
Jahren in den USA erschienenes Buch, das der Linguist George Lakoff und der
Philosoph Mark Johnson gemeinsam verfasst hatten, geht noch viel weiter und
behauptet die metaphorische Grundstruktur aller Welterkenntnis. Das Buch der
beiden Autoren hat den Titel: «Metaphors we live by» (1980), Metaphern, durch
die wir leben. Die Grundthese dieses wichtigen Buches mdochte ich Thnen jetzt
referieren.

Fiir die beiden Autoren sind Metaphern nicht primdr Elemente der Sprache,
sondern sie sind die zentralen und beherrschenden Konzepte, mit denen wir die
Welt erkennen. Nur welil das so ist, erscheinen auch innerhalb der Sprache Meta-
phern. Innersprachliche Metaphern sind also sekunddr. All unser konventionel-
les Erkennen der Wirklichkeit ist durch metaphorische Konzepte gepriagt, ohne
dass dieses uns unmittelbar bewusst wiirde. Es macht gerade die Einheitlichkeit
einer Kultur aus, dass die grundlegenden metaphorischen Konzepte allen immer
schon gemeinsam sind. Metaphorische Erkenntnis heisst, dass eine fragliche
Erfahrung in der Welt mit Hilfe einer anderen, die selbstverstindlich ist, erkannt
und strukturiert wird. Ich will das an einem Beispiel der beiden Autoren zeigen.
Eine grundlegende metaphorische Strukturierung unserer Alltagswelt geschieht
durch die Metapher ZEIT IST GELD®. Dabei werden diejenigen Erfahrungen,
die wir alltidglich mit dem Geld machen, auf unsere Wahrnehmung und unseren
Umgang mit der Zeit libertragen. Damit erhélt die Zeit Eigenschaften, die sonst

¥ Lakoff und Johnson benutzen, wenn sie {iber grundlegende Metaphern schreiben, immer
Grossbuchstaben.



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 29

unsere Erfahrung mit dem Gel/d immer schon pragen. Zeit wird eine wertvolle
Ware, mit der man Handel treiben kann, sie ist ein Vermogen, man kann sie
verschwenden oder wirtschaftlich nutzen. Diejenige kohdrent strukturierte Er-
fahrung, die wir mit dem Geld machen, wird auf unseren Umgang mit der Zeit
iibertragen. Dabei werden manche moglichen Eigenschaften der Zeit herausge-
stellt, andere aber unterdriickt. Nur dadurch kommt es zu einer zusammenhén-
gend strukturierten Wahrnehmung von Zeit. Wichtig ist nun, dass die Zeit mit
dieser Metapher keineswegs in ihrem objektiven Wesen erfasst wird. Es sind
andere Metaphern fiir die Zeit genauso gut moglich, z. B. Zeit als ein Raum oder
Zeit als ein Geschenk. Metaphorische Konzepte ermdglichen jeweils eine spe-
zielle Konstruktion von Wirklichkeit, wessen wir uns nicht bewusst sind, solan-
ge wir durch diese Metaphern leben. Auch unser Verstindnis von Geld ist, so
mochte ich die Autoren ergédnzen, seinerseits ebenfalls von Metaphern gepragt.
Da sich die Metaphern, durch die wir leben, in der Sprache manifestieren, kann
eine Reflexion des Sprachgebrauchs uns helfen, die gelebten Metaphern aufzu-
spuren.

Die Autoren unterscheiden zwischen konventionellen und kreativen Meta-
phern. Diese letzte Sorte ist fiir unsere Argumentation besonders interessant. Es
handelt sich dabei um nichtkonventionelle Metaphern, mit denen ein Feld von
Erfahrung neu strukturiert wird. Die Autoren bringen dafiir ein besonders scho-
nes Beispiel. Ein iranischer Student, der nach Berkeley kam, horte neben vielen
anderen erstaunlichen Dingen stindig einen bestimmten Ausdruck, ndmlich
«the solution of my problems», also «die Losung meiner Probleme». Dieser
Ausdruck, dessen Bedeutung ihm unbekannt war, faszinierte ihn. Er stellte sich
vor, dass man in Berkeley mit Problemen wie mit Substanzen umgehe, die man
chemisch behandelt. Sie konnten neue Verbindungen eingehen, sich wandeln,
wieder ausgefillt werden, aber sie blieben, trotz aller chemischen Umsetzun-
gen, immer vorhanden und bildeten eine lohnende Lebensaufgabe. Er war sehr
enttduscht, als er nach einiger Zeit erfuhr, dass diese Metapher ganz anders ge-
meint war. Es ging keineswegs um die Umsetzung von Problemen als einer dau-
ernden und spannenden Aufgabe, sondern darum, sie zum endgiiltigen Ver-
schwinden zu bringen. Metaphern sind Konventionen, und sie sind damit prinzi-
piell verinderbar. Wire es dem Studenten gelungen, sein Missverstindnis einer
konventionellen Metapher zu einer neuen Metapher zu machen und diese seiner
Umgebung zu vermitteln, so hitte er die Wahrnehmung eines Ausschnittes der
Wirklichkeit fiir seine Umgebung neu geprigt. Gesellschaftliche Verdnderungs-
prozesse beruhen auf und gehen einher mit einer neuen metaphorischen Sicht
der Welt.



30 Hartmut Raguse, Figiirlich leben
8. Der persénliche Mythos

Ehe ich versuche, das Konzept von Lakoff und Johnson auf das Verstindnis der
Reich-Gottes-Gleichnisse und ihrer Wirkung anzuwenden, erinnere ich noch-
mals an Richards. Er hatte als Beispiel der metaphorischen Erkenntnis der Welt
das psychoanalytische Konzept der Ubertragung gewihlt. Lakoff und Johnson
haben uns gezeigt, dass der Bereich metaphorischer Erkenntnis noch viel weiter
reicht. Fiir sie hat Welterkenntnis iiberhaupt einen metaphorischen Charakter.
Ich mdchte nun in einem weiteren Schritt den Gedanken der beiden Autoren mit
einem anderen zentralen psychoanalytischen Konzept verbinden und damit
noch weiter differenzieren.

Es handelt sich dabei um den Begriff des «personlichen Mythos». Diesen
Begriff'hat 1956 der aus Wien stammende Kunsthistoriker und Psychoanalytiker
Ernst Kris in die Diskussion eingefiihrt. Ich verzichte hier auf eine historische
Einfithrung, sondern mochte Thnen zeigen, wie dieser Begriff heute in der psy-
choanalytischen Diskussion gebraucht wird. Der persdnliche Mythos ist eine
grundlegende, meist nicht bewusste, narrative Konstruktion, mit der vermutlich
jeder Mensch versucht, seiner Lebensgeschichte eine erzdhlerische Einheit zu
geben. Ein Teil eines solchen Mythos konnte etwa im folgenden Satz bestehen:
«Ich bin von Natur aus so mangelhaft ausgestattet, dass ich unbedingt immer
scheitern miusste, wenn ich nicht mehr leistete als alle anderen». Dabel ist der
Ausdruck «personlicher Mythos» zunéchst einmal paradox, denn Mythen sind
immer kollektiv und geben einer Gemeinschaft einen Sinn von Identitit. Aber
der personliche Mythos ist nach Kris die individuelle Ausarbeitung und Varia-
tion solcher kollektiven Mythen. Kris hatte noch gemeint, dass der personliche
Mythos eine pathologische Erscheinung sei. Aber mittlerweile hat sich allge-
mein’ die Ansicht durchgesetzt, dass wir alle Mythenerzihler sind, oder besser,
dass wir alle unsere innere Welt und auch unsere Stellung zur dusseren Welt
nicht ohne mythische oder erzéhlerische Strukturen wahrnehmen. Auch die an-
alytische Ubertragung lisst sich als eine Inszenierung dieses persénlichen My-
thos verstehen, in der dem Analytiker eine bestimmte Rolle zugewiesen wird.

Manche Religionswissenschaftler werden vielleicht bei diesem Gebrauch
des Begriffes «Mythos» protestieren und darauf bestehen, dass es beim Mythos
im weitesten Sinne um Begebenheiten zwischen Heroen und Gottern gehen soll-
te. In der Tat ist es mdglich, auf den Begriff «Mythos» zu verzichten und statt
dessen von «narrativen Grundstrukturen der Welterkenntnis» zu sprechen. Aber
die personlichen Mythen sind vornehmlich Familiengeschichten und unter-

? Vgl. dazu den Sammelband von P. Hartocollis/J. D. Graham (1991).



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 31

scheiden sich darin nicht von den Gottermythen. Die Berechtigung, auch psy-
choanalytisch von Mythen zu sprechen, besteht, wie mir scheint, in doppelter
Weise. Die Gottermythen sind als tiberhohte Familiengeschichten verstehbar,
und individuelle Familiengeschichten werden nach dem Vorbild kollektiver
Gottermythen und nach ihren sikularen Ableitungen geformt.

Der zentrale kollektive Mythos der Psychoanalyse ist bekanntlich die Erzih-
lung von Odipus. Es ist die Geschichte von einem Vater, der durch homosexuelle
Gewalttat eine Schuld auf sich geladen hat und dem ein Orakel androht, dass
sein Sohn als Récher auftreten werde. Als dieser Sohn geboren wird, versuchter,
ihn auszusetzen und damit zu téten. Aber der Plan wird vereitelt, und der Sohn
liberlebt. Ein unwiderstehliches Schicksal bewirkt, dass alle Beteiligten genau
das tun, was sie am meisten vermeiden wollen. Am Schluss wird der Sohn den
Vater ermordet und die Mutter geehelicht haben, beides, ohne es als dieses zu
wissen. Freud hatte 1900 in seiner « Traumdeutung»'® dieses Geschehen als einen
menschlichen Grundmythos verstanden. Jeder Mensch begehre den Elternteil
des anderen Geschlechtes als Partner und méchte den gleichgeschlechtlichen
Teil des elterlichen Paares beseitigen. Und ebenso wie Laios erleben auch Eltern
ihre Kinder als gefdhrliche Rivalen. Die Geschichte von Odipus, so wie sie So-
phokles erzéhlt, wird fiir Freud zu einem Basisgleichnis dafiir, wie es sich zwi-
schen den Generationen von Menschen verhilt. Die personlichen Mythen, so
hatte ich eben, Kris folgend, formuliert, sind individuelle Variationen der kol-
lektiven Mythen. Der Mythos von Odipus hat eine tragische Struktur. Nach der-
jenigen Interpretation, die Freud ihm gibt, scheint das Leben der Menschen eine
unausweichliche Folge von Inzest und Mord zu sein. Die psychoanalytische Er-
fahrung, die mit diesem Mythos individuelle Menschen zu verstehen sucht,
zeigt in der Tat, dass viele sexuelle Beziehungen inzestuds gefarbt und viele
Rivalitdten morderisch strukturiert sind. Und genau die Konflikte, die aus sol-
chen inzestudsen und morderischen Phantasien erwachsen, sind eine Ursache
psychischer Erkrankungen. Aber wenn auch Freud die Allgegenwart der 6dipa-
len Grundstruktur behauptete, so war er keineswegs der Meinung, dass der Aus-
gang der individuellen Rezeption dieser Erzdhlung immer inzestuds, morde-
risch oder krankmachend sein miisse. Der Mensch konne sich innerhalb des
Mythos doch von ihm 16sen, wenn er die Schranke der Generationen anerkennt
und wenn er seine Wiinsche gegeniiber den Eltern aufgibt. Dafiir erhilt er als
Belohnung, selber jemand aus der elterlichen Generation werden zu diirfen, nun
aber in bezug auf eigene Kinder. Die mythische Struktur der Odipuserzihlung
bleibt die Form der Weltwahrnehmung, aber sie kann verschiedene Wirkung

"% Studienausgabe Bd. 1, 267-269.



32 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

haben. Sie kann die Sicht der Welt verengen auf ein Drama von Inzest und Mord
oder sie erweitern auf Erwachsensein und Kreativitit.

Ehe ich auf die Gleichnisse zurlickkomme, mochte ich noch einen personli-
chen Mythos vorfiihren, den Sie alle kennen werden, weil er im Neuen Testa-
ment zu finden ist. Er fulhrt uns zugleich zum Thema des Gottesreiches zurtick.

9 Paulus

Im 7. Kapitel des Briefes an die Romer schreibt Paulus: «Einst lebte ich, ohne das
Gesetz. Als jedoch das Gebot kam, kam Leben in die Siinde; ich aber starb. Das
Gesetz, das das Leben bringen sollte, erwies sich mir als todbringend. Denn die
Siinde hat das Gebot zum Anlass genommen, mich zu verfithren, und hat mich
so durch dieses getdtet. So ist also das Gesetz selbst heilig, und das Gebot ist
heilig, recht und gut». Ich belasse es bei diesem Ausschnitt. Die Frage, ob dieser
Text autobiographisch zu lesen sei oder nicht, ist im gegenwartigen Zusammen-
hang nicht wesentlich. Es handelt sich auf alle Félle um einen Text, der angibt,
wie und unter welchen Aspekten eine allfallige Autobiographie des Paulus, viel-
leicht aber auch eines jeden Christen, gelesen und verstanden werden miisste.
Ich mochte thn mit dem Begriff des «personlichen Mythos» verbinden. Dieser
paulinische Mythos redet von personifizierten Machten: von der Siinde, vom
Tod, vom Begehren und von einem Zustand ohne Gesetz. Antoine Vergote
(1973) hat in einer eindringlichen Analyse dieses individuellen Textes gezeigt,
wie eng er mit dem kollektiven Odipus-Text verbunden ist. Er hat, wie dieser,
eine triadische Gestalt, die Akteure sind das Ich, das Gesetz und das Begehren
oder die Siinde. Das Gesetz ist ein viterliches Gesetz, das sich gegen die Begier-
de stellt, zum Ursprung zurlickzukehren. Der Ursprung wire aber die Realisie-
rung einer inzestudsen Phantasie, durch die der Unterschied zwischen Kind und
Eltern, zwischen Geschopf und Schopfer aufgehoben wiirde. Erst das Gesetz
macht diesen Wunsch zur Riickkehr, der latent immer anwesend war, manifest
und richtet ein Verbot auf. Darin besteht die Heiligkeit des Gebotes, das zugleich
todbringend ist, indem es den Tod jenes Teiles in uns fordert, der nur den Weg
zuriick zum Ursprung und damit zum Inzest verlangt. Erst wenn das Gesetz als
ein geistliches zu meinem eigenen wird, entkomme ich dem Verhéngnis von
Begehren, Stinde und Tod durch die neue Existenz als Christ in der Annahme des
Tochter- oder Sohn-Seins.

Ich hoffe, dass es mir gelungen ist, Ihnen wenigstens eine Ahnung davon
vermittelt zu haben, wie Vergote den Text des Paulus als eine Variante der Odi-
pus-Erzdhlung interpretiert. Ich selber wiirde zwar den Text etwas anders verste-
hen, doch das ist fiir meine Argumentation insgesamt nicht wesentlich. Fiir Pau-



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 33

lus gehort aber die Verfallenheit unter die siindhafte Begierde und unter das
Gesetz, das wegen der Siinde einen todbringenden Charakter erhélt, der Vergan-
genheit an. Paulus beschreibt den personlichen Mythos oder das Gleichnis sei-
ner Weltsicht von einem Standpunkt her, an dem sich diese Sicht bereits verin-
dert hat. Vergote interpretiert diese neue Sicht als Verinnerlichung des Gesetzes
des Vaters als eines geistlichen Gesetzes. Es ist damit zu einem inneren Gesetz
geworden und tritt nicht mehr von aussen verbietend an den Menschen heran.
Das Gesetz muss deshalb nicht mehr verbieten, weil derjenige Mensch, der be-
gehrend nur zum inzestudsen Ursprung zuriickkehren will, gestorben ist. Er ist
gestorben, weil nach Uberzeugung des Paulus durch Jesu Tod und Auferstehung
das Gottesreich angebrochen und der siindige Teil des Menschen mit Christus
zusammen gestorben ist. Fir Paulus ist dieses Gottesreich bereits Gegenwart,
sein Anbruch liegt sogar schon in der Vergangenheit. Seine Lehre von der
Rechtfertigung, fiir die er metaphorisch die juristische Sprache verwendet, ist
eine Interpretation der Metapher vom Gottesreich unter der neuen Bedingung,
dass der urspriingliche Verkiinder des Anbruches des Gottesreiches jetzt abwe-
send ist. Damit nehme ich wiederum einen Gedanken von Jiingel auf, der sich
dafiir auf Paulus selber beruft. Paulus schreibt im Briefe an die Romer, dass das
Gottesreich nicht in Streitigkeiten tiber richtige Speisen, sondern in der Gerech-
tigkeit bestehe, die Jiingel als Gerechtfertigtsein interpretiert. Paulus hat mit
seiner Rechtfertigungslehre eine neue gedankliche Ausarbeitung dessen gege-
ben, wie er sich und die Welt nach seiner Begegnung mit Christus sah. Um jetzt
das Thema meines Vortrags unmittelbar wieder aufzunehmen, mochte ich den-
selben Gedanken noch auf eine andere Art formulieren: Paulus konnte, als thm
Christus als der Erhohte erschienen war, eine gleichnishafte Auslegung seiner
Existenz unter dem Aspekt des Gottesreiches schreiben, eine Auslegung, in der
zugleich auch ein nachtriigliches' Gleichnis seiner vorherigen Existenz zwi-
schen Begierde und Gesetz enthalten war. Sein neues Gleichnis, und damit neh-
me ich vor allem das 7. und das 8. Kapitel des Romerbriefes zusammen, bedeutet
einen Bruch mit seiner fritheren Existenz, zugleich aber auch deren Fortfiihrung
mit einer neuen Perspektive. Das neue Gleichnis wurde von Paulus zugleich als
Befreiung von der viel engeren Sicht seiner fritheren Existenz erfahren, die er
unter der Herrschaft verfolgender und todbringender Michte sah. Dass manche
gegenwartigen Christen und vor allem Christinnen auch diese fiir Paulus so be-
freiende Sicht als einengend und verfolgend erleben, sollte man nicht kritisie-
ren, aber es dndert doch nichts daran, dass fiir Paulus diese Erfahrung eine Be-
freiung gewesen ist. Dass spiter Paulus und tiberhaupt die christliche Theologie

" Den Begriff der Nachtriglichkeit, der fiir die Psychoanalyse zentral ist, betont Ernst
Fuchs (1949) auf S. 63 auch fiir Rom 7.



34 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

oft eher als lebensfeindlich denn als befreiend erlebt wurden, diirfte vor allem
damit zusammenhdngen, dass die gleichnishafte Theologie des Christentums
eben diesen gleichnishaften Charakter oft verliert und damit den Anschein einer
fundamental wahren Aussage erhilt. Das hat die Theologie iibrigens mit allen
anderen Wissenschaften gemeinsam. Als Psychoanalytiker merkt man im Laufe
der Zeit, dass es verschiedene narrative Strukturen oder Mythen gibt, sich selber
im Zusammenhang mit der Welt zu sehen. Aber das wichtigste Therapieziel ist
es weniger, diese Weltsicht, diesen personlichen Mythos vollig zu verdndern,
was sowieso nicht moglich ist, als ihm wiederum die spielerische Qualitit des
«Als ob»", des Gleichnishaften zu geben. Noch anders ausgedriickt: im Gleich-
nis zu leben und nicht ohnméchtig durch es gelebt zu werden. Ich glaube, dass
dieses psychoanalytische «Als ob» mit dem paulinischen «Als ob nicht» ganz
eng verwandt ist.

10. Das Gottesreich als Gleichnis

Ich hatte oben gezeigt, dass Gerhard Sellin von zwei metaphorischen Bestand-
teilen der Gleichnisse Jesu sprach. Der eine Teil ist die Bildhilfte oder — nach
Richards — das Vehikel, also die eigentliche Gleichniserziahlung. Und der ande-
re, ebenso metaphorische Teil ist die sogenannte Sachhilfte oder — wiederum
nach Richards — der Tenor. Aber die Gleichniserzdhlung bezieht sich auf die
innersprachliche Sachhilfte «Gottesreich», und diese urspriingliche Sachhilfte
wird zur Bildhélfte oder zum Vehikel gegeniiber der Welt. Wir haben also eine
innersprachliche Metaphorik, die dem Metaphernbegriff etwa von Max Black
entspricht und eine sprachlich-aussersprachliche Metaphorik, die ich mit den
Metaphernbegriffen von Richards, Lakoff und Johnson und mit dem «personli-
chen Mythos» der Psychoanalyse in Bezichung gesetzt habe. Als innersprachli-
che Erscheinungen sind die Gleichnisse autonome Kunstwerke, die ihre Bedeu-
tung in sich tragen. In dem Augenblick aber, in dem das Wort «Gottesreichy zur
Metapher fiir eine aussersprachliche Wirklichkeit wird, kommt die Welt zum
Vorschein. Fiir Sellin bezieht sich das Wort «Gottesreich» auf das «Christusge-
schehen». Aber das kann jetzt kaum etwas anderes bedeuten als die heutigen
Konsequenzen eben dieses Geschehens, und das meint die Gegenwart des Got-
tesreiches.

Ehe ich weitergehe, mochte ich mich noch zum Bedenken dussern, ob die
Unterscheidung zwischen sprachinterner und sprachlich-aussersprachlicher

12 Zum spielenden Lernen durch Gleichnisse siche H. Weder (*1984), 89-91, zum «Als ob»
des Fiktiven in der Literaturtheorie und in der Psychoanalyse vgl. H. Raguse (1993b).



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 35

Metaphorik nétig und sinnvoll sei. Ich kann die Frage nicht ganz schliissig be-
antworten, aber mir scheint, dass die Weise, wie der Tenor «Welt» sich zum
Vehikel «Gottesreich» verhilt, doch auch sprachlich vermittelt ist. Das Vehikel
richtet sich nicht auf die Welt als solche. Diese gibt es als blosses Faktum nicht,
sondern wir haben sie immer nur mit und durch Interpretationen. Deren Gestalt
ist jedoch stets sprachlich. Das Reden vom Gottesreich bezieht sich also auf eine
Sicht der Welt, die vom Gottesreich vielleicht noch nicht bertihrt ist. Die Gottes-
reichgleichnisse treffen damit nicht unmittelbar auf die Welt selber, sondern auf
unsere vorgingigen Interpretationen der Welt"”. Aber mir scheint, dass diese
unsere Interpretationen sich in einer Hinsicht von den Gleichniserzidhlungen
und auch von der Metapher «Gottesreich» unterscheiden. Wenn wir von unserer
Sicht der Welt sprechen, dann setzen wir immer eine konventionelle ausser-
sprachliche Referenz dieser Rede voraus. Es gibt ein «Etwasy, iber das wir uns
immer schon Meinungen gebildet haben, es gibt etwas wie die Welt, auf die sich
unsere Interpretationen richten. Vor diesem Hintergrund werde ich im folgen-
den in einer abgekiirzten Redeweise weiterhin von der Beziehung Metapher —
Welt reden.

Was bedeutet dies flir das Verstidndnis der Gleichnisse? Erinnern wir uns
nochmals an die Grundsitze der Metapherninterpretation von Black. Die meta-
phorische Spannung zwischen Primédr- und Sekundirgegenstand wird durch
wechselseitige Projektion sowohl aufgehoben als auch bewahrt. Das Gottes-
reich bekommt Senfkorneigenschaften, ohne zum Gegenstand der Biologie zu
werden, und die Kleinheit und Wachstumsfédhigkeit des Senfkornes hat etwas
Gottesreichhaftes, ohne doch selber zum Himmel zu gehoren. Aber dieses Got-
tesreich, das mit den Eigenschaften des Senfkornes angereichert ist, wird nun
zum Gleichnis der Welt. Wie geschieht das? Einerseits, indem aus der Welt Ei-
genschaften auf das Gottesreich projiziert werden, die dieses mehr oder weniger
nach dem Muster irdischer Staatswesen erscheinen lassen. Das ist eine unver-
meidliche, gelegentlich aber durchaus verhdngnisvolle Nebenerscheinung. Vor
allem aber geschieht es, indem das «Gottesreichy, in seiner Bedeutung durch die
Gleichniserzahlung metaphorisch angereichert, die Gottesreich-Eigenschaften
an die Welt abgibt. In seiner gleichnishaften Beziehung zur Welt wird die inner-
sprachliche Unterscheidung zwischen Sach- und Bildhélfte unangemessen im
Sinne Jiingels. Auf welche Weise gibt nun das Gleichnis als ganzes seine Eigen-
schaften an die Welt ab? Erstens dadurch, dass Menschen die Welt unter dem
Blickwinkel des Gottesreiches wahrnehmen. Sie werden dann an der Kleinheit

% Auch psychoanalytische Deutungen richten sich nicht auf die Wirklichkeit selber, son-
dern auf die Interpretationen, die die Patienten ihr immer schon gegeben und die sie mit der
Wirklichkeit selber verwechselt haben.



36 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

dessen, was sie sehen — oder vielleicht nicht einmal sehen, sondern nur glauben
—weniger Anstoss nechmen, weil sie es vom Senfkorn her nicht anders erwarten.
Ich meine aber, dass ihnen auch vieles, was sonst gar nicht nach Gottesreich
aussieht, von dieser Perspektive her neu erscheinen wird. Ich glaube, dass es von
einer solchen Anschauung her nicht mehr nétig ist, spezielle Gegen-
standsbereiche des Gottesreiches in der Welt zu fordern, z.B. die Kirchen oder
bestimmte Formen der Religionsausiibung, sondern alles, was wir erfahren, er-
scheint neu und anders vom Gleichnis des Gottesreiches her.

Das zweite aber ist die Tat, die auf'eine neue Sicht folgen kann. Und hier geht
es darum, etwas von dem in die Wirklichkeit umzusetzen, was fiir die Welt unter
dem Aspekt des Gottesreiches notig wire. An dieser Stelle hat auch die Befrei-
ungstheologie ihre volle Berechtigung, indem sie versucht, den Ubergang von
der Sprache in die Welt handelnd zu bewirken. Die Reflexion auf diesen Uber-
gang ist eine Aufgabe christlicher Ethik, die sich nur dessen bewusst bleiben
muss, dass es keine an sich christlichen Taten gibt, sondern nur Handlungen, die
vom Gleichnis des Gottesreiches her gleichnishaft als Arbeit am und im Reiche
Gottes erscheinen.

Einen mdglichen Einwand gegen diese Sicht des Gottesreiches als gleichnis-
hafte Wahrnehmung und Tat mochte ich gleich vorwegnehmen. Man konnte mir
entgegenhalten, dass damit das Gottesreich seinen Ursprung im Menschen néh-
me und der Willkiir des autonomen Menschen unterstellt wiirde. Dagegen
mochte ich antworten, dass in dem Raum', in dem Metaphern und Gleichnisse
gelten, die Unterscheidung zwischen Finden und Erfinden nicht mehr in Kraft
ist. Es ist nicht zu unterscheiden, ob mit Metaphern Eigenschaften in den Dingen
aufgefunden oder erschaffen werden. Und damit fallt im gleichnishaften Reden
die Unterscheidung zwischen Objektivitit und Subjektivitit, zwischen Theono-
mie und Autonomie fort. Allerdings gilt das nur, wenn und solange der metapho-
rische Charakter gewahrt ist. In dem Augenblick, in dem aus gleichnishaften
Aussagen Behauptungen objektiver Gultigkeit werden, sind alle diese Unter-
scheidungen wieder wirksam, was allerdings deren illusionshaften Charakter
nicht ausschliesst. Ich mochte nur kurz noch erwihnen, dass ich diese letzten
Formulierungen dem Werk des englischen Psychoanalytikers Donald Winnicott
verdanke.

Jiingel schreibt: Die Basileia kommt im Gleichnis als Gleichnis zur Sprache.
Und er interpretiert diese Aussage selber damit, dass er hinzufiigt, dass in Jesu
Predigt eine Einheit zwischen Verkiindigung und Liebesforderung bestehe. Ich
denke, dass ich Jlingels Aussage in seinem Sinne interpretiere, wenn ich sage,

"4 Dieser Raum ist der «potential space» von Donald Winnicott.



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 37

dass im Gleichnis das Gottesreich damit gleichnishaft zur Sprache kommt, dass
es Gleichnis fur die Welt wird. Durch die Predigt Jesu ist eine neue Mdglichkeit,
die Welt zu sehen, zur Sprache gekommen. Das ist dadurch geschehen, dass
Jesus selber die alte jiidische metaphorische Vorstellung einer kiinftigen Gottes-
herrschaft aufgenommen und sie durch seine Gleichniserzihlungen mit einem
neuen Sinne angereichert hat. Man muss dafiir nicht leugnen, dass auch andere
Prediger in der Zeit Jesu diese Metapher in dhnlicher Weise durch Gleichnisse
weiterentwickelt haben. Wirkungsgeschichtlich ist Jesu Reden vom Reiche
Gottes fiir uns entscheidend geworden. Aber diese Moglichkeit, die Welt vom
Gottesreiche her neu zu sehen, verbleibt nicht allein innerhalb der Sprache. Das
Reden vom Reiche Gottes wird zur gleichnishaften Weise, die Welt zu sehen und
an ihr zu handeln. Das Gleichnis vom Reiche Gottes geschieht, indem Men-
schen mit dem Gleichnis im Bezug auf die Welt leben. Der Gefahr, dass das
Reich Gottes durch Projektion von Eigenschaften, die aus der alltdglichen Welt
stammen, selber zur Monarchie oder Diktatur werde, konnen die innersprachli-
chen Gleichniserzdhlungen in einem gewissen Masse wehren. Und die andere
Gefahr, dass das Reden in Gleichnissen zu einem innersprachlichen Ereignis
von dsthetischen oder archetypischen Bildern verengt wird, sollte der Bezug des
Gottesreiches auf die Welt verhindern. Die Vermittlungsstelle zwischen Gleich-
niserzdahlung und Welt ist der Begriff des Gottesreiches, indem er wechselseitig
zur Sachhilfte der Erzdhlung und zur Bildhilfte fiir eine neue Sicht der Welt
wird, genauer noch: fiir eine neue Sicht auf die alte Sicht der Welt wird.
Damit, dass die Welt, fiir die die Metapher «Gottesreich» zum Gleichnis
wird, selber zundchst der Gottesreicheigenschaften génzlich entbehrt, haben die
Gleichnisse prinzipiell zukiinftigen, eschatologischen Charakter. Das Reden
vom Reiche Gottes ist ein Sprechakt, fiir den die notige Situation, in der er
«gliicken» kann, gerade noch nicht vorhanden ist. Sandy Petrey (1990)" gibt uns
dafiir ein gutes Gleichnis: In Pontecorvos Film «Die Schlacht um Algier» wird
gezeigt, wie in der revolutiondren Truppe eine Eheschliessung vollzogen und in
ein Notizbuch mit dem Titel «Algerische autonome Zone» eingetragen wird.
Der Akt ist fiir die herrschende politische Gegenwart noch ungiiltig, aber der
Film stellt dar, wie dieser ungiiltige Akt Giiltigkeit erlangt, indem die Situation
verandert wird. Und dass diese Situation so wird, dass der Akt seine Gliltigkeit
erlangt, ist nicht zuletzt auch eine Wirkung eben dieses Aktes selber. Ahnlich
mag es mit dem gleichnishaften Reden vom Reiche Gottes in dieser Welt und in
dieser Gesellschaft sein, nur schliesst der prinzipiell verborgene Charakter des
Gottesreiches aus, dass es vor der Vollendung jemals eine Situation geben kann,

'520/21.



38 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

in der die Situation des Gleichnisses einfach schon Gegenwart ist. Die Gleich-
nisse verlieren nie ihre eschatologische Ausrichtung, die giiltige Eheschliessung
in Algerien ist hingegen ldngst Wirklichkeit geworden. Wenn Jiingel sagt, dass
das Gottesreich im Gleichnis zur Sprache komme, so ist daran besonders zu
betonen, dass der «Orty», von dem her es kommt, die Zukunft bleibt.

Wo ist der Unterschied zwischen dem Leben im Gleichnis und dem Leben
durch ein Gleichnis? Ich meine, dass es keinen Unterschied geben muss, aber
«durch ein Gleichnis» zu leben oder gelebt zu werden, suggeriert eher Unbe-
wusstheit und Passivitdt. Auch diese beiden Begriffe zeigen noch nichts an sich
Schlechtes an, doch sie werden gefahrlich, wenn das Gleichnis seinen Gleichni-
scharakter verliert, scheinbar entmetaphorisiert wird und damit die Wirklichkeit
zwar faktisch noch durch ein Gleichnis, aber illusionshaft nicht mehr im Gleich-
nis und als Gleichnis gesehen wird. Ich habe in meiner Dissertation (1993a) zu
zeigen versucht, wie die Bildersprache der Apokalypse durchaus eine reinigen-
de Funktion haben kann, wenn sie im Extremfall als eine Literatur gelesen wird,
in der man seinen Hass in der Phantasie ausleben kann. Aber gerade dieser Text
verfiihrt seine Leser immer wieder dazu, ihn als Schilderung mehr oder weniger
realer Ereignisse zu lesen. In dem Augenblick, in dem sich Leser aufgerufen
filhlen, der Realisierung dieses apokalyptischen Gottesreiches nachzuhelfen
und es nicht mehr gleichnishaft zu verstehen, wird der Text zu einer Quelle
schrecklicher Gewalt. Die Grenze der Befreiungstheologie liegt nicht darin,
dass sie gelegentlich der Gerechtigkeit einigen Nachdruck, vielleicht sogar ein-
mal einen gewaltsamen Nachdruck verleiht. Ihre Gefahr und Grenze liegt fiir
mich vielmehr in der immer moglichen Illusion, ein nicht mehr gleichnishaftes
Gottesreich zu errichten.'

Wenn ich sage, dass das Gottesreich eine gleichnishafte Sicht dieser Welt sei,
so gestehe ich zu, dass es andere Sichten gibt, z. B. eine sdkulare Sicht. Ich habe
keine Miihe mit einer pluralistischen Weltsicht, sie ist sogar die wichtigste Mog-
lichkeit, sich des gleichnishaften Charakters des Gottesreiches bewusst zu blei-
ben. Allerdings meine ich ebenso, dass auch die anderen Weltsichten faktisch
diesen gleichnishaften Charakter haben und dass manches einfacher wire, wenn
sich diese Auffassung durchsetzen wiirde. Diese Einsicht verdanke ich nicht
zuletzt dem Buch von Lakoff und Johnson. Uberdies kommt aber dem Christen
noch in einem speziellen Sinne die Gleichnishaftigkeit seiner Sicht auf die Welt
zu, weil sie allein ihm diejenige Freiheit gewihrt, die zum Wesen der Gottesherr-
schaft gehort. Wie ist das zu verstehen? Darauf mochte ich mit einem Gleichnis

' Hierfiir verdanke ich viel H. Gollwitzer mit seiner Unterscheidung zwischen der «abso-
luten Utopier, die allein Gottes Sache ist und der «relativen Utopie» als Zielbegriff gesell-
schaftlichen Handelns.



Hartmut Raguse, Figiirlich leben 39

antworten, mit einem entlichenen, keinem selbst erfundenen. Wie also verhilt es
sich mit der Freiheit des Christen im Reiche Gottes? Sie erinnern sich vielleicht
noch an den Titel meines Vortrages «Figiirlich leben». Das ist ein Zitat, und zwar
eines, das die meisten von Ihnen irgendwann einmal gelesen haben. Es stammt
aus Thomas Manns Roman «Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull». Bevor
ich das Zitat vollstindig vorlese, erzdhle ich Thnen kurz den Zusammenhang:
Als Felix durch Simulierung eines epileptischen Anfalls endgiiltig der Gefahr
entkommen ist, zum Militir eingezogen zu werden, befillt ihn ein kurzes Be-
dauern, diese kleidsame Lebensform nicht gewihlt zu haben. Doch er besinnt
sich: kriegerische Strenge, Selbstdisziplin und Bestehen von Gefahren bestim-
men auch sein Leben, aber etwas ganz anderes sei es, sich in tatsdchliche milita-
rische Verhiltnisse einspannen zu lassen. Und jetzt lasse ich das Zitat folgen, das
zugleich ein abschliessendes Gleichnis fiir das Reden und Leben in Gleichnis-
sen sein soll: «Lebte ich folglich soldatisch, so ware es doch ein tolpelhaftes
Missverstandnis gewesen, wenn ich darum als Soldat leben zu sollen geglaubt
hitte; ja, wenn es gilte, ein so erhabenes Gefiihlsgut wie dasjenige der Freiheit
fiir die Vernunft zu bestimmen und zuzurichten, so liesse sich sagen, dass dies
eben: soldatisch, aber nicht als Soldat, figiirlich, aber nicht wortlich, dass im
Gleichnis leben zu diirfen eigentlich Freiheit bedeute.»

Literatur

John L. Austin, How to do Things with Words (1962), Oxford University Press (1980)

Max Black, Die Metapher (1954). In: A. Haverkamp (Hg.) (1983), 55-79

ders., Mehr tiber die Metapher (1977). Ebd., 379413

C.H. Dodd, The Parables of the Kingdom (1935). Fontana Books *1965

Sigmund Freud, Die Traumdeutung (1900), Studienausgabe Bd. 2. Frankfurt/Main, S. Fischer
(1973)

Ernst Fuchs, Die Freiheit des Glaubens. Miinchen, Chr. Kaiser (1949)
Helmut Gollwitzer, Die Revolution des Reiches Gottes und die Gesellschaft. In: P. Neuenzeit (Hg.),
Die Funktion der Theologie in Kirche und Gesellschaft. Miinchen, Kosel (1969) 129-155
Wolfgang Harnisch, Die Gleichniserzidhlungen Jesu, UTB 1343, Gottingen, Vandenhoeck & Rup-
recht (*1990)

Peter Hartocollis/Jan Davidson Graham (Eds.), The Personal Myth in Psychoanalytic Theory. Ma-
dison, International Universities Press (1991)

Anselm Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft
(1983)

Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (1947). Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen (71965)

Adolf Jiilicher, Die Gleichnisreden Jesu (1910). Nachdruck 1963, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft



40 Hartmut Raguse, Figiirlich leben

Eberhard Jiingel, Paulus und Jesus. Tiibingen. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) °1986

Ernst Kris, The Personal Myth. A Problem in Psychoanalytic Technique. In: Selected Papers of
Ernst Kris. New Haven and London, Yale University Press (1975), 272-300

Frank Kermode, The Genesis of Secrecy. Cambridge (Mass.) & London, Harvard University Press
(1979)

George Lakoff/Mark Johnson, Metaphors we live by. Chicago and London, The University of Chi-
cago Press (1980)

Sandy Petrey, Speech Acts und Literary Theory. New York, London, Routledge (1990)

Hartmut Raguse, Psychoanalyse und biblische Interpretation. Eine Auseinandersetzung mit Eugen
Drewermanns Interpretation der Johannes-Apokalypse. Stuttgart, Kohlhammer (1993a)

ders., Fiktion und Realitit im literarischen Lesen und in der psychonalytischen Situation. In: Zeit-
schrift fiir psychoanalytische Theorie und Praxis, VIII, 1993, Heft 2. 176-190, (1993b)

Ivor Armstrong Richards, Die Metapher (1936). In: A. Haverkamp (Hg.) (1983) 31-54

Paul Ricoeur, Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache. In: P. Ricoeur/E.
Jiingel, Metapher. Zur Hermeneutik religidser Sprache. (Sonderheft der EvTh) Miinchen (1974)
45-70

Gerhard Sellin, Allegorie und «Gleichnis». Zur Formenlehre der synoptischen Gleichnisse (1978).
In: Wolfgang Harnisch (Hg.), Die neutestamentliche Gleichnisforschung im Horizont von Her-
meneutik und Literaturwissenschaft. Darmstadt, Wissenschafliche Buchgesellschaft (1982)

Antonie Vergote, Der Beitrag der Psychoanalyse zur Exegese. Leben, Gesetz und Ich-Spaltung im 7.
Kapitel des Romerbriefes. In: Xavier Léon-Dufour (Hg.), Exegese im Methodenstreit. Miin-
chen, Kosel (1973), 73-116

Hans Weder, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen (1984)

Donald Winnicott, Vom Spiel zur Kreativitit. Stuttgart, Klett-Cotta (*1989 [1971])

Zusammenfassung:

In der Arbeit wird versucht, den metapherntheoretischen Ansatz der Gleichnisforschung, wie er
etwa von Ricoeur und Weder vertreten wird, mit demjenigen von Jiingel zu verbinden, nach dem das
Sprechen der Gleichnisse selber schon den Anbruch des Gottesreiches ansagt. Als ein Bindeglied
fiir die beiden Konzepte dienen Ansitze von Richards, Lakoff & Johnson sowie die psychoanalyti-
sche Vorstellung des «personal myth» nach Ernst Kris. Die Metapher «Gottesreichy ist damit inner-
sprachlich auf die Gleichniserzdhlung, aussersprachlich auf die «Welt», genauer, auf eine alltigli-
che Version von Welt bezogen. Anbruch des Gottesreiches bedeutet, die Welt unter der Metapher
des Gottesreiches zu verstehen und sie handelnd danach zu verindern. Allerdings kann auch die
Realisierung der Herrschaft Gottes nicht iiber eine Gleichnishaftigkeit hinausgehen.

Hartmut Raguse, Basel



	Figürlich leben : einige Reflexionen zu neueren Ansätzen in der Gleichnistheorie

