
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 51 (1995)

Heft: 1

Artikel: Sprache als Schlüssel zur Schöpfung : Überlegungen zur sogenannten
Sündenfallgeschichte in Gen 3

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 51 1995 Heft 1

Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

Überlegungen zur sogenannten Sündenfallgeschichte
in Gen 3*

«An dem Tag, als der Herrgott Himmel und Erde machte, da gab es auf der Erde
weder Baum noch Strauch. Der Herrgott hatte es ja auch noch nicht auf das Land

regnen lassen, und es war noch kein Erdmann (Adam) da, um den Erdboden
(Adama) zu bedienen.»

So beginnt die jahwistische Schöpfungserzählung. Sie spricht vom Herrgott1,
der die Welt als einen Garten anlegt, weit im Osten (Gen 3,8), dort, wo die schönen

Gärten gedeihen,2 einen Lustgarten (Gan Eden, V8), dessen Lustbarkeit
nichts Exotisches an sich hat, sondern ein besonnener Bauerntraum vom Paradies

mit lauter Obstbäumen ist. Da hat der Mensch seinen Platz und seine Aufgabe.

Denn der Mensch, das ist der «Erdmann» 'ädäm), der Braunrote, der so

heisst, weil er die gleiche Farbe hat wie das braunrote Erdreich im Sommer. Man
hört also gleich, woher er kommt: Erdmann vom Erdreich, Adam von der Adama;

und es ist klar, dass der Mensch Adam dazu geschaffen ist, den Ackerboden
Adama zu bebauen.

* Schriftliche Fassung eines am 27.10.1992 am Fachbereich Ev.Theologie der Universität
Hamburg gehaltenen Gastvortrags.

1

P. Weimar, Untersuchungen zur Redaktionsgeschichte des Pentateuch, BZAW 146 (1977)
130, weist «die eigentümliche Form des Gottesnamens JHWH lœlôhïm» der zweiten redaktionellen

Bearbeitung des Textes von Gen 2/3 zu; diese ist s.E. «massgebend gewesen für die

heutige Gestalt von Gen 2/3». Hier wird indes Weimars (und anderer Vertreter der klassischen
Quellenscheidung in perfektionierter Form) Zuversicht puncto literarkritischer Dechiffrierung

solchen Texten, die in ihrer vorliegenden Gestalt keinen literarischen (sondern allenfalls
traditionsgeschichtlichen, also der vorliegenden Verschriftung vorausgehenden) Anstoss bieten,

nicht gerecht.
2 Zur Problematik des Garten Eden(s) / Gartens in Eden, seiner Lokalisierung und seines

Inventars vgl. C. Westermann, BKAT1/1 (21976), Exkurs 284-93. Von der griechischen
Übersetzung wird mit dem aus dem Persischen stammenden «Paradies» eine Verlagerung
vorgenommen, die allerdings dann verständlich ist, wenn man annimmt, dass LXX 'dn nicht mehr



2 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

Aufgabe, Wesen und Ursprung liegen im Wort. Auch der älteste Schöpfungsbericht

kennt eine Schöpfung aus dem Wort, wenn er sie auch nicht als solche
schildert - das blieb dem priesterschriftlichen Bericht vorbehalten3 - sondern

nur selbstverständlich die Entsprechung von Wort und Sache voraussetzt, ja
geradezu als den geheimen Schlüssel zur Schöpfung entdeckt.

Woher kam denn der erste Mensch? - Gott formte ihn,4 doch nicht aus
irgendwelchem Material5 und auch nicht einfach aus Ton, sondern aus Ackerkrume,
«Staub» von der Adama(2,7). So kommt Adam von der Adama und ist dafür da,
die Adama zu bedienen, bis er-das hören wir (3,19) erst nach dem Sündenfall -
selbst wieder zur Adama zurückkehrt, Adam wieder zur Adama wird. Dass es so

war, sagt uns die Sprache, aber dass es so sein soll, ist Gottes Wille. So er-
schliesst uns die Sprache das Schöpfungswerk.

Diese ersten Beobachtungen zur entscheidenden Rolle der Sprache und des

Wortes beim Schöpfungsgeschehen werden durch den Bericht über die Erschaffung

oder, besser gesagt, Hinzufügung der Frau bestätigt. Doch war nicht mit
dem Garten und dem, der ihn bebauen sollte, mit Paradies und erstem Menschen
also, schon alles vollendet? - Nein, noch fehlen die Tiere. Und hat der erste
Mensch etwa keine Frau? - Auch auf solches Nachfragen weiss der Erzähler
eine Antwort, die wiederum die Beobachtung bestätigt, dass für ihn Name und
Benanntes so eng zusammengehören, dass das eine den Schluss auf das andere
zulässt.

«Es ist nicht gut, dass der Mensch allein sei,» sagt der Herrgott selbst, «Ich
will ihm eine Hilfe machen, gewissermassen6 seine Entsprechung7 Und nun
formt Gott alle Tiere und führt sie alle dem Menschen vor, der aber benennt sie.

als (auch) geographische Bezeichnung, sondern nur noch als Appellativum verstanden hat.

Noch einmal nachgedoppelt hat dann Vulg. mit dem «paradisus voluptatis».
Bei diesem «Paradies» geht es also um einen besonderen Pracht- und Lustgarten, eine Art
Märchenpark, während der hebr. Grundtext von einem natürlich besonderer Pflege bedürfenden

Obstgarten spricht. Auf eine Lokalisierung von «Eden» wird in der neueren Literatur für
Gen 2 verzichtet (also keine Gleichsetzung mit Bit Adini am mittleren Euphrat), zumal die

«Paradiesgeographie» der vier Ströme in 2,10-14 gegenüber der jahwistischen Grunderzählung

sekundär zu sein scheint. Vgl. auch: M. Görg, Art. Eden, NBL 1 (1990) 466f.
3 Der vielleicht auch darin den älteren Bericht theologisch kommentiert und somit voraussetzt.

4 Die gleiche Vorstellung wie in der ersten Amosvision Am 7,1.
5 Dieser Text denkt also nicht vom Schöpfungsmaterial her wie etwa die mesopotamische

Schöpfungsschilderung des Menschen, sondern vom Wort her, das das Geschaffene bezeichnet.

6 Das k'' betrifft die Teilübereinstimmung zwischen «Hilfe» und «Gegenüber» (vgl. E. Jen-

ni, Die hebräischen Präpositionen. Bd. 1 : Die Präposition Beth, Stuttgart etc. 1992, zuf 37), es

handelt sich um eine annähernde Beschreibung der Funktion des mit «Hilfe» Gemeinten. Zur



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 3

Die Benennung durch Adam gilt fortan als der Name des von Gott erschaffenen
Tieres.8 Gott autorisiert die Adamssprache zur Benennung, und das heisst zur
Einordnung und Verfügbarmachung der Schöpfung. Aber ein Gegenüber für
den Menschen findet sich nicht.

Adam - Mensch - Menschheit, ist das Mann oder Frau? Ys oder 'issä, ist nicht
eins wie das andere und gehören nicht diese beiden als wirklich einander
entsprechend zusammen? Gott und sein erster Mensch suchen ja nach der Entsprechung

für den ersten Menschen, nach seinem Gegenüber - sie suchen noch nicht
nach der Hilfe im Sinne der Helferin, der dienenden, den Mann Unterstützenden.

Erst in der Verfügbannachung der Schöpfungserzählung zur theologischen
Begründung von Verhältnissen, die so jedenfalls nicht in der Schöpfungserzählung

beabsichtigt sind, wird die Hilfe vor das «ihm entsprechend» gerückt. Der
Jahwist aber hörte die zwei Worte, Benennungen des einen Menschlichen, Ys

und Issä: Das gleiche Wort mit differenzierenden Formen, das gleiche Wesen in
verschiedener Gestalt. Wesensmässig aber ist es dasselbe.

«Dies endlich ist Gebein von meinem Gebein und Fleisch von meinem
Fleisch,»9 ruft Adam begeistert (2,23): «Die wird man Frau (»Männin«, 'issä)

nennen, denn vom Mann (Ys) wurde sie abgenommen.» Auch hier arbeitet der
Jahwist also mit der Sprache. Vorgefunden hat er die zwei morphologisch
differenzierten Vorkommen der Nominalwurzel ns. So konnte er keine
Zweiterschaffung berichten wie von den Tieren, aber er brauchte doch den zweiten «ersten

Menschen». Wesensgleich, doch auch unterschieden-wie ist das möglich?

- So kam der Erzähler oder schon die ihm vorliegende Tradition auf die Rippe.
Die Erklärung durch Erzählung schildert, wie das gleiche, ersterschaffene

Material ausgebaut wird. Anders als in den Darstellungen der abendländischen

Kunstgeschichte ist ja die entstehende Eva nicht klein wie eine Rippe, sondern

«Hilfe» ist zu bemerken, dass es sich um den Allgemeinbegriff (ähnlich Ps 146,5 in bezug auf
Gottes «Hilfe»-Sein für Israel) handelt, nicht die Einzelhilfe der fem. Form.

7
ngd in diesem Sinne «für genaue Entsprechung»: B. Jacob, Das erste Buch der Tora

Genesis. Übersetzt und erklärt, Berlin 1934 / repr. New York o.J., 94 z.St.
8 Das heisst natürlich nicht, dass der Erzähler die Frage reflektiert hätte, ob man im Paradies

Hebräisch sprach. Solche Fragen ergeben sich erst in der Distanz der Nachgeschichte. So

wollte Herder in der Schrift über die «Älteste Urkunde des Menschengeschlechts» sich auch

gegen die «Anmassungen der Rabbinen... Sprache Gottes» im Hebräischen zu hören, abgrenzen,

vgl. T. Willi, Herders Beitrag zum Verstehen des Alten Testaments, Beiträge zur Geschichte

der biblischen Hermeneutik 8 (1971) 9.
9 Auch diese Ausdrücke könnte der Jahwist als idiomatische Wendungen zur Bezeichnung

von Verwandtschaftsverhältnissen, als «Verwandtschaftsformel» (vgl. P. Weimar, BZAW
146,119 unter Verweis auf W. Reiser, Die Verwandtschaftsformel in Gen 2,23, ThZ 16 (1960)
1-4) vorgefunden und geradezu als Hinweis auf die Art der Errichtung der Frau verwendet
haben.



4 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

«Gott baute die Rippe aufzu einer Frau». Man könnte - sit venia verbo - modern

sagen, dass Gott Adam «klonte», doch was dabei herauskam, war zwar das Gleiche,

aber doch nicht das Gleiche, nicht Wiederholung, sondern die gesuchte
Entsprechung, «Bein von meinem Bein», wesensgleich, und doch nicht gleich.
Nun ist die Menschheit ein Paar10. Dass auch hier in keinem Moment an eine

Ableitung der Frau vom Mann im Sinne einer Abhängigkeit oder gar Abwertung
gedacht ist, zeigt der Zusatz V 24: «Aufgrund dessen wird ein Mann fs seinen
Vater und seine Mutter sein lassen" und seiner Frau 'issä anhangen und werden
sie zu einem Fleisch.»

Flätte er gesagt, dass die Frau ihre Eltern verlassen wird, so wäre die Aussage
in der patriarchalen Gesellschaft, in der er natürlich spricht, trivial und ohne
Sinn. Dass aber ein Mann die Sorge für die Eltern hintansetzt, um der Frau
anzuhangen, ist nicht eigentlich selbstverständlich, wohl aber gottgewollt und, wie
schon die Wörter dem Erzähler zeigen, natürlich.

Bis hierher dürfen wir demnach feststellen, dass der «Jahwist»12, bzw. der
älteste Erzählstrang der Genesis, die Welt deutet, indem er Sprache deutet. Aus
Sprachbausteinen, die er als solche vorfindet, aber nun im Zusammenhang mit
der Frage nach den Ursprüngen gewissermassen «verhört» oder neu zum Klingen

bringt, baut er seine erzählte Welt; und das heisst zugleich, dass die von Gott
geschaffene Welt im Innersten durch die von Gott autorisierte Sprache der
Menschen zusammengehalten wird. Geschichte geschieht in sprachlichen
Zusammenhängen. So mündet die Entwicklung der Menschheit von Adam an schliesslich

in die Zertrennung als Ergebnis des Turmbaus von Babel - des

«Kauderwelschturms». Aus der Vielzahl, die durchaus nicht negativ zu beurteilen ist,13

wird dann der eine, Abraham, berufen, in dem die vielen Segen finden sollen
(Gen 12,3).

10 P durchdringt das Gemeinte systematisierend: (1,27) «Und da schufGott den Menschen

('t h'dm)..., männlich und weiblich schuf er sie.»
" Zu zb in diesem Sinne vgl. T. Willi, Die Freiheit Israels. Philologische Notizen zu den

Wurzeln hps, 'zb und drr, in: H. Donner - R. Hanhart - R. Smend (Hg.), Beiträge zur alttesta-
mentlichen Theologie. FS W. Zimmerli, 531-546, bes. 539.

12 Die Bezeichnung «Jahwist» ist hier mit den sich aus der neueren Pentateuchforschung
ergebenden Vorbehalten für den ältesten literarischen Bestandteil in Gen, der - bezüglich
unseres Themas - sich mit Schöpfung und Urgeschichte befasst, gebraucht. Zu den Vorbehalten

vgl.z.B. H.H. Schmid, Der sogenannte Jahwist. Beobachtungen und Fragen zur
Pentateuchforschung, Zürich 1976, der bei seiner «Spätdatierung» des Jahwisten bewusst auf eine
absolute Chronologie verzichtet (168), ihn allgemein jedoch in die Nähe des Dtn rückt.

13

Vgl. T. Willi, Die Funktion der Schlusssequenzen in der Komposition der jahwistischen
Urgeschichte, in: R. Liwak-S. Wagner (Hg.), Prophétie und geschichtliche Wirklichkeit im
alten Israel. FS S. Herrmann, Stuttgart-Berlin-Köln 1991, 429-44, bes. 437.



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 5

Auch die sogenannte Vätergeschichte lebt aus sprachlichen Bezügen. Vor
allem die Geschichten der Jakobsöhne werden nicht nur auf die vom Erzähler
doch wohl als solche vorgefundenen Stammessprüche zu erzählt, sondern geradezu

aus deren oft änigmatischem Wortlaufherausgesponnen,'4 und ähnlich verhält

es sich, um über Gen hinauszublicken, in der Geburtsgeschichte des Mose
in Ex 215.

Auch innerhalb der Einzelgeschichten, die von J aneinandergereiht werden,
bilden Leitworte die tragenden Strukturelemente. Dies ist bereits bei der
Schöpfungsgeschichte anhand des Leitwortes adäm zu beobachten, und es wird auch

weiterhin so sein.16 Insofern verdient es Beachtung, dass die Erschaffung der

Menschheit, die mit der Anerkennung der issä durch den Ts ihre Vollendung
gefunden hat, mit der Feststellung ausklingt (2,23): «Und sie waren beide nackt,
und sie betrachteten sich selbst nicht als (dadurch) beschämt.»-

Soll etwa mit der Feststellung der Nacktheit nur die Bekleidung des ersten

Menschenpaares durch Gott (3,21) und somit ein für den alttestamentlichen
Menschen wesentlicher Unterschied zwischen Mensch und Tier motiviert
werden? Oder soll durch die erstaunliche Anmerkung, dass sie sich nicht schämten,
bereits ein neuer Spannungsbogen verankert werden, der in der Entdeckung der
Nacktheit durch die ersten Menschen nach dem Sündenfall seinen zweiten
Ruhepunkt findet und somit die Sündenfallgeschichte überwölbt? Gehören Nacktheit

und Sündenbewusstsein wirklich zusammen? Oder wird nicht mit der
Beobachtung, dass der Mensch als einziges Landgeschöpf in dem Sinne «nackt»
ist, dass ihm ein natürliches Wärmekleid wie Haare oder Federn fehlt, der ganz
spezifisch menschliche Sinn der Bekleidung ebenfalls in der Schöpfung verankert,

indem nämlich Gott selbst die Behaarung sozusagen nachliefert, indem er
den Menschen Pelzmäntel macht, die man ablegen oder anziehen kann? Vom
Menschen her spielt bei der Kleiderwahl, wie die Fabrikation der der göttlichen
Bekleidung vorausgehenden Feigenblattschurze zeigt, auch Scham über die
Nacktheit mit. Doch wieso muss man sich denn der Nacktheit schämen, wenn
doch Gott selbst den Menschen nackt geschaffen hat? Auf diese - wenn auch
nicht nur auf diese - Frage gibt die Sündenfallgeschichte Gen 3 eine Antwort,
die wesentlich, wenn auch wiederum nicht ausschliesslich, durch das Leitwort
rwm geprägt ist, und zwar im Wortspiel zwischen verschiedenen Vokalisierun-

14 Gen 35,21f. führt jetzt auf 49,4; Gen 34 auf49,5-7 und wahrscheinlich auch Gen 38 auf
49,8-10; bzw. es wird jeweils der dunkle Wortlaut (der in bezug aufslh also wohl schon für den
Erzähler dunkel gewesen sein kann) zum Aufbau einer daraus strukturierten Erzählung
herangezogen.

151. Willi-Plein, Ort und literarische Funktion der Geburtsgeschichte des Mose, VT 41

(1991) 110-118.
16 Z. B. in der Jakob-Esau-Geschichte.



6 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

gen und den verschiedenen Bedeutungen «nackt» und «aalglatt schlau». Denn
es gibt noch ein anderes Landgeschöpf, das «nackt» ist: Die Schlange. Nicht nur
hat sie, obwohl auf dem Land lebend, keine Haare; sie häutet sich überdies, legt
sozusagen ihr Kleid ab. Und sie ist von sprichwörtlich gewordener Klugheit.
Leider können wir deutsch das Wortspiel zwischen «klug» und «nackt» nicht
wiedergeben. Es gehört aber wesentlich zurjahwistischen Konzeption menschlicher

Erkenntnis und des Verlustes des Paradieses hinzu.
Sind die Menschen nackt, ohne es zu wissen, und versuchen, ihre Nacktheit

zu verdecken, sobald sie sie bemerkt haben, so ist die Schlange «nackt»/«klug»
und kostet ihr Wissen darum aus; sie will 'rwm sein, und das macht sie unheimlich.

Die Schlange ist unverschämt klug. Dies ist ihre Funktion in der Sünden-

fallerzählung.
Natürlich kann der Erzähler die Schlange als mythisches Requisit vorgefunden

haben,17 und auch ihre archetypische Bedeutung mag moderne Allegorese18
erhellen. Auch in der religiösen oder kultischen Realität, in der der Erzähler und
seine Primäradressaten lebten, mag die Schlange ein besonders numinos valen-
tes Wesen gewesen sein.19 In der biblischen Erzählung aber ist ihre nackte Klugheit,

also ein zumindest auch sprachlich begründetes Motiv, das entscheidende,
das die Erklärung dafür, dass die Menschheit nicht mehr im Paradies lebt, in

Gang bringt.

17

Vgl. die Erwägungen von L. Ruppert, Genesis. Ein kritischer und theologischer
Kommentar. 1.Teilband: Gen 1,1-11,26, Forschung zur Bibel 70, Würzburg 1992, unter Verweis auf
den Artikel von H.J. Fabry, nähäs, ThWAT V (1986) 384-397.

18 E. Drewermann, Strukturen des Bösen. Bd.I-lII, Paderborn 1977/8.
19 Zur Schlange hat C. Westermann, BKAT V\, 322f., die bis dahin vorliegende Literatur

referiert. Als neuere Darstellung der alten Probleme ist jetzt äusserst wertvoll der in A.17
genannte Artikel von H.J. Fabry. Abwegig, weil m.E. aus der theologischen Nachgeschichte
der Verbindung «Schlange-Frau» (statt Schlange-Mensch) inspiriert wirkt M. Görgs These

(M Görg, Die «Sünde» Salomos, BN 16 (1981) 42-59), der Jahwist polemisiere gegen die

Heiratspolitik Salomos.
Für eine irgendwie numinose Valenz der Schlange im Israel des jahwistischen Erzählers könnten

angeführt werden: Die Erschliessung eines aus Kanaan übernommenen Schlangenkultes
aus II Kön 18,4 und Num 21; die Deutung der Serafen als Schlangen in Jes 6 und damit verbunden

eine kultische Bedeutung dieser Schlangenfiguren; die Hypothese, dass der «Nechusch-

tan», die Moseschlange, auf die Midianiter/Keniter zurückgehe (zumal eine «eherne Schlange»

in Timna gefunden wurde) oder zu einer Heilgottheit gehöre; die Bedeutung der Schlange
für die Beglaubigungszeichen des Mose; weniger die Schlangentiere als Chaosmächte in
Schöpfungszusammenhängen, da dort überwiegend nicht das Wort nhs gebraucht ist .H. J.

Fabry (a.a.O. 392) weist mit Recht daraufhin, dass die Klugheit der Schlange grundsätzlich nicht
negativ ist, da 'rwm immer positive Konnotationen hat. Insgesamt ist C. Westermann, BKAT
1/1,324, zuzustimmen: «Die Funktion der Schlange ist aus der Struktur der Erzählung zu
entnehmen.»



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 1

Die Paradieserzählung mit dem verbotenen Baum ruft ja, sobald sie nicht nur
als solche tradiert, sondern in das Konzept einer auf Israels Leben im Land
zulaufenden Menschheitsgeschichte eingefügt wird, nach einer einleuchtenden

Verknüpfung mit dem Leben historischer Menschengruppen in geographisch
definierbaren Lebensräumen. Insofern ist der Jahwist von Anfang an seiner
Intention nach Geschichtsschreiber, auch wo er, wie übrigens auch die klassische
antike Geschichtsschreibung, den Ursprung in Überlieferungen verankert, die

aus der Sicht historisch-kritischer Exegese als «mythisch» bezeichnet werden
können.

Zugleich hat aber Gen 3 noch eine weitere Funktion: Die biologische und
soziale - beides ist in diesen Texten wohl nicht zu trennen - Wirklichkeit des

Menschen in der Umwelt der alttestamentlichen Zeugen zu motivieren, eine

Wirklichkeit, die ganz offensichtlich nicht ideal, sondern von Widrigkeiten
durchsetzt ist, die gewissennassen von vornherein zu jedem Menschenleben

dazugehören. Das leuchtet für die grundsätzliche und sozusagen ständig auch

im Bewusstsein gegenwärtige Todverfallenheit sofort ein; doch auch die Mühen
des Alltags, der ständige Überlebenskampf gehören dazu.

Warum hat Gott dem Menschen alle diese Mühen zugedacht? Im Gegensatz

zur altorientalischen Umwelt kann dieser Erzähler nicht mehr von Götterrivalitäten

oder -Interaktion, die auf dem Rücken der Menschen ausgetragen würden,
ausgehen20, aber auch nicht zu Hilfsmitteln wie der Annahme göttlichen Ärgers
über menschliche Lästigkeit Zuflucht nehmen.

Die bisher mitgeteilten Überlegungen rechtfertigen eine erneute, möglichst
unbelastete und d.h. von inhaltlichen Vorverständnissen, soweit das überhaupt
möglich ist, befreite, an der sprachlichen Foim orientierte und von ihr her zum
Inhalt fortschreitende Lektüre.

Die Abgrenzung der grösseren Einheit Gen 3 ist formal gerechtfertigt. 3,1

setzt mit der Figur we-x-qatal neu ein und bedeutet einen formalen Szenenwechsel.

Von 3,1b an schreitet die Erzählung - natürlich unter Ausklammerung der

20 Er setzt also offensichtlich den «JHWH allein»-Anspruch als selbstverständlich oder
doch - in der Verbindung YHWH 'Ihym, die so nur in der Schöpfungsgeschichte, also in der

Verarbeitung wohl zunächst vorisraelitischen Überlieferungsmaterials, vorkommt - verbindlich

voraus. Dies könnte ein Mosaiksteinchen für Datierungsansätze sein. Allerdings dürften
damit auch wieder nicht besonders sichere Schritte zu unternehmen sein. Man denke nur an

Überlegungen aufgrund der Annahme, «als habe man in Jerusalem noch im 7. Jh. v.Chr. Elqö-
në'ars als Schöpfergott verehrt, während Jahwe diese Funktion erst bei Jeremia übernommen
hat» (E.A. Knauf, Zur Herkunft und Sozialgeschichte Israels. «Das Böckchen in der Milch
seiner Mutter», Bibl 69 (1988) 153-168, das Zitat 156), die sich auf epigraphische Evidenz
stützen. Vgl. H. Weippert, Schöpfer des Himmels und der Erde. Ein Beitrag zur Theologie des

Jeremiabuches, SBS 102 (1981).



8 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

das Inventar der wörtlichen Reden bildenden Sätze - in ununterbrochener Nar-
rativkette, d.h. also Progress ohne Zäsur, fort, bis mit 4,1 ein erneuter we-x-qatal-
Anschluss den Szenenwechsel von der erst mit 3,24 abgeschlossenen
Paradiesesgeschichte zur eigentlichen Menschheitsgeschichte markiert:

wh'dm yd' 't hwh stw, «und der Mensch aber erkannte Eva, seine Frau»21.

Allerdings gibt es auch szenenübergreifende Bindeglieder in Gestalt
strukturierender Leitworte. So das bereits erwähnte Leitwortspiel mit 'rwm von 2,25 an
und in 3,1. 7.10.11, aber auch die Stellung der Wurzel qr\die die Erschaffung der
Tiere und die Komplettierung des Menschenpaares verklammert: Adam «ruft»,
d.h. «benennt» die Tiere in 2,19.20; er stellt fest, dass die Frau Yssä «genannt
wird», weil sie vom Ys «abgenommen wurde» (2,23), aber er selbst ruft/nennt als

Individuum Adam seine individuelle Frau als Menschheitsmutter hawwä
(3,20).22 Schliesslich wird auch das Leitwortspiel adäm/^dämä erst in 3,23 mit
dem 2,23 wieder anklingen lassenden Iqh Passiv abgeschlossen.

Die eigentliche Sündenfallgeschichte ist also zwischen anthropologisch
relevanter, in der Sprache vorfindlicher Benennung der Frau in 2,23 und individueller

Benennung Evas23 durch Adam inkludiert, aber sie ist nicht sekundär
eingeschoben, sondern sie motiviert, wie es dazu kommt, dass Adam tatsächlich die
Adama bebaut und nicht im Paradies geblieben ist (3,23).

Innerhalb der inclusio durch die Leitwortstruktur qr' liegt nun ein stetiger
Erzählprogress, aber eine rein umfangmässig zunehmende Gewichtung der

wörtlichen Reden vor, bis hin zur Gottesrede V14-19, die den eigentlichen
Flöhepunkt der Erzählung bildet.

Sie ist ihrerseits durch Differenzierung der Satzanschlüsse gegliedert in die
Rede Gottes mit der Schlange samt dem rwr-Spruch über sie, in den mit
Objektvoranstellung invertiert beginnenden24 Gottesspruch über die Frau (VI6) und in

21 Danach geht es zäsurlos weiter bis 13,12.13, zu der Trennung der Abrahamsleute und

Einführung der Sodomüberlieferung, d.h. eine «Urgeschichte» müsste man mit Gen 3 enden

lassen, nicht mit Gen 11, jedenfalls für J. P gliedert anders. Ein vergleichbarer Ansatz liegt im
älteren Bestand erst wieder in Gen 24,1 vor, wo von der Abrahamgeschichte auf die Jakobgeschichte

übergeleitet wird, dann wieder 37,1 und 38,1. Bei 39,1 müsste entschieden werden, ob
die Josefsgeschichte zu J gehört, was wohl doch nicht der Fall ist. Demnach käme als nächster
Einschnitt erst wieder Gen 49,29.33 in Frage, also der Zusammenhang des Jakobssegens, auf
den der J-Stoff in Gen insgesamt hinführt, dort auch mit dem Verb swh, das schon in der

Paradieserzählung eine wichtige Rolle spielt.
22 Aufeine Argumentation mit Vorliegen oder Fehlen des Artikels bei Adam möchten wir

hier verzichten, weil die Dinge zu unsicher sind.
23 Demnach dürfte der Erzähler auch diesen Namen der Urmutter bereits in der von ihm

verwendeten Tradition vorgefunden haben.
24 Wahrscheinlich ist w'l zu lesen, doch ist diese Entscheidung für die Beurteilung der

Gesamtstruktur irrelevant. So oder so kann keine Rede davon sein, dass die «auffällige unmit-



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 9

den mit gleichartiger Inversion beginnenden Gottesspruch über den Mann
(V17-19).

Alle drei Sprüche klären und erklären die Lebensumstände der Betroffenen.

arûr, «verflucht» im Sinne von «gehemmt»25 in bezug auf die Lebensfunktionen,

ist aber nur die Schlange, indem sie sich ohne Füsse fortbewegen und von
Erdstaub ernähren muss - beides eine ständige Bedrohung des Lebens zumal
angesichts der Aversion von Schlange und Mensch.

Frau und Mann werden nicht verflucht, obwohl formal wieder eine Ringbildung

durch das Leitwort rwr von v. 14 zu v. 17 vorliegt. Frau und Mann aber

werden die «Mühsale» (durch die gleiche Wurzel csb in v. 16 und 17) des täglichen

Lebens in ihren biologischen und soziologischen geschlechtsspezifischen
Auswirkungen auferlegt. «Verflucht», d.h. in seiner vitalen Entfaltung
«gehemmt» ist nur der Ackerboden um des Menschen willen (V17): Statt paradiesisch

Frucht hervorzubringen, lässt er Unkraut spriessen, Brot dagegen nur dank
besonderer Mühe des Menschen, der darum sein Brot im Schweisse seines

Angesichtes essen muss. Beide Sprüche erklären also, wieso die Gegebenheiten
menschlichen Lebens auf dieser Erde, obwohl sie als Lebensraum den Men-

telbare Aufeinanderfolge zweier invertierter Redeeinleitungen in 3,16aa und 17aa vermuten»

lasse, «dass eine der beiden so geformten Redeeinleitungen eine sekundäre Nachbildung
der anderen ist.» (P. Weimar, Untersuchungen zur Redaktionsgeschichte des Pentateuch,
BZAW 146 (1977) 125 A.50). Man müsste sich nur überlegen, was die Alternative wäre, die der

Ausleger als weniger «auffällig» empfände, wofür nur ein Narrativanschluss in Frage käme.
Damit wäre aber die ganze rhetorische Struktur verändert, indem Schlange und Frau miteinander

dem Mann gegenübergestellt wären, was wiederum weitreichende inhaltliche Implikationen

hätte. Man sollte sich bei der Interpretation von Texten auch in bezug aufderen rhetorische
Struktur als Kunstprosa stets bewusst sein, dass es einen von der Form unabhängigen «Inhalt»
nicht gibt. Wenn die Form wirklich «auffallig» ist, so gilt es nicht, die Auffälligkeit zu beseitigen,

sondern ihre Funktion in bezug auf das Textganze zu erfassen, es sei denn, die Auffälligkeit

wäre von einer Art, die einem sinnvollen Gesamtverständnis unüberwindlich entgegenstünde.

Das ist hier nicht der Fall. Selbstverständlich kann auch ein «Redaktor» eine sinnvoll
strukturierte neue Texteinheit kreieren, d. h. die Feststellung einer sinnvollen Gesamtinterpretation

sagt für sich noch nichts über die dem Text vorangehende Literargeschichte aus, wie ja
auch das Vorliegen offensichtlich verschiedener Traditionskomplexe, also Elemente, die zur
Texteinheit komponiert wurden, kein literarkritisches Urteil impliziert. Dies scheint mir bei
der Pentateuchexegese, v.a. in Befolgung der klassischen Quellenscheidung, durchgehend zu
wenig beachtet zu werden.

25 Wichtig ist die semantische Opposition zu brwk (vgl. C.A. Keller, 'rr verfluchen, THAT I
(1971) 236-240, hierzu 237), die gut zu der (ebd. 237) mitgeteilten, von E.A. Speiser
vorgeschlagenen Bedeutungseingrenzung auf «binden, zurückhalten» passt. Der Segen macht frei
zur Entfaltung der im Gesegneten liegenden Möglichkeiten bzw. sagt diese als gegeben zu, der
Fluch sagt (und bewirkt) die Hemmung dieser natürlichen Möglichkeiten. J. Scharbert, 'rr
m'rh, ThWAT I (1973) 437—451, betont mehr die theologischen Zusammenhänge.



10 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

sehen als Gottes Geschöpfen zugedacht ist, schwierig sind. Es sind die alltäglichen

Schwierigkeiten bäuerlicher Existenz im Land Palästina.26 Sie schildern
nicht paradiesische, sondern nachparadiesische Schöpfungsordnung, aber sie

etablieren doch auch keinen Fluch oder Verhängnis der Gottesferne über die
Menschen. Nicht einmal von Sünde, geschweige denn von einer sich von nun an

fortpflanzenden Sünde ist in diesem Kapitel die Rede. Der Terminus «Sünde»
kommt erstmals in 4,7 in der Kainsgeschichte, möglicherweise sogar im schwierigen

Textzusammenhang sekundär, vor.
Nach diesen allgemeinen Beobachtungen möchten wir uns besonders dem

Strafspruch über die Frau zuwenden. Wenige Bibelworte haben eine derart

folgenschwere Wirkung in der nachbiblischen und v.a. der christlichen Traditionsgeschichte

entfaltet.
«Er aber soll dein Herr sein», übersetzt C.Westermann, aber leider auch Helga

Kuhlmann27 das vfhu yimsol bäk und verwandelt damit das hebräische

Handlungsverb in ein im Deutschen nominal wiederzugebendes Zustands-
verb28, die Ermöglichung oder jedenfalls Einräumung des jeweiligen Vorgangs
in die Aussage eines als solchen vorliegenden Zustandes, einer Befindlichkeit,
die etwa mit Adams Staubsein (3,19) zu vergleichen wäre. Diese Gefahr ist zwar
vermieden, wenn man auch im Deutschen das Verb mit einem Verb wiedergibt:29
«Er aber soll über dich herrschen.»

Macht das aber wirklich einen Unterschied aus? Ist die Aussage als solche
nicht aufjeden Fall eine Verurteilung der Frau unter den Mann, also etwas, das

diesen Strafspruch über die Frau von jenem über Schlange und Mann insofern
unterscheidet, als nicht nur die jeweils betroffene Grösse in ihrer Daseinsminderung

angesprochen wird, sondern darüber hinaus eine Bevorzugung bzw.

Benachteilung einer der drei betroffenen Personen gegenüber einer anderen in
diesem Kreis vorläge? Dies ist beim Spruch über die Schlange nicht der Fall, denn

26 Ein erster kleiner Hinweis darauf, dass «J» nach wie vor in vorexilischer Zeit anzusetzen
ist?

27 C. Westermann, Genesis. Kapitel 1-11. BKAT 1/1 (21976) 251 z.St., die gleiche Übersetzung

auch bei Helga Kuhlmann, Freispruch für Eva? Eva und der Sündenfall in der feministischen

Theologie. Ein Vergleich der Positionen Elga Sorges und Luise Schottroffs, BThZ 7

(1990) 36-50. Der von J. J. Schmitt, Like Eve, Like Adam: msl in Gen 3,16, Bibl 72 (1991) 1-22,
gesuchte Ausweg, mit einer anderen, homonymen Wurzel zu rechnen und in 3,16 die Aussage
der Gleichheit von Mann und Frau zu finden, überzeugt sprachlich nicht.

28 Dazu£. Jenni, Die hebräischen Präpositionen. Bd. 1: Die Präposition Beth, Stuttgart etc.
1992, unter der den Ausdruck msl b umfassenden Rubrik 263 (Sozialkontakt): «Das Verbum
bleibt aber ein Handlungsverbum.»

29 So im neuesten deutschsprachigen Gen-Kommentar von L. Ruppert, Genesis. Ein
kritischer und theologischer Kommentar. 1.Teilband: Gen 1,1 - 11,26, FzB 70 (1992) 111.



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 11

die zwischen ihr und der Frau und deren Nachkommenschaft, d. h. der Menschheit

als biologischer Grösse, gesetzte «Feindschaft» ist ein gegenseitiges
Verhaltensmuster, eine Störung der Beziehung zwischen zwei grundsätzlich von
einander unabhängigen Grössen. Hier aber wäre die eine Grösse - die Frau - von
der anderen Grösse - dem Mann -wesensmässig abhängig gemacht.- Selbstverständlich

verlangt dieser Eindruck der Benachteiligung der Frau eine Gott und
den bevorrechtigten Mann vom Anschein der Willkür befreiende Erklärung: Die
Frau werde eben als Anstifterin, als Verführerin mehr bestraft als der Mann, sie

müsse durch die Unterordnung quasi unschädlich gemacht werden.30 Dann wäre
das Herrschen des Mannes eine Art Eindämmen einer sonst der Frau innewohnenden

bösen Kraft.
Eine genauere Analyse der syntaktischen Stellung von V16bß und ein

Vergleich mit den beiden anderen Strafsprüchen führt jedoch ebenso wie die sonst
für den Verfügenden durchweg positive Konnotation der Wurzel msl3i zu einer
anderen Beurteilung der intendierten Aussage.

Das betont vorangestellte «und er aber» hebt die durch das Verb ausgesagte

Handlung von einem anderen Sachverhalt ab, der in 16ba beschrieben wird. Das

anaphorische Pronomen whw' «und er aber» bezieht sich ja auf Inventar von
v.löba, nämlich auf den Mann. Anders als in 15b, wo ebenfalls eine Korrelation
zwischen zwei Grössen bzw. deren Verhaltensweisen festgestellt wird, bietet
v.löb aber nicht einfach zwei parallele Satzhälften, sondern, wenn auch nicht
gerade einen logischen, so jedenfalls einen rhetorischen Gegensatz. Das
«Herrschen» des Mannes, was auch immer damit gemeint sein mag, wird also dem

Verlangen der Frau entgegengestellt; jede Deutung hat sich an dieser Zuordnung
zu orientieren.

Wie C.Westermann32 mit Recht betont hat, sind «Verhör und Strafsprüche mit
Sicherheit eine Erweiterung des J, in der er seine besondere Intention expliziert»

30 Ähnlich wie die Sünde nach der gängigen Interpretation des schwierigen Textes in Gen

4,7, der göttlichen Warnung an Rain, durch den Angesprochenen in Schach gehalten werden
soll oder kann (ob das tmsl dort ein Sollen oder Können beinhalte, bildet noch in John Steinbecks

Roman «Jenseits von Eden» eine handlungstragende Grundfrage). Allerdings wäre solche

«Kontrolle» im Sinne des Niederhaltens von Schädlichem etwas grundsätzlich Anderes
als die übrigen Belege von msl (das ist auch gegenüber der Darstellung von H. Gross, mäsal II,
ThWAT V [1986] 73-77 festzuhalten, vgl. A.31).

31 Für Gen 4,7 muss das, falls man den Text so stehenlässt, bedeuten, dass Kain eine für ihn
positive Verfügungsgewalt zugesagt wird, also entweder die Verfügung über den jüngeren
Bruder (so B. Jacob, Das erste Buch der Tora Genesis. Übersetzt und erklärt, Berlin 1934/repr.
New York o.J., 139 mit berechtigtem Verweis aufdie Schwierigkeit des Genus) oder allenfalls

- eine verzweifelte Erklärung - die Verfügung über «Versündigung», die Kain als Kultspezialist
haben sollte.
32 BK 1/1, 266 z.St.



12 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

und somit dem in der Tradition vorgefundenen Ziel der Paradieserzählung, der

Vertreibung des Menschen und der Erklärung des Übergangs von mythischer
goldener Vorzeit zur menschlichen Existenz in den Realitäten dieser Welt ein

weiteres, für ihn theologisch sehr wichtiges hinzufügt, nämlich die Erklärung
der «Begrenzungen und Mängel der gegenwärtigen menschlichen Existenz aus
urzeitlichen Vorgängen»33. Beim Mann hegt der befremdliche Mangel in den

Mühsalen der Nahrungsbeschaffung bäuerlicher Arbeit in Palästina, obwohl
doch der Mensch, wie die sprachliche Beziehung zwischen Adam und Adama
für J klar erkennen lässt, zur Bebauung der Adama bestimmt ist.

Bei der Frau liegt der in den Blick genommene Mangel in den geschlechts-
spezifischen Mühsalen, die insofern befremden, als doch Ts und Tssänach Sprache

und Schöpfungsintention zusammengehören. Wenn nun gerade die natürliche

Folge der Beziehung der beiden zueinander, die die Frau selbstverständlich
durch Schwangerschaft und Geburt viel greifbarer trifft, die Geburt von Kindern
also, mit Mühsal verbunden ist, so ist dies genauso seltsam und erklärungsbedürftig

wie die Mühsal der Nahrungsbeschaffung für den Mann. Stillschweigend

wird also vorausgesetzt, dass es zum Wesen des Mannes gehört, durch
Ackerbau Nahrung zu beschaffen, zum Wesen der Frau, Kinder zu gebären.
Beides sind grundsätzlich positive, weil lebenserhaltende Aufgaben. Absonderlich

ist nur die damit verbundene Mühe, die doch gleichwohl in der Natur der
Sache begründet erscheint. Nicht nur die Frau wird also auf ihre geschlechtsspezifische

Aufgabe angesprochen, sondern auch der Mann; die Unterscheidung
zwischen Biologie und Soziologie lag dem biblischen Erzähler fern.34

Dass Schwangerschaft «normalerweise nicht schmerzhaft»35 ist, ist ein in
diesem Zusammenhang etwas weltfremder Hinweis. Der Schmerz selbst ('sb)
ist der Geburt vorbehalten, die mit einer Nominalform der gleichen Wurzel
ausgedrückten «Beschwerden» der Schwangerschaft aber liegen, gerade in einer
agrarischen, dörflichen Gesellschaft, in der den Frauen Aufgaben wie
Nahrungskonservierung, Mahlen, Kneten, Brotbacken und v.a. die ständige Pflicht
des Wassertragens zufallen, auf der Hand. Und hinter dem Ausdruck vom
«Zahlreichmachen» dieser Beschwerden, obwohl es doch um den an sich
beglückenden und auch in grosser Zahl erstrebenswerten Kindersegen geht, dürfte
die Beobachtung eines Überschusses von Schwangerschaften gegenüber der
Zahl der das Erwachsenenalter erreichenden Kinder stehen, d.h. die Erfahrung

33 Ders. ebd. 267.
34 Diese Ansicht würde durch die Aufnahme in 4,7 bestätigt, falls dort mit B. Jacob von der

Verfügungsgewalt des Erstgeborenen über den Bruder die Rede ist, vgl. A.32.
35 B. Jacob a.a.O. 116.



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 13

weit höherer Kindersterblichkeit als in den modernen, medizinisch überversorgten

westlichen Gesellschaften.
Dennoch ist das nach dem ganzen Kontext offensichtlich geschlechtsspezifische,

also erotisch gemeinte «Verlangen» der Frau aufden Mann hin gerichtet -
eine Feststellung, die an sich wieder trivial wäre und übrigens, wie 2,24 gezeigt
hat, umgekehrt auch für den Mann in bezug auf die Frau gilt, der jedoch die

Beobachtung vom Verfügen des Mannes über die Frau entgegengestellt wird.
Dies kann in diesem Zusammenhang nur heissen, dass J im Strafspruch über die
Frau neben den Mühsalen von Schwangerschaft und Geburt als weiteren
befremdlichen Mangel den Sachverhalt nennt, dass trotz gegenseitigen Verlangens
allein der Mann in diesem, nämlich dem sexuellen, Bereich über die Frau
«verfügen» kann und nicht umgekehrt. Die Frau ist für die Erfüllung ihres Verlangens

auf das Wollen des Mannes angewiesen, er ist also der bestimmende Partner.

Dass darüber hinaus auch an die alltägliche soziale Abhängigkeit der Frau

vom Verfügungsrecht des patriarchalen Familienoberhauptes gedacht sei, wäre
eine mögliche Vermutung, doch gilt diese Abhängigkeit auch für nicht selbständige

männliche Familienmitglieder und ist insofern gerade nicht geschlechtsspezifisch.

Übrigens wäre es auch in der Logik der Erzählung ganz widersinnig36,

mit dem Strafspruch über die Frau dem gerade seiner eigenen Strafe
entgegensehenden Mann den Vorteil patriarchaler Macht oder gar wesensmässiger
Überlegenheit zuzuerkennen.

Nach dem grossen Einschluss der göttlichen Rede, die demnach ein
Hauptanliegen des jahwistischen Erzählers darstellt, kann mit dem sozusagen noch

überschüssigen Traditionsgut die Paradieserzählung abgeschlossen werden. Zu
diesem von J vorgefundenen Überlieferungsmaterial gehören wohl

1.) der Name der «Urmutter» Eva, der in 3,20 in die sprachlich orientierte
J-Konzeption eingeordnet wird,

2.) die Bekleidung des Menschen durch Gott im Sinne einer zum Menschsein

notwendigerweise gehörenden Ausstattung und
3.) die mit dem Motiv des Lebensbaumes verbundene Vertreibung aus dem

Paradies und dessen Bewachung durch mythische Wesen37 (V22-24).

36 So mit Recht B. Jacob a.a.O. 118: «Wenn ferner jetzt das Weib mit der Untertänigkeit
unter den Mann bestraft würde, so würde dieser mit einem Vorzug beschenkt werden, den er
am wenigsten in dieser Stunde verdient hat ...».

37 Dazu C. Westermann, BKAT1/1,373f., mit der Diskussion der altorientalischen Wurzeln
der Keruben (Wächter oder Beter) und des blitzartigen Racheschwertes. Beide Motive sind mit
dem «Parallelmotiv vom Baum des Lebens» verbunden bzw. dürften mit dem Motiv vom
verbotenen Baum als solchem aus der Umwelt Israels übernommen worden sein.



14 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

Mit all diesen Beobachtungen bestätigt sich die literarische Einheitlichkeit
der Paradieserzählung38, ihre Orientierung an sprachlichen Erscheinungen, die

Strukturierung der Erzählung durch Sprachelemente und auch das besondere

Gewicht, das dem Motiv des «Erkennens von Gut und Böse» für die anthropologische

Sicht und die erzählerische Intention des J zukommt. Nicht nur ist der
Baum der Erkenntnis die spezifisch jahwistische Interpretation des Baummotivs,

sondern als Leitwort bildet die Wurzel yd'auch ein Strukturelement (3,5.7.

22) der Paradieserzählung, das zugleich von ihr zur nachparadiesischen
Menschheitsgeschichte überleitet: Nach dem beklommenen Erkennen der
Nacktheit ist das nächste menschliche Erkennen ein beglückendes, das die

Menschheitsgeschichte in Gang setzt und in entsprechender syntaktischer
Hervorhebung einen neuen Abschnitt eröffnet: 4,1 nimmt mit der Figur we-x-qatal
wiederum einen Szenenwechsel vor, der den Abschluss der Paradieserzählung
durch den betonten Neuanfang bekräftigt, aber doch, indem das Inventar der

vorangegangenen Erzählung aufgenommen wird, beide verknüpft: «Und der
Mensch aber erkannte Eva, seine Frau.»

Was die Sprache als Schlüssel zur Schöpfung in bezug auf die jahwistische
Schöpfungsgeschichte betrifft, sind wir mit unseren Beobachtungen an ein Ende

gekommen. Doch bleiben zwei Fragen stehen, die doch noch kurz erwähnt
werden sollen, obwohl sie nun nicht mehr erschöpfend erklärt werden können.

Die erste soll nur angedeutet werden, zumal sie nicht von Exegeten allein zu
beantworten ist: Wenn in der ganzen «Sündenfallgeschichte», die in der neueren
Sekundärliteratur mit Recht nur noch in Anführungsstrichen so genannt wird,
weder explizit von Sünde die Rede ist, noch ein die Menschheit von Gott
trennendes, fortan sozusagen automatisch weiterwirkendes Verhängnis menschlicher

Schuld geschildert wird, sondern der alte Erzähler offensichtlich die
angesichts der Schöpfertätigkeit Gottes erstaunlichen Unzuträglichkeiten des Erdenlebens

erklären und damit theologisch-narrativ bewältigen will, das Erkennen
als solches für ihn aber negative und positive Aspekte hat und eben auch in
dieser Beziehung ein «Erkennen von Gut und Böse» ist, so müssen wir uns die

Frage gefallen lassen, wie angesichts dieses Befundes die Rede von Erbsünde
oder Sündenfall weiter begründet werden kann.

Die zweite Frage ist weniger anspruchsvoll, aber sie soll doch, zumal auch sie

weitreichende Implikationen haben kann, wenn auch nicht muss, noch erwähnt
werden: Warum lässt der jahwistische Erzähler den «Sündenfall» oder die

Gebotsübertretung durch die Frau geschehen?

38 Die wir mit C. Westermann gegen z.B. P. Weimar, L. Ruppert u.a. annehmen möchten,
da die dagegen vorgebrachten Argumente durchweg traditionsgeschichtliche Überlegungen
in die Literarkritik hineintragen.



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 15

Wir haben festgestellt, dass das Hauptanliegen des J in der grossen Gottesrede

V14-19 zur Sprache kommt, die die Mängel der menschlichen Existenz
durch ein Urzeitgeschehen erklären soll: Es handelt sich um selbstverschuldete

Mängel, Strafe für ein Fehlverhalten, das sich der Mensch im Paradies hat
zuschulden kommen lassen. Vorgefundene Erzähltraditionen, die ihrerseits auf die

Vertreibung des Menschen aus dem Paradies abzielten, schilderten mit dem

Baummotiv eine urzeitliche Gebotsübertretung. Doch wie ist es möglich, dass

ein solcher Frevel eine letztlich doch positiv verlaufende Menschheitsgeschichte
in Gang setzt? Selbst das Motiv der Todverfallenheit erscheint ja seltsam

entschärft nicht nur im Mund der Schlange, sondern auch in den realen Folgen.39

Insofern hat die Schlange recht, wenn sie in ihrer Antwort an Eva betont, dass

das göttliche Verbot kein Todesrechtssatz sei40, als der er aber in 2,17 formuliert
war. Vom Schöpfer der Welt gesetztes Recht wird nachträglich gemildert? Wie
ist das möglich? - Es wird möglich durch einen Kunstgriff des Erzählers, dem

wir in weit deutlicherer Form auch in den Vätergeschichten begegnen, wo er zur
Motivation an sich «unmöglicher» Entwicklungen eingesetzt wird:41 Wo klare

Rechtsfolgen - in den Vätergeschichten die durch Erstgeburt definierte Erbfolge

im Familienrang - durchbrochen werden, geschieht dies durch das Eingreifen
von Frauen, die ihre in derpatriarchalen Rechtsgemeinde mindere Rechtsfähigkeit

zum sachlich richtigen, nämlich auf die von J geschilderten Verhältnisse
seiner Zeit hinführenden Eingreifen zum Durchbrechen der Norm nutzen.

Diese Müttergeschichten42 zur Weichenstellung der Vätergeschichte werden
in der sogenannten Sündenfallgeschichte präludiert. Die Frau hat ja das göttliche

Verbot nicht gehört, ist aber selbstverständlich als Adressatin mitgemeint.
Die Schlange lässt sich eigentlich von der falschen Person belehren, aber sie

sucht ja auch nicht Belehrung, sondern die Möglichkeit, ihrerseits schlau zu

korrigieren. So wird die Frau verführt, um gewissermassen als neutrale Zwi-

39 B. Jacob, Das erste Buch der Tora.. .121 meint sogar, dass nach der Intention der Erzählung

der Tod nicht erst durch die Sünde des Menschen in die Welt gekommen, sondern die
natürliche Folge seiner Erschaffung sei. Der Baum des Lebens, dessen Erwähnung auch nach
der hier vorgetragenen Interpretation ebenfalls zur Grunderzählung gehört, wäre sonst nicht
wirklich in den Erzählgang integriert.

40 Nur so ist V4b sprachlich korrekt zu verstehen, wie B. Jacob mit Recht (105) feststellt:
«Die ungewöhnliche Stellung von 1' soll das mwt tmwt von 2,17 zitieren und dann verneinen.»
Andernfalls müsste die Negation zwischen Inf.abs. und finite Verbalform treten, jetzt aber

negiert sie den folgenden Ausdruck als ganzen.
41 Dazu I. Willi-Plein, Genesis 27 als Rebekkageschichte. Zu einem historiographischen

Kunstgriff der biblischen Vätergeschichten, ThZ 45 (1989) 315-34.
42 Auch P. Weimar beruft sich in ganz anderem Zusammenhang (a.a.O.120) auf die für J

charakteristischen Frauengeschichten.



16 Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung

schenstufe ihrerseits den Mann zu verführen und so das Geschehen in Gang zu

bringen, das für beide die gemeinsame Erkenntnis des «Schlechten» und die je
geschlechtsspezifische Daseinsminderung auslöst. Es ergibt sich daraus jedoch
auch die Erkenntnis- und Urteilsfähigkeit zum «Guten», die für den Mann im
«Erkennen» seiner Frau, für die Frau in der glücklichen Namengebung für
Kain43 zum Ausdruck kommt. Vorher aber erfolgt bei beiden ein ambivalentes
Erkennen ihrer Nacktheit, das einerseits Scham auslöst und insofern auf den
verkehrten Zustand nach dem Genuss der verbotenen Frucht hinweist, andererseits

aber mit der Gabe der Kleidung ein Verhalten ermöglicht, mit dem sich der
Mensch nunmehr bewusst vom Tier unterscheidet.

Es wäre absurd, dem biblischen Erzähler vorzuwerfen, dass er mit dieser

Stellung zur Nacktheit auf die eigene Kultur zentriert ist — andere, kleiderlose
Kulturen sind ebensowenig in seinem Blickfeld wie Anlässe kultischer oder
situationsbedingter Nacktheit. Genausowenig kann ihm aber sinnvollerweise die
mit den je verschiedenen, geschlechtsspezifischen Strafworten an Mann und
Frau natürlich unterstellbare Rollenfixierung der Geschlechter vorgeworfen
werden. Der Versuch, heutiges Frauenleben durch eine noch dazu falsch
interpretierende Berufung auf Gen 3,16 im Sinne einer Unterordnung unter den

Mann zu reglementieren, wäre genauso verfehlt wie der wohl weniger
wahrscheinliche Versuch, von jedem neuzeitlichen Mann zu verlangen, dass er die
Scholle bearbeite und sein Brot buchstäblich im Schweisse seines Angesichtes
esse. Ein solcher utopischer Fundamentalismus wird wohl auch kaum noch
offen vertreten; wohl aber liegt er auch in manchen exegetischen Ausführungen
sozusagen in Spurenelementen verborgen. Die Problematik einer Rollenfixierung

der Geschlechter, durch die eine Seite privilegiert wird, stellt sich erst
durch tiefe gesellschaftliche Umbrüche. Sie ist «J» fremd.

Bereits die wenigen hier zusammengetragenen Beobachtungen haben
Hinweise ergeben, die sich m.E. durch das weitere in Gen und Ex vorliegende
Textmaterial bestätigen, dass die Texte dort, wo sie nicht erklären, sondern
Selbstverständliches voraussetzen, erkennen lassen, dass «J» bzw. die Grundschicht
des literarisch konzipierten Erzählzusammenhanges

- in vorexilischer Zeit in Palästina geschrieben wurde und eine agrarische, d. h.

sesshafte Bauernkultur als Umfeld voraussetzt;

43 Für diese ist nach wie vor die von R. Borger, Gen IV1, VT 9 (1959) 85-86, vorgeschlagene,

durch akkadische Parallelformulierungen erhärtete Deutung sprachlich am überzeugendsten:

«Ich habe mir einen Mann von JH WH erworben» (indem ich den Preis dafür im Geburtsschmerz

ausgestanden habe). Das damit verbundene Entzücken dürfte weniger als Freude
über die Höherwertigkeit eines männlichen Kindes gemeint sein denn als Erstaunen über das

andere Geschlecht des von ihr geborenen Kindes, womit die Geschlechterkomplementarität
endgültig besiegelt wird.



Ina Willi-Plein, Sprache als Schlüssel zur Schöpfung 17

- dass die gesellschaftliche Situation, die ihr Menschenbild prägt, die des patri¬
archal strukturierten Familienverbandes ist;

- dass der Anspruch der JHWH-Allein-Bewegung für sie nicht nur berechtigt,
sondern bereits unhinterfragt selbstverständlich ist;

- dass sie das vorgefundene Überlieferungsmaterial in eine Gesamtdarstellung
der auf Israels (als solches nicht selbstverständliches44) Leben im Land
hinführenden Menschheitsgeschichte in geschlossen durchkomponierter
literarischer Einheit integriert,

- dass die sprachliche Gestalt vorgefundener Überlieferungselemente wie
Stammessprüche (4,15a zu Kain), Redewendungen (die «Verwandtschaftsformel»

in 2,23) und Einzelworte und deren Etymologisation als Quelle für
die Geschichtskonzeption dienen und

- dass, wo das vor der historisch überblickbaren Geschichte liegende
Schöpfungsgeschehen, das als solches ebenfalls fraglos anzunehmen ist, zu schildern

und damit auch die Rolle der Geschöpfe in der Schöpfung und ihrer
geschichtlichen Entfaltung zu erschliessen ist, die Sprache den Schlüssel zur
Schöpfung bildet. Menschliches Erkennen, im Bösen wie im Guten,
vollzieht sich nach J in sprachlichen Bezügen, weil Gott die menschliche Sprache
als Mittel der Einordnung der Schöpfungselemente autorisiert hat.

Im priesterlichen Schöpfungsbericht, der m.E. den jahwistischen nicht nur
voraussetzt, sondern auch gewissermassen fortschreibt und jedenfalls interpretiert,
wird das Ordnungs- und Strukturelement ein anderes, die kultisch-kosmisch
defmierbare Zeit, sein; die Bedeutung der Sprache als Schlüssel zur Schöpfung
aber wird insofern aufgenommen und theologisch reflektierend vertieft werden,
als dann ausdrücklich die Schöpfung als durch das Wort des Schöpfers und
durch dieses allein geschehen bezeugt wird.

Ina Willi-Plein, Hamburg

44 Das lässt die Strukturierung des jahwistischen Gesamtwerks in Gen durch die mr-Sprü-
che über die Schlange (3,14), die Ackererde (3,17), über Kain (4,11) und Kanaan (9,26) erkennen,

die alle auf die Erklärung von Israels (vorexilischem) Leben im Land hinauslaufen: Die

Störung des Verhältnisses zwischen Mensch und Tier, die Beschwernis des Ackerbaus im
Land, die Besonderheit (und Absonderlichkeit für die Zeit des Erzählers) halbnomadischer
Bevölkerungsgruppen, die ja nicht als solche «gehemmt» sind, sondern nur vom Ackerboden
verbannt sind, und die untergeordnete Stellung der kanaanäischen Vorbevölkerung gegenüber
den Israeliten, die sich demnach immer noch als junges Volk wissen.


	Sprache als Schlüssel zur Schöpfung : Überlegungen zur sogenannten Sündenfallgeschichte in Gen 3

