
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Delbert Burkett, The Son of the Man in the Gospel ofJohn, JSOT Press, Sheffield 1991. 199 p.
This work, a revision of a doctoral dissertation pursued at Duke University, appears as number

56 in the Supplement Series of the Journal for the Study of the New Testament (JSNT).
In this Introduction, Burkett pleads for a hearing of the Johannine Son ofMan on its own terms,

unencumbered by what the idea might or might not involve in the Synoptic tradition, and, in any
event, emphasizes the independence ofJohn from the Synoptics. Though not indicated by the table

of contents, the main body of the book falls into three main parts which (1 identifies the problem,

surveys the standard solutions, and raises the objections; (2) makes the allegedly neglected case for
the decisive relevance of Prov 30:1—4 as the proper solution; (3) relates this solution to various

aspects, passages, and motifs of the Fourth Gospel. A summarizing conclusion is provided, as well
as a lengthy bibliography, index of Scripture references, and index of authors.

Whatever one may make of the rest of the book, the first two chapters alone may be worth the

price. Here Burkett sets forth the problem and options as crisply, honestly, and competently as one
could expect in a limited space. Beyond that, the plot thickens and the difficulties will, for many,
surely arise. The second definite article in the title reflects the book's central thesis, that the

background for the Johannine Son of Man is to be found in Prov 30:1—4. While this is not a new thesis, it
has nowhere been given the attention as here, and, whether right or wrong, the book makes an

important contribution towards the resolution of one of the most troublesome issues in New Testament

scholarship.
The crux-text is John 3:13 with its ascending-descending Son of Man imagery. Burkett argues that

not only is the ascending-descending imagery here dependent on Prov 30:4, but also the reference to
the Son of Man. On the basis of some text-critical maneuvers, Burkett delivers his rendering of
Prov 30:1.

'Store up my words, my son,
receive the oracle,

says the Man to Ithiel.'

Ithiel ("God is with me") is the Son of "the Man", God. And this "Son of the Man" (certainly a

possible rendering ofniög ton (Ïvôqcûtou should control our view ofall the other Johannine Son of
Man references. It also explains the Johannine Son of God title, and stands behind numerous other
Johannine characterizations of Jesus: Yahweh, Servant of Yahweh, the Word, Ego Eimi, the Light,
etc.

The ins and outs of Burkett's overall argument involve such a complex of considerations as to
make the argument vulnerable insofar as the many elements and connections in this network
themselves invite scrutiny. Then, too, many readers will not be able to shed the nagging feeling that while
Proverbs is quoted in the Fourth Gospel and First Epistle, it just somehow does not function there and

bear significance in the way that Burkett claims. Also, it must be remembered that, even on Burkett's
view, his textual reconstruction of Prov 30:1 is only "a possible one". Indeed, the Christological
derivation form Prov 30:1-4 depends on the existence of a variant reading in the proto-Masoretic
text attested by the Septuagint; Burkett claims: "That such a text could have existed in the first

century A.D. is without question, as the discoveries at Qumran have made clear" (110-111). Yes, but
is so thin an appeal adequate to the role assigned to it here? Further, this very statement by Burkett
reflects a more general problem: The whole book is written, we might say, somewhat in the

subjunctive mood, with a plethora of woulds, coulds, shoulds, might-have-beens, and it-is-possibles.



Rezensionen 269

A sampling ofmore specific problems may be given. First, 1 think Burkett is basically correct in
this interpretation of John 1:51 (121-122), but overwrought in the interpretation of the attending
details. For example, Nathaniel under the fig tree represents Israel, who is then called forth by Jesus

to a new community (1:47-50). Likewise in the interpretation of the bronze serpent raised on the

pole (Nu 24:1-9) as a negative symbol of the curse ofdeath, answered by the lifting up of Jesus on
the cross which condemned that power (John 3:14). The appeal to John 12:31-32 for support of this

interpretation of3:14 seems forced, and the less encumbered view ofmost scholars, which sees only
genereal points of comparisons (both are lifted up, are looked upon, and provide life) is more
natural. Second, in the discussion of the Son of the Man in 6:27,53, and 62, Burkett rejects Peder

Borgen's influential view that the Bread ofLife Discourse is a Midrashic exposition of Ex 16:4 and

15, quoted in 6:31, in favor of seeing 6:27-71 as directly dependent on Isa 55. In defense ofhis claim
that the dependence is more extensive and specific than is commonly thought, he provides a table of
thirteen points of comparison (131-132). I, for one, do not find the comparison as obvious and as

compelling as does Burkett. In this criticism of Borgen's thesis he has occasion to observe that "a

contrast is a common feature of language" - but so is similarity. Further, he claims (134-135) that his

view is confirmed by the fact that Isa 54:13, only a few verses removed from Isa 55 to which Jesus

alludes, is quoted in 6:45. But, of course, depending on what on thinks ofBurkett's table, mentioned

above, this may be a simple petitio. Third, he explains the absence of the title Word beyond the

Prologue by the elaborate-sounding claim that "elsewhere in the Gospel the features of the Word of
God have been subsumed under the title 'the Son of the Man' (134). My explanation would be much

simpler: The title Word did not exist when the main body of the Fourth Gospel was composed; the

Prologue involves subsequent Johannine compositions and the celebrated Wordverses reflect a

subsequent Chistological development. Finally, fourth, Burkett thinks that the (alleged) Ithiel reference

in 3:14 is buttressed by Nicodemus' indirect observation about Jesus, "God is with him", in 3:2, and

the plural "we" in 3:11 (111 Burkett asks: «Is it more probable that these elements came together in a

single context as a result of chance or that they reflect a conscious interpretation of Prov 30:1-4?"
The answer he expects is the latter, but I would give the former.

It is always easier to criticize than to offer a more plausible alternative, and I have already
confessed to being unable here to represent justly the full force ofBurketf s argument. Any attempt
to break up the logjam blocking the way to a clear understanding of the Johannine Son ofMan is to
be commended. And even ifBurkett's thesis should fail to gain scholarly consent, his book takes us

in the direction ofclarity by providing the best possible defence of one option, and a neglected one.

And this is to say nothing of the discussions, along the way, bearing on other than the Son of Man
issues, such as the Bread from Heaven Discourse, ego eimi sayings, and the like. In this respect
Burketf s book is useful as a compendium ofopinions (including his own, certainly) on some of the

most salient and/or problematic passages in John. Ed. L. Miller, Boulder CO.

Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Verlag
C.H. Heck, München 1990,21991. 700 Seiten.

Ein eigenartiger Widerspruch scheint auf der Geschichte des Christentums zu liegen; einerseits
hat es im Zentrum seiner Glaubensurkunde, in den Zehn Geboten, ein «Bilderverbot», andererseits
ist die Prägung des sogenannten christlichen Abendlandes nicht unwesentlich visueller Natur gewesen:

es waren die verschiedenen «christlichen Bilder» und die Auseinandersetzung um sie. Dass der

Widerspruch nicht - wie oft von Theologen versucht - durch Missachtung oder Neuinterpretation
des Bilderverbotes aufzulösen ist, zeigen allein schon die immer wieder die Christenheit aufrüttelnden

Bilderstürme der Geschichte. Bedenkt man aber, dass das Bilderverbot des Alten Testamentes



270 Rezensionen

eben kein Kunstverbot war, sondern ein Verbot des Kultbildes, dann löst sich der genannte Widerspruch

zwar nicht vollständig auf, aber der Blick auf die Bilder wird differenzierter, weil sie in ihrer
Funktion betrachtet werden. Genau diese Sicht bietet das epochale Werk «Bild und Kult» des

Münchener Kunstgeschichtlers H. Belting für das Abendland. Seine Darstellung setzt genau an dem

Punkt in der Spätantike ein, als das zuvor von christlicher Seite als heidnisch abgelehnte Kultbild
christlich rezipiert und adaptiert wird. Sie endet schliesslich dort, wo das Bild seine Macht verliert,
so in die Krise gerät und in der frühen Neuzeit als «Kunstwerk» eine völlige Neubewertung erfahrt.
Den so abgesteckten Rahmen bezeichnet Belting als «Ära des Bildes», die er sodann von der bis
heute andauernden «Ära der Kunst» absetzt. In 20 Einzelkapiteln entfaltet Belting historisch
voranschreitend eine Geschichte des Bildes (darunter versteht er vornehmlich das personale Bildnis,
die imago), die - weil sie nicht kunstgeschichtlich im engen und traditionellen Sinn (Stil, Künstler,
Schule etc.) fragt, sondern nach dem «Warum Bilder?» sucht - soviel völlig Neues bietet wie kaum
ein anderes Werk zur Bilderfrage. Dies wird vor allen Dingen deutlich am pointiert und einleuchtend

herausgearbeiteten Kontext in jedem Kapitel, der kulturelle, theologische (konfessionelle) und

sozialgeschichtliche Positionen und Probleme erörtert. Fundiert und abgerundet wird diese Darstellung

für den Leser dann auch noch durch einen umfangreichen Anhang «Texte zur Geschichte und

zum Gebrauch der Bilder und Reliquien» (546-619), in dem zahlreiche wichtige und interessante

Textzeugnisse zur Bilderfrage in deutscher Übersetzung geboten werden. Beltings so erarbeitete
Sichtweise bringt den mit christlicher Kunst mehr oder weniger intensiv Beschäftigten vor allem
auch im Blick auf die östlichen Ikonen unerwartet neue Einsichten, weil er zu zeigen vermag, dass

die im 11. Jh. im Osten zu findende philosophische Ästhetik des Bildes entscheidend dazu beigetragen

hat, dass die gemeinsame Bildgeschichte von Ost und West zu dieser Zeit schon zu Ende ging.
Vielleicht hätte an diesem Punkt das Bild durch die Beobachtung abgerundet werden können, dass

die im Osten entstehende «Kanonisierung von Bildtypen» zum Ende einer vitalen Auseinandersetzung

mit den Wirkungen des alttestamentlichen Bildververbotes geführt hat, wie sie die Westkirche
selbst in der «Ära der Kunst» nicht gefunden hat. Wenn Beltings Buch auch seltener direkt über das

Bilderverbot spricht, so ist dies doch auf fast jeder Seite indirekt anwesend, und das ganze Buch
lässt sich durchaus auch im skizzierten Sinne als Wirkungsgeschichte des Bilderverbotes im
Christentum lesen. Nicht nur deshalb gehört es unbedingt in die Hand eines jeden Theologen, der sich

mit Bilderfragen beschäftigt. Ja, es müsste geradezu zur Pflichtlektüre für Theologiestudenten
erhoben werden, weil diese allzu oft all dem, was ihnen aus der «Ära des Bildes» anvertraut ist, und all

dem, was das Verhältnis von Bild und Kult auch heute noch in der Kirche ausmacht, hilflos
gegenüberstehen. Dass das durch über 300 Abbildungen anschaulich gemachte und durch mehrere Register

bestens erschlossene Werk innerhalb von Jahresfrist in die zweite Auflage gegangen ist, ist allzu
verständlich; zu begrüssen ist aber auch, dass laut Verlagsankündigung schon eine preisgünstigere
Studienausgabe vorbereitet wird.
Christoph Dohmen, Osnabrück

Ernst Bolliger, Gott offenbart sich. Die Bibel aus gesegneter Sicht, Haus der Bibel, Zürich 1994.

320 S„ Fr. 12.-
Das Buch von Ernst Bolliger: «Gott offenbart sich. Die Bibel aus gesegneter Sicht» ist ein

Wegweiser durch das Bibelbuch. Es ist schön und hilfreich, wie dabei an den Tag kommt, wie
Psalmen, alttestamentliche Geschichten und die Offenbarung in Christus miteinander verzahnt
sind. Dazu immer auch als Spätfrucht ein Beispiel aus dem Gesangbuch. Diese Verknüpfung quer
durch alle biblischen Zeugen stärkt den Glauben und macht ohne aufdringliche Lehrsätze deutlich,
wie Gott sich aufwunderbare Weise uns Menschen durch die vielen Jahrhunderte hindurch genähert
und offenbart hat. Hans Schaub, Worblaufen



Rezensionen 271

Matthias Haudel, Die Bibel und die Einheit der Kirchen. Eine Untersuchung der Studien von «Glau¬

ben und Kirchenverfassung», Vandenhoeck &Ruprecht, Göttingen 1993. 470 S.

Wissenschaftliche Arbeiten zur ökumenischen Bewegung sind hierzulande immer noch relativ
selten. Gerade zurZeit der 5. Vollversammlung von Glauben und Kirchenverfassung (GKV) ist nun
aber eine umfangmässig und inhaltlich gewichtige Studie zu diesem Zweig der Ökumene erschienen,

die sich würdig in die wenigen bereits vorhandenen Studien zu GKV einreiht. Haudels Thema
ist von erheblicher Brisanz, wenn man sowohl an die evangelikal als auch an die ideologisch
motivierte Kritik an der Ökumene bzw. am Ökumenischen Rat der Kirchen (ORK) denkt. Sein Buch

(Diss, in Münster) müsste eigentlich ein paar Vorurteile korrigieren helfen.

Hinter dem Titel verbirgt sich eine Überzeugung: «... wird es nur dann eine tragfahige Basis für
die ökumenischen Bemühungen geben können, wenn die Kirchen erkennen, welche weitreichenden

ekklesiologischen Perspektiven sich aus der gemeinsamen Besinnung auf die Bibel für die

Einheit der Kirchen ergeben haben.» (5)
Zusammenfassend zeigt die eindringliche Untersuchung aller einschlägigen Texte und der

dahinterstehenden Überlegungen unter Einbezug einer immensen Literatur, «dass GKV mit der
dynamischen Verhältnisbestimmung von Schrift, Tradition und Kirche bereits eine ökumenische Basis

gefunden hat, die durch die gemeinsame Besinnung auf die Bibel zustande kam und die neue
Möglichkeit für eine ökumenische Ekklesiologie eröffnet. Zugleich schuf man damit die Grundlage für
eine gemeinsame Verhältnisbestimmung von Kirche und Welt sowie für eine ökumenische Hermeneutik.

Leider ist dieser Fortschritt bisher weder von den Kirchen noch vom ORK selbst aufgenommen

worden.» (5f.)
Diese These wird in drei Teilen detailliert belegt; jeder Teil enthält drei Kapitel, die jedesmal

vorausblickend und rückblickend zusammengefasst werden, desgleichen die Teile. Dies ergibt
einen durchsichtigen Aufbau. Ein erster Teil skizziert die Rolle der Bibel im Werden der ökum.

Bewegung, das Verhältnis von Schrift und Tradition in verschiedenen Konfessionen und das

Gewicht der Schrift für die Arbeit von GKV für die Zeit vor dem 2. Weltkrieg. Die Schrift hat sich dabei

als initierendes und bleibendes Fundament für die neue Bewegung erwiesen und bereits bahnte sich
eine Konvergenz zwischen den Konfessionen in bezug auf das von Haudel als ökumenisches

Zentralproblem dargestellte Verhältnis von Schrift und Tradition an.

In einem zweiten Teil werden die ethischen und die ekklesiologischen Konsequenzen ausgefa-

chert, wie sie sich auf dem gelegten Fundament im Zeitraum von der Bildung des ORK bis zur
Montreal-Konferenz von GKV 1963 herausstellen. Wiederum sind ökumenische Fortschritte nur
auf Grund einer erneuten Konzentration auf die Schrift überhaupt möglich. Entscheidend gilt dies

für die Frage von Schrift und Tradition, welche zwischen 1952 (Lund) und 1961 (Neu Dehli) zunehmende

Klärung erfährt; Montreal führt dann zu einem eigentlichen Durchbruch, der ja auch in

bezug auf die katholische Diskussionslage (Verbum Dei des 2. Vatikanums) wichtig ist. «Denn
durch die komplexe Unterscheidung zwischen Tradition und Traditionen erreichte man eine
differenzierte Integration der massgebenden Schrift in den ekklesiologischen Kontext. Dadurch begegnete

man sowohl der auf«katholischer» Seite bestehenden Furcht vor einem isolierten <sola scriptu-
ra> als auch der im Protestantismus herrschenden Skepsis gegenüber der Ausblendung der Krite-
rienfrage.» (209)

Offen blieb jedoch die Frage nach gemeinsamen Auslegungsprinzipien, noch verschärft durch
die Einsicht in die biblische Vielfalt, wie sie die auch in die Ökumene eingebrachte historischkritische

Methode unterstrich. Deshalb war die Folgezeit vom Gespräch über die biblische Hermeneutik,

die hermeneutische Relevanz der Patristik und der altkirchlichen Konzilien beherrscht. Dieser

Problematik ist denn auch der dritte Teil, der die Periode bis zum Ende der siebziger Jahre

umfasst, gewidmet. Einerseits ergeben sich in der erreichten Verhältnisbestimmung von Schrift und
Tradition Differenzierungen, andererseits fungiert die auf Grund gemeinsamer Anerkennung der



272 Rezensionen

konstitutiven Schriftinspiration dynamisch aufgefasste Schriftautorität als Massstab ihres ekklesio-
logischen Kontextes. Eine inhaltliche Festlegung auf eine Sachmitte der Bibel gelang allerdings
ebensowenig wie eine Antwort aufdie Frage verbindlichen Lehrens (372). Wären aber nur schon die
erreichten Ergebnisse angemessen rezipiert worden, die theologische Annäherung der Kirchen wäre

ein gutes Stück vorangekommen.
Haudel postuliert diese Erkenntnisse in einem Ausblick als auch für die Zukunft theologisch

wegweisend: «Jede Konfession ist in der Lage, sich dem christologisch-pneumatologisch gegebenen

Evangelium zu öffnen. Sie hat das in der Schrift bezeugte Evangelium mit der Tradition zu
vergleichen, die in den altkirchlichen Bekenntnissen zusammengefasst ist. Gleichzeitig muss sie in
derselben pneumatologischen Kontinuität die jeweiligen Traditionen überprüfen, um durch die

Möglichkeit zur Korrektur in die Fülle der Wahrheit hineinzuwachsen.» (399)
Zweifellos handelt es sich hier um eine gelungene Studie, mit deren Hilfe Licht in die verschlungenen,

für den Nichtfachmann oft schwer durchschaubaren Wege der Studienarbeit in Genf
gebracht wird. Das Buch findet grosse Beachtung und ist bereits mit einem Preis ausgezeichnet worden;

Übersetzungen in mehrere Sprachen sind geplant. Das ist bei der herrschenden Ökumenemüdigkeit

eher überraschend. Persönlich hätte ich mir gewünscht, dass die Sprache etwas gewagter
und der «approach» etwas angriffig-kritischer ausgefallen wäre. Man müsste sich ja doch auch

fragen, wie es denn kommt und was es bedeutet, dass trotz theologischer Konvergenz die Kirchen
nicht in der Lage sind, Konsequenzen aus der Studienarbeit zu ziehen. Auch wenn der Band keine

spektakulären Ergebnisse liefert, unsere Vorstellung und Erkenntnis vom Lauf der ökumenischen

Dinge werden doch dadurch erheblich beeinflusst. Vor allem ist die Lektion eindeutig: Die Bibel ist
für die Einheit immer noch die beste Grundlage, weil sie das Buch ist, das Christen verschiedenster
Traditionen immer schon miteinander verbindet (allerdings auch scheidet). Bei der vielen Kirchen
inhärenten ekklesiolatrischen Tendenz eine wichtige Einsicht, die nicht oft genug in Erinnerung
gerufen werden kann. Klauspeter Blaser, Lausanne

Harry M. Kuitert, Ich habe meine Zweifel. Eine kritische Auslegung des christlichen Glaubens. Aus
dem Niederländischen übersetzt von Hermann Häring, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
1993. 309 S„ DM 48.-
Das ist eine neue Auslegung der Katechismus-Themen (Credo, Sakramente, Gebet, Dekalog).

Sie ist neu, weil Kuitert manche Auffassungen der Rechtgläubigkeit ablehnt: er verzichtet auf den

Offenbarungsbegriff und den Absolutheitsanspruch für das Christentum, bejaht die natürliche

Theologie, beurteilt die Erbsündenlehre als Unsinn und kritisiert die alt-reformierte Erwählungs-
lehre. Nach seiner Meinung wusste K. Barth «zu viel davon, was Gott von Ewigkeit her beschlossen

hat». Er relativiert die Inkarnations- und die Zwei-Naturen-Lehre. In seinen Ausführungen über die

Bibel bekämpft er mit harten Argumenten die Verbal-Inspiration und den typisch protestantischen
Schriftgebrauch, bei dem man eine bestimmte subjektive Meinung durch Stichwort-Assoziationen
als «biblisch» legitimiert. Auch bei den Sakramenten weicht er von der Tradition ab: Sakramente

seien von uns, von den Christen, ausgedachte Rituale. «Sie sind nicht natürliche Erfahrungsobjekte,
sondern sind und bleiben künstlich... Können wir Leib und Blut Christi zu uns nehmen? Ich weiss

nicht, was ich davon halten soll.» Im Kapitel über die Ethik bestreitet er die übliche Gleichsetzung
von christlicher Moral und Willen Gottes.

Andererseits hält er an zahlreichen orthodoxen Lehren fest: an der Heilsnotwendigkeit der

Versöhnung mit Gott und ihrer Vermittlung durch die Verkündigung, an der Lehre vom Opfertod Christi



Rezensionen 273

und von seinem stellvertretenden Leiden. Mit der Meinung, Jesus sei der Stellvertreter des abwesenden

Gottes, «mache der christliche Glaube sich selber den Garaus». Himmelfahrt ist für ihn zwar ein

Mirakel, Auferstehung jedoch eine Heilstat Gottes zur Überwindung des Todes. Mit der Bezeichnung

solcher theologischer Begriffe als Metaphern verknüpft Kuitert das Verbot, über diese weiter
nachzudenken. Damit vermeidet er das Aufdecken von Fragwürdigkeiten, die zur Dogmenkritik
fuhren. Besonders heftig reagiert er gegen Theologen, die von E. Bloch gelernt haben, die Reich-

Gottes-Hoffnung auf das Diesseits zu beziehen, auf eine Zukunft, in der «sich Gerechtigkeit und

Frieden küssen». Christus ist Erlöser, nicht Befreier von sozialer Ungerechtigkeit. Im politischen
und im sozialen Bereich gilt für Kuitert die Zwei-Reiche-Lehre.

Der Titel des Buchs «Het algemeen betwijfeld christelijk geloof» erinnert an die Formel, mit der
die niederländisch-reformierte Liturgie das Glaubensbekenntnis einleitet. Das Buch hat in den
Niederlanden viel Widerspruch und Zustimmung ausgelöst, was nicht nur mit der lockeren und geistreichen

Sprache des Verfassers, sondern auch mit seiner Position als Professor für Dogmatik und Ethik
an der Feien Universität Amsterdam zu tun haben dürfte. Der Titel der deutschen Übersetzung ist
m.E. irreführend. Wie andere Kollegen seines Fachs weiss Kuitert aufdie meisten Fragen des Glaubens

klare und eindeutige Antworten. Nur an wenigen Stellen formuliert er eigene Zweifel oder

bekennt, dass er keine Antwort hat. Eine zeitgemässe Katechismus-Auslegung müsste m.E. viel
mehr von eigenen Aporien und vom Nicht-Wissen reden. Walter Neidhart, Basel

Gert Hartmann, Lebensdeutung. Theologiefür die Seelsorge, Vandenhoeck& Ruprecht, Göttingen
1993. 288 S„ DM 48.-
In dieser Seelsorgelehre sind psychoanalytische Theorien, besonders die Lehre von Erikson

über die Lebensstufen mit ihren Grundthemen, völlig integriert, aber im Unterschied zu anderen

Pastoralpsychologen stellt Hartmann biblische Vorstellungen und Aussagen, die für das Gespräch
in der verkündigenden Seelsorge unerlässlich waren, mit Hilfe des Symbolbegriffs wieder ins
Zentrum. Der Seelsorger soll bei Beziehungskonflikten dem Partner nicht beim Aussprechen von
Gefühlen und bei deren Klärung helfen, sondern die Vergebung und das Gericht Gottes zur Sprache

bringen. Er soll eigene Schwierigkeiten mit dem Reden von Gott auch nicht dadurch umgehen, dass

er nur vom lieben, vergebenden Gott redet. Was Vergebung für ihn bedeutet, konkretisiert Hartmann
an Jakob, der nach dem Kampf am Jabbok sowohl verletzt wie auch gesegnet war, und an Kain, der
als der Verworfene das göttliche Schutzzeichen erhielt.

Neben den Problemen mit realistischen oder unrealistischen Schuldgefühlen hat es der Seelsorger

oft mit destruktiven Abhängigkeiten zu tun. Die Alkoholabhängigkeit ist für Hartmann das

Modell, mit dem er viele andere (auch harmlosere) Süchte deutet. Bei ihnen beten wir nicht «Vergib
uns unsere Schuld», sondern «Erlöse uns von dem Bösen». Zu ihrer Deutung verwendet der Seelsorger

die dualistischen Symbole aus der Apokalyptik: Gott, Teufel, Dämonen, Michael, den Drachen.
Bei vielen Begegnungen hat der Seelsorger nicht die Aufgabe der Krisenhilfe, sondern er hat zur

spirituellen Deutung des Alltages anzuleiten. Es geht um die Gaben der Schöpfung, die mit der Bitte
ums tägliche Brot gemeint sind. Für Hartmann schliesst diese Bitte alles ein, was wir für Leib, Seele

und Geist brauchen und gern haben, auch Haus, Auto und Schmuck. Seelsorge soll den Menschen

zur Genussfahigkeit verhelfen, sie freilich auch an die Vergänglichkeit der Dinge und die eigene
Sterblichkeit erinnern und gerade so zum Geniessen befreien. «Theologie und Seelsorge verfehlen
das Leben, wenn sie sich nur des Problematischen annehmen. Sie verzerren die Realität, wenn sie

sich daran beteiligen, Selbstverständliches zu problematisieren.» Seelsorge soll vielmehr in die



274 Rezensionen

Paradoxie der geschöpflichen Abhängigkeit einüben. Ihr gegenüber muss die Freiheit nicht verteidigt

oder erstritten werden wie gegenüber der destruktiven Abhängigkeit. Sie ist vielmehr die

Voraussetzung von Freiheit.

Geschöpfliche Abhängigkeit erfahren wir im Umgang mit den Dingen, auch der Verbrauchsgegenständen

und Genussmitteln. Sie haben ihre spirituelle Dimension. Wir können in ihnen Gott
oder Spuren Gottes wahrnehmen, weil sie eine Bedeutung haben, die über ihren Gebrauchswert

hinausgeht. Dasselbe gilt von den zwischenmenschlichen Beziehungen. Das kommt in Gruss- und

Segensformeln zum Ausdruck. Der Seelsorger muss die Ambivalenz aller Formen des Sozialen
kennen. Miteinander-sein und Allein-sein, Autorität und Gleichberechtigung, ererbte und selber

gewählte Beziehungen haben immer positive und negative Werte in sich. In vielen Situationen hat

der Seelsorger die Aufgabe, den andern, oft verdrängten Wertaspekt bewusst zu machen.

Nach den gleichen Gesichtspunkten behandelt Hartmann die Bedeutung der Arbeit für den

Menschen und der Sexualität. Es geht darum, mit Hilfe von Symbolen die Arbeit (Handarbeit und

Fliessbandarbeit eingeschlossen) als kreative Möglichkeiten des Menschen zu würdigen, ihre

geschöpfliche und soziale Abhängigkeit klären und auf die ihr innewohnende Bedrohung durch
destruktive Abhängigkeit aufmerksam zu machen. Aus den Gedanken Hartmanns über Sexualität
höre ich einen Seufzer über den Kampf der Propheten gegen die kanaanäischen Götter. Sie hindern

uns noch heute, das mit der Sexualität verbundene <Tremendum et Fascinosurm angemessen religiös

zu deuten.

Hartmann legt in diesem Buch nicht nur ein neues Konzept von Seelsorge vor, er gibt auch

Anweisungen zu einer andern Weise, als Christ heute zu leben: viel mehr mit Gewicht auf dem

ersten Artikel des Credos und nicht mit dem christologischen Überhang, wie die pietistische, die

politische und die kerygmatische Theologie es gelehrt haben. Mir persönlich ist diese Art, Christ zu
sein, sympathisch, doch ich höre schon, wie stramme Theologen den Verdacht anmelden, hier werde

nur die Macht des Faktischen religiös verklärt. Hartmann redet mir das schlechte Gewissen aus,
das ich habe, wenn ich die Annehmlichkeiten meiner bürgerlichen Existenz geniesse. Das lasse ich
mir gefallen. Doch schafft er es, in mir die Erinnerung zu tilgen, dass das Christentum ursprünglich
eine Arme-Leute-Religion war, dass das Unser-Vater wahrscheinlich für hungrige Beter formuliert
wurde, die das «Brot für morgen» nicht schon im Kasten hatten?

Mir ist ferner das SymbolVerständnis von Hartmann nicht recht klar geworden. Er ist an der

therapeutischen und noch mehr an der interpretatorischen Funktion der Symbole interessiert (das

Symbol meint etwas anderes, als es sagt), aber geht oft auch mit Symbolen ohne Rücksicht auf ihren

metaphorischen Sinn um (z. B. : der Mensch darf in seiner Arbeit Selbstbestätigung finden und sich

an der Anerkennung durch andere freuen, denn auch Gott hat sich bei der Schöpfung solche
Selbstbestätigung nicht versagt, er «sah, dass es gut war»). Die Symbole bei Hartmann stammen mehrheitlich

aus der Bibel, doch souverän nimmt er auch ausserbiblische Symbole zur Hilfe, wenn er mit
ihnen Wirklichkeit erhellen kann. Wie ist das Übergewicht der Bibel als Fundort von Symbolen
begründet?

Ausgewählt werden die Symbole durch den Seelsorger. In Situationen, in denen verantwortliches

Handeln geboten und möglich ist, haben apokalyptische Symbole nichts zu suchen. Sie lähmen
oder verführen zum Fanatismus. In Situationen, in denen alles, was man unternimmt, die Sache

verschlimmert, können apokalyptische Symbole hilfreich deuten. Der Seelsorger entscheidet, welche

Situation vorliegt. Er kann offenbar mit Sicherheit beurteilen, ob es sich bei einem Genuss um
geschöpfliche oder um destruktive Abhängigkeit handelt. Die Schüler der verkündigenden Seelsorge

haben damals, vor Jahrzehnten, über die Menschen, die sie seelsorgerlich betreut haben, zwar
nicht auf Grund von psychologischen Erkenntnissen, wohl aber mit derselben Sicherheit und auch
ohne Selbstzweifel Bescheid gewusst.

Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 275

Peter Biehl, Symbole geben zu lernen II. Zum Beispiel: Brot, Wasser, Kreuz. Beiträge zur Symbol-
und Sakramentsdidaktik, Wege des Lernens. Bd. 9, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn
1993. 389 S.

Das ist eine ungemein reichhaltige Fundgrube zur Vorbereitung von Unterrichtseinheiten zu den

Themen Taufe, Abendmahl, Kreuz Christi für Schüler der Mittel- und Oberstufe und für
Konfirmanden! Das Buch bietet nicht nur didaktische Anweisungen und Medien, welche die Alltagserfahrungen

der Schüler einbeziehen und mit Hilfe von Symbolen einen assoziativen, selbsttätigen und

kreativen Umgang mit den Stoffen ermöglichen. Es enthält auch tiefschürfende theologische
Überlegungen zu dem zugrunde liegenden Symbolverständnis, Berichte über die Durchführung der
Lektionen in Sekundär- und Gymnasialklassen und bei Konfirmanden (durch U. Hinze, R. Tammeus

und D. Tiedemann) und anregende, theologische Kommentare zu diesen Berichten. Biehl hat in
diesem Buch sein bisheriges Symbolverständnis präzisiert und noch stringenter auf seine theologische

Position bezogen, die derjenigen von G. Ebeling entspricht und in der auch die Überlegungen

von G. Bader zur Lehre vom Opfertod Christi rezipiert sind.

Indem die Schüler lernen, durch das Kosten von frisch gebackenem Brot, das Erleben einer
festlichen Mahlzeit und durch Betrachten von alten und kritisch-modernen Abendmahlsbildern den

Symbol-Aspekt des Essens zu erfassen, öffnen sie sich für den Sinn der Eucharistie, in der Christus
selber gegenwärtig ist. Indem sie durch Alltagserfahrungen mit Wasser in verschiedensten Gestalten

die vergessene Tiefendimension dieses Elements neu entdecken, lassen sie sich auf die Bedeutung

ihrer Taufe ein. Indem sie sich in einem langen Prozess mit dem Kreuz als Schmuckstück, mit
der Vorstellung des Lebensbaums, mit modernen Bildern, welche die Solidarität des Gekreuzigten
mit allen Gefolterten darstellen, und mit der Frage, wie Gott in Auschwitz anwesend war,
auseinandersetzen, wird für sie die Botschaft von der Auferstehung des Gekreuzigten und die Lehre von
seinem stellvertretenden Leiden klar. Von Schülern, welche die Botschaft des Glaubens als solche

ablehnen, die an jeder Form von Kreuzestheologie Kritik üben, und die im Sachverhalt, dass man sie

als Säuglinge getauft hat, die Verletzung eines Menschenrechtes sehen, steht in diesem Buch nichts.
Walter Neidhart, Basel

Friedrich Schweitzer, Die Religion des Kindes. Zur Problemgeschichte einer religionspädagogi¬
schen Grundfrage, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1992. 458 S.

Nach dem F. Schweitzer in verschiedenen Publikationen Einzel-Aspekte der religiösen
Entwicklung des Kindes behandelt hat, legt er hier eine imponierende Monographie über die Lehren
und Auffassungen über die Religiosität des Kindes vor. Er setzt bei Luther ein. Dieser widerspricht
in verschiedener Hinsicht der Hypothese von P. Ariès, nach welcher das Kind noch bis zum 18. Jh.

als kleiner Erwachsener verstanden wurde. Luther hat die Eigenart des Kindes und den besonderen

Wert des ersten Lebensabschnittes erkannt. Seine Aussagen über die Erbsünde und diejenigen über
die Vorbildlichkeit des kindlichen Glaubens sind dialektisch aufeinander bezogen. Er stellt sich die
Erbsünde in den ersten Jahren als schlafend vor. Neben den Empfehlungen zum Gebrauch der Rute

findet man bei Luther auch Warnungen vor übertriebener Härte beim Strafen.

In der protestantischen Orthodoxie trat die Frage nach der Besonderheit des Kindes und seiner

Fassungskraft zurück. Wichtiger waren die Lerninhalte und das Memorieren. Comenius hingegen
ist Vorläufer einer entwicklungspsychologischen Pädagogik. Nach ihm muss die Erziehung des

Kindes (auch die religiöse) schon vor seiner Geburt beginnen. Zur Beschreibung der Entwicklung
nimmt er aus der Tradition das Sieben-Jahr-Schema auf. Bei seinen Ausführungen über die Natur
und ihre Ordnungen ist Natur freilich nicht im modernen Sinn zu verstehen. Der Begriff meint
Schöpfung Gottes, wie sie durch die Heilsgeschichte vom Urständ über den Fall zur Wiederherstellung

gefuhrt wird.



276 Rezensionen

Auch Francke dachte nach Schweitzer über eine «in psychologischer Hinsicht reflektierte und
der Entwicklung des Kindes angepasste Methode des Unterrichts» nach. Wenn Francke das «Brechen

des Eigenwillens des Kindes» lehrt, ist das eine theologische Aussage, keine Anweisung für
die Praxis. Für diese fordert Francke nicht Härte, sondern Liebe, Sanftmut und Geduld.

Ausführlich geht Schweitzer aufRousseau ein, dem die Entdeckung der Kindheit als besonderer

Form des Mensch-seins zugeschrieben wird, der aber auf Grund seines Religionsbegriffs jede
religiöse Erziehung vor dem Jugendalter kategorisch abgelehnt hat. Die Erbsünde des christlichen

Dogmas ersetzt er in seinem System durch das gesellschaftliche Verderben. Die Philanthropen, die

von Rousseau stark beeinflusst waren, bejahten jedoch die religiöse Erziehung des Kindes und
suchten nach Methoden, die seinen Verstehensmöglichkeiten angepasst sind.

Fasziniert bin ich von Schweitzer's Interpretation von Schleiermacher. Dieser ist ohne Zweifel
der Entdecker der Religion des Kindes und zudem der, welcher die kindliche Religiosität als die
dem Kind angemessene Form von Religion gewürdigt hat. In den «Reden» entfaltet er die Idee der

religiösen Entwicklung. In der «Weihnachtsfeier» nimmt er die kleine Sofie als Gesprächspartnerin
im Familienkreis ernst und legt ihr den Gedanken an das göttliche Kind in den Mund. In den

Vorlesungen über Pädagogik stellt er die These auf, dass das Kind-sein das Mensch-werden nicht hindern

darf, aber auch das Mensch-werden nicht das Kind-sein.
Für Jean Paul ist die Kindheit die beste Zeit für die religiöse Erziehung, und J.H. Pestalozzi

zeigt, wie die frühe Mutter-Kind-Beziehung mit der Gottes-Beziehung des Kindes zusammenhängt.

Der Herbart-Schüler Ziller versteht die kindliche Entwicklung nur als Wiederholung der

Kulturstufen, und für die konfessionalistischen Praktologen des 19. Jh.s war die theologische
Bestimmung des Katechumenats wichtiger als die Frage nach der Eigenart des Kindes. Erst für die

Reformpädagogen des beginnenden 20. Jh.s wurde die psychologische Erforschung der religiösen
Entwicklung zur Vorbedingung ihrer religionspädagogischen Theorien. Die Vertreter der «Evangelischen

Unterweisung», die Schweitzer bis 1950 behandelt, rückten Bibel und Katechismus wieder
so stark ins Zentrum, dass das kritische Urteil «Verleugnung des Kindes» W. Loch) mindestens für
Einzelne von ihnen zutrifft.

Gewinnbringend ist das Schlusskapitel dieser Monographie, in dem Ergebnisse und Perspektiven

für die Weiterarbeit formuliert werden: Durch Pietismus und Aufklärung wurden Theologie und

gelebte Religion zu zwei Grössen, die voneinander verschieden waren. Das neuzeitliche Christentum

mit seinem Subjektivismus trat auf den Plan. Die Religiosität des Kindes wurde dadurch zu
einem eigenen Thema der Religionspädagogik. Sie ist eine Frage auch an die theologische
Anthropologie. Es geht dabei nicht bloss um die Besonderheit der kindlichen Glaubensweise, sondern auch

um das Eigenrecht des kindlichen Daseins.

Die gegenwärtige Diskussion über die Stufen religiöser Entwicklung und über deren Richtungssinn

(aufsteigend? absteigend? sowohl-als-auch?) hat durch die gründliche Arbeit von Schweitzer
ihre bisher noch fehlende historische Tiefendimension erhalten.

Walter Neidhart, Basel

Horst Albrecht, Die Religion der Massenmedien, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 1993. 179 S.

In diesem Band sind Arbeiten des Hamburger Praktologen zusammengestellt, die er selber noch

vor seinem frühen Tod geschrieben hatte, ferner solche, die in den letzten Jahren in Zeitschriften
erschienen sind. Er war ein scharfsinniger Analytiker von neuen Formen von Religion in der heutigen

Kultur. Hier deckt er u.a. religiöse Elemente in Texten von Rock-Sängern auf, bei Madonna z.B.
die Gleichsetzung von Gott und sexueller Liebe («Love is God God is Love / Girls and boys love God

above»). Albrecht deutet Rock-Konzerte mit ihren ausgedehnten Interaktionen von Sänger, Band

und Publikum als säkularisierte Liturgien und die unaufhörlich wiederholten Refrains («Don't Wor-



Rezensionen 277

ry, Be Happy») als Mantras. Auch in der heutigen Reklame findet er zahlreiche religiöse Aussagen

(für eine Whisky-Marke «Liebe Deine Gäste wie Dich selbst»). Er interpretiert die religiöse Funktion

der Fernseh-Serie «Oh Gott, Herr Pfarrer» für den Durchschnittskonsumenten, macht sich
Gedanken über das oft unzeitgemässe und von den Hörern wenig geschätzte «Wort zum Sonntag».
Nach Albrecht hat das Fernsehen als Ganzes viele Funktionen übernommen, welche früher von der

Kirche verwaltet wurden. Mit dem Ritual der Tagesschau und anderen begehrten Sendegefassen

gestaltet es den Alltag, bestimmt die Zeiten für das Essen und das Schlafen und rhythmisiert den

Lebenslauf wie in der Vergangenheit das Sonnen- und das Kirchenjahr. Es vermittelt uns die
Mythen, die erzählen, wer wir und wer unsere Idealfiguren sind. Für den Durchschnitts-Fernsehkonsu-
menten sind das nicht mehr biblische Gestalten, sondern die Personen aus Dallas, Denver und Derrick.

Für Albrecht wird die Deutung des Fernsehens als Neue Religion durch den Sachverhalt bestätigt:

«Wer viel fern sieht, geht selten zur Kirche, liest wenig in der Bibel, ist offensichtlich dabei,
sich von kirchlichen Orientierungen und auch von christlichen Überzeugungen zu entfernen.» Ein
Blick hinter die Kulissen der Telekirchen in den USA, den Albrecht vermittelt, lässt ahnen, was uns
in Europa blühen könnte, wenn das Fernsehen noch mehr vermarktet wird. Dass die «Fernseh-

Religion» eine Wirklichkeit ist, bleibt Theologen meistens verborgen, weil sie weder eine

Geschichte, noch Dogmen, noch ein fassbares Kultpersonal hat. Sie ist diffus und trivial (im nicht-
wertenden Sinn: der sozialen Unterschicht entsprechend). Der Gott der mediatisierten Religion ist
in der Hintergrundmusik des Radios allgegenwärtig und schweigt nie. Oft brüllt er. Er betreibt mit
Macht die Remythisierung der Welt und die Re-infantilisierung der Menschen. Ob man das, was
Albrecht mit dieser Deutung meint, Religion nennt oder ob man von Ersatz-Religion spricht, ist
nebensächlich und ändert an dem von ihm beschriebenen Sachverhalt nichts. Wenn seine Deutung
zutrifft, dann, so meine ich, hat das kirchliche Christentum keine Chance mehr, zu einer Religion
der Massen zu werden.

Waller Neidhart, Basel

Bernhard Reymond/Jean-Michel Sordet (Ed.), La Théologie pratique. Statut-Méthodes-Perspecti¬
ves dAvenir, Beauchesne, Paris 1993. 395 S.

Im Mai 1992 fand in Lausanne zum ersten Mal ein internationaler und interkonfessioneller

Kongress aller francophonen Praktischen Theologen statt. Er führte zur Gründung der «Société
internationale de théologie pratique». Der Band bietet die Referate dieses Kongresses: Welch buntes

Spektrum von römisch-katholischen und evangelischen, von europäischen und kanadischen
Sichtweisen und von solchen aus der Dritten Welt. Aus dem Reichtum des Dargebotenen greift der
Rezensent heraus, was ihm wichtig erscheint:

B. Kaempf, Strassburg, stellt die Begründung der Praktischen Theologie als Wissenschaft durch
Schleiermacher dar. M. Viau, Québec, diskutiert die Wissenschafts-Theorie des Fachs. L. Gagne-
bin, Paris, entwirft ein Denkmodell, mit dem sich die Praktische Theologie von ihrer Rolle als

Anwendungswissenschaft distanziert: in ihm sind die vier Dimensionen Schrift-Offenbarung,
Kirchenlehre, praktische Erfahrungen-Humanwissenschaften und Geist Gottes interdependent und

gleichwertig. J. Joncheray, Paris, diskutiert das konfliktreiche Verhältnis zwischen Praktischer

Theologie und HumanWissenschaften. Die Religionssoziologie («sciences religieuses») entstand in
Frankreich ja vor gut hundert Jahren als laizistische Opposition gegen die Theologie. Heute ist nach

Jonchery Praktische Theologie nicht mehr verantwortbar ohne den ständigen Diskurs mit den

nichttheologischen Nachbardisziplinen. Zwischen diesen und jener zeichnet sich die Hermeneutik als

das ihnen Gemeinsame ab. Dasselbe Thema behandelt A. Beauregard, Ottawa, mit einem Rückgriff
auf Gadamer. Nach J.G. Nadeau, Montréal, ist jedoch für die Praktische Theologie das

Offenbarungsverständnis von Johannes Paul II. grundlegend. M. Pelchat, Québec, bemüht sich um eine

Synthese zwischen theologischer und empirischer Ekklesiologie.



278 Rezensionen

Eine Reihe von Beiträgen beschäftigt sich mit der (Haupt?-)Aufgabe der Praktischen Theologie:

Menschen für kirchliche Berufe auszubilden. Nach G. Alder, Strassburg, muss die Praktische

Theologie zunächst einmal die Ausbildner ausbilden. W. Close, Edmonton, wendet sich gegen die

Tendenz von theologischen Fakultäten, «penseurs», die nicht zum Handeln kompetent sind,
auszubilden. Sie bewirkt, dass die Zahl derer zunimmt, die zwar an der kirchlichen Basis handeln können,
aber nicht fähig sind, darüber nachzudenken. Beide Tendenzen müssen vereinigt werden. Für
J. M. Prieur, Montpellier, sind für die Berufsbildung vor allem die Practica wichtig, die in Seminarform

durch theologische Lehrer begleitet werden. Dabei geht es um den Erwerb von «savoir»,
«savoir-faire» und von «savoir-être». Diese drei Begriffe werden auch in andern Referaten in diesem

Band benützt. Über verschiedene Formen der Praktika berichten u.a. M. Donzé, Fribourg, (einjähriges

Praktikum in einer Kirchgemeinde und je einen Tag pro Woche Reflexion mit den theologischen
Lehrern), und I. Grellier, Strassburg, (nach 4 Jahren Studium 1 Jahr halbzeitlich kirchlicher oder

sozialer Einsatz, halbzeitlich theologische und persönliche Verarbeitung der Erfahrungen). B.

Deniers und P. A. Giguère, Montréal, führen aus, wie Berufsbildung nach den Grundsätzen der modernen

Erwachsenenbildung vor sich gehen muss (weitgehende Individualisierung und Autonomie des

Lernenden, Erfahrungsbezug). N. Bouchard und S. Dufour, Québec, zeigen, wie Erwachsenenbildung

auch einen Rollenwandel des Professors nötig macht. M. E. Sheehan, Toronto, berichtet über
die Einführung des neuen akademischen Grades «Doctor ofMinistry» D. Min.) und über den

Ausbildungsweg, der zu ihm hinführt, ein Kurs, der fünfJahre kirchliche Berufspraxis und gute Qualifizierung

voraussetzt.
Eine Reihe von Referenten berichtet über ein kirchliches Praxisfeld oder über eine besondere

Form von Ausbildung: H. Bourgeois, Lyon, über einen Glaubenskurs mit katholischen Erwachsenen,

R. Brodeur, Québec, über den Kontext für eine heute glaubwürdige Katechese, L. Cloutier,
Québec, über Interviews mit ehemaligen kirchlichen Mitarbeitern, die ihren Dienst freiwillig,
plötzlich und definitiv aufgegeben haben. P. Prétot, St. Léger-Vauban, entfaltet seine Auffassung
von Liturgie-Wissenschaft, die zum Verständnis der Liturgie und zur «participatio activa» führen
sollte. W. Maksour, Beyrouth, analysiert zwei Versionen desselben Kirchengebets im Kontext zweier

verfeindeter Parteien im Libanon. Eine Gruppe von Beiträgen beleuchtet verschiedene Aspekte
einer empirischen Untersuchung der katholischen Bevölkerung von Québec und Umgebung über

Säkularisation, Religion und Glaube.

Beim Lesen dieser Referate wurden mir von neuem die Mängel des Theologie-Studiums an

deutschsprachigen Fakultäten hinsichtlich der Berufsausbildung der Absolventen bewusst.
Walter Neidhart, Basel

Gert Otto, Die Kunst, verantwortlich zu reden. Rhetorik -Ästhetik - Ethik, Chr. Kaiser, Gütersloher

Verlagshaus, Gütersloh 1984. 192 S.

Der Verfasser hat sich Jahrzehnte lang mit den Fragen der Rhetorik und ihrer Bedeutung für die

kirchliche Praxis bcfasst. Er bietet hier nicht nur (wie er es bescheiden sagt) eine «Zusammenfassung»

dieser Arbeit, sondern eine begeisterte und begeisternde Laudatio dieser Wissenschaft. Sie

war schon durch Piatos Kritik an den Sophisten etwas in Verruf gekommen, blieb aber bis ins
18. Jahrhundert Bestandteil der Bildung, auch der Ausbildung von Theologen, verflachte dann
durch zunehmende Formalisierung und bekam dadurch in Deutschland das Image einer Technik der

Volksverführung. Das führte zu einer kräftigen Verachtung der Rhetorik bei den Gebildeten. Erst in
den sechziger Jahren unseres Jahrhunderts wurden ihre positiven Seiten wieder entdeckt: ihre uner-
lässliche Beziehung zur Ethik mit der Frage nach der Verantwortung des Redners für das, was er

bewirkt, und ihr Zusammenhang mit der Ästhetik. G. Otto vermittelt anhand von Interpretationen
lyrischer Texte (Ingeborg Bachmann, Christa Wolf, Günter Kunert) Einsichten in die Bedeutung



Rezensionen 279

von Sprache für das Mensch-sein und Erkenntnisse über den Zusammenhang von Inhalt und Form,

Person des Redners und Geschichte anhand von Analysen bedeutender Reden der Gegenwart und

von eindrücklichen Porträts von Rednern.

Beim Lesen des Buchs habe ich mich ständig gefragt, wann und vor wem ich meine nächste

Rede halten werde und wie ich dann die durch dieses Buch empfangenen Impulse verwirklichen
kann.

Walter Neidhart, Basel

Udo Rauchfleisch, Schwule - Lesben - Bisexuelle. Lebensweisen, Vorurteile, Einsichten, Vanden-

hoeck&Ruprecht, Göttingen 1994. 262 S.

Aus der Sicht des psychoanalytischen Therapeuten beschreibt Rauchfleisch Meinungen und

Vorurteile der Bevölkerung über Homosexuelle beiderlei Geschlechts und Bisexuelle, deckt ihre

Unhaltbarkeit aufund berichtet, wie sich die andersartige sexuelle Orientierung entwickelt, welche

Probleme das Coming out für die Betroffenen mit sich bringt und wie diese sexuelle Orientierung in
der Erwachsenenphase und im Alter integriert wird. In einem eigenen Kapitel geht er auf die

Belastungen ein, die für homosexuelle Männer durch AIDS entstanden sind. Einer scharfen Kritik unterzieht

er die Theorien der Psychoanalytiker, die immer noch Homosexualität als Krankheit verstehen

oder in einer merkwürdigen Doppelbödigkeit diese Auffassung zwar ablehnen, aber nach wie vor
Homosexuelle nicht zur Ausbildung als Analytiker zulassen (wobei dies in den schriftlichen
Zulassungsbedingungen oft gar nicht formuliert ist). Rauchfleisch analysiert die Gründe für die

Diskriminierung einer Minderheit und behandelt Möglichkeiten, diese Menschen in ihren verschiedenen

Lebensproblemen therapeutisch zu beraten.

In einer theologischen Zeitschrift ist aufdieses Buch aufmerksam zu machen, weil der Verfasser
sich ausführlich und sachkundig mit der Diskriminierung der Homosexuellen durch Theologie und

kirchliche Praxis auseinandersetzt und dafür eintritt, dass diese Minderheit bei einem tieferen
Verständnis des Evangeliums eine eigene Spiritualität entfaltet, in den Kirchen eine Heimat finde und

mit ihrer sexuellen Orientierung auch für die heterosexuelle Mehrheit den Reichtum der göttlichen
Schöpfung darstelle.

Walter Neidhart, Basel

Heribert Smolinsky, Kirchengeschichte der Neuzeit I, Patmos Verlag, Düsseldorf 1993 (Leitfaden
Theologie 21). 220 S„ br., SFr. 29.80.

Das vorliegende Buch des katholischen Kirchenhistorikers, der an der Universität Freiburg i. Br.

lehrt, umfasst den Zeitraum vom beginnenden 16. bis zum ausgehenden 18. Jahrhundert, eine Epoche,

in die für das Christentum umwälzende Veränderungen fallen.

In fünf Hauptkapiteln bearbeitet Smolinsky diesen Zeitabschnitt. Zunächst stellt er im ersten

Kapitel den Hintergrund der Reformation dar, indem er kurz und prägnant die verschiedenen Faktoren

schildert, die den «Vorabend der Reformation» (12,14) prägen. Im zweiten Kapitel wendet er
sich dann sachkundig der Reformation zu. Die reformatorischen Ereignisse um Luther erhalten

besonderes Gewicht, doch kommen daneben auch die Schweizer Reformation, der Linke Flügel der

Reformation, die englische Kirche und die Entwicklungen innerhalb der katholischen Kirche zu

angemessener Beachtung. Das folgende Kapitel behandelt das «konfessionelle Zeitalter» (100), in
dem sich die Formen der jeweiligen Konfession sowohl im Bereich der Frömmigkeit und der Mentalität

als auch im theologischen und kirchlich-institutionellen Bereich entwickelt und verfestigt
haben. Im vierten Kapitel, dem längsten neben demjenigen zur Reformation, wird die Entwicklung



280 Rezensionen

der katholischen Kirche während des Barocks und der Aufklärung beschrieben. Hier schildert der

Verfasser etwa die komplexe Bewegung des Jansenismus oder Phänomene wie den Josephinismus
und den Gallikanismus, aber auch die schöpferische Spiritualität der französischen Kirche.
Abschliessend lässt Smolinsky die Linien in einem kurzen Kapitel zur beginnenden weltweiten
Ausbreitung der katholischen Kirche auslaufen, wobei er auch die sich damit anbahnenden Probleme

der Menschenrechte, der Inkulturation und des Einflusses aus Rom berücksichtigt.
Die Kapitel sind thematisch abgerundet und in einem präzisen, flüssigen Stil formuliert. Am

Ende der Kapitel ist jeweils die wichtigste weiterführende Literatur beigefügt, so dass das Buch
nicht nur einen ersten fundierten Einstieg ins Thema bietet, sondern auch eine vertiefende Weiterarbeit

ermöglicht. Ein Stichwortregister zu Personen, Orten und Ländern erleichtert ausserdem die

gezielte Lektüre.
Das methodische Vorgehen ist durch das Bemühen geprägt, den Stoff von verschiedenen

Gesichtspunkten aus zu erschliessen und zu durchdringen. So versucht Smolinsky, die unterschiedlichen

Voraussetzungen eines geschichtlichen Phänomens zu klären und zusammenzufassen. Augen-
fallig und mustergültig geschieht das im ersten Kapitel: Die Reformation kommt nicht plötzlich,
gleichsam wie durch den Eingriffeines «Deus ex machina» zustande, sondern hängt mit vielfältigen
Faktoren zusammen. Politische wie wirtschaftliche Konstellationen finden wiederholt Berücksichtigung,

erstere beispielsweise bei der Darlegung des Josephinismus und des Gallikanismus, letztere

etwa zum besseren Verständnis des Antiklerikalismus in der Reformationszeit oder bei den

Hexenverfolgungen. Oft reflektiert der Verfasser soziologische Aspekte. So stellt er mehrmals die Frage
nach der Funktion der Bildung, etwa im Zusammenhang mit der Reformation oder der Konfessiona-

lisierung, oder er erörtert die Funktion von Fürsten, Städten und Bauern während der Reformationszeit.

Zugleich kommt immer wieder der Gesichtspunkt der Kommunikationsmittel ins Blickfeld,
zum Beispiel im Zusammenhang mit der Reformation und der Aufklärung. Auch der Bereich der

Frömmigkeit und der Mentalität wird wiederholt in die Darstellung einbezogen. In enger Verbindung

damit erörtert der Verfasser die jeweiligen theologischen Grundzüge einer Epoche, so etwa für
die Reformationszeit, die Konfessionalisierung oder die Aufklärung. Dieses differenzierte methodische

Vorgehen ermöglicht es Smolinsky, der komplexen Vielschichtigkeit des behandelten
Zeitabschnitts angemessen zu begegnen und die geschichtlichen Phänomene möglichst aus sich selber

und aus ihrer kontextuellen Verwobenheit heraus zu verstehen. Gerade das Kapitel zur Reformation

zeigt, wie sehr er sich um deren «Selbstverständnis» bemüht und damit konfessionalistisch
bestimmte Positionen überwindet.

Trotzdem beschränkt sich die Darstellung nach dem dritten Kapitel zur Konfessionalisierung
weitgehend auf die katholische Kirche. Dies bedauert der Autor zwar ausdrücklich (10), doch führen

auch bestimmte Grundentscheidungen zu dieser Gewichtung. Das zeigt sich etwa am Motiv der

Reform, das Smolinsky vor wie nach der Reformation verfolgt, dann aber aufdie katholische Kirche
beschränkt. Das Reformanliegen sei so alt wie das Christentum selbst. In der Gregorianischen
Reform finde es zu einem ersten Höhepunkt und breche dann nicht mehr ab bis hin zu den Reformkonzilien

des 15. Jahrhunderts. Selbst das 5. Laterankonzil formuliere im Jahr des Thesenanschlags
noch einmal beachtliche Reformbeschlüsse (12fi). «Konziliare Reform und Reformation gaben

sich, metaphorisch gesprochen, die Hand und lösten sich ab.» (12) Der Verfasser hält aber zugleich
fest, dass aus diesen Reformbestrebungen nicht einfach die Reformation herzuleiten sei, sondern

mit dieser etwas qualitativ Neues einsetze (14). Hier treten bei Smolinsky Reform und Reformation
einander gegenüber. Diese Beobachtung wird im Kapitel zur Konfessionalisierung bestätigt, wo er

von der «katholischen Reform» (101) handelt. In der Folge kommen bei der Schilderung der katholischen

Reformbewegungen während des 17. und 18. Jahrhunderts die Reformbestrebungen des

Pietismus überhaupt nicht mehr ins Blickfeld, obwohl zwischen beiden erstaunliche Analogien bestehen.

So erwähnt der Verfasser beispielsweise die Reform des alten Lehrsystems der Scholastik oder



Rezensionen 281

die Diskussion der Ekklesiologie, die durch Kräfte der katholischen Aufklärung gesucht wurden

(171). Beide Reformanliegen finden sich auch in Speners Pia Desideria wieder. Umgekehrt - und
das sei hier der Gerechtigkeit halber vermerkt - sucht man freilich auch in den drei Standardwerken

zum Pietismus von Martin Schmidt, Erich Beyreuther und Johannes Wallmann vergeblich nach

einem eigenen Kapitel zu den Reformbewegungen innerhalb der katholischen Kirche, obwohl sie

alle drei von bestimmten Einflüssen aus der katholischen Tradition, besonders der spanischen
Mystik, sprechen.

Martin Sallmann, Basel


	Rezensionen

