Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 50 (1994)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Delbert Burkett, The Son of the Man in the Gospel of John, JSOT Press, Sheffield 1991. 199 p.

This work, a revision of a doctoral dissertation pursued at Duke University, appears as number
56 in the Supplement Series of the Journal for the Study of the New Testament (JSNT).

In this Introduction, Burkett pleads for a hearing of the Johannine Son of Man on its own terms,
unencumbered by what the idea might or might not involve in the Synoptic tradition, and, in any
event, emphasizes the independence of John from the Synoptics. Though not indicated by the table
of contents, the main body of the book falls into three main parts which (1) identifies the problem,
surveys the standard solutions, and raises the objections; (2) makes the allegedly neglected case for
the decisive relevance of Prov 30:1-4 as the proper solution; (3) relates this solution to various
aspects, passages, and motifs of the Fourth Gospel. A summarizing conclusion is provided, as well
as a lengthy bibliography, index of Scripture references, and index of authors.

Whatever one may make of the rest of the book, the first two chapters alone may be worth the

price. Here Burkett sets forth the problem and options as crisply, honestly, and competently as one
could expect in a limited space. Beyond that, the plot thickens and the difficulties will, for many,
surely arise. The second definite article in the title reflects the book’s central thesis, that the back-
ground for the Johannine Son of Man is to be found in Prov 30:1-4. While this is not a new thesis, it
has nowhere been given the attention as here, and, whether right or wrong, the book makes an
important contribution towards the resolution of one of the most troublesome issues in New Testa-
ment scholarship. '
The crux-text is John 3:13 with its ascending-descending Son of Man imagery. Burkett argues that
not only is the ascending-descending imagery here dependent on Prov 30:4, but also the reference to
the Son of Man. On the basis of some text-critical maneuvers, Burkett delivers his rendering of
Prov 30:1.

‘Store up my words, my son,
receive the oracle,
says the Man to Ithiel.’

Ithiel (“God is with me”) is the Son of “the Man”, God. And this “Son of the Man” (certainly a
possible rendering of viog ot dvitomTov should control our view of all the other Johannine Son of
Man references. It also explains the Johannine Son of God title, and stands behind numerous other
Johannine characterizations of Jesus: Yahweh, Servant of Yahweh, the Word, Ego Eimi, the Light,
etc.

The ins and outs of Burkett’s overall argument involve such a complex of considerations as to
make the argument vulnerable insofar as the many elements and connections in this network them-
selves invite scrutiny. Then, too, many readers will not be able to shed the nagging feeling that while
Proverbs is quoted in the Fourth Gospel and First Epistle, it just somehow does not function there and
bear significance in the way that Burkett claims. Also, it must be remembered that, even on Burkett's
view, his textual reconstruction of Prov 30:1 is only “a possible one”. Indeed, the Christological
derivation form Prov 30:1-4 depends on the existence of a variant reading in the proto-Masoretic
text attested by the Septuagint; Burkett claims: “That such a text could have existed in the first
century A.D. is without question, as the discoveries at Qumran have made clear” (110-111). Yes, but
is so thin an appeal adequate to the role assigned to it here? Further, this very statement by Burkett
reflects a more general problem: The whole book is written, we might say, somewhat in the sub-
junctive mood, with a plethora of woulds, coulds, shoulds, might-have-beens, and it-is-possibles.



Rezensionen 269

A sampling of more specific problems may be given. First, I think Burkett is basically correct in
this interpretation of John 1:51 (121-122), but overwrought in the interpretation of the attending
details. For example, Nathaniel under the fig tree represents Israel, who is then called forth by Jesus
to a new community (1:47-50). Likewise in the interpretation of the bronze serpent raised on the
pole (Nu 24:1-9) as a negative symbol of the curse of death, answered by the lifting up of Jesus on
the cross which condemned that power (John 3:14). The appeal to John 12:31-32 for support of this
interpretation of 3:14 seems forced, and the less encumbered view of most scholars, which sees only
genereal points of comparisons (both are lifted up, are looked upon, and provide life) is more nat-
ural. Second, in the discussion of the Son of the Man in 6:27,53, and 62, Burkett rejects Peder
Borgen’s influential view that the Bread of Life Discourse is a Midrashic exposition of Ex 16:4 and
15, quoted in 6:31, in favor of seeing 6:27-71 as directly dependent on Isa 55. In defense of his claim
that the dependence is more extensive and specific than is commonly thought, he provides a table of
thirteen points of comparison (131-132). I, for one, do not find the comparison as obvious and as
compelling as does Burkett. In this criticism of Borgen’s thesis he has occasion to observe that “a
contrast is a common feature of language” —but so is similarity. Further, he claims (134—135) that his
view is confirmed by the fact that [sa 54:13, only a few verses removed from Isa 55 to which Jesus
alludes, is quoted in 6:45. But, of course, depending on what on thinks of Burkett's table, mentioned
above, this may be a simple petitio. Third, he explains the absence of the title Word beyond the
Prologue by the elaborate-sounding claim that “elsewhere in the Gospel the features of the Word of
God have been subsumed under the title ‘the Son of the Man’ (134). My explanation would be much
simpler: The title Word did not exist when the main body of the Fourth Gospel was composed; the
Prologue involves subsequent Johannine compositions and the celebrated Wordverses reflect a sub-
sequent Chistological development. Finally, fourth, Burkett thinks that the (alleged) Ithiel reference
in 3:14 is buttressed by Nicodemus’ indirect observation about Jesus, “God is with him”, in 3:2, and
the plural “we” in 3:11 (111). Burkett asks: «Is it more probable that these elements came togetherina
single context as a result of chance or that they reflect a conscious interpretation of Prov 30:1-47?”
The answer he expects is the latter, but I would give the former.

It is always easier to criticize than to offer a more plausible alternative, and I have already
confessed to being unable here to represent justly the full force of Burkett's argument. Any attempt
to break up the logjam blocking the way to a clear understanding of the Johannine Son of Man is to
be commended. And even if Burkett’s thesis should fail to gain scholarly consent, his book takes us
in the direction of clarity by providing the best possible defence of one option, and a neglected one.
And this is to say nothing of the discussions, along the way, bearing on other than the Son of Man
issues, such as the Bread from Heaven Discourse, ego eimi sayings, and the like. In this respect
Burkett's book is useful as a compendium of opinions (including his own, certainly) on some of the
most salient and/or problematic passages in John. Ed. L. Miller, Boulder CO.

Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Verlag

C.H. Heck, Miinchen 1990, 21991. 700 Seiten.

Ein eigenartiger Widerspruch scheint auf der Geschichte des Christentums zu liegen; einerseits
hat es im Zentrum seiner Glaubensurkunde, in den Zehn Geboten, ein «Bilderverbot», andererseits
ist die Pragung des sogenannten christlichen Abendlandes nicht unwesentlich visueller Natur gewe-
sen: es waren die verschiedenen «christlichen Bilder» und die Auseinandersetzung um sie. Dass der
Widerspruch nicht — wie oft von Theologen versucht — durch Missachtung oder Neuinterpretation
des Bilderverbotes aufzuldsen ist, zeigen allein schon die immer wieder die Christenheit aufriitteln-
den Bilderstiirme der Geschichte. Bedenkt man aber, dass das Bilderverbot des Alten Testamentes



270 Rezensionen

eben kein Kunstverbot war, sondern ein Verbot des Kultbildes, dann 16st sich der genannte Wider-
spruch zwar nicht vollstindig auf, aber der Blick auf die Bilder wird differenzierter, weil sie in ihrer
Funktion betrachtet werden. Genau diese Sicht bietet das epochale Werk «Bild und Kult» des Miin-
chener Kunstgeschichtlers H. Belting fiir das Abendland. Seine Darstellung setzt genau an dem
Punkt in der Spitantike ein, als das zuvor von christlicher Seite als heidnisch abgelehnte Kultbild
christlich rezipiert und adaptiert wird. Sie endet schliesslich dort, wo das Bild seine Macht verliert,
so in die Krise gerit und in der frithen Neuzeit als «Kunstwerk» eine vollige Neubewertung erfihrt.
Den so abgesteckten Rahmen bezeichnet Belting als «Ara des Bildes», die er sodann von der bis
heute andauernden «Ara der Kunst» absetzt. In 20 Einzelkapiteln entfaltet Belting historisch vor-
anschreitend eine Geschichte des Bildes (darunter versteht er vornehmlich das personale Bildnis,
die imago), die — weil sie nicht kunstgeschichtlich im engen und traditionellen Sinn (Stil, Kiinstler,
Schule etc.) fragt, sondern nach dem « Warum Bilder?» sucht — soviel v6llig Neues bietet wie kaum
ein anderes Werk zur Bilderfrage. Dies wird vor allen Dingen deutlich am pointiert und einleuch-
tend herausgearbeiteten Kontext in jedem Kapitel, der kulturelle, theologische (konfessionelle) und
sozialgeschichtliche Positionen und Probleme erortert. Fundiert und abgerundet wird diese Darstel-
lung fiir den Leser dann auch noch durch einen umfangreichen Anhang «Texte zur Geschichte und
zum Gebrauch der Bilder und Reliquien» (546-619), in dem zahlreiche wichtige und interessante
Textzeugnisse zur Bilderfrage in deutscher Ubersetzung geboten werden. Beltings so erarbeitete
Sichtweise bringt den mit christlicher Kunst mehr oder weniger intensiv Beschéftigten vor allem
auch im Blick auf die ostlichen Ikonen unerwartet neue Einsichten, weil er zu zeigen vermag, dass
die im 11. Jh. im Osten zu findende philosophische Asthetik des Bildes entscheidend dazu beigetra-
gen hat, dass die gemeinsame Bildgeschichte von Ost und West zu dieser Zeit schon zu Ende ging.
Vielleicht hitte an diesem Punkt das Bild durch die Beobachtung abgerundet werden kénnen, dass
die im Osten entstehende «Kanonisierung von Bildtypen» zum Ende einer vitalen Auseinanderset-
zung mit den Wirkungen des alttestamentlichen Bildververbotes gefiihrt hat, wie sie die Westkirche
selbst in der «Ara der Kunst» nicht gefunden hat. Wenn Beltings Buch auch seltener direkt tiber das
Bilderverbot spricht, so ist dies doch auf fast jeder Seite indirekt anwesend, und das ganze Buch
lasst sich durchaus auch im skizzierten Sinne als Wirkungsgeschichte des Bilderverbotes im Chri-
stentum lesen. Nicht nur deshalb gehort es unbedingt in die Hand eines jeden Theologen, der sich
mit Bilderfragen beschéftigt. Ja, es miisste geradezu zur Pflichtlektiire fiir Theologiestudenten er-
hoben werden, weil diese allzu oft all dem, was ihnen aus der «Ara des Bildes» anvertraut ist, und all
dem, was das Verhiltnis von Bild und Kult auch heute noch in der Kirche ausmacht, hilflos gegen-
iberstehen. Dass das durch iiber 300 Abbildungen anschaulich gemachte und durch mehrere Regi-
ster bestens erschlossene Werk innerhalb von Jahresfrist in die zweite Auflage gegangen ist, ist allzu
verstiandlich; zu begriissen ist aber auch, dass laut Verlagsankiindigung schon eine preisgiinstigere
Studienausgabe vorbereitet wird.

Christoph Dohmen, Osnabriick

Ernst Bolliger, Gott offenbart sich. Die Bibel aus gesegneter Sicht, Haus der Bibel, Ziirich 1994.

320 S., Fr. 12—

Das Buch von Emst Bolliger: «Gott offenbart sich. Die Bibel aus gesegneter Sicht» ist ein
Wegweiser durch das Bibelbuch. Es ist schon und hilfreich, wie dabei an den Tag kommt, wie
Psalmen, alttestamentliche Geschichten und die Offenbarung in Christus miteinander verzahnt
sind. Dazu immer auch als Spétfrucht ein Beispiel aus dem Gesangbuch. Diese Verkniipfung quer
durch alle biblischen Zeugen stirkt den Glauben und macht ohne aufdringliche Lehrsétze deutlich,
wie Gott sich auf wunderbare Weise uns Menschen durch die vielen Jahrhunderte hindurch gendhert
und offenbart hat. Hans Schaub, Worblaufen



Rezensionen 271

Matthias Haudel, Die Bibel und die Einheit der Kirchen. Eine Untersuchung der Studien von «Glau-
ben und Kirchenverfassung», Vandenhoeck &Ruprecht, Géttingen 1993. 470 S.
Wissenschaftliche Arbeiten zur 6kumenischen Bewegung sind hierzulande immer noch relativ

selten. Gerade zur Zeit der 5. Vollversammlung von Glauben und Kirchenverfassung (GKV) ist nun

aber eine umfangmassig und inhaltlich gewichtige Studie zu diesem Zweig der Okumene erschie-
nen, die sich wiirdig in die wenigen bereits vorhandenen Studien zu GK'V einreiht. Haudels Thema
ist von erheblicher Brisanz, wenn man sowohl an die evangelikal als auch an die ideologisch moti-
vierte Kritik an der Okumene bzw. am Okumenischen Rat der Kirchen (ORK) denkt. Sein Buch

(Diss. in Miinster) miisste eigentlich ein paar Vorurteile korrigieren helfen.

Hinter dem Titel verbirgt sich eine Uberzeugung: «...wird es nur dann eine tragfihige Basis fiir
die 6kumenischen Bemiihungen geben kénnen, wenn die Kirchen erkennen, welche weitreichen-
den ekklesiologischen Perspektiven sich aus der gemeinsamen Besinnung auf die Bibel fiir die
Einheit der Kirchen ergeben haben.» (35)

Zusammenfassend zeigt die eindringliche Untersuchung aller einschldgigen Texte und der da-
hinterstehenden Uberlegungen unter Einbezug einer immensen Literatur, «dass GK'V mit der dyna-
mischen Verhiltnisbestimmung von Schrift, Tradition und Kirche bereits eine 6kumenische Basis
gefunden hat, die durch die gemeinsame Besinnung auf die Bibel zustande kam und die neue Mog-
lichkeit fiir eine 6kumenische Ekklesiologie erdffnet. Zugleich schuf man damit die Grundlage fiir
eine gemeinsame Verhéltnisbestimmung von Kirche und Welt sowie fiir eine 6kumenische Herme-
neutik. Leider ist dieser Fortschritt bisher weder von den Kirchen noch vom ORK selbst aufgenom-
men worden.» (5f.)

Diese These wird in drei Teilen detailliert belegt; jeder Teil enthidlt drei Kapitel, die jedesmal
vorausblickend und riickblickend zusammengefasst werden, desgleichen die Teile. Dies ergibt
einen durchsichtigen Aufbau. Ein erster Teil skizziert die Rolle der Bibel im Werden der 6kum.
Bewegung, das Verhiltnis von Schrift und Tradition in verschiedenen Konfessionen und das Ge-
wicht der Schrift fiir die Arbeit von GKV fiir die Zeit vor dem 2. Weltkrieg. Die Schrift hat sich dabei
als initierendes und bleibendes Fundament fiir die neue Bewegung erwiesen und bereits bahnte sich
eine Konvergenz zwischen den Konfessionen in bezug auf das von Haudel als 6kumenisches Zen-
tralproblem dargestellte Verhiltnis von Schrift und Tradition an.

In einem zweiten Teil werden die ethischen und die ekklesiologischen Konsequenzen ausgeti-
chert, wie sie sich auf dem gelegten Fundament im Zeitraum von der Bildung des ORK bis zur
Montreal-Konferenz von GKV 1963 herausstellen. Wiederum sind kumenische Fortschritte nur
auf Grund einer erneuten Konzentration auf die Schrift iiberhaupt moglich. Entscheidend gilt dies
fiir die Frage von Schrift und Tradition, welche zwischen 1952 (Lund) und 1961 (Neu Dehli) zuneh-
mende Kldrung erfahrt; Montreal fithrt dann zu einem eigentlichen Durchbruch, der ja auch in
bezug auf die katholische Diskussionslage (Verbum Dei des 2. Vatikanums) wichtig ist. «Denn
durch die komplexe Unterscheidung zwischen Tradition und Traditionen erreichte man eine diffe-
renzierte Integration der massgebenden Schrift in den ekklesiologischen Kontext. Dadurch begeg-
nete man sowohl der auf «katholischer» Seite bestehenden Furcht vor einem isolierten «sola scriptu-
ray als auch der im Protestantismus herrschenden Skepsis gegeniiber der Ausblendung der Krite-
rienfrage.» (209)

Offen blieb jedoch die Frage nach gemeinsamen Auslegungsprinzipien, noch verschérft durch
die Einsicht in die biblische Vielfalt, wie sie die auch in die Okumene eingebrachte historisch-
kritische Methode unterstrich. Deshalb war die Folgezeit vom Gespréch tiber die biblische Herme-
neutik, die hermeneutische Relevanz der Patristik und der altkirchlichen Konzilien beherrscht. Die-
ser Problematik ist denn auch der dritte Teil, der die Periode bis zum Ende der siebziger Jahre
umfasst, gewidmet. Einerseits ergeben sich in der erreichten Verhiltnisbestimmung von Schrift und
Tradition Differenzierungen, andererseits fungiert die auf Grund gemeinsamer Anerkennung der



272 Rezensionen

konstitutiven Schriftinspiration dynamisch aufgefasste Schriftautoritit als Massstab ihres ekklesio-
logischen Kontextes. Eine inhaltliche Festlegung auf eine Sachmitte der Bibel gelang allerdings
ebensowenig wie eine Antwort auf die Frage verbindlichen Lehrens (372). Wiren aber nur schon die
erreichten Ergebnisse angemessen rezipiert worden, die theologische Anniherung der Kirchen wi-
re ein gutes Stiick vorangekommen.

Haudel postuliert diese Erkenntnisse in einem Ausblick als auch fiir die Zukunft theologisch
wegweisend: «Jede Konfession ist in der Lage, sich dem christologisch-pneumatologisch gegebe-
nen Evangelium zu 6ffnen. Sie hat das in der Schrift bezeugte Evangelium mit der Tradition zu
vergleichen, die in den altkirchlichen Bekenntnissen zusammengefasst ist. Gleichzeitig muss sie in
derselben pneumatologischen Kontinuitat die jeweiligen Traditionen tberpriifen, um durch die
Moglichkeit zur Korrektur in die Fiille der Wahrheit hineinzuwachsen.» (399)

Zweifellos handelt es sich hier um eine gelungene Studie, mit deren Hilfe Licht in die verschlun-
genen, fiir den Nichtfachmann oft schwer durchschaubaren Wege der Studienarbeit in Genf ge-
bracht wird. Das Buch findet grosse Beachtung und ist bereits mit einem Preis ausgezeichnet wor-
den; Ubersetzungen in mehrere Sprachen sind geplant. Das ist bei der herrschenden Okumenemii-
digkeit eher tiberraschend. Personlich héitte ich mir gewiinscht, dass die Sprache etwas gewagter
und der «approach» etwas angriffig-kritischer ausgefallen wiére. Man miisste sich ja doch auch
fragen, wie es denn kommt und was es bedeutet, dass trotz theologischer Konvergenz die Kirchen
nicht in der Lage sind, Konsequenzen aus der Studienarbeit zu ziehen. Auch wenn der Band keine
spektakuldren Ergebnisse liefert, unsere Vorstellung und Erkenntnis vom Lauf der 6kumenischen
Dinge werden doch dadurch erheblich beeinflusst. Vor allem ist die Lektion eindeutig: Die Bibel ist
fiir die Einheit immer noch die beste Grundlage, weil sie das Buch ist, das Christen verschiedenster
Traditionen immer schon miteinander verbindet (allerdings auch scheidet). Bei der vielen Kirchen
inhdrenten ekklesiolatrischen Tendenz eine wichtige Einsicht, die nicht oft genug in Erinnerung
gerufen werden kann. Klauspeter Blaser, Lausanne

Harry M. Kuitert, Ich habe meine Zweifel. Eine kritische Auslegung des christlichen Glaubens. Aus
dem Niederldndischen iibersetzt von Hermann Héring, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
1993.309 S., DM 48.—

Das ist eine neue Auslegung der Katechismus-Themen (Credo, Sakramente, Gebet, Dekalog).
Sie ist neu, weil Kuitert manche Auffassungen der Rechtglaubigkeit ablehnt: er verzichtet auf den
Offenbarungsbegriff und den Absolutheitsanspruch fiir das Christentum, bejaht die natiirliche
Theologie, beurteilt die Erbsiindenlehre als Unsinn und kritisiert die alt-reformierte Erwihlungs-
lehre. Nach seiner Meinung wusste K. Barth «zu viel davon, was Gott von Ewigkeit her beschlossen
hat». Er relativiert die Inkarnations- und die Zwei-Naturen-Lehre. In seinen Ausflihrungen iiber die
Bibel bekdmpft er mit harten Argumenten die Verbal-Inspiration und den typisch protestantischen
Schriftgebrauch, bei dem man eine bestimmte subjektive Meinung durch Stichwort-Assoziationen
als «biblisch» legitimiert. Auch bei den Sakramenten weicht er von der Tradition ab: Sakramente
seien von uns, von den Christen, ausgedachte Rituale. «Sie sind nicht natiirliche Erfahrungsobjekte,
sondern sind und bleiben kiinstlich. .. Kénnen wir Leib und Blut Christi zu uns nehmen? Ich weiss
nicht, was ich davon halten soll.» Im Kapitel tiber die Ethik bestreitet er die iibliche Gleichsetzung
von christlicher Moral und Willen Gottes.

Andererseits hilt er an zahlreichen orthodoxen Lehren fest: an der Heilsnotwendigkeit der Ver-
s6hnung mit Gott und ihrer Vermittlung durch die Verkiindigung, an der Lehre vom Opfertod Christi



Rezensionen 273

und von seinem stellvertretenden Leiden. Mit der Meinung, Jesus sei der Stellvertreter des abwesen-
den Gottes, «mache der christliche Glaube sich selber den Garausy». Himmelfahrt ist fiir ihn zwar ein
Mirakel, Auferstehung jedoch eine Heilstat Gottes zur Uberwindung des Todes. Mit der Bezeich-
nung solcher theologischer Begriffe als Metaphern verkniipft Kuitert das Verbot, iiber diese weiter
nachzudenken. Damit vermeidet er das Aufdecken von Fragwiirdigkeiten, die zur Dogmenkritik
fithren. Besonders heftig reagiert er gegen Theologen, die von E. Bloch gelernt haben, die Reich-
Gottes-Hoffnung auf das Diesseits zu bezichen, auf eine Zukunft, in der «sich Gerechtigkeit und
Frieden kiissen». Christus ist Erléser, nicht Befreier von sozialer Ungerechtigkeit. Im politischen
und im sozialen Bereich gilt fiir Kuitert die Zwei-Reiche-Lehre.

Der Titel des Buchs «Het algemeen betwijfeld christelijk geloof» erinnert an die Formel, mit der
die niederldndisch-reformierte Liturgie das Glaubensbekenntnis einleitet. Das Buch hat in den Nie-
derlanden viel Widerspruch und Zustimmung ausgeldst, was nicht nur mit der lockeren und geistrei-
chen Sprache des Verfassers, sondern auch mit seiner Position als Professor fiir Dogmatik und Ethik
an der Feien Universitit Amsterdam zu tun haben diirfte. Der Titel der deutschen Ubersetzung ist
m.E. irrefithrend. Wie andere Kollegen seines Fachs weiss Kuitert auf die meisten Fragen des Glau-
bens klare und eindeutige Antworten. Nur an wenigen Stellen formuliert er eigene Zweifel oder
bekennt, dass er keine Antwort hat. Eine zeitgemdsse Katechismus-Auslegung miisste m.E. viel
mehr von eigenen Aporien und vom Nicht-Wissen reden. Walter Neidhart, Basel

Gert Hartmann, Lebensdeutung. Theologie fiir die Seelsorge, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen

1993. 288 S., DM 48.—

In dieser Seelsorgelehre sind psychoanalytische Theorien, besonders die Lehre von Erikson
tiber die Lebensstufen mit ihren Grundthemen, vollig integriert, aber im Unterschied zu anderen
Pastoralpsychologen stellt Hartmann biblische Vorstellungen und Aussagen, die flir das Gesprich
in der verkiindigenden Seelsorge unerldsslich waren, mit Hilfe des Symbolbegriffs wieder ins Zen-
trum. Der Seelsorger soll bei Beziehungskonflikten dem Partner nicht beim Aussprechen von Ge-
fithlen und bei deren Kldrung helfen, sondern die Vergebung und das Gericht Gottes zur Sprache
bringen. Er soll eigene Schwierigkeiten mit dem Reden von Gott auch nicht dadurch umgehen, dass
ernur vom lieben, vergebenden Gott redet. Was Vergebung fiir ihn bedeutet, konkretisiert Hartmann
an Jakob, der nach dem Kampfam Jabbok sowohl verletzt wie auch gesegnet war, und an Kain, der
als der Verworfene das gottliche Schutzzeichen erhielt.

Neben den Problemen mit realistischen oder unrealistischen Schuldgefiihlen hat es der Seelsor-
ger oft mit destruktiven Abhdngigkeiten zu tun. Die Alkoholabhingigkeit ist fiir Hartmann das
Modell, mit dem er viele andere (auch harmlosere) Stichte deutet. Bei ihnen beten wir nicht «Vergib
uns unsere Schuld», sondern «Erlose uns von dem Bdseny. Zu ihrer Deutung verwendet der Seelsor-
ger die dualistischen Symbole aus der Apokalyptik: Gott, Teufel, Ddmonen, Michael, den Drachen.

Bei vielen Begegnungen hat der Seelsorger nicht die Aufgabe der Krisenhilfe, sondern er hat zur
spirituellen Deutung des Alltages anzuleiten. Es geht um die Gaben der Schépfung, die mit der Bitte
ums tigliche Brot gemeint sind. Flir Hartmann schliesst diese Bitte alles ein, was wir fiir Leib, Seele
und Geist brauchen und gern haben, auch Haus, Auto und Schmuck. Seelsorge soll den Menschen
zur Genussfahigkeit verhelfen, sie freilich auch an die Verginglichkeit der Dinge und die eigene
Sterblichkeit erinnern und gerade so zum Geniessen befreien. «Theologie und Seelsorge verfehlen
das Leben, wenn sie sich nur des Problematischen annehmen. Sie verzerren die Realitit, wenn sie
sich daran beteiligen, Selbstverstindliches zu problematisieren.» Seelsorge soll vielmehr in die



274 Rezensionen

Paradoxie der geschopflichen Abhingigkeit einiiben. Thr gegeniiber muss die Freiheit nicht vertei-
digt oder erstritten werden wie gegeniiber der destruktiven Abhdngigkeit. Sie ist vielmehr die Vor-
aussetzung von Freiheit.

Geschopfliche Abhidngigkeit erfahren wir im Umgang mit den Dingen, auch der Verbrauchsge-
genstiinden und Genussmitteln. Sie haben ihre spirituelle Dimension. Wir kénnen in ihnen Gott
oder Spuren Gottes wahrnehmen, weil sie eine Bedeutung haben, die tiber ihren Gebrauchswert
hinausgeht. Dasselbe gilt von den zwischenmenschlichen Beziehungen. Das kommt in Gruss- und
Segensformeln zum Ausdruck. Der Seelsorger muss die Ambivalenz aller Formen des Sozialen
kennen. Miteinander-sein und Allein-sein, Autoritit und Gleichberechtigung, ererbte und selber
gewihlte Beziehungen haben immer positive und negative Werte in sich. In vielen Situationen hat
der Seelsorger die Aufgabe, den andern, oft verdringten Wertaspekt bewusst zu machen.

Nach den gleichen Gesichtspunkten behandelt Hartmann die Bedeutung der Arbeit fiir den
Menschen und der Sexualitit. Es geht darum, mit Hilfe von Symbolen die Arbeit (Handarbeit und
Fliessbandarbeit eingeschlossen) als kreative Moglichkeiten des Menschen zu wiirdigen, ihre ge-
schopfliche und soziale Abhédngigkeit kldren und auf die ihr innewohnende Bedrohung durch de-
struktive Abhingigkeit aufmerksam zu machen. Aus den Gedanken Hartmanns iiber Sexualitit
hore ich einen Seufzer iber den Kampf der Propheten gegen die kanaandischen Gétter. Sie hindern
uns noch heute, das mit der Sexualitiit verbundene <Tremendum et Fascinosum» angemessen religi-
0s zu deuten.

Hartmann legt in diesem Buch nicht nur ein neues Konzept von Seelsorge vor, er gibt auch
Anweisungen zu einer andern Weise, als Christ heute zu leben: viel mehr mit Gewicht auf dem
ersten Artikel des Credos und nicht mit dem christologischen Uberhang, wie die pietistische, die
politische und die kerygmatische Theologie es gelehrt haben. Mir personlich ist diese Art, Christ zu
sein, sympathisch, doch ich hore schon, wie stramme Theologen den Verdacht anmelden, hier wer-
de nur die Macht des Faktischen religios verklirt. Hartmann redet mir das schlechte Gewissen aus,
das ich habe, wenn ich die Annehmlichkeiten meiner biirgerlichen Existenz geniesse. Das lasse ich
mir gefallen. Doch schafft er es, in mir die Erinnerung zu tilgen, dass das Christentum urspriinglich
eine Arme-Leute-Religion war, dass das Unser-Vater wahrscheinlich fiir hungrige Beter formuliert
wurde, die das «Brot flir morgen» nicht schon im Kasten hatten?

Mir ist ferner das Symbolverstindnis von Hartmann nicht recht klar geworden. Er ist an der
therapeutischen und noch mehr an der interpretatorischen Funktion der Symbole interessiert (das
Symbol meint etwas anderes, als es sagt), aber geht oft auch mit Symbolen ohne Riicksicht aufihren
metaphorischen Sinn um (z. B.: der Mensch darf in seiner Arbeit Selbstbestitigung finden und sich
an der Anerkennung durch andere freuen, denn auch Gott hat sich bei der Schépfung solche Selbst-
bestitigung nicht versagt, er «sah, dass es gut war»). Die Symbole bei Hartmann stammen mehrheit-
lich aus der Bibel, doch souverin nimmt er auch ausserbiblische Symbole zur Hilfe, wenn er mit
ihnen Wirklichkeit erhellen kann. Wie ist das Ubergewicht der Bibel als Fundort von Symbolen
begriindet?

Ausgewiihlt werden die Symbole durch den Seelsorger. In Situationen, in denen verantwortli-
ches Handeln geboten und méglich ist, haben apokalyptische Symbole nichts zu suchen. Sie lihmen
oder verfiihren zum Fanatismus. In Situationen, in denen alles, was man unternimmt, die Sache
verschlimmert, konnen apokalyptische Symbole hilfreich deuten. Der Seelsorger entscheidet, wel-
che Situation vorliegt. Er kann offenbar mit Sicherheit beurteilen, ob es sich bei einem Genuss um
geschopfliche oder um destruktive Abhingigkeit handelt. Die Schiiler der verkiindigenden Seelsor-
ge haben damals, vor Jahrzehnten, iiber die Menschen, die sie seelsorgerlich betreut haben, zwar
nicht auf Grund von psychologischen Erkenntnissen, wohl aber mit derselben Sicherheit und auch
ohne Selbstzweifel Bescheid gewusst.

Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 275

Peter Biehl, Symbole geben zu lernen 11. Zum Beispiel: Brot, Wasser, Kreuz. Beitrdge zur Symbol-
und Sakramentsdidaktik, Wege des Lernens. Bd. 9, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn
1993. 389 S.

Das ist eine ungemein reichhaltige Fundgrube zur Vorbereitung von Unterrichtseinheiten zu den
Themen Taufe, Abendmahl, Kreuz Christi fir Schiiler der Mittel- und Oberstufe und fiir Konfir-
manden! Das Buch bietet nicht nur didaktische Anweisungen und Medien, welche die Alltagserfah-
rungen der Schiiler einbeziehen und mit Hilfe von Symbolen einen assoziativen, selbsttitigen und
kreativen Umgang mit den Stoffen ermdglichen. Es enthilt auch tiefschiirfende theologische Uber-
legungen zu dem zugrunde liegenden Symbolverstindnis, Berichte iiber die Durchfiihrung der Lek-
tionen in Sekundar- und Gymnasialklassen und bei Konfirmanden (durch U. Hinze, R. Tammeus
und D. Tiedemann) und anregende, theologische Kommentare zu diesen Berichten. Biehl hat in
diesem Buch sein bisheriges Symbolverstandnis prizisiert und noch stringenter auf seine theologi-
sche Position bezogen, die derjenigen von G. Ebeling entspricht und in der auch die Uberlegungen
von G. Bader zur Lehre vom Opfertod Christi rezipiert sind.

Indem die Schiiler lernen, durch das Kosten von frisch gebackenem Brot, das Erleben einer
festlichen Mahlzeit und durch Betrachten von alten und kritisch-modernen Abendmahlsbildern den
Symbol-Aspekt des Essens zu erfassen, 6ffnen sie sich fiir den Sinn der Eucharistie, in der Christus
selber gegenwiirtig ist. Indem sie durch Alltagserfahrungen mit Wasser in verschiedensten Gestal-
ten die vergessene Tiefendimension dieses Elements neu entdecken, lassen sie sich auf die Bedeu-
tung ihrer Taufe ein. Indem sie sich in einem langen Prozess mit dem Kreuz als Schmuckstiick, mit
der Vorstellung des Lebensbaums, mit modernen Bildern, welche die Solidaritit des Gekreuzigten
mit allen Gefolterten darstellen, und mit der Frage, wie Gott in Auschwitz anwesend war, auseinan-
dersetzen, wird fiir sie die Botschaft von der Auferstehung des Gekreuzigten und die Lehre von
seinem stellvertretenden Leiden klar. Von Schiilern, welche die Botschaft des Glaubens als solche
ablehnen, die an jeder Form von Kreuzestheologie Kritik {iben, und die im Sachverhalt, dass man sie
als Sduglinge getauft hat, die Verletzung eines Menschenrechtes sehen, steht in diesem Buch nichts.

Walter Neidhart, Basel

Friedrich Schweitzer, Die Religion des Kindes. Zur Problemgeschichte einer religionspadagogi-

schen Grundfrage, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh 1992. 458 S.

Nach dem F. Schweitzer in verschiedenen Publikationen Einzel-Aspekte der religiésen Ent-
wicklung des Kindes behandelt hat, legt er hier eine imponierende Monographie tiber die Lehren
und Auffassungen iiber die Religiositit des Kindes vor. Er setzt bei Luther ein. Dieser widerspricht
in verschiedener Hinsicht der Hypothese von P. Ari¢s, nach welcher das Kind noch bis zum 18. Jh.
als kleiner Erwachsener verstanden wurde. Luther hat die Eigenart des Kindes und den besonderen
Wert des ersten Lebensabschnittes erkannt. Seine Aussagen {iber die Erbstinde und diejenigen tiber
die Vorbildlichkeit des kindlichen Glaubens sind dialektisch aufeinander bezogen. Er stellt sich die
Erbstinde in den ersten Jahren als schlafend vor. Neben den Empfehlungen zum Gebrauch der Rute
findet man bei Luther auch Warnungen vor {ibertriebener Hérte beim Strafen.

In der protestantischen Orthodoxie trat die Frage nach der Besonderheit des Kindes und seiner
Fassungskraft zuriick. Wichtiger waren die Lerninhalte und das Memorieren. Comenius hingegen
ist Vorldufer einer entwicklungspsychologischen Pddagogik. Nach ihm muss die Erziehung des
Kindes (auch die religidse) schon vor seiner Geburt beginnen. Zur Beschreibung der Entwicklung
nimmt er aus der Tradition das Sieben-Jahr-Schema auf. Bei seinen Ausfithrungen iiber die Natur
und ihre Ordnungen ist Natur freilich nicht im modernen Sinn zu verstehen. Der Begriff meint
Schopfung Gottes, wie sie durch die Heilsgeschichte vom Urstand {iber den Fall zur Wiederherstel-
lung gefiihrt wird.



276 Rezensionen

Auch Francke dachte nach Schweitzer tiber eine «in psychologischer Hinsicht reflektierte und
der Entwicklung des Kindes angepasste Methode des Unterrichts» nach. Wenn Francke das «Bre-
chen des Eigenwillens des Kindes» lehrt, ist das eine theologische Aussage, keine Anweisung fiir
die Praxis. Fiir diese fordert Francke nicht Hérte, sondern Liebe, Sanftmut und Geduld.

Ausflihrlich geht Schweitzer auf Rousseau ein, dem die Entdeckung der Kindheit als besonderer
Form des Mensch-seins zugeschrieben wird, der aber auf Grund seines Religionsbegriffs jede reli-
giose Erziehung vor dem Jugendalter kategorisch abgelehnt hat. Die Erbsiinde des christlichen
Dogmas ersetzt er in seinem System durch das gesellschaftliche Verderben. Die Philanthropen, die
von Rousseau stark beeinflusst waren, bejahten jedoch die religitse Erziehung des Kindes und
suchten nach Methoden, die seinen Verstehensmdglichkeiten angepasst sind.

Fasziniert bin ich von Schweitzer’s Interpretation von Schleiermacher. Dieser ist ohne Zweifel
der Entdecker der Religion des Kindes und zudem der, welcher die kindliche Religiositit als die
dem Kind angemessene Form von Religion gewiirdigt hat. In den «Reden» entfaltet er die Idee der
religiosen Entwicklung. In der « Weihnachtsfeier» nimmt er die kleine Sofie als Gespréchspartnerin
im Familienkreis ernst und legt ihr den Gedanken an das géttliche Kind in den Mund. In den Vorle-
sungen iiber Pidagogik stellt er die These auf, dass das Kind-sein das Mensch-werden nicht hindern
darf, aber auch das Mensch-werden nicht das Kind-sein.

Fiir Jean Paul ist die Kindheit die beste Zeit fiir die religiose Erziehung, und J. H. Pestalozzi
zeigt, wie die friihe Mutter-Kind-Beziehung mit der Gottes-Beziehung des Kindes zusammen-
héngt. Der Herbart-Schiiler Ziller versteht die kindliche Entwicklung nur als Wiederholung der
Kulturstufen, und fiir die konfessionalistischen Praktologen des 19. Jh.s war die theologische Be-
stimmung des Katechumenats wichtiger als die Frage nach der Eigenart des Kindes. Erst fiir die
Reformpidagogen des beginnenden 20. Jh.s wurde die psychologische Erforschung der religidsen
Entwicklung zur Vorbedingung ihrer religionspiddagogischen Theorien. Die Vertreter der «Evange-
lischen Unterweisung», die Schweitzer bis 1950 behandelt, riickten Bibel und Katechismus wieder
so stark ins Zentrum, dass das kritische Urteil «Verleugnung des Kindes» (W. Loch) mindestens fiir
Einzelne von ihnen zutrifft.

Gewinnbringend ist das Schlusskapitel dieser Monographie, in dem Ergebnisse und Perspekti-
ven fiir die Weiterarbeit formuliert werden: Durch Pietismus und Aufklidrung wurden Theologie und
gelebte Religion zu zwei Grossen, die voneinander verschieden waren. Das neuzeitliche Christen-
tum mit seinem Subjektivismus trat auf den Plan. Die Religiositit des Kindes wurde dadurch zu
einem eigenen Thema der Religionspddagogik. Sie ist eine Frage auch an die theologische Anthro-
pologie. Es geht dabei nicht bloss um die Besonderheit der kindlichen Glaubensweise, sondern auch
um das Eigenrecht des kindlichen Daseins.

Die gegenwirtige Diskussion iiber die Stufen religiéser Entwicklung und tiber deren Richtungs-
sinn (aufsteigend? absteigend? sowohl-als-auch?) hat durch die griindliche Arbeit von Schweitzer
ihre bisher noch fehlende historische Tiefendimension erhalten.

Walter Neidhart, Basel

Horst Albrecht, Die Religion der Massenmedien, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 1993. 179 S.
In diesem Band sind Arbeiten des Hamburger Praktologen zusammengestellt, die er selber noch
vor seinem frithen Tod geschrieben hatte, ferner solche, die in den letzten Jahren in Zeitschriften
erschienen sind. Er war ein scharfsinniger Analytiker von neuen Formen von Religion in der heuti-
gen Kultur. Hier deckt er u.a. religitse Elemente in Texten von Rock-Sangern auf, bei Madonna z.B.
die Gleichsetzung von Gott und sexueller Liebe («Love is God God is Love/Girls and boys love God
abovey). Albrecht deutet Rock-Konzerte mit ihren ausgedehnten Interaktionen von Singer, Band
und Publikum als sidkularisierte Liturgien und die unaufhorlich wiederholten Refrains («Don’t Wor-



Rezensionen 277

ry, Be Happy») als Mantras. Auch in der heutigen Reklame findet er zahlreiche religidse Aussagen
(fiir eine Whisky-Marke «Liebe Deine Gaste wie Dich selbst»). Er interpretiert die religiose Funk-
tion der Fernseh-Serie «Oh Gott, Herr Pfarrer» fiir den Durchschnittskonsumenten, macht sich
Gedanken iiber das oft unzeitgemasse und von den Horern wenig geschétzte « Wort zum Sonntagy.
Nach Albrecht hat das Fernsehen als Ganzes viele Funktionen {ibernommen, welche frither von der
Kirche verwaltet wurden. Mit dem Ritual der Tagesschau und anderen begehrten Sendegefissen
gestaltet es den Alltag, bestimmt die Zeiten fiir das Essen und das Schlafen und rhythmisiert den
Lebenslauf wie in der Vergangenheit das Sonnen- und das Kirchenjahr. Es vermittelt uns die My-
then, die erzihlen, wer wir und wer unsere Idealfiguren sind. Fiir den Durchschnitts-Fernsehkonsu-
menten sind das nicht mehr biblische Gestalten, sondern die Personen aus Dallas, Denver und Der-
rick. Fiir Albrecht wird die Deutung des Fernsehens als Neue Religion durch den Sachverhalt besti-
tigt: «Wer viel fern sieht, geht selten zur Kirche, liest wenig in der Bibel, ist offensichtlich dabei,
sich von kirchlichen Orientierungen und auch von christlichen Uberzeugungen zu entfernen.» Ein
Blick hinter die Kulissen der Telekirchen in den USA, den Albrecht vermittelt, 1dsst ahnen, was uns
in Europa blithen konnte, wenn das Fernsehen noch mehr vermarktet wird. Dass die «Fernseh-
Religion» eine Wirklichkeit ist, bleibt Theologen meistens verborgen, weil sie weder eine Ge-
schichte, noch Dogmen, noch ein fassbares Kultpersonal hat. Sie ist diffus und trivial (im nicht-
wertenden Sinn: der sozialen Unterschicht entsprechend). Der Gott der mediatisierten Religion ist
in der Hintergrundmusik des Radios allgegenwiirtig und schweigt nie. Oft briillt er. Er betreibt mit
Macht die Remythisierung der Welt und die Re-infantilisierung der Menschen. Ob man das, was
Albrecht mit dieser Deutung meint, Religion nennt oder ob man von Ersatz-Religion spricht, ist
nebensichlich und dndert an dem von ihm beschriebenen Sachverhalt nichts. Wenn seine Deutung
zutrifft, dann, so meine ich, hat das kirchliche Christentum keine Chance mehr, zu einer Religion
der Massen zu werden.

Walter Neidhart, Basel

Bernhard Reymond/Jean-Michel Sordet (Ed.), La Théologie pratique. Statut-Méthodes-Perspecti-

ves d’Avenir, Beauchesne, Paris 1993, 395 S.

Im Mai 1992 fand in Lausanne zum ersten Mal ein internationaler und interkonfessioneller
Kongress aller francophonen Praktischen Theologen statt. Er fithrte zur Griindung der «Société
internationale de théologie pratique». Der Band bietet die Referate dieses Kongresses: Welch bun-
tes Spektrum von romisch-katholischen und evangelischen, von europiischen und kanadischen
Sichtweisen und von solchen aus der Dritten Welt. Aus dem Reichtum des Dargebotenen greift der
Rezensent heraus, was ihm wichtig erscheint:

B. Kaempf, Strassburg, stellt die Begriindung der Praktischen Theologie als Wissenschaft durch
Schleiermacher dar. M. Viau, Québec, diskutiert die Wissenschafts-Theorie des Fachs. L. Gagne-
bin, Paris, entwirft ein Denkmodell, mit dem sich die Praktische Theologie von ihrer Rolle als
Anwendungswissenschaft distanziert: in ihm sind die vier Dimensionen Schrift-Offenbarung, Kir-
chenlehre, praktische Erfahrungen-Humanwissenschaften und Geist Gottes interdependent und
gleichwertig. J. Joncheray, Paris, diskutiert das konfliktreiche Verhiltnis zwischen Praktischer
Theologie und Humanwissenschaften. Die Religionssoziologie («sciences religieuses») entstand in
Frankreich ja vor gut hundert Jahren als laizistische Opposition gegen die Theologie. Heute ist nach
Jonchery Praktische Theologie nicht mehr verantwortbar ohne den stiindigen Diskurs mit den nicht-
theologischen Nachbardisziplinen. Zwischen diesen und jener zeichnet sich die Hermeneutik als
das ihnen Gemeinsame ab. Dasselbe Thema behandelt A. Beauregard, Ottawa, mit einem Riickgriff
auf Gadamer. Nach J. G. Nadeau, Montréal, ist jedoch fiir die Praktische Theologie das Offenba-
rungsverstindnis von Johannes Paul II. grundlegend. M. Pelchat, Québec, bemiiht sich um eine
Synthese zwischen theologischer und empirischer Ekklesiologie.



278 Rezensionen

Eine Reihe von Beitrigen beschéftigt sich mit der (Haupt?-)Aufgabe der Praktischen Theolo-
gie: Menschen fiir kirchliche Berufe auszubilden. Nach G. Alder, Strassburg, muss die Praktische
Theologie zunichst einmal die Ausbildner ausbilden. W. Close, Edmonton, wendet sich gegen die
Tendenz von theologischen Fakultiten, «penseurs», die nicht zum Handeln kompetent sind, auszu-
bilden. Sie bewirkt, dass die Zahl derer zunimmt, die zwar an der kirchlichen Basis handeln kénnen,
aber nicht fahig sind, darliber nachzudenken. Beide Tendenzen miissen vereinigt werden. Fir
J.M. Prieur, Montpellier, sind fiir die Berufsbildung vor allem die Practica wichtig, die in Seminar-
form durch theologische Lehrer begleitet werden. Dabei geht es um den Erwerb von «savoiry», «sa-
voir-faire» und von «savoir-étre». Diese drei Begriffe werden auch in andern Referaten in diesem
Band beniitzt. Uber verschiedene Formen der Praktika berichten u.a. M. Donzé, Fribourg, (einjihri-
ges Praktikum in einer Kirchgemeinde und je einen Tag pro Woche Reflexion mit den theologischen
Lehrern), und I. Grellier, Strassburg, (nach 4 Jahren Studium 1 Jahr halbzeitlich kirchlicher oder
sozialer Einsatz, halbzeitlich theologische und personliche Verarbeitung der Erfahrungen). B. De-
mers und P. A. Giguere, Montréal, fiihren aus, wie Berufsbildung nach den Grundsitzen der moder-
nen Erwachsenenbildung vor sich gehen muss (weitgehende Individualisierung und Autonomie des
Lernenden, Erfahrungsbezug). N. Bouchard und S. Dufour, Québec, zeigen, wie Erwachsenenbil-
dung auch einen Rollenwandel des Professors nétig macht. M. E. Sheehan, Toronto, berichtet tiber
die Einfithrung des neuen akademischen Grades «Doctor of Ministry» (D. Min.) und {iber den Aus-
bildungsweg, der zu ihm hinfiihrt, ein Kurs, der fiinf Jahre kirchliche Berufspraxis und gute Qualifi-
zierung voraussetzt.

Eine Reihe von Referenten berichtet iiber ein kirchliches Praxisfeld oder iiber eine besondere
Form von Ausbildung: H. Bourgeois, Lyon, iiber einen Glaubenskurs mit katholischen Erwachse-
nen, R. Brodeur, Québec, iiber den Kontext fiir eine heute glaubwiirdige Katechese, L. Cloutier,
Queébec, iiber Interviews mit ehemaligen kirchlichen Mitarbeitern, die ihren Dienst freiwillig,
plotzlich und definitiv aufgegeben haben. P. Prétot, St. Léger-Vauban, entfaltet seine Auffassung
von Liturgie-Wissenschaft, die zum Verstindnis der Liturgie und zur «participatio activa» fiihren
sollte. W. Maksour, Beyrouth, analysiert zwei Versionen desselben Kirchengebets im Kontext zwei-
er verfeindeter Parteien im Libanon. Eine Gruppe von Beitrigen beleuchtet verschiedene Aspekte
einer empirischen Untersuchung der katholischen Bevélkerung von Québec und Umgebung iiber
Sakularisation, Religion und Glaube.

Beim Lesen dieser Referate wurden mir von neuem die Miangel des Theologie-Studiums an
deutschsprachigen Fakultéten hinsichtlich der Berufsausbildung der Absolventen bewusst.

Walter Neidhart, Basel

Gert Otto, Die Kunst, verantwortlich zu reden. Rhetorik — Asthetik — Ethik, Chr. Kaiser, Giitersloher

Verlagshaus, Giitersloh 1984. 192 S.

Der Verfasser hat sich Jahrzehnte lang mit den Fragen der Rhetorik und ihrer Bedeutung fiir die
kirchliche Praxis befasst. Er bietet hier nicht nur (wie er es bescheiden sagt) eine «Zusammenfas-
sung» dieser Arbeit, sondern eine begeisterte und begeisternde Laudatio dieser Wissenschaft. Sie
war schon durch Platos Kritik an den Sophisten etwas in Verruf gekommen, blieb aber bis ins
18. Jahrhundert Bestandteil der Bildung, auch der Ausbildung von Theologen, verflachte dann
durch zunehmende Formalisierung und bekam dadurch in Deutschland das Image einer Technik der
Volksverfithrung. Das fiihrte zu einer kriftigen Verachtung der Rhetorik bei den Gebildeten. Erst in
den sechziger Jahren unseres Jahrhunderts wurden ihre positiven Seiten wieder entdeckt: ihre uner-
lassliche Beziehung zur Ethik mit der Frage nach der Verantwortung des Redners fiir das, was er
bewirkt, und ihr Zusammenhang mit der Asthetik. G. Otto vermittelt anhand von Interpretationen
lyrischer Texte (Ingeborg Bachmann, Christa Wolf, Giinter Kunert) Einsichten in die Bedeutung



Rezensionen 279

von Sprache flir das Mensch-sein und Erkenntnisse iiber den Zusammenhang von Inhalt und Form,
Person des Redners und Geschichte anhand von Analysen bedeutender Reden der Gegenwart und
von eindriicklichen Portrits von Rednern.

Beim Lesen des Buchs habe ich mich stiandig gefragt, wann und vor wem ich meine nichste
Rede halten werde und wie ich dann die durch dieses Buch empfangenen Impulse verwirklichen
kann.

Walter Neidhart, Basel

Udo Rauchfleisch, Schwule — Lesben — Bisexuelle. Lebensweisen, Vorurteile, Einsichten, Vanden-

hoeck & Ruprecht, Gottingen 1994. 262 S.

Aus der Sicht des psychoanalytischen Therapeuten beschreibt Rauchfleisch Meinungen und
Vorurteile der Bevolkerung iiber Homosexuelle beiderlei Geschlechts und Bisexuelle, deckt ihre
Unhaltbarkeit auf und berichtet, wie sich die andersartige sexuelle Orientierung entwickelt, welche
Probleme das Coming out fiir die Betroffenen mit sich bringt und wie diese sexuelle Orientierung in
der Erwachsenenphase und im Alter integriert wird. In einem eigenen Kapitel geht er auf die Bela-
stungen ein, die fiir homosexuelle Ménner durch AIDS entstanden sind. Einer scharfen Kritik unter-
zieht er die Theorien der Psychoanalytiker, die immer noch Homosexualitét als Krankheit verstehen
oder in einer merkwiirdigen Doppelbodigkeit diese Auffassung zwar ablehnen, aber nach wie vor
Homosexuelle nicht zur Ausbildung als Analytiker zulassen (wobei dies in den schriftlichen Zulas-
sungsbedingungen oft gar nicht formuliert ist). Rauchfleisch analysiert die Griinde fiir die Diskri-
minierung einer Minderheit und behandelt Moglichkeiten, diese Menschen in ihren verschiedenen
Lebensproblemen therapeutisch zu beraten.

In einer theologischen Zeitschrift ist auf dieses Buch aufmerksam zu machen, weil der Verfasser
sich ausfiihrlich und sachkundig mit der Diskriminierung der Homosexuellen durch Theologie und
kirchliche Praxis auseinandersetzt und dafur eintritt, dass diese Minderheit bei einem tieferen Ver-
stindnis des Evangeliums eine eigene Spiritualitét entfaltet, in den Kirchen eine Heimat finde und
mit ihrer sexuellen Orientierung auch fiir die heterosexuelle Mehrheit den Reichtum der géttlichen
Schopfung darstelle.

Walter Neidhart, Basel

Heribert Smolinsky, Kirchengeschichte der Neuzeit I, Patmos Verlag, Diisseldorf 1993 (Leitfaden

Theologie 21). 220 S., br., SFr. 29.80.

Das vorliegende Buch des katholischen Kirchenhistorikers, der an der Universitit Freiburg i. Br.
lehrt, umfasst den Zeitraum vom beginnenden 16. bis zum ausgehenden 18. Jahrhundert, eine Epo-
che, in die fiir das Christentum umwilzende Verdnderungen fallen.

In fiinf Hauptkapiteln bearbeitet Smolinsky diesen Zeitabschnitt. Zunéchst stellt er im ersten
Kapitel den Hintergrund der Reformation dar, indem er kurz und pragnant die verschiedenen Fakto-
ren schildert, die den «Vorabend der Reformation» (12,14) priagen. Im zweiten Kapitel wendet er
sich dann sachkundig der Reformation zu. Die reformatorischen Ereignisse um Luther erhalten
besonderes Gewicht, doch kommen daneben auch die Schweizer Reformation, der Linke Fliigel der
Reformation, die englische Kirche und die Entwicklungen innerhalb der katholischen Kirche zu
angemessener Beachtung. Das folgende Kapitel behandelt das «konfessionelle Zeitalter» (100), in
dem sich die Formen der jeweiligen Konfession sowohl im Bereich der Frommigkeit und der Menta-
litat als auch im theologischen und kirchlich-institutionellen Bereich entwickelt und verfestigt ha-
ben. Im vierten Kapitel, dem lidngsten neben demjenigen zur Reformation, wird die Entwicklung



280 Rezensionen

der katholischen Kirche wihrend des Barocks und der Aufklirung beschrieben. Hier schildert der
Verfasser etwa die komplexe Bewegung des Jansenismus oder Phinomene wie den Josephinismus
und den Gallikanismus, aber auch die schépferische Spiritualitit der franzosischen Kirche. Ab-
schliessend ldsst Smolinsky die Linien in einem kurzen Kapitel zur beginnenden weltweiten Aus-
breitung der katholischen Kirche auslaufen, wobei er auch die sich damit anbahnenden Probleme
der Menschenrechte, der Inkulturation und des Einflusses aus Rom berticksichtigt.

Die Kapitel sind thematisch abgerundet und in einem prézisen, fliissigen Stil formuliert. Am
Ende der Kapitel ist jeweils die wichtigste weiterfiihrende Literatur beigefiigt, so dass das Buch
nicht nur einen ersten fundierten Einstieg ins Thema bietet, sondern auch eine vertiefende Weiterar-
beit ermoglicht. Ein Stichwortregister zu Personen, Orten und Léndern erleichtert ausserdem die
gezielte Lektiire.

Das methodische Vorgehen ist durch das Bemiihen geprigt, den Stoff von verschiedenen Ge-
sichtspunkten aus zu erschliessen und zu durchdringen. So versucht Smolinsky, die unterschiedli-
chen Voraussetzungen eines geschichtlichen Phanomens zu kldren und zusammenzufassen. Augen-
fillig und mustergiiltig geschieht das im ersten Kapitel: Die Reformation kommt nicht plétzlich,
gleichsam wie durch den Eingriff eines «Deus ex machina» zustande, sondern hingt mit vielfiltigen
Faktoren zusammen. Politische wie wirtschaftliche Konstellationen finden wiederholt Beriicksich-
tigung, erstere beispielsweise bei der Darlegung des Josephinismus und des Gallikanismus, letztere
etwa zum besseren Verstindnis des Antiklerikalismus in der Reformationszeit oder bei den Hexen-
verfolgungen. Oft reflektiert der Verfasser soziologische Aspekte. So stellt er mehrmals die Frage
nach der Funktion der Bildung, etwa im Zusammenhang mit der Reformation oder der Konfessiona-
lisierung, oder er erdrtert die Funktion von Fiirsten, Stidten und Bauern wihrend der Reformations-
zeit. Zugleich kommt immer wieder der Gesichtspunkt der Kommunikationsmittel ins Blickfeld,
zum Beispiel im Zusammenhang mit der Reformation und der Aufklirung. Auch der Bereich der
Frommigkeit und der Mentalitdt wird wiederholt in die Darstellung einbezogen. In enger Verbin-
dung damit erdrtert der Verfasser die jeweiligen theologischen Grundziige einer Epoche, so etwa fiir
die Reformationszeit, die Konfessionalisierung oder die Aufkldrung. Dieses differenzierte metho-
dische Vorgehen ermoglicht es Smolinsky, der komplexen Vielschichtigkeit des behandelten Zeit-
abschnitts angemessen zu begegnen und die geschichtlichen Phinomene moglichst aus sich selber
und aus ihrer kontextuellen Verwobenheit heraus zu verstehen. Gerade das Kapitel zur Reformation
zeigt, wie sehr er sich um deren «Selbstverstindnis» bemiiht und damit konfessionalistisch be-
stimmte Positionen iiberwindet.

Trotzdem beschrinkt sich die Darstellung nach dem dritten Kapitel zur Konfessionalisierung
weitgehend auf die katholische Kirche. Dies bedauert der Autor zwar ausdriicklich (10), doch fiih-
ren auch bestimmte Grundentscheidungen zu dieser Gewichtung. Das zeigt sich etwa am Motiv der
Reform, das Smolinsky vor wie nach der Reformation verfolgt, dann aber auf'die katholische Kirche
beschrankt. Das Reformanliegen sei so alt wie das Christentum selbst. In der Gregorianischen Re-
form finde es zu einem ersten Hohepunkt und breche dann nicht mehr ab bis hin zu den Reformkon-
zilien des 15. Jahrhunderts. Selbst das 5. Laterankonzil formuliere im Jahr des Thesenanschlags
noch einmal beachtliche Reformbeschliisse (12f.). «Konziliare Reform und Reformation gaben
sich, metaphorisch gesprochen, die Hand und l6sten sich ab.» (12) Der Verfasser hilt aber zugleich
fest, dass aus diesen Reformbestrebungen nicht einfach die Reformation herzuleiten sei, sondern
mit dieser etwas qualitativ Neues einsetze (14). Hier treten bei Smolinsky Reform und Reformation
einander gegeniiber. Diese Beobachtung wird im Kapitel zur Konfessionalisierung bestitigt, wo er
von der «katholischen Reform» (101) handelt. In der Folge kommen bei der Schilderung der katholi-
schen Reformbewegungen wihrend des 17. und 18. Jahrhunderts die Reformbestrebungen des Pie-
tismus iiberhaupt nicht mehr ins Blickfeld, obwohl zwischen beiden erstaunliche Analogien beste-
hen. So erwihnt der Verfasser beispielsweise die Reform des alten Lehrsystems der Scholastik oder



Rezensionen 281

die Diskussion der Ekklesiologie, die durch Krifte der katholischen Aufkldrung gesucht wurden
(171). Beide Reformanliegen finden sich auch in Speners Pia Desideria wieder. Umgekehrt — und
das sei hier der Gerechtigkeit halber vermerkt —sucht man freilich auch in den drei Standardwerken
zum Pietismus von Martin Schmidt, Erich Beyreuther und Johannes Wallmann vergeblich nach
einem eigenen Kapitel zu den Reformbewegungen innerhalb der katholischen Kirche, obwohl sie
alle drei von bestimmten Einfliissen aus der katholischen Tradition, besonders der spanischen My-
stik, sprechen.

Martin Sallmann, Basel



	Rezensionen

