
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 3

Artikel: Der Theologie vor dem Problem der Geschichte ; Vortrag zum
Gedenken an Fritz Lieb

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Theologe vor dem Problem der Geschichte

Vortrag zum Gedenken an Fritz Lieb *

I

«Der Theologe vor dem Problem der Geschichte»: Es gibt vielleicht keinen
besseren Titel, um die Gestalt und Bedeutung des Mannes, dessen wir heute an
seinem 100. Geburtstag ehrend gedenken, besser zu charakterisieren. Fritz Lieb
war kein «politischer Theologe». Dieser Begriff war zu seinen Lebzeiten noch
nicht in Mode gekommen. Aber er war ein theologischer Politiker. Und aus dem,

was er als solcher zeitlebens vertrat, nicht als theologische Theorie, sondern als

existenzielles Anliegen, wäre heute noch für ein theologisch-politisches
Nachdenken viel zu lernen. Eine theologische Vision, eine Glaubensvision stand hinter

seinen politischen Entscheiden und Stellungnahmen.
Dafür möchte ich ein sprechendes Beispiel geben: Als Freund des russischen

Volkes, seines Geistes und seiner Geschichte, der er zeitlebens geblieben ist,
und als Kämpfer gegen Ausbeutung und Instrumentalisierung des Menschen,

zeigte Fritz Lieb zeitweise ein kritisches Verständnis für den Weg der Sowjetunion,

von dem er für die Zukunft - und im Durchgang durch einen künftigen Pro-

zess der Demokratisierung - die allmähliche Realisierung seiner eigenen grossen

Zukunftsschau von der Gesellschaft als einer brüderlichen Gemeinschaft
erwartete. So stellte er sich in den ersten Nachkriegsjahren der «Gesellschaft

Schweiz-Sowjetunion» als Zentralpräsident zur Verfügung. Als kompromissloser

Gegner jeder totalitären Unterdrückung der Humanität gab er aber 1948,

enttäuscht durch die Nachkriegsentwicklung der Sowjetunion, diese Stellung
wieder auf und brach mit der Gesellschaft. Manche Schweizerbürger und Christen

haben damals diese Positionen wohl nicht verstanden, und von
orthodoxkommunistischer Seite in der Schweiz konnte Liebs schliesslich antitotalitäre
Wendung mit abfälligen Worten bedacht werden: «Un zéro était venu, un zéro

s'en va!» (so der PdA-Führer Léon Nicole, wie Liebs Freund Eugène Porret in
seinem inspirierenden Aufsatz über Lieb: «L'homme le plus extraordinaire que
je connaisse» berichtet). Und dabei blieb Fritz Lieb doch in Wahrheit gerade in
solchem Wechsel des Standpunkts der konsequente Denker seiner weltge-

* Gehalten an seinem 100. Geburtstag, am 10. Juni 1992, in der alten Aula der Universität
Basel.



Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte 253

schichtlichen Epoche! Und heute, wo der Bankrott des sogenannten «real
existierenden Sozialismus» in Europa durch die tatkräftige Reaktion seiner Direkt-
betroffenen indiskutabel feststeht, steht doch nach wie vor - und erst recht! -,
auch als eine kraftvolle Warnung vor ihrerseits wieder ideologisch einseitigen
Schlussfolgerungen aus jenen europäischen Ereignissen, Liebs theologisch-politische

Zukunftsschau vor unsern Augen, wie er sie schon 1946 in einem
Gedenkartikel auf seinen grossen Lehrer und Freund Nikolai A. Berdjaev, und im
Anschluss an dessen eigene Gedanken mit den Sätzen umschrieben hatte:

«So war Nikolai Alexandrowitsch... ein letzter russischer Ritter, der unerbittlich für die Würde
des Menschen die Lanze brach, in ständiger Empörung gegen alle Mächte und Gewalten, die jene
Würde schänden, kommen sie von rechts oder von links...

Man könnte nun denken, eine solche personalistische Freiheitslehre müsse zu einem personali-
stischen Individualismus, das heisst zur Absonderung jedes einzelnen <privaten> Individuums von
den anderen Personen führen. Doch gerade angesichts dieser Frage bekommt die Freiheitslehre

Berdjaevs, ähnlich wie beim russischen Anarchisten Bakunin, aber nun in einem christlichen Sinne,
einen durch und durch sozialistischen Charakter. Der Mensch kann nämlich nach Berdjaev sein

eigenes personhaftes Sein nur verwirklichen, das heisst aber gerade seine Freiheit nur behaupten in

der ständigen <Kommunion> mit dem andern, das heisst also nur in einem ständigen dialogischen
Verhältnis zum Mitmenschen. Nur in der Liebe zum Nächsten, in der brüderlichen Gemeinschaftlichkeit

mit den anderen, verwirklicht sich der Mensch und die Menschheit. Jede private Absonderung

des einzelnen ist Abfall von der Wahrheit und der wahren Bestimmung des Menschen»
(Sophia und Historie, 207f.).

Was Fritz Lieb hier im Anschluss an seinen verehrten Freund ausführt, ist
auch durchaus seine eigene Vision. Sehr oft entdecken wir überhaupt bei Lieb
seine eigene Tendenz gerade in dem, was er mit Nachdruck und mit Untertönen
offenkundiger Zustimmung von einem anderen zitiert oder berichtet. Gerade an
der hier zitierten Stelle schlägt er übrigens die Brücke zum Marxismus: Hier, so

Lieb, gewinne («so merkwürdig dies zunächst klingen mag») Berdjaevs Denken

Anschluss an das Denken des Marxismus, vor allem des jungen Marx, von
der Verwirklichung des wahren Menschseins. So verschieden der Ausgangspunkt

sei zwischen Marx und dem gläubigen Christen Berdjaev, so bestehe eben

doch eine Konvergenz. Und Fritz Lieb berichtet, dass ihm Berdjaev immer wieder

versicherte, welch grossen Einfluss die damals neu entdeckten philosophischen

Jugendschriften von Marx aufsein Denken ausübten. Die Verdinglichung
des Menschen zur Ware und seine damit verbundene Selbstentfremdung habe

der Christ Berdjaev als das grosse «Unglück und Verbrechen» des kapitalistischen

Zeitalters betrachtet.
Es wäre nun allzu billig, diese Sicht heute, nach dem Zusammenbruch der

Systeme, die sich «marxistisch» nannten, als blosse politische Naivität eines

christlichen Philosophen und eines christlichen Theologen zu beurteilen. Gera-



254 Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte

de hier stossen wir vielmehr auf die grosse und neue Aktualität des Theologen
und Menschen Fritz Lieb und auch seines Lehrers, gerade für unsere Zeit. Der
geistige und politische Kampf gegen die gewaltige Gefahr der menschlichen

Selbstentfremdung, der Verdinglichung zur Ware, ist weit entfernt davon, ausge-
fochten zu sein. Ja, Jahr für Jahr zeigen uns neue geschichtliche und
gesellschaftliche Phänomene, dass die Gefahr sogar noch grösser wird und immer
neue Formen annimmt. Und man möchte ausrufen: Gebe Gott, dass die siegreiche

europäische Revolution von 1989/90, die gewiss eine Revolution menschlicher

Befreiung genannt werden darf, uns diese Entwicklungen und Notwendigkeiten

nicht vergessen macht!
Der Kampf ist bei weitem nicht ausgestanden, sondern es gibt neue Signale,

dass er neu und verstärkt zu beginnen hat. Vielleicht wird es nicht mehr allein die
klassische Arbeiterbewegung sein, zu der sich der christliche Theologe Fritz
Lieb noch bekannte, die den Kampf führen wird. Neue Kreise, neue geistige
Tendenzen werden sich hinzugesellen, um in derselben Perspektive zu denken
und zu handeln. Denn was auf dem Spiel steht, nämlich die erfolgreiche Abwehr
einer totalen Selbstentfremdung und Verdinglichung des Menschseins, hat heute

zusehends und immer offensichtlicher globale, gesamtmenschheitliche Relevanz.

Es ist der Kampf für die menschliche «Lebensqualität» (ein Begriff, der in
den Sechzigerjahren durch einen Gewerkschaftskongress in Deutschland als

Leitbegriff ins politische Vokabular Einzug hielt)! Dieser Begriff umschliesst
weit mehr als nur eine sozial-ökonomische Dimension - und gerade auch für
dieses «Mehr» war Fritz Lieb in der Sache ein Zeuge. Er umschliesst viel mehr,

was quantitativ allein nicht zu fassen ist (darum Lebensqualität!), er umschliesst
die qualitativ-menschliche, die humane Dimension. Denn ohne sie, ohne das

brüderlich/schwesterliche Element kann der Mensch gar nicht wahrhaft Mensch
sein. Und wer, wenn nicht der bekennende Christ, der an die Menschwerdung
Gottes glaubt, sollte dafür ein Zeuge und ein Sachwalter in der Geschichte sein?

II

«Der Theologe vor dem Problem der Geschichte»:
Fritz Lieb erscheint uns gerade in dieser Hinsicht in einem eminenten Sinne

als christlicher Theologe. Denn zur theologischen Existenz gehört, dass der

Theologe in der Geschichte seiner Zeit ein Zeitgenosse ist, dass er sie mit
wachem Geiste durchlebt. Und genau dies war und tat in hervorragender, intensivster

Weise Fritz Lieb. Er hat seine Zeit mit ihren gewaltigen weltgeschichtlichen
Wandlungen nicht nur als kritischer Beobachter, sondern tätig, als ein Mit-Han-
delnder erfahren. Er blieb nicht bei grossmassstäblichen Analysen, Beobach-



Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte 255

tungen und Beurteilungen des Zeitgeschehens stehen, sondern er war sich nicht
zu gut, selber die Ärmel hochzukrempeln. In politischen Gremien, wie im Basler

Kantonsparlament, in der kantonalen Erziehungspolitik, wirkte er lange Jahre

als Vertreter der sozialdemokratischen Partei an der Front mit, solcherart

sozusagen kleinmassstäblich das Leben seiner Zeitgenossen mitgestaltend, klein-
massstäblich partizipierend an den Zeitläuften und den grossen Umwälzungen,
die ihm so sehr ans Herz gingen. Und solches handelnde Mitgestalten macht ja
immer noch einen qualitativen Unterschied im Erleben des Zeitalters aus, wenn
man nämlich selber mit den Gesetzen des Handelns in Berührung kommt.

Der Theologe steht vor dem Problem der Geschichte, weil der göttliche Logos

selber Fleisch, d.i. Geschichte, geworden ist. Er mag in einer bestimmten

geschichtlichen Welt, in der er zuhause ist (wie Fritz Lieb in der Geschichte
Russlands, oder auch im eigenen Wirkungsbereich in Basel), das Ganze der

geschichtlichen Lage gespiegelt finden, denn die Geschichte hat in unserer Zeit,
im globalen Zeitalter, gleichsam mikrokosmisch-makrokosmischen Charakter

gewonnen, indem je im Teil für den wachen Zeitgenossen das Ganze der
geschichtlichen Lage repräsentiert und reflektiert wird. Das gibt dem Einzelnen
die Möglichkeit, lokal oder regional mitzuwirken, mitzugestalten, und gerade
dabei noch das Ganze der Menschheitsentwicklung im Auge zu behalten.

Und der Theologe steht zweitens vor dem Problem der Geschichte, weil es

ein christlicher Glaubenssatz (oder Glaubensaspekt) ist: dass Gott die Geschichte

regiert, ja: dass der Herr Jesus Christus, zur Rechten des Vaters erhöht, mit
Ihm die Geschicke der ganzen Schöpfung - Natur und Geschichte - lenkt. Es ist

zwar uns christlichen Theologen schwerlich schon gelungen, diese archaischen

Symbole der Bibel, der alten christlichen Dogmatik, hinlänglich in unsere Zeit-
und Verstehenshorizonte zu über-setzen, in einer Weise, dass die gutwilligen
und zur Grundoption des Glaubens hin offenen Zeitgenossen sie leicht verstehen

und sich in ihnen verständigen könnten. Dennoch können wir auf diese

Symbole auch nicht verzichten, sondern sie sind uns als Erbe und Aufgabe
mitgegeben:

1.) Gott ist ins Fleisch, in diese irdische Geschichte gekommen, und 2.) Gott
regiert die Geschichte.

Darin schwingt ein Grundvertrauen des Glaubens, welches unsere Lebenswelt,

die alles übergreifende, die individuelle, soziale und globale Geschichte,
als durch und durch von Gottes Gegenwart durchwaltet erlebt, auch da, wo wir
das noch nicht sehen und verstehen können.

So glauben wir, und so verkündigen wir auch. Und dies ist nach unserem
Verständnis nicht eine billige Ausflucht und Vertröstung, die letztlich zum Quie-
tismus führt, sondern es liegt im Gegenteil gerade hier das, was uns Mut macht



256 Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte

und Kraft gibt, das was vor Händen liegt anzupacken und die verbogenen Dinge
zurechtzubiegen, soweit unsere Einsicht und unsere Kräfte reichen; oder auch

um ganz neue Schritte in die Zukunft zu planen und zu tun. Handelnd können
wir so die verborgene Sinngebung in den Dingen, in den Situationen, die nicht
sogleich vor Augen liegt, schrittweise enthüllen. Denn dass Gott ins Fleisch
gekommen ist und dass Er der Herr der Geschichte ist, bedeutet: dass in der
Geschichte ein Sinn waltet, welcher unser Verstehen zunächst übersteigt, uns
aber doch schon an-geht und von uns entdeckt werden will, wenn auch in dieser
Zeit niemals endgültig. Dies ist kein «objektiver», «objektiv feststellbarer» Sinn
(welcher Sinn wäre denn je «objektiv»?), aber ein Sinn, der den Charakter eines

Anrufs, eines Aufrufs und eines Lebensangebotes hat. Unsere theologische
Reflexion, das Denken des Glaubens, hat diesen unsern Glauben und die Verkündigung

dieses Glaubens noch nicht wirklich eingeholt. Wir können und müssen
darum schlicht das Zeugnis des Glaubens ablegen an das Walten Gottes in der

Geschichte, und dementsprechend die Geschichte mit den Augen des Glaubens
sehen, dementsprechend uns auch in ihr bewegen. Zugleich bleibt uns aber auch
die Aufgabe gestellt, diesen unseren Glauben den Mitmenschen (und d.h. zu
allererst auch uns selbst) durch Denken so weit verständlich zu machen, als

Glaube überhaupt «verständlich» gemacht werden kann. Diese Aufgabe ist als

theologische noch nicht bewältigt, und darum sagten wir: die Reflexion hat
unseren Glauben noch nicht eingeholt. Die Zeitgenossen erwarten auf dieser Ebene

des Denkens von uns noch ein Zeugnis, und dies gerade in einer Zeit, wo die
Frage nach dem tieferen Sinn geschichtlicher Ereignisse sich in der Weise radi-
kalisiert, dass nach der globalen Menschheitszukunft gefragt werden muss, und

wo diese umfassendste Frage von uns nicht mehr nur mit dem (freilich
unverzichtbaren Wort) vom Jüngsten Tag und vom Reich Gottes beantwortet werden
darf, sondern auch eine gewisse Konkretisierung im Blick auf die irdische
Zukunft der Gesamtmenschheit erforderlich ist.

Es darfnun angesichts dieser Sachlage auch nicht mehr genügen, dass lediglich

mit «Dass»-Behauptungen unser Glaube an Gottes Regiment in der
Geschichte beteuert wird. Sondern es ist nun darum zu tun, dass durch «Wie»-
Erläuterungen der Sinn dessen, was wir glauben, konkretisiert wird, so dass er
im Herzen der Zeitgenossen, die gleich uns von der Geschichte ergriffen sind,
ein Echo findet. Wie mag es denn zugehen, dass Gott in der Geschichte gegenwärtig

ist und sie regiert? Fritz Lieb lehrt uns, als Theologen, als Christen mit
dieser Frage zu leben, dadurch dass er selber in so exemplarischer Weise die
Geschichte seiner Tage durchlebte und erlitt, als ein von der Frage nach ihr
Bewegter. Er hat dabei - und gerade das ist für den Theologen wichtig! - sowohl
einen unfruchtbaren Konformismus, wie einen unfruchtbaren Nonkonformismus

stets vermieden.



Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte 257

Das Problem des «Wie» des Waltens Gottes in der Geschichte ist in unserem
globalen Zeitalter als theologisches Problem neu gestellt. Ein jüngerer theologischer

Zeitgenosse Liebs, der, mit ihm vergleichbar (er freilich bis hin zum
Martyrium), als Christ in die Geschichte seiner Tage einbezogen gelebt hat, war
Dietrich Bonhoeffer. Er hat in seiner letzten Lebenszeit, in seinen Gefängnisbriefen,

die Notiz hingeworfen, die sich aufjene Wie-Frage bezog und den Titel
trägt: «Einige Glaubenssätze über das Walten Gottes in der Geschichte». Diese
berühmt gewordenen Sätze lauten:

« Ich glaube, dass Gott aus allem, auch aus dem Bösesten, Gutes entstehen lassen kann und will.
Dafür braucht er Menschen, die sich alle Dinge zum Besten dienen lassen. Ich glaube, dass Gott in

jeder Notlage so viel Widerstandskraft geben will, wie wir brauchen. Aber er gibt sie nicht im

voraus, damit wir uns nicht auf uns selber, sondern allein auf Ihn verlassen. In solchem Glauben
müsste alle Angst vor der Zukunft überwunden sein. Ich glaube, dass auch unsere Fehler und Irrtümer

nicht vergeblich sind, und dass es Gott nicht schwerer ist, mit ihnen fertig zu werden, als mit
unseren vermeintlichen Guttaten. Ich glaube, dass Gott kein zeitloses Fatum ist, sondern dass er auf
aufrichtige Gebete und verantwortliche Taten wartet und antwortet.»

Es ist Bonhoeffer mit diesen Sätzen wohl gelungen, den christlichen Glauben
an Gottes Gegenwart in der Geschichte, Gottes Regiment in der Geschichte,
dieses alte Dogma, in eine verständlichere, unser gegenwärtiges Sein deutlicher
berührende Diktion zu übersetzen, entsprechend seinem eigenen Programm
einer «nicht-religiösen Interpretation biblischer Begriffe». Tendenznrässig ist er
hier gerade diesem seinem programmatisch postulierten Verfahren gefolgt.
Dennoch bleibt auch dies natürlich erst ein Ansatz, welcher der theologischen
Vertiefung noch bedarf.

III

Für den christlichen Theologen, der, wie Dietrich Bonhoeffer, wie Fritz Lieb,
jeder in seiner Weise, an vorderster Front der Geschichte lebt und denkt,
differenziert sich nun das Problem in verschiedenen Hinsichten aus, und es differenziert

sich heute zusehends. Dem soll nun noch weiter nachgegangen werden.
Dabei können wir jene Option gewisser moderner fundamentalistischer Apoka-
lyptiker getrost beiseite lassen, welche aufgrund von Bibelworten die
weltgeschichtlichen Pläne Gottes meinen entschlüsseln und den Fahrplan des Weltendes

meinen voraussagen zu können. (Nach 10 Jahren, wenn in der Welt dann
alles ganz anders als vorausgesagt gelaufen ist, sind die betreffenden religiösen
Bestseller jeweils in Vergessenheit geraten. Nicht dies ist das theologische
Problem der Geschichte Gottes «Pläne» können wir nicht entschlüsseln, weder mit
einzelnen aus ihrem historischen Zusammenhang gerissenen Bibelstellen noch
mit differenzierteren Methoden - soweit überhaupt gesagt werden kann, dass



258 Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte

Gott «Pläne» hat (ist Er doch als Herr und Schöpfer der Welt nicht auf planerische

Rationalität, auf das kluge Aufeinander-Abstimmen von Zwecken und
Mitteln angewiesen). Gott in der Geschichte erfahren, Ihn dort entdecken, heisst

nicht, die unerforschlichen Wege Gottes erforschen wollen. Sondern hier
gewinnt der Begriff «Prophétie» seine Bedeutung. Diesem Begriff sind in der

theologischen Diskussion verschiedene Bedeutungen beigelegt worden. Hier
wollen wir ihn so verstehen: Prophétie hat immer eine praktische Ausrichtung
auf das Erkennen und Erfassen dessen, was an der Zeit ist, und auf ein handelndes

Wahrnehmen eines Auftrages in dieser Zeit. Dabei richtet sich das prophetische

Wort einerseits an die Kirche Christi, an die Christenheit, um ihr die Augen
dafür zu öffnen, wie sie auf den Lauf der Zeit zu reagieren und ihre eigene Stellung

in der Geschichte neu zu definieren hat. Es richtet sich andererseits aber
auch als Wort der Christenheit an alle Zeitgenossen, um ihnen den Lauf der
Geschichte zu deuten aus dem festen Glauben heraus, dass diese Geschichte
einen Sinn hat, dass sie gehalten ist, und um zu zeigen, wo im Sinne einer tieferen

Menschlichkeit vordringliche Aufgaben für alle Menschen guten Willens
gerade in dieser Zeit liegen mögen.

Dieses im theologischen und kirchlichen Gespräch zu Zeiten vielberufene
prophetische «Wächteramt» der Kirche dürfte heute in den folgenden zwei
Perspektiven liegen: a) als Aufruf an die Kirche und b) als Aufruf an die Welt. Das

Walten Gottes in der Geschichte erfassen, den Sinn der Geschichte verstehen,
heisst: die eigene Aufgabe der Christenheit, der Menschheit als ganzer in der

eigenen jeweiligen geschichtlichen Epoche erfassen und verstehen. Mehr als

das ist uns nicht vergönnt, mehr als das brauchen wir aber auch nicht. Es steht

uns nicht zu, über vergangene Epochen zu richten oder in grossen Gemälden die
Zukunft zu schildern. Das «Wächteramt» ist kein Richteramt und kein
Hellseheramt, aber vergönnt und aufgegeben ist uns: handelnd, auf Handeln
vordenkend uns zu engagieren und so den Anruf Gottes (als Forderung und als

Sinn-Angebot zugleich) zu unseren Lebzeiten, in unserem Gegenwartskontext,
und vielleicht dann vordenkend auch für die eine oder andere folgende Generation

schrittweise zu denken und zu realisieren. So und nur so, auf unseren Kontext

beschränkt, kann die Gabe und Aufgabe der Prophétie des Christen, auch

gerade des Theologen, verstanden werden.
In diesem Sinne war zum Beispiel das Barmer Bekenntnis der Bekennenden

Kirche in Deutschland zur Hitlerzeit ein prophetisches Wort mit seiner
kompromisslosen Absage an alle «Mächte und Gewalten» der Geschichte, die eine

Offenbarungsautorität beanspruchen. So war gleichermassen auch die

Eröffnungsansprache des Papstes Johannes XXIII. zum 2. Vatikanischen Konzil ein

prophetisches christliches Wort mit ihrer Absage an die «Unglückspropheten»,
die in der Gegenwartsgeschichte der Welt nach dem zweiten Weltkrieg einzig



Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte 259

ein «ruere in peius» zu erkennen vennögen, anstatt die «Zeichen der Zeit» zu
erkennen, die Spuren der göttlichen Vorsehung und Führung, welche die Welt
auch in diesem neuen, globalen Zeitalter lenkt.
Auf den ersten Blick scheint freilich zwischen diesen zwei exemplarischen
christlichen Zeugnissen aus neuerer Zeit ein Widerspruch, eine Spannung zu
bestehen: Absage an jede Offenbarung durch die Geschichte einerseits,
Ausschau nach Zeichen der Zeit, nach Zeichen Gottes in der Geschichte andererseits.

Doch gilt es sich hier die Geschichtlichkeit der christlichen Theologie
selber vor Augen zu halten! Diese ist selber geschichtlich, nämlich geschichts-
bezogen und geschichtsbedingt, sie ist eingebettet nicht nur in die Geistesgeschichte,

die «Weltanschauungsgeschichte», sondern in die Weltgeschichte
selber. Sie hat dadurch jeweils ihren begrenzten Blickwinkel und denkt im Horizont,

in den Kategorien ihrer jeweiligen Epoche. Doch gerade in dieser

Beschränkung liegt auch ein positives Element: sie ist für ihre Zeit, für ihre

geschichtliche Epoche da. Und da besteht nun ein epochaler Unterschied
zwischen der Zeit der Hitler-Diktatur einerseits, welche die Kirche geistig
vereinnahmen wollte, und der Zeit des Wachsens eines globalen Interdependenzbe-
wusstseins andererseits. Sowohl Barmen, wie, 30 Jahre später, Papst und Konzil
sind je für ihre Zeit dem Lauf der Geschichte mit prophetischem Wort begegnet.
Es ist, wie Fritz Lieb uns beispielhaft vorgelebt hat, angesichts des Problems der
Geschichte dem Lauf der vorherrschenden Tendenzen dieser Geschichte weder
in unfruchtbarem Konformismus, noch in unfruchtbarem Nonkonformismus zu
begegnen.

Für die Art und Weise, wie sich das Problem der Geschichte für den Theologen

stellt, wie dieser ihm ins Auge schaut und es ausdifferenziert, ist diese
Charakteristik von Prophétie als einer Form der Geschichtsbegegnung und
Geschichtserkenntnis ein erster, wichtiger Schritt. Weitere Schritte werden sich für
den Theologen anschliessen müssen, der sein eigenes Stehen vor dem Problem
der Geschichte denkend verstehen will. Staunend bemerken wir hier, zu wievie-
len dieser Punkte Fritz Lieb ein wesentliches Wort zu sagen hatte.
So stellt sich zum Beispiel - als ein weiterer Punkt in der Ausfaltung des
Problems - die Frage: Wer ist denn eigentlich die Kirche, die solcherart «prophetisch»

mit dem Gang der Geschichte konfrontiert ist? Die Zeit der Konfessiona-
lismen ist vorüber. Wenn wir heute von «Kirche» und «Welt» reden, können wir
mit «Kirche» nichts anderes meinen als die Christenheit im Ganzen, weltweit,
ökumenisch. Und an Fritz Lieb entdecken wir, wie er längst vor der Gründung
des Ökumenischen Rates der Kirchen, 1948, ein Ökumeniker war, ein
naturwüchsiger sozusagen, kein «organisierter», aber faktisch ein Pionier im ökumenischen

Denken, und zwar dies durch seine Liebe zur russisch-orthodoxen Kirche.

In seinem Vortrag «Orthodoxie und Protestantismus» hat er schon 1929



260 Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte

versucht, diese beiden zusammenzusehen. Er sprach damals schon von den

«getrennten Brüdern», was viel später dann, seit dem II. Vatikanum, zur allgemeinen

Diktion wurde. Akzente der dialektischen Theologie (Fritz Lieb war 1921

Karl Barths Vikar in Safenwil!) treffen bei ihm mit solchen der Orthodoxie
zusammen. In seinem Bewusstsein bildeten diese beiden Pole eine letzte Einheit.
Für Lieb ist in manchem die Orthodoxie für uns Protestanten ein Vorbild: «In
ihrem treuen Festhalten am altkirchlichen Bekenntnis wird die orthodoxe
Kirche gerade zum Prediger der Wahrheit gegenüber einem Protestantismus,
der in nachreformatorischer Zeit den Glauben an die Trinität, an die Gottheit
Christi und an die leibliche Auferstehung wenn nicht ganz preisgegeben, so

doch ausserordentlich erweicht hat und in hohem Masse dem modernen
Humanismus und Subjektivismus verfallen ist» (Sophia und Historie, 42). In Liebs
Denken war schon damals das Verhältnis dieser christlichen Konfessionen nicht
ein kontradiktorisches, sondern ein ökumenisch-komplementäres. Beide sollen
einander ergänzen und einander gegenseitig zur grösseren Fülle der ursprünglichen

Wahrheit verhelfen.
Auch dies entspricht einem heute höchst aktuellen ökumenischen Konzept

und Bewusstsein, wenn Lieb festhält: «Der Weg zur wahren und einen Ökumene

ist weder ein eng konfessioneller und imperialistischer, noch ein abstrakt
interkonfessioneller, sondern führt zur Vertiefung der eigenen Kirche bis zu dem

Punkte, wo auch die anderen Kirchen in ihrer Konkretheit neben der eigenen
sichtbar werden als Gotteskirchen und Bruderkirchen» (Sophia und Historie,
53). So weit Fritz Lieb zur geschichtsträchtigen Frage nach der Identität der

Christenheit, zum ökumenischen Problem, wie er es in seinen Tagen erlebte.

IV

Ein weiterer entscheidend wichtiger Frage-Aspekt für den Theologen, der vor
dem Problem der Geschichte steht, ist die Frage des endgültigen Ausgangs der

Heilsgeschichte. Und hier klingt bei Lieb der Gedanke der Allversöhnung
durch, und dies wiederum im Zusammenhang mit der russisch-orthodoxen Kirche

und Theologie.

«Man denke nur, wie mächtig und ergreifend uns etwa bei Dostojewski] so gut wie bei Solovjev,
aber auch bei den späteren Florovskij, Bulgakov und Berdjaev der Glaube an die allumfassende

Liebe Gottes wie an die universale Erlösung der alleinen Menschheit und des alleinen Kosmos zu
einer allgemeinen Bruderschaft durch die Liebe entgegentritt, ohne dass dabei der Ernst des Gerichtes

und des Jüngsten Tages abgeschwächt würde, ein Glaube der innerhalb des Protestantismus nur
im jüngeren Blumhardt einen ebenbürtigen und gerade darin merkwürdig mit den Russen
übereinstimmenden Vertreter gefunden hat.»



Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte 261

Der Gedanke der Allversöhnung als Ausgang der Heilsgeschichte ist für eine

Theologie der Geschichte insofern wichtig, als damit der Rahmen gesetzt ist für
eine gesamtmenschliche, und zwar vorbehaltlose Brüderlichkeit und
Schwesterlichkeit, die ein entsprechendes humanes und soziales Engagement eigentlich

erst ermöglicht. Nehmen wir, um dies zu veranschaulichen, den extremen
Kontrast einer Lehre von der doppelten Prädestination, wo vielleicht nur rund
zehn Prozent der Menschheit zu den aus Gnade Erwählten gehören. Die Vorbe-

haltlosigkeit in der Bejahung des Nächsten, des Mitmenschen, ist dort nach
unserem Verständnis eigentlich nicht mehr möglich. Denn der Nächste wird mir
dann paradoxerweise zum blossen Material, an dem ich - rein egozentrisch -
meine Tugend der Nächstenliebe einzuüben und zu bewähren habe. Denn wirklich

bejahen kann ich den Nächsten dann höchstens noch mit Vorbehalt, dieweil
er ja höchstwahrscheinlich von Gott selbst verworfen ist. Es dürfte aufder Hand
liegen, dass diese alte dogmatische Kontroverse für das Geschichtsdenken der

Theologie von prägender Bedeutung ist. Für Fritz Liebs ganze Haltung al s Theologe

zur Geschichte ist es kennzeichnend, dass er mit vielen seiner russischen
Geistesverwandten der schliesslichen Allversöhnung zuneigte.
Heute hat sich übrigens in der Theologie die Bewusstseinslage in diesem Punkt
so entwickelt, dass - ohne die in den christlichen alte und oft wiederholte Ablehnung

der Allversöhnungslehre direkt zurückzunehmen - unter Theologen aller
Konfessionen der Konsens an Boden gewinnt, dass wir als Christen im Vertrauen

auf Gott und die Allversöhnung, auf die endgültige Erlösung der ganzen
Schöpfung hoffen dürfen und sollen.

V

Noch ein Aspekt des facettenreichen theologischen Problems der Geschichte sei

erwähnt:

Individualismus oder Kollektivismus?
In den sechziger Jahren unseres Jahrhunderts hat die christliche Theologie,

Motive aus dem Marxismus aufgreifend, die Dimension des Gesellschaftlichen,
des Strukturellen, neu entdeckt und in ihr Denken eingebaut. Vordem hatte,
mindestens im Protestantismus, von Kierkegaard her der Einzelne in seiner
Entscheidung vor Gott als die beherrschende Kategorie im Brennpunkt des

theologischen Interesses gestanden. Heute nun setzt sich aberzunehmend die Einsicht
durch, dass der Mensch immer noch zu abstrakt gedacht wird, sowohl wenn er
(primär) als Einzelner, wie wenn er (primär) als Gesellschaftswesen gedacht
wird. Erst wo beide Abstraktionen (die individualistische wie die kollektivistische)

überwunden wären, wäre der Mensch in seiner vollen Konkretheit ge-



262 Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte

dacht, als Mensch vor Gott und als Mensch mit den Brüdern und Schwestern.
Die «Hegeische Synthese» der beiden Gesichtspunkte ist in der Theologie,
soweit ich sehen kann, noch nicht gefunden. Aber der Protestant Fritz Lieb war,
zusammen mit dem protestantischen Theologen und Weggenossen Paul Schütz

(mit Fritz Lieb zusammen während Jahren Herausgeber der Zeitschrift «Orient
und Occident») einer der ersten Theologen, die hier das Ungenügen spürten. Mit
Dostojewskij, über dessen Anthropologie er eine lange Schrift verfasste, kämpfte

Lieb gegen die Kollektivierung im Denken über den Menschen, gegen die

Zerschlagung des Individuums durch seine Subsumierung unter eine höhere
Rationalität. Mit Berdjaev kämpfte er gegen die Individualisierung im Bürgertum
der Neuzeit in einem «bruderlosen» privaten Dasein.

Eine Ausgeburt der individualistischen Abstraktion war für Fritz Lieb in
seinen späten Jahren die Theologie RudolfBultmanns und seiner Schüler, mit ihren

Begriffen von «Selbstverständnis» und «Geschichtlichkeit»: «...Es geht nicht
nur um die Anerkennung unserer (Geschichtlichkeit), der wir in unserem blossen

Selbstverständnis als fensterlose Monaden rettungslos verfallen sind»
(Sophia und Historie, S. 319). Lieb machte gegenüber diesem «modernen Spiritualismus»

in der Theologie, wie er die ganze Richtung bezeichnen konnte, mit
Nachdruck die leiblich-faktische Dimension der Geschichte, auch der
Heilsgeschichte, geltend. Für ihn bestand zwischen realer Geschichte und der
«Geschichtlichkeit» der «fensterlosen Monaden» eine grundsätzliche Kluft.
Mir selber widerfuhr damals die Ehre, mit meiner Dissertation über Bultmann
und auch mit meiner Habilitationsschrift, zu denen sich Fritz Lieb als Korreferent

an der Seite Karl Barths ausführlich und leidenschaftlich äusserte, in Liebs
Polemik gegen «Bultmannianisches Denken» einbezogen zu werden. Heute,
besser noch als damals, sehe ich das Recht in Fritz Liebs Tendenz, die er damals

verfolgte, nämlich der Betonung der leiblichen, materiellen, handfesten,
«materialistischen» Dimension auch im Wirken des Heiligen Geistes (der Heilige
Geist war während langer Jahre bevorzugtes Thema von Liebs Vorlesungen),
wenn ich auch nach wie vor der Meinung bin, dass die Analyse der «Geschichtlichkeit»,

nämlich der Personhaftigkeit des menschlichen Daseins, wie sie

Bultmann unternommen hat, die Grundlage für das denkerische Verstehen aller
Geschichte bildet.

VI

Es wäre, um für heute mit der Rückschau auf dieses reiche Leben und Werk
eines gläubigen Mannes zu einem Abschluss zu kommen, natürlich reizvoll,
über die Frage nachzudenken, was Fritz Lieb wohl zur heutigen geschichtlichen
Lage der Menschheit sagen würde. Dass er ein leidenschaftlicher Kämpfer wäre



Heinrich Ott, Der Theologe vor dem Problem der Geschichte 263

für die Integrität der Natur als Gottes Schöpfung und für humanere
Lebensbedingungen der Menschen im südlichen Teil unseres Planeten, steht für mich
ausser Zweifel. Darüber hinaus kann man nur noch spekulieren. Und ein solches

Spekulieren wäre nichts anderes als ein eigenes Nachdenken darüber, welches
wohl das prophetische Wort der Gemeinde Jesu Christi sein müsste für diese

Epoche nach dem Ende des Kalten Krieges, wo die Konflikte zwischen Völkern
und Gruppen in noch viel komplexerer Form aufgebrochen sind und aufbrechen.

Wie steht der Theologe, der Christ überhaupt, heute vor dem Problem der
Geschichte? Ist vielleicht jetzt die Stunde da, um hartnäckiger denn je die christliche

Botschaft von der Versöhnung (der Menschen untereinander) durch ihre

Versöhnung mit Gott, nicht nur zu verkündigen, sondern sie auch durch praktische

Schritte wirken zu lassen? In den sechziger Jahren ist über eine «Theologie
der Revolution» intensiv nachgedacht und eine Form der Theologie der Befreiung

entwickelt worden. Auf eine «Theologie der (friedlichen) Evolution», wie
sie in Systemen mit demokratischer Entscheidungsfindung vonnöten wäre,
haben wir bisher vergeblich gewartet. Diese aber wäre in der heutigen Lage wohl
besonders nötig, da zwischen den Nationen und Volksgruppen dieser Erde ohne

Zweifel, wenn auch vorderhand noch so unvollkommen, ein Demokratisie-

rungsprozess, ein Prozess globaler Negoziation sich zu etablieren beginnt. Und
auf der anderen Seite brennen doch trotz dieser Tendenz die Konflikte zwischen
Menschen wilder denn je. Versöhnung hiesse hier politisch: Konsense suchen

und bilden, mit aller Zähigkeit und Ausdauer, mit unablässiger Bemühung, im
Vertrauen darauf, dass die Menschen nicht allein gelassen, sondern miteinander
Gottes Geschöpfe sind. Dass also der Raum für vernünftige Konsense zwischen
ihnen trotz allem und jederzeit offen ist. Müsste nicht die Kirche Jesu Christi in
dieser Zeit ein Ort der Ermutigung und Inspiration zur Versöhnung sein? Müss-
ten wir nicht als gläubige Menschen einträchtig und inniger denn je - im Sinne
Fritz Liebs und der von ihm geliebten Ostkirche - um den Heiligen Geist, den

Geist von Pfingsten, den Geist der Verständigung und Versöhnung bitten und
diesem Gebet gemäss auch leben und handeln?

Heinrich Ott, Basel


	Der Theologie vor dem Problem der Geschichte ; Vortrag zum Gedenken an Fritz Lieb

