Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 3

Artikel: Heil und Unheil in der Sicht der Religionen
Autor: Rennstich, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

Einleitung: Heil durch Gott oder Heil in Gott?

Heil gibt es nach biblischem Verstindnis nur im Rahmen der Gemeinschaft.
Durch Christus zum Glauben kommen und zu seiner Gemeinde berufen zu sein,
bilden eine untrennbare Einheit.' Der christliche Glaube ist also keine individu-
elle Erlosungslehre. Der christliche Glaube ruft in die Gemeinschaft: Heil, Hei-
land und Kirche gehoren zusammen.

Fiir Max Seckler” ist das christliche «Heilsverstindnis zwischen Theosoterik
und Autosoterik» gleichbedeutend mit der Frage: «Heil durch Gott oder Heil in
Gott?»; und er verbindet damit die Frage: Gibt es mehrere Heilskonzepte oder
nur eines? Den Zusammenhang von Heil und Himmel beschreiben Bernhard
Lang und Colleen McDannell als «Kulturgeschichte des ewigen Lebens»® in
einer Sammlung von christlichen Himmelsbildern und eschatologischen Him-
mels- und Paradiesvorstellungen.

Die Frage, ob das christliche Heilsverstindnis zum Typus der innerhalb der
Religionentypologie wohlbekannten «Selbsterlosungsreligionen» oder zu den
«Fremderlosungsreligionen» gehort, ob der Mensch auf religiose Weise zu sei-
ner Selbsterlosung angeleitet wird, oder ob Heil und Erlosung durch eine gottli-
che Tat oder einen géttlichen Mittler erwirkt wird, ist seit langem in der christli-
chen Theologie heftig diskutiert worden. Die durch Gott gewirkte Erlsung
wird als reine Gnadenhaftigkeit beschrieben. Dabei geht es vor allem um die
Frage, ob der Mensch durch eigene Werke etwas zum Heil beitragen kann: Gna-
de oder Werkgerechtigkeit werden als unverséhnliche Gegensitze verstanden.*

''W. Rebell, Zum neuen Leben berufen. Kommunikative Gemeindepraxis im frithen Chri-
stentum, Miinchen 1990, 201ff.

? Vortrag bei der Academie International Soc. Religion am 9.9.91 in Hamburg.

? B. Lang, C. McDannell, Der Himmel. Eine Kulturgeschichte des ewigen Lebens, Frank-
furt Main 1990.

* Im neunzehnten Jahrhundert priigte man dafiir die Ausdriicke «Autosoterie» und «Hete-
rosoterie». Ungliicklicherweise kam so der christliche Erlésungsbegriff in engen Zusammen-
hang mit der Entfremdungsproblematik: Das Heil Gottes, das in Christus erschienen ist, wurde
zur Fremderlosung. Gott wurde somit zum Fremden. Sachlich aber ist damit durchaus ausge-
driickt, was im Neuen Testament mit Versdhnung gemeint ist, nimlich die Uberwindung der
Entfremdung des Menschen als Folge der Siinde. Die Erlésung durch Gott oder die Erlésung
durch den Menschen selbst bezeichnen wir mit den Ausdriicken «Theosoterik» (Theosoterie)
und «Autosoterik» (Autosoterie) und folgen dabei den Ausfithrungen von Max Seckler. Es



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 221

Das christliche Heilsverstindnis ist radikal in Gott zentriert. Menschliche
Selbsterlosung ist deshalb ein dem christlichen Glauben fremder Gedanke.
Nach biblischem Zeugnis kommt das Heil von Gott und zwar als Befreiung,
Erlosung, Frieden und Gerechtigkeit.

Das friiher so bekannte Wort Heil ist gegenwirtig fiir die meisten Menschen
eher unverstindlich geworden. Das deutsche Wort Heil kommt wohl vom ger-
manischen Wort «hailiz», das «Gliick, Gesundheit und giinstiges Vorzeichen»
bedeutete. Angereichert mit den Bedeutungen der lateinischen Begriffe salus
bzw. salvatio und dem griechischen soteria beschreibt Heil in der christlich ge-
prigten Tradition das Ziel der Erlosung durch Jesus Christus. Das Alte Testa-
ment beschreibt Gott als Retter und Helfer seines Volkes. Er schliesst einen
Bund mit diesem Volk und betrachtet das Volk als seinen Partner. Die Psalmen
beschreiben deshalb Jahwe als: «der Gott meines Heils». Auch der einzelne
durfte in seinem ganz personlichen Lebensschicksal Hilfe, Heilung, Rettung
und Bewahrung erbitten und immer wieder erfahren.

Im Neuen Testament wird das Heil dann personifiziert: Jesus Christus ist der
Retter, der Heiland. In ihm erfiillt sich die Erwartung der Herrschaft Gottes. Die
Befreiung aus der menschen- und naturzerstérenden Macht der Siinde heisst
Heil. Und der Heiland verleiht seinen «Geist», der zur neuen Gemeinschaft
fiihrt. Den heil-losen Armen, Unterdriickten und Bedringten wird die «frohe
Botschaft» (Evangelium) zuteil: Jesus Christus der Heiland heilt von geistli-
chen, seelischen, sozialen und leiblichen Gebrechen. Diese Heilung ist verbun-
den mit dem Heilsweg Jesu: Er ist der Weg, die Wahrheit und das Leben, denn er
ist das Heil. Dieses Heil hat er am Kreuz durch seinen unschuldigen Tod erwor-
ben. Dadurch werden aus Siindern Kinder Gottes. Der Apostel Paulus iibersetzt
diese Gedanken in die hellenistische Welt und beschreibt das Heil als neue
Schopfung, Gerechtigkeit und ewiges Leben. Das in der Endzeit erwartete Heil
wird aber schon hier und jetzt erfahren. Mit H. Dumont kénnen wir sagen: «dass
die Rede vom Heil eine komplexe Aussage liber Gottes Rettung des Menschen
beinhaltet, die sowohl gegenwirtige Befreiung und Befriedung als auch endzeit-
liche Hoffnung auf Seligkeit und Wiederherstellung der Schépfung darstellt».’

Zwar wurde das Heil bis in unsere Zeit hinein meist als «Seelenheil» unter
Absehung der korperlichen, sozialen, kulturellen und geschichtlichen Dimen-
sionen der Menschen missverstanden, aber in der neueren Zeit werden diese

geht dabei um die Grundfrage, ob das Heil von Gott her und in Gott allein ruht, also unverdien-
terweise dem Menschen zuteil wird, oder ob der Mensch durch menschliche Selbsterlsungs-
praxis, durch religiose oder religionslose bzw. antireligiose Praxis bewirkt wird.

° H. Dumont, Artikel «Heil» in: Lexikon Missions-Theologischer Grundbegriffe, hg. von
K. Miiller und T. Sundermeier, Berlin 1987, 142.



222 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

Aspekte wieder mehr in den Blickpunkt gestellt. Gleichzeitig kommt aber die
Gefahr auf, dass Heil und Wohl verwechselt werden. Denn Heil ist nicht dek-
kungsgleich mit dem Wohl des Menschen. Aus Afrika und Asien kommen neue
biblische Einsichten, die in Europa verloren gegangen sind: «Heil ist in der Fa-
milie, in der Gemeinschaft mit den Ahnen (Ahnenverehrung) und im geistbe-
tonten Kult gegenwirtig und integrierte den Menschen in seine Umwelt... Der
bewusst Arme will eigentlich keine 6konomischen Losungen, sondern eine Gei-
stigkeit, die nur durch angenommene Bediirfnislosigkeit moglich ist. Heil ist im
Gefolge Buddhas die innere Befriedung und die Uberwindung der Begehrlich-
keit. Reichtum verdirbt und nimmt den Menschen das, was man «full humanity»
genannt hat, prizisiert H. Dumont.® Das Heil in der Welt heute wurde 1973 zum
Thema der Weltmissionskonferenz in Bangkok (Thailand).” Dabei wurde deut-
lich, dass Heil nur in bezug auf den ganzen Menschen in seiner Verbindung mit
Kultur und Gesellschaft verstanden werden kann. Die Wege zur Erlangung des
Heils schliessen die Bemiihungen um Freiheit, Gerechtigkeit und Menschen-
rechte ein. Heil kann und darf nicht getrennt werden vom friedlichen Zusam-
menleben der Menschen.

Dem Heil steht das Unheil gegeniiber. Beide Begriffe spielen in den Religio-
nen eine grosse Rolle. Wir wollen dieser Frage weiter nachgehen, indem wir
Heil und Versohnung in religionswissenschaftlicher Perspektive betrachten.

Heil und Versohnung in
religionsphinomenologischer Perspektive

1 Heil und Heiland

Heil und Vers6hnung haben in verschiedenen Sprachen sehr eigenwillige Bilder
als Hintergrund. Das deutsche Wort «Heil» hingt eng zusammen mit «heilen»
und kommt von der althochdeutschen Wurzel «heil», das wiederum zusammen-
hangt mit dem altsachsischen und altfriesischen «hel», das Gliick bedeutet. Da-
hinter steckt die Vorstellung eines gilinstigen Vorzeichens, einer guten Vorbe-
deutung, das auch mit dem Ausdruck «Gliick» bezeichnet wird. Heil und Gliick
gehoren eng zusammen und werden im Germanischen mit «hailiz» bezeichnet.
Dieses ist niichstverwandt mit dem Adjektiv heil.* Heil und Heiland hiingen

0 A.a.0. 144.

" P. Potter, Das Heil der Welt heute, Stuttgart 1973.

® S. dazu auch: Artikel «Heil und Heilswegy in: Lexikon der Religionen, Freiburg, Basel,
Wien 1992, 243-255.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 223

ebenfalls eng zusammen. Der Heiland war ehrerbietige Anrede des Monds.
Grimmelshausen erwihnt im «Kalender» 1670, dass so die «Bauern uff den
Schwartz-Walt und im Preyssgau den Mon, wann sie jhn ehrerbietig nennen
wollen», den Mond bezeichnen. Die Anrede, begleitet vom Hutabnehmen, er-
setze den Wunschsatz: «Sei Heilbringer», schreibt Wuttke in seinem Buch
«Volksaberglaube». Dahinter steht die Vorstellung, dass diese Handlung zum
Segen gereichen moge. Gliicklich leben bedeutet spdtmittelhochdeutsch
«wohl»; wenn alles «nach Wunsch gehen» wird, dann fiihlt sich der Mensch
«ganz und gar froh» — und das nennen wir dann heilfroh.

Macht hiingt eng zusammen mit Willen.” Und beide sind untrennbar verbun-
den mit Heil. Heil bedeutet, den machtvollen Gegenstand oder das michtige
Tier besitzen. Heilbringer sind das Wasser und der Baum, die Frucht auf dem
Felde; aber auch das Tier im Wald. Wenn das Gliick von aussen kommt, dann
nennen wir es Heil, und deshalb heisst es in einem alten Lied aus der Zeit der
Reformation: «Es ist das Heil uns kommen her». Heil bedeutete in diesem Zu-
sammenhang das heilende Wort des Glaubens allein aus Gnade und nicht auf
Grund menschlicher Leistung und Anstrengung. Heil ist Macht, die dazu dient,
das Gute zu fordern. Un-heil ist dann Macht, die dazu dient, das Bose zu fordern.

Der Begriff der Heiligkeit hat als sein Gegeniiber etwas das «Macht» be-
sitzt.'” Das deutsche Wort Heil bezeichnet die Michtigkeit. Im Griechischen
heisst heilig hieros. Es bezeichnet die iiberlegene Macht. Was mehr vermag als
ein Mensch, heisst deshalb «hieron», wie beispielsweise ein Fisch, der unter
Wasser atmen kann. Macht und Goétter gehoren zusammen. Und auch der Tem-
pel ist deshalb heilig und somit auch gefdhrlich, denn die Gotter sind immer die
«Stdarkereny (kreittones).

Im lateinischen Wort «sacer» dagegen tritt die Vorstellung der Macht ganz
zuriick. Der Begriff unterscheidet die menschliche von der géttlichen Sphare.
Aus dem Kreis der Menschen scheidet aus, was «sacrumy ist.

Nach Walter Baetke'' bezeichnet der Begriff «Heil» alles das, was der einzel-
ne Glaubige und die glaubige Gemeinde im Kult vom géttlichen Handeln erwar-
te und worauf das gottliche Tun abziele: «Gnade und Segen sind andere Worte
fiir diesen Inhalt. Das Gegenteil der Gnade ist Ungnade, Zorn, Grimm, das des
Segens, Fluch, des Heils Unheil. Dies alles will der Kult, indem er Gnade, Se-

?S. zum Folgenden: G. van der Leeuw, Phinomenologie der Religion, Tiibingen *1956,
100ff.

" K. Latte, Methodenprobleme der modernen Religionsgeschichte, in: G. Lancozkowski
(Hg.), Selbstverstindnis und Wesen der Religionswissenschaft, Wege der Forschung 263,
Darmstadt 1974, 176.

"' W. Baetke, Aufgabe und Struktur der Religionswissenschaft, ebda. 156-157.



224 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

gen, Heil zu erlangen sucht, abwehren; deshalb stehen neben den auf das positi-
ve religiose Gut abzielenden Riten auch die abwehrenden, apotropdischen;
meist sind beide miteinander verbunden. Dem Gebet und Opfer gehen Weihen,
Reinigung, Lustrationen, Siihnehandlungen voraus; aber Opfer und Weihen
konnen auch selbst im Dienst der Siihne stehen. Im Grunde dienen alle kulti-
schen Praktiken dem einen Ziel: die Verbindung zur Gottheit zu sichern, zu er-
halten oder wiederherzustellen und die Stérungen und Hemmungen, die sie ge-
fahrden, zu beseitigen, um so das Heil zu gewinnen und zu sichern. Aber die
feiernde Gemeinde ersehnt und erstrebt dieses hochste Gut nicht nur, sie will
sich seiner in der kultischen Feier auch vergewissern. Ob die Gottheit die Gebete
erhort, die Opfer oder Weihungen annimmt, die Sithne gelten ldsst bzw. selbst
vollzieht, ldsst sie der Gemeinde durch Zeichen (Omina) oder Orakel kundtun,
und in diesen Selbstbezeugungen (die wieder keine «Offenbarungen» sind)
vollzieht sich der innigste Kontakt zwischen religiosem Objekt und Subjekt. Die
Gegenwart der Gottheit, die sich in diesen Bekundungen bezeugt, macht den
Kultakt erst zur Feier, zum Fest. Alle Feste waren urspriinglich religioser Natur.
Hier — im «festlichen» Handeln der Gottheit mit der Gemeinde — schligt das
Herz der Religion; sie existiert nur in der lebendigen Wechselbeziehung zwi-
schen den Gldubigen und dem Gegenstand ihres Glaubens. Wo der Gott — wie
gewisse «Urheber» oder der Gott des Deismus — nur noch als blasse, otiose
Gestalt im Hintergrunde der Welt steht, ohne auf'sie einzuwirken oder den Men-
schen zu begegnen, oder wo an seiner Stelle eine philosophische Idee, das
Schicksal, die Vorsehung oder dgl. Abstrakta treten, da hort der Kult und mit
ihm die Religion liberhaupt auf».

Lange Zeit hatte das Heil keine menschliche Gestalt. Es war das aus der letz-
ten Garbe gebackene Brot in Gestalt einer Frau. So lesen wir in Jer 7,18: «Die
Kinder lesen Holz auf, und die Viter ziinden das Feuer an; die Frauen kneten den
Teig, um der Himmelskdnigin Kuchen zu backen, und fremden Goéttern spendet
man Trankopfer, um mir wehe zu tun». Das Heil ist oft mit einer Tiergestalt
verbunden. Im alten Agypten war das Wasser das Heil. Erst allmihlich nimmt
das Heil menschliche Ziige an. Der Maikonig oder die Maikonigin erinnern als
alter Volksbrauch noch heute daran. Retter und Erhalter fliessen dann im Hei-
land zusammen. In seiner Gestalt vereinigt der Heiland viele Méchtigkeiten.
Der Heiland lehrte die Menschen den Bergbau, das Pfliigen und gab Gesetze, die
das Zusammenleben der Mensch, erst ermdglichte. Er kimpft gegen das Unheil
wie der in vielen Kulturen verbreitete Mythos des Drachenkampfes zeigt. Nach
Jane E. Harrison'? ist die Gestalt des Heilands nicht nur die ilteste, sondern auch
die am tiefsten im menschlichen Bewusstsein verwurzelte. Gott-Sohn war vor

12 ].E. Harrison, Epilegomena to the study of greek Religion, 1921, 18ff.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 225

Gott — Vater schon da. Die Gestalt des Heilands tritt immer wieder hervor, selbst
da, wo man es nicht erwartet. So erinnert Fr. Taeschner daran, dass im Islam
zwar eine tiefe Abneigung gegen den Begriff des Heilands bestehe, der Islam
aber dennoch dem Propheten Mohammed die Eigenschaft des safa’ah, des Fiir-
sprechers gegeben habe.

Das Heil bringt der Sohn. Eristals Heiland die Hoffnung der Lebendigen und
der Trost der Toten. Das Kommen des Heilbringers ist das Friihlingserlebnis,
denn er bringt neues Leben. Der Heiland und der Kreislauf der Natur werden im
Heiland zum historischen Ereignis. Und schliesslich wird daraus eine histori-
sche Person. Es kann ein alter Konig sein, der wieder jung wird und seinem
Volke Heil bringt. Jedenfalls wird er den Kranken Heilung bringen. Der Mythos
des Heilandes, den wir vielerorts finden, kennt die Geburt als Epiphanie. Die
wunderbare Geburt und die Wunderheilungen gehéren zusammen. Hinzu ge-
hort aber auch die Heilstat und die Auferstehung und seine Parusie. Er ist bis zur
Endzeit ein Verborgener. Als Retter in aller Not kann er den Regen bringen, die
Fruchtbarkeit, aber auch Helfer in Seenot sein. Der Heiland ist aber auch immer
der Priexistente. So wie er wiederkommen wird, so war er auch schon friiher da.
Er kommt zur Erfiillung der Zeit. Das Wichtigste ist dabei immer, dass das Heil
gegenwdrtig sein muss. Das alles kommt zusammen in dem alten deutschen
«Ruflied», das Siinden- und Winterelend wunderbar verbindet'*:

O Heiland, reiss die Himmel auf,
Herab, herab, vom Himmel lauf!
Reiss ab vom Himmel Tor und Tiir,
reiss ab, wo Schloss und Riegel fiir!
O Erd’schlag aus, schlag aus o Erd!
Dass Berg und Tal, griin alles werd!
O Erd, herfir dies Bliimlein bring,
O Heiland, aus der Erden spring!
Hier leiden wir die grosste Not.

Vor Augen steht der ewig Tod,

Ach, komm, fiihr uns mit starker Hand.
Vom Elend zu dem Vaterland.

Hier ist alles zusammengefasst, die alttestamentliche Prophetie und die
Heilshoffnung des neuen Bundes. Die Mutter Erde, die Geburt gibt, und der sich

'3 F. Taeschner, Orientalische Stimmen zum Erlésungsgedanken, 1936, 62.

" Evangelisches Kirchengesangbuch No. 5. Verfasser ist der Jesuit Friedrich von Spee
(1591-1635). Er war Professor der Moraltheologie in Paderborn, Kéln und Trier. Als Seelsor-
ger im Wiirzburgischen hatte er gegen 200 als Hexen Verurteilte zum Scheiterhaufen zu be-
gleiten; das machte ihn zum leidenschaftlichen und erfolgreichen Vorkdmpfer gegen die He-
Xenprozesse.



226 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

offnende Himmel. Der Herr aus der Hoh und der Spross des Friihlings sind ein-
trachtig beisammen. Der Heiland ist der VersShner.

Im Konig ist Macht und Wille im Menschen zusammengefasst. Es gibt aber
auch die michtigen Toten, an deren Grab man Kraft holen kann. Die schreckli-
che Gestalt als personifizierter boser Wille nennt man Dédmon. Das Géttliche
und die gottliche Stimme bezeichnen die Griechen mit «daimonion». Und dieser
Begriff kommt von der Wurzel «dai», das teilen heisst. Der «daimony ist der
Zuteiler des Schicksals, und deshalb ist «daimonios» immer eine Bezeichnung
fiir ibermenschliche Krifte und Méchte. Im klassischen Griechisch bedeutet
aber «eudaimonia» das Gliick. Von der selben Wurzel wird aber auch «dhjmos»
gebildet, das als (abgeteiltes Stiick) die Gemeinde und das Volk bezeichnet:
Demokratie und die Teilung der Macht gehoren also vom Wortstamm her zu-
sammen.

Als personifizierten guten Willen gibt es die Sondergestalt der Macht, die wir
Engel nennen. Im Namen sind Macht und Wille gestaltet. Wer den Namen kennt,
kennt auch die dahinterstehende Macht: «Ach wie gut ist, dass niemand weiss,
dass ich Rumpelstilzchen heiss»!

Im Namen Jesu konnen die Jiinger Kranke heilen und Ddmonen austreiben.
Es gibt viele Miéchte. Hinter der Moral steckt der Wille des Gottlichen und ver-
leiht der Moral die notwendige Kraft. Goethe driickt das so aus':

Was unterscheidet
Gotter von Menschen?
Dass viele Wellen

Vor jenen wandeln,
Ein ewiger Strom:
Uns hebt die Welle,
Verschlingt die Welle,
Und wir versinken.

Gestalt und Wille haben im Schopfer ihr wirkliches und gottliches Leben.
Der Schopfer ist der Gott-Vater. In 1thm 1st das Heil, und es kommt aus ithm
hervor. Nur im Christentum aber ist Gott Mensch geworden. Daher nehmen die
Christen das Recht, sich Gott auf menschliche Weise vorzustellen. Und die Chri-
sten bekennen auch, dass dieser eine Gott die Welt mit sich selber verséhnte —
durch das Leiden und Sterben seines Sohnes.

Versohnen kommt vom mittelhochdeutschen «versiienen» und hingt zusam-
men mit Siihne; das wiederum erinnert an den Stindenbock, der die Schuld der
Menschen «versiienen» soll. Dieser Gedanke ist aufgenommen in dem alten

15 Zitiert in: G. van der Leeuw, Phinomenologie, 184—185.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 227

Lied: «Ein Limmlein geht und trigt die Schuld, der Welt und ihrer Stinden». Das
Lammlein ist Jesus Christus. Martin Luther erinnerte an den Zusammenhang
von Siithne und Sohn. «Ver-sohnen» bedeutete, dass die Stinde durch das Leiden
und Sterben Jesu Christi aufgehoben worden sei. Das Heil und die Versohnung
sind verbunden mit dem Namen Jesu- und die Bedeutung dieses Namens ist
Heil, Retter. Retter (soter) und Heil (soteria) kommen beide von der gleichen
Waurzel (sos). Die Grundbedeutung dieser Wurzel ist «heil, unversehrt».

I[slam bedeutet «Heil». Nach dem Koran sollen die Muslime ihre Religion
I[slam nennen. Und so nennen sie sich auch bis heute. Die Bezeichnung Moham-
medaner ist also nicht islamisch. Muslim darf sich derjenige nennen, der sich
freiwillig dem Willen Allahs unterwirft. Heil und Gott hingen zusammen. Reli-
gion ist das in der Praxis des Glaubensgehorsams erfahrene Heil.

Die Kolowa in Zaire geben Versohnung mit «den Topf zerschlagen» wieder.
Sie spielen dabei auf eine Symbolhandlung beim Verséhnungsessen an: Der
Topf, in dem das Essen gekocht wurde, wird zerschlagen, denn nichts soll {ibrig-
bleiben von der alten Feindschaft. Die Uduks im Sudan umschreiben Versoh-
nung mit Hilfe einer Metapher, die an eine Begegnung mit Freunden erinnert:
«sich treffen und gemeinsam mit dem Finger schnalzen». Sie wollen damit aus-
sagen, dass sie durch Christus Gott als Freund begegnen und begriissen kénnen.

Die Thai in Laos iibersetzen Versohnung mit «die Kanten abreiben». Dabei
spielen sie sehr anschaulich darauf an, dass durch Versohnung jemand wieder in
die Gesellschaft eingepasst wird.

Vers6hnung hiangt zusammen mit der Vergebung der Schuld. Darin besteht
das eigentliche Heil, denn das Heil, auf das die Religion hinzielt, ist nicht vom
Menschen zu machen, es ist nicht etwas Zu-Erwerbendes, sondern immer eine
Gnadengabe. Heil ist ein Geschenk. Damit erhilt das Heil seine tiefste Bedeu-
tung. Das Leben in seiner ganzen Erfiillung, und sei es noch so schén und reich,
kann niemals rechtes Heil sein. Wir nennen die Erfiillung des irdischen Lebens
in unserer Sprache deshalb auch Wohl. Das Heil geht dartiber hinaus. Es ist der
verborgene Grund des Lebens und ruht in Gott. Heil ist die Kehrseite von
Schuld. Und deshalb ist auch die Vergebung der Schuld (bzw. Siinde) mit dem
Heiland verbunden. Der Glaube an den Heiland bringt die Glaubensgewissheit.
Aber Glaube istimmer verbunden mit Zweifel und fehlendem Glauben. Deshalb
gilt die Bitte: «Ich glaube Herr, hilf meinem Unglauben».

Heil und Verséhnung sind auch bekannte Begriffe im Islam.'® Ausgangs-
punktist dabei der Begriff «islam». Die Wurzel dieses Begriffes ist verwandt mit

' Vortrag von Imam Raswi zum Thema «Heil und Verséhnung im Koran» am 7. Juli 1991 in
Hamburg.



228 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

dem hebriischen «schalom» und bedeutet die Ganzheit, das Heil und Wohl des
Menschen, seine Gesundheit, aber auch die Gebundenheit des Menschen.

Der Mensch muss lernen, dass er gespalten ist. Zum menschlichen Wachsen
gehort deshalb die Uberwindung der Identititskrise. Im Verlauf dieses Prozes-
ses entdeckt der Mensch andere Menschen neben sich. Seine Familie ist der erste
Kreis, der sich dann aber auf andere Menschen hin erweitert. So entdeckt der
Mensch die Welt, die Tiere und Pflanzen, und er merkt, dass in allem Gott selber
zu finden ist, denn er ist der Schopfer und Erhalter.

Drei Stufen sind in diesem Wachstumsprozess zu unterscheiden. Die erste
Stufe ist der Glaube (islam). Die zweite Stufe ist das Vertrauen (iman) und die
dritte Stufe ist die Tugend (esan). Dabei wird der Mensch lernen, dass er be-
grenzt ist. Unbegrenzt ist nur Gott. Er ist der Allméichtige. Aber diese Allmacht
ist in erster Linie Ausdruck seiner Gnade, seiner Giite und seines Verstindnisses
fiir die Schopfung.

Der Mensch kann wie die Tiere Emotionen zeigen. Aber er kann im Unter-
schied zu den Tieren «heilig» werden. Das hebriische kadosch und das arabi-
sche islam hiéngen eng zusammen: Heilig bedeutet zunéchst einmal «zu Gott
gehorigy. Es ist der Ausdruck der Giite Gottes. Und so wie Gott giitig ist, so soll
der Mensch auch giitig (gut) werden. Gut, wertvoll und schon ist zusammenge-
fasst in esan, und dieses ist wiederum eng verkniipft mit der Hingabe, der Erge-
bung in Gottes Willen (islam) und mit dem Glauben (iman), dem Vertrauen in
Gott den Schopfer, der von Unzulanglichkeiten befreien kann und der das Zer-
brochene wieder heilen und gut - machen kann. Heil und Frieden gehoren des-
halb zusammen.

Dies wiederum bedeutet in die Praxis umgesetzt: Liebe deinen Néchsten. Die
Nichste ist dabei zunéichst einmal die Mutter, denn das Paradies liegt zu Flissen
der Mutter. Erst lange nach der Mutter kommt auch der Vater.

Alle Pflichten gegeniiber Gott sind sekundir gegentiber den Pflichten, die
man der Mutter gegeniiber hat. Wihrend der Krankheit der Mutter gelten die
fiinf Sdulen nicht. Die Kinder sollen ihre Eltern pflegen und ehren (rahma) und
wie der Schopfer und Erhalter (rab), so soll das Kind seine Eltern ehren. Ge-
dacht ist dabei in erster Linie an die materielle Versorgung der Eltern. Doch geht
die Verantwortung auch dariiber hinaus in Richtung anderer Menschen: Wenn
ein Mensch andere Miitter nicht ehrt wie seine eigenen Eltern, dann kann er auch
seine eigene Mutter und seinen eigenen Vater nicht richtig versorgen, heisst es in
einem alten Weisheitswort.

Heil umschliesst also sowohl die materielle als auch die spirituelle Dimen-
sion. Wer ein Herz bricht, der hat die Kaba in Mekka verunreinigt. Wer ein Herz
erfreut, der hat die Kaba gereinigt. Die Kaba ist die sichtbare Heilszuwendung
Gottes an die Menschen. Die Kaba ist der Ort des Friedens. Wer einen Menschen



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 229

totet, der totet alle Menschen. Wenn zwei Glaubende streiten und ich stifte Frie-
de, dann tue ich islam. Eines der hochsten und wichtigsten Gebote des Islam ist
die Errichtung von Frieden, Ausgleich, Vers6hnung (sol).

Aber der Islam ist kein vollendetes System. Die Schépfung ist noch nicht
perfekt. Daran erinnert das Freitagsgebet. Es erinnert an den letzten Schop-
fungstag. An diesem siebten Tag ruhte Gott. Er iibertrug nun die aktive Schop-
fungsarbeit auf die Menschen. Am Hohepunkt der Schépfung am Mittag des
sechsten Tages wurde der Mensch geschaffen. Sein erstes Gebet hielt er am
Abend. Sein letztes Gebet 1st am Morgen. Zwischendurch 1st das Freitagsgebet,
und dabei erinnert sich der fromme Muslim daran, dass der Abend noch aus-
steht. Der Abend aber ist das Symbol fiir die Neuschdpfung von Himmel und
Erde, auf die wir alle noch warten.

2. Heil ist nicht deckungsgleich mit Wohl

Heil ist, auf den kiirzesten Ausdruck gebracht, das, was der Mensch in der Reli-
gion sucht, mag er es mehr sinnlich oder geistlich, mehr zeitlich oder ewig fas-
sen. In den sogenannten Erlosungsreligionen spielt dieser Begriff eine beson-
ders wichtige Rolle. Der Heilsweg ist im Hinduismus als Bhakti und im
Buddhismus als achtteiliger Pfad bekannt. Die Heilsordnung kennen wir als
wichtigen theologischen Begriff in der christlichen Theologie: er ist als «ordo
salutis» besonders in der lutherischen Theologie als dogmatischer Grundsatz
bekannt und umschreibt die Berufung, die Erleuchtung, Bekehrung und Heili-
gung sowie die mystische Vereinigung mit Gott. Heilsgewissheit ist ein sowohl
aus der christlichen als auch der islamischen Theologie bekannter Begriff wie
der des gottlichen Heilsratschlusses (Pridestination). Die Heilsdkonomie ist als
gottlicher Heilsplan im Islam und in der jiidisch-christlichen Theologie ein be-
kanntes Theologumenon und eng verwandt mit dem Begriff Heilsgeschichte,
die in den frei monotheistischen Religionen eine grosse Rolle spielt. Der Heils-
bringer ist als Heiland der Garant einer neuen Heilszeit und ist unter dem Titel
Messias in vielen Religionen bekannt. Er ist entweder reine Zukunftsfigur, wie
wir ihn als jiidischen Messias kennen, oder als persischen Saoshyant. Er kann
aber auch als menschgewordener Gott wie bei den Griechen soter genannt wer-
den. Unter diesem Begriff feierten die Romer ihren Augustus, der die berithmt
bertichtigte pax Romana, den (mit Waffengewalt erzwungenen, auf wirtschaft-
licher Ausbeutung basierenden) Frieden brachte. Der Friedensbringer leitete als
Heiland und Retter ein neues Zeitalter ein: so konnte auch Adolf Hitler mit dem
Ruf «Heil Hitler» begriisst werden. Heilsbringer, Heilsgarant und Fiihrer geho-
ren im Germanischen zusammen. Jesus heisst Retter und wird von den ersten



230 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

Christen als Heiland verstanden. Er ist Retter und fiihrt ein neues Zeitalter her-
auf: Der Heiland bringt Heil und Heilung zugleich. Er ist Retter (Erloser) von
Siinde und Tod, aber gleichzeitig, nach christlichem Verstindnis, auch der Ky-
rios, ndmlich der Herr der Welt.

Eng verbunden mit dem Heilsbringer sind die Heilsmittel, die als Sakramente
(mysterion = Geheimnis) die Gnade Gottes symbolisieren. Die Sakramente um-
fassen allgemein alle wesentlichen Wege zur Erlosung und finden ihren Ort im
Kult und im Gebet.

Heilsgewissheit gibt es nach Luther nur als Geschenk, nidmlich als Gnade
(charis). Heilsbringer und Heilandsgestalten verbinden sich in der Neuzeit als
charismatische Fiihrer oft mit Freiheitsbewegungen im Aufstand gegen beste-
hende Machtverhiltnisse. Heil, Heiland und politische Rettung gehen bis zum
heutigen Tag Hand in Hand im Kampf gegen die Religion der Fremdherrschaft.
Der religionswissenschaftliche Kontrastbegriff zum Heil ist Un-heil'’. Und so
wie Heil verbunden ist mit Segen, so ist Unheil verbunden mit Fluch.

3. Der Siindenbock

Eine weltweit bekannte Erscheinung in den verschiedensten Religionen ist die
Siindenbock-Theologie. Dahinter steht die Geschichte des «Ziegenbocks», der
nach Lev 16,5-19 am Verséhnungstag zu Asasel in die Wiiste geschickt wurde
und dort starb, nachdem ihm der Hohepriester die Hand aufgelegt und mit einem
Bekenntnis die Siinden des Volkes auf ihn iibertragen hatte, damit er sie in die
Wiiste davontriige (16,20.22.26). Der Siindentrdger kann ein Tier, ein Mensch
oder ein lebloser Gegenstand sein. Er nimmt jedenfalls fremde Siinde auf sich
mit dem Ziel der Beseitigung der Siinde. Siinde aber ist in diesem Fall verstan-
den als Unreinheitsstoff. Es ist dabei nicht so wichtig, ob das Tier oder der
Mensch, der die Siinde auf sich nimmt, getotet wird. Urspriinglich handelte es
sich nicht um ein Opfer, sondern um die Beseitigung einer Gefahr fiir die Men-
schen. Diese Gefahr konnte eine ansteckende Krankheit sein. So wurde — wie

"7 H. Lietzmann, Der Weltheiland, 1909; H. Giintert, Der arische Weltkonig und Heiland,
1923; E. Abegg, Messiasglaube in Indien, 1928; H. Hartmann, «Heil» und «Heilig» im nordi-
schen Altertum, 1943; F. Bammel, Die Religionen und der Friede auf Erden, 1957; O. Cull-
mann, Heil als Geschichte, 1967; V. Lanternari, Religiése Freiheits- und Heilsbewegungen
unterdriickter Volker, 1968; W. Eisenbeis, Die Wurzel slm im AT, 1969; H. H. Schmid, Shalom,
«Friede» im Alten Orientund im AT, 1971; A. Th. Khoury/P. Hlinermann, Friede — was ist das!
1984; H.-W. Gensichen, Weltreligionen und Weltfriede, 1985.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 231

die Geschichte des Eliasjiingers Gehasi zeigt — die Siinde der Korruption im
Alten Israel mit der ansteckenden Krankheit des Aussatzes in Verbindung ge-
bracht'®.

Volkstiimlich ist daraus der «Siindenbock» geworden. Die Griechen hatten
dafiir den pharmakos am grossen Thargelienfest. Bekannt sind auch babylo-
nisch-assyrische Tauschriten fiir kranke Menschen, sowie hethitische Beschwo-
rungen mit Bekenntnis, Handauflegung und Davonjagen eines Schafbockes.

Es kann aber auch ein Vogel —wie in Lev 14,6f. berichtet wird — die Krankheit
als Ansteckungsstoff entfernen. Der Babylonier betet: «Lass mich das Unheil
zerreissen, der Vogel trage-.es zum Himmel empor». Wir finden aber auch leblo-
se «Siindentriger» wie die mancherorts bekannten «Stindenboote», die man
sich selbst iiberliess, oder wie der Wind, der das Unreine mit sich forttragen soll.

Oftmals wurde aber auch ein zum Tode verurteilter Verbrecher als «Siinden-
bock» verwendet.

In Israel wird der Jom Kippur, der grosse Versohnungstag am 10. Tischri
(Lev 16), zum hochsten und personlichsten Feiertag. Als Fasttag wird er mit
grossem Ermnst begangen und viele Beter tragen bei dem ganztéigigen Gottes-
dienst ihre weissen Sterbegewinder. Nur an diesem Tag durfte in biblischer Zeit
der Hohepriester das Allerheiligste im Tempel betreten. Er besprengte dabei das
Allerheiligste mit Opferblut. «In einer weiteren Zeremonie wurden die Siinden
des Volkes symbolisch einem Bock aufgeladen, der als «Siindenbock» in die
Wiiste geschickt wurde»' (Lev 16,21-22). Dies wurde nach der Zerstérung des
Tempels unmoglich. Aber der Jom Kippur blieb dennoch als Erinnerungstag fiir
vergangene Siinden erhalten. Das gemeinsame Siindenbekenntnis vor Gott
nimmt im Gottesdienst einen grossen Raum ein. Damit verbunden sind aber
auch private Wiedergutmachung und Bitten um Verzeihung unter Mitmen-
schen.

Das grosse Versohnungsfest «geht zweifellos in seinem Urbestand auf sehr
alte Traditionen zuriick, die mit dem <heiligen Zelt>, dem <Zelt der Begegnung»
verkniipft waren. Im Verlauf der Zeit sind in diese Kulttradition Rituale des Tem-
pelheiligtums eingedrungen. .. Der archaische Charakter der éltesten Ordnun-
gen in Lev 16 ist aber unschwer dort zu erkennen, wo der Bereich der Wiiste die

"® K. Rennstich, Korruption: eine Herausforderung fiir Gesellschaft und Kirche, Stuttgart
1990, 143ff.

¥ Was jeder vom Judentum wissen muss. Im Auftrag des Arbeitskreises Kirche und Juden-
tum der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Na-
tionalkomitees des Lutherischen Weltbundes; herausgegeben von A. H. Baumann, Giitersloh
’1984, 76.



232 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

Bréuche des Rituals pragt. Der Bock, dem die Siinden <aufgelegt> und {ibertra-
gen worden sind, wird in die Wiiste getrieben.»*’.

Im Islam entwickelte sich aus dem Jom Kippur-Fest der Juden der Ashura
Tag. «Weder aus dem Koran noch aus anderen frithen muslimischen Quellen
geht hervor, dass Mohammeds Anhédnger vor der Higra zum Fasten aufgefordert
wurden. Irgendwann im Laufe des ersten Jahres nach der Higra fiihrte Moham-
med ein eintdgiges, vierundzwanzigstiindiges Fasten ein, und zwar an dem Tag,
der Asura Tag, der «zehnte Tag> genannt wurde. Dies war offenbar der Name,
den die Juden im Hidsschas fiir den Verséhnungstag benutzen, der auf den 10.
Tischri fallt. Der Koran erwédhnt das Ashura Fasten zwar nicht namentlich, aber
moglicherweise findet sich in Sure 2.183 eine Anspielung daraufy.*!

Am 7. Tag der Wallfahrt nach Mekka, am Schlusstag der Wallfahrt, findet das
Opfer der Tiere statt. Dieses Opferfest (id al-adha), das die Tiirken kurban bay-
rami nennen, erinnert an Abraham, den ersten Muslim, der im Gehorsam gegen
Gott seinen Sohn opfern wollte, aber durch Gottes Gnade daran gehindert wur-
de. Fiir den Muslim bedeutet dies, «dass fiir das rechte Verhiltnis der Menschen
zu Gott kein Opfer und schon gar kein Menschenopfer notig ist. Gefordert ist
vielmehr die Hingabe an Gott im Gehorsam gegeniiber seinem Willen, wie ihn
der Koran und die Sunna des Propheten zeigen.

Zu gleichen Zeitpunkten werden iiberall in der Welt Opfertiere rituell ge-
schlachtet. Denn die Muslime fiihlen sich an diesem Tag im Geist mit den Pil-
gern in Mekka und allen Glaubensbriidern auf der Welt besonders verbun-
den»?.

Widerverniinftig aber erscheint den Muslimen die Lehre vom Stihnopfer der
Juden und Christen. Das Heil kann der Mensch durch wahre Reue erlangen.

3.1 Die Juden und die Pest

Guillaume de Machaut® beschreibt eine typische «Siindenbockgeschichte» des

Mittelalters in Deutschland mit den folgenden Worten:

* H.J. Kraus, Gottesdienst in Israel. Grundriss einer Alttestamentlichen Kultgeschichte,
Miinchen 21962, 87.

2LW. M. Watt und A.T. Welch, Der Islam I. Mohammed und die Friihzeit — Islamisches
Recht — Religioses Leben. Die Religionen der Menschheit, Bd. 25,1, Stuttgart, Berlin, Koln,
Mainz 1980, 311.

> Was jeder vom Islam wissen muss. Herausgegeben vom Lutherischen Kirchenamt der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und vom Kirchenamt der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland, Giitersloh 1990, 46.

* G. de Machaut, Le Jugement du Roy de Navarre, 214-240; Zitat 144f, zitiert in: R. Gi-
rard, Der Stindenbock, Ziirich 1988, 9-10.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 233

«Darauf kam ein Saupack,/ falsch, verriterisch und abriinnig:/ es war Judéa, das verabscheute,/
das bose und ungetreue,/ das alles Gute hasst und alles Bose liebt./ Sie gaben soviel Gold und Silber/
und versprachen den Christen so viel,/ dass sie dann Brunnen, Béche und Quellen,/ die klar und
gesund waren, / an vielen Orten vergifteten/ und viele daran starben;/ denn all jene, die daraus
tranken,/

starben ganz plétzlich. / So starben gewiss zehnmal hunderttausend / auf dem Land und in der
Stadt, / so dass man inne wurde/ dieses todlichen Vergehens.

Aber jener, der hoch oben thront und weit sieht,/ der alles regiert und fiir alles sorgt,/

diesen Verrat geheimhalten/ nicht mehr wollte, sondern liess ihn enthiillen/ und verbreiten so
allgemein, / dass sie Leben und Gut verloren. / Alle Juden wurden vernichtet, / die einen gehéingt, die
andern in siedendes Wasser getaucht,/ die einen ertrinkt, den andern abgetrennt/ der Kopf mit der
Axt oder dem Degen./ Und auch viele Christen/ starben schmihlich dabei.»

In der oben berichteten Geschichte kommen zwei Dinge zusammen: die Ju-
den und die Pest. Beide waren Symbole fiir Stindenbdcke. Siindenbdcke gab es
zu allen Zeiten. Sie haben nicht nur verschiedene Namen, sondern verkdrpern
auch verschiedene Bereiche des Lebens. In einem alten Mythos steht «epydi-
miey fiir Pest: «Die Pest, nur ungern sprech ich’s aus». Die Pest soll also nicht
beim Namen genannt werden. So erfindet man das Ersatzwort; dieses wird zu
einer neuen Art Stindenbock — auf rein sprachlicher Basis. Die Natur und Ursa-
che der Pest konnte man nie genau bestimmen — also greift man zum Fremd-
Wort. Niemand versteht das Wort so richtig. Ein Stiick Magie spielt hier mit. Die
Krankheit, die man nicht besiegen kann, nennt man «bdse Krankheity — wie
heute beispielsweise den Krebs. Weil man die Ur-sache nicht kennt, sucht man
einen Siindenbock. Aus den Mythen kénnen wir entnehmen, dass immer Siin-
denbdcke am Anfang der Geschichte standen. Das Ritual der Ausstossung und
die Verfolgung des Siindenbocks beenden eine zerstorerische Anarchie. Damit
beginnt gleichzeitig eine zivilisierte Gemeinschaft. Die Geschichte des Siinden-
bocks ist aber noch nicht zu Ende. Sie geht auch heute noch weiter — wenn auch
unter anderen Namen und Voraussetzungen. Der Mythos des Stindenbocks zeigt
aber auch einen Ausweg aus dem Teufelskreis der Gewalt wie uns die Evange-
lien zeigen.

3.2 Die Ursache der Bedrohung nennt man «Siindenbock»

Die Bedrohung einer Gesellschaft, einer Gruppe, einer Nation, ja, der ganzen
Welt, wird auf eine Ursache zuriickgefiihrt. Diese muss benannt werden und
dann erst kann man sie dingfest machen. Der portugiesische Monch F. de Santa
Maria beschreibt eine solche bedrohliche Situation im Jahre 1697 mit den fol-
genden Worten®*:

24 Zitiert in: A.a.0. 24.



234 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

«Sobald in einem Koénigreich oder in einer Republik dieses heftige, alles verzehrende Feuer
ausbricht, weiss der Magistrat nicht mehr, was er tun soll, die Bevolkerung ist verschreckt, und die
Regierungen sind aufgeldst. Die Gesetze werden gebrochen, niemand geht mehr zur Arbeit, der
Zusammenbhalt innerhalb der Familien bricht auseinander, und die Strassen sind verlassen. Es
herrscht ein furchtbares Durcheinander. Alles bricht zusammen, denn nichts hélt der Last einer so
furchtbaren Geissel stand. Die Menschen verfallen ohne Unterschied des Standes oder Vermogens
in tddliche Trostlosigkeit... Jene, die gestern Totengriber waren, werden heute selbst begraben. ..
Man versagt sich jegliches Mitleid Freunden gegeniiber, da es gefihrlich ist, Mitleid zu haben...

Alle Gebote der Nichstenliebe und der Natur sind inmitten des Grauens untergegangen und
vergessen, Kinder sind plotzlich von ihren Eltern getrennt, Frauen von ihren Mannern, Briider und
Freunde verlieren sich aus den Augen. .. Die Minner verlieren all ihren Mut und irren wie verzwei-
felte Blinde umher, die bei jedem Schritt iiber ihre Angst und ihre Widerspriichlichkeit stolpern.»

Der Zusammenbruch kann nur verhindert werden, wenn die Ursache gefun-
den wird. Ein Siindenbock muss her! Der Siindenbock kann verschiedene Ge-
stalten und Formen haben. In den letzten Jahrhunderten ibernimmt das Gift die
Stelle der Pest. In der «Brunnenvergiftung» finden wir dann beide Elemente
wieder zusammen; der Giftmischer wird zur Ursache des Bosen. Das Gift und
der Brunnen gehdren zusammen. Der Brunnen ist die Quelle des Lebens. Im
tibertragenen Sinne haben wir dann die Brunnenvergiftung als Verleumdung
oder iible Nachrede. Die betreffenden Personen haben in der Regel bestimmte
Merkmale. Es konnen Aussenseiter sein. Sie werden dann schnell mit den ent-
sprechenden Namen versehen. Man nennt sie dann «Intellektuelle, Volksverfiih-
rer» und vor allem Verfiihrer der Jugend. Dieses Verdikt traf bereits den alten
Sokrates; er wurde als «Brunnenvergifter der Jugend» im alten Athen zum Trin-
ken des Giftbechers verurteilt. Es konnen aber auch physische Kriterien sein.
Eine Krankheit. Genetische Missbildung. Die «Behinderten» sind jedenfalls
Zielpunkt des Hasses und nicht des Erbarmens. Das Opfer ist selber schuld! So
galt in der Franzosischen Revolution die ausldndische Kénigin Marie-Antoinet-
te als «Siindenbock» und man warf ithr beim Prozess ein inzestudses Verhalten
gegen ihren Sohn vor. Ein dhnliches Verhalten konnen wir heute noch in vielen
Teilen der Welt finden.

Die wichtigsten Stereotypen der Verfolgung des «Aussenseitersy», der schnell
zum «Silindenbock» gemacht werden kann, sind alle eng und untrennbar mitein-
ander verbunden. Das zeigen beispielsweise die griechischen Begriffe, die auch
in die deutsche Sprache iibernommen worden sind:

Von «krino» abgeleitet sind Krise, kriminell, Kriterium und Kritik. Eigent-
lich bedeutet krino das Wesentliche vom Unwesentlichen trennen, also differen-
zieren. Das Wort fiir «ein Opfer anklagen» und «ein Opfer verurteilen», kommt
von demselben Wortstamm. Damit ist der verborgene Zusammenhang zwischen
dem Kollektiv «Verfolgung» und der «Kultur» im umfassenden Sinn des Begrif-
fes angedeutet.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 235

So finden wir die folgenden vier Stereotypen des Siindenbocks.

Das erste Stereotyp ist deutlich erkennbar im allbekannten Oedipus-Mythos.
Die Pest wiitet in Theben. Die Verfolgung setzt ein. Verantwortlich fiir das Pro-
blem ist Oedipus, denn er hat (unwissend) seinen Vater getotet und seine Mutter
geheiratet.

Das zweite Stereotyp folgt daraus: Die Ursache des Problems muss beseitigt
werden. Die Ausweisung, also die Entfernung aus der Gemeinschaft, setzt ein.

Das dritte Stereotyp sind die Opferzeichen. Oedipus ist ein Behinderter. Er
hinkt. Er ist dazu noch als der ginzlich Unbekannte in Theben eingetroffen. Er
ist de facto ein Fremder, wenn auch gleichzeitig ein Kénigssohn. Oedipus ist ein
Aussenseiter.

Das vierte Stereotyp ist die Gewalt.

Wir finden also beides zusammen: Fremder und Bettler, als allméchtiger
Monarch. Dieses Problem taucht in der Geschichte immer wieder auf. Die mo-
derne Literatur gibt einige beredte Beispiele davon. Der Aussenseiter, der Be-
hinderte und der Fremde kommen zusammen im Hinkenden. Er verkorpert alle
drei Elemente in einer Person.

Man braucht nur den berithmten Oedipus-Mythos ein wenig abzuwandeln
und in unsere Zeit zu versetzen, so kann man leicht merken, dass die grundlegen-
den Elemente auch in der modernen Zeit noch Geltung haben:

«Die Ernten sind schlecht, die Kiihe verwerfen; alle sind miteinander zerstrit-
ten. Es scheint, als sei das Dorf verhext. Klar, der Hinkende hat uns das einge-
brockt. Er ist eines schonen Tages aufgetaucht, niemand weiss woher, und er hat
sich eingerichtet, als wire er hier zu Hause. Er hat sich sogar erkiihnt, die um-
worbenste Erbin des Dorfes zu heiraten, und er hat mit ihr zwei1 Kinder gezeugt.
Es scheint bei ihnen nicht alles mit rechten Dingen zu und her zu gehen. Der
Fremde wird verdichtigt, dem ersten Mann seiner Frau, einem Dorfpotentaten,
tibel mitgespielt zu haben; er verschwand namlich unter ganz mysteriésen Um-
standen, und der Neuankémmling iibernahm seine Stellung in beiden Rollen.
Eines Tages wurde es den Kerlen im Dorf zuviel. Sie nahmen ihre Mistgabeln
und zwangen damit die unheimliche Figur zu verschwinden.»”

3.3 Der Jude und der Siindenbock
Die Juden in Europa erfiillten lange Zeit diese Rolle des Siindenbocks. «An
allem sind die Juden schuld», galt nicht nur zur Zeit der Nationalsozialisten,

sondern schon viel frither. Der allzeit zum Dienst fiir die Volksgemeinschaft

3 Zitiert in: A.a.0. 47.



236 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

bereite Deutsche hatte im Juden sein negatives Gegenstiick. Der Jude verkorper-
te den Egoismus und riickte zum Feindsymbol der Konterrevolution auf. Christi-
an Graf von Krockow umschreibt das schén mit den folgenden Worten:*®

«Indem es sich um ein Symbol handelt, kommt es nicht darauf'an, dass es die Realitét direkt und
unverzerrt abbildet; in einem tieferen Sinne wird dennoch getroffen, was gemeint ist. (Der Jude» ist
eben nur die eine und fassbare Figur, auf die sich alle Angste und Aggressionen des beschiidigten
Selbstbewusstseins biindeln lassen; mit der Judenvernichtung soll, symbolisch, der Siindenfall der
Moderne ausgeloscht, die Last der Vereinzelung getilgt und alles Unheil der neueren Geschichte ins
tiber-menschliche, herrschaftlich befestigte Heil zurtickverwandelt werden. So zielt die <Endlosung
der Judenfrage» tatséichlich auf Erlosung; sie ist: das Heilsverbrechen — und nichts ausserdem.»

3.4 Die Auslandschinesen — «Juden des Ostens» — als Siindenbock

Den Juden in Europa entsprechen die «Juden des Ostens», wie man die Aus-
landschinesen in Asien nennt. Kénig Rama VI. von Siam (Thailand) nannte die
Auslandschinesen in einem Pamphlet, das im Jahre 1914 in Bangkok erschienen
ist, die «Juden des Ostens». Das Pamphlet klagt die Chinesen als verriterische
Parasiten, riicksichtslose Ausbeuter und zu «jeder kriminellen Tat fihige Gang-
ster» an. Der Ausdruck vom «Juden des Ostens» ist seither zum Symbolwort fiir
die Auslandschinesen geworden. Wie kein anderes Volk — ausser den Juden, mit
denen sie deshalb verglichen werden — haben diese Auslandschinesen zur wirt-
schaftlichen Entwicklung Siidostasiens beigetragen?’.

Wie die Juden sind auch die Chinesen in zwei «Nationen» aufgeteilt. Die im
Ausland lebenden Chinesen mussten sich der jeweiligen Kultur angleichen und
blieben dennoch Aussenseiter. Die Chinesen der Heimat fiihlten sich aber nach
wie vor als «Nabel der Welt». Die Leiden der «Juden des Ostens» sind nicht
weniger als die der Juden. In Borneo erzihlt man die folgende Geschichte, die
man als Siindenbockmythos der Chinesen verstehen kann®®:

«Kurz vor Sonnenuntergang bildet sich eine dunkle Wolke {iber dem Chinesischen Meer und
bewegt sich in Richtung auf die Insel Borneo. Wenig spiter fallen Millionen von hundegrossen
Fledermdusen auf den Strand und tauchen Westkalimantan in eine furchterregende, unwirkliche
Nacht. Dies ist der Anfang eines der seltsamsten Naturereignisse und der Grund fiir die lebenslange

26 C. Graf von Krockow, Die Deutschen in ihrem Jahrhundert 1890-1990, Reinbek 1990,
260.

" K. Rennstich, Die zwei Symbole des Kreuzes. Handel und Mission in China und Siidost-
asien, Stuttgart 1988, 189-196.

8 Zitiert in: K. Rennstich a.a.0. 191.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 237

Todesangst der einheimischen Dayak. Eines Nachts, so sagen die Einheimischen, werden die riesi-
gen, friichteessenden Fledermiuse alle Bewohner ausrotten. Sie werden das Land in Besitz nehmen
und alles Licht auf der Insel ausloschen.»

So stellt man sich in Borneo den Weltuntergang vor. Wie andernorts in Asien
haben solche Geschichten immer einen tieferen Sinn. Vom Chinesischen Meer
her kommen seit Menschengedenken die Chinesen. Die Angst vor der stillen
Invasion der Chinesen ist so gross, dass es in Stidostasien immer wieder zu grau-
samen Massakern gegen die Chinesen gekommen ist. «An allem sind die Chine-
sen schuld» ist ein geldufiges Wort, das man iiberall in Siidostasien horen kann.
Der tiefere Grund ist die tiefsitzende Angst vor der «gelben Gefahr».

In der Tat haben die «Juden des Ostens» vieles mit den Juden in Europa ge-
meinsam. Beide mussten generationenlang als Fremde in einer ihnen feindli-
chen Umgebung gegen viele Widerstinde sich mithsam eine Lebensexistenz
aufbauen. Sie waren dabei auf sich selber gestellt und konnten keine Hilfe er-
warten. Wenn sie nicht besser waren als die anderen, gingen sie unter. So wurde
das riicksichtslose Verhalten anderen Rassen gegeniiber zu ihrer zweiten Natur.
[hre chinesische Identitit war gleichbedeutend mit der Verachtung anderer Kul-
turen. Wenigstens empfanden die anderen Asiaten es so. Nur anderen Chinesen
gegeniiber fiihlten sie sich zur Treue verpflichtet. Dies wurde ihnen aber auch
zum Fluch. Thre Tiichtigkeit und Ghettomentalitit machte sie suspekt und ver-
hasst.

Stidostasien blieb fiir die Auslandschinesen immer «nanyangy, der siidliche
Ozean. Und «hua chi’a» (fremde Einwanderer aus China) blieben auch die En-
kel und Urenkel, selbst wenn sie lange im Lande gelebt und sich den Verhiltnis-
sen angepasst hatten. Manche Chinesen in Siidostasien sprechen ihre chinesi-
sche Muttersprache nur noch schlecht oder gar nicht mehr. Dennoch sind sie nur
auf dem Papier beispielsweise Indonesier oder Vietnamesen geworden, auch
wenn sie sich ganz diesen Kulturen angepasst haben und nur noch indonesische
oder vietnamesische Namen tragen. In Krisenzeiten gilt immer, was ein indone-
sischer General so ausdriickte: «Unsere Soldaten haben den Befehl, auf jedes
Schlitzauge zu schiessen und erst danach Fragen zu stellen». Der tiefsitzenden
Furcht vor der «gelben Gefahr» entspricht deshalb die ebenso tief sitzende
Angst der Chinesen vor brutalen Ausschreitungen gegen sie.

Heute sind die Auslandschinesen eine Wirtschaftsmacht in Siidostasien. Thre
Zahl ist auf etwa 40 Millionen angewachsen. Unter ihnen sind beriihmte Mén-
ner. Der Prasident von Guyana, A. Chung, der Generalgouverneur von Trinidad
und Tobago sind Chinesen. Ebenso der grosste Schiffseigner und Filmproduzent
der Welt. Am grossen Erfolg der amerikanischen Mondlandung war der wenig
bekannte Wong Chung-ming wesentlich beteiligt. Zwei weitere Chinesen ge-
wannen 1957 den Nobelpreis fiir Physik. Beriihmte Sportler und Kiinstler sind



238 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

aus den Reihen der Auslandschinesen hervorgegangen. Die Liste konnte noch
weitergefiihrt werden.

Doch dahinter steht auch eine lange Leidensgeschichte der Auslandschine-
sen. Das idlteste und bekannteste Massaker gegen die Chinesen wurde im Jahr
1603 von den Spaniern organisiert. Damals fielen 20000 Chinesen dem gegen
sie gerichteten Aufstand zum Opfer. Im Jahre 1639 waren es gar 25000, die aus
ahnlichen Griinden ums Leben kamen. In Westjava ermordeten die einheimi-
schen Sundanesen 1740 etwa 10000 Chinesen. Im Kampf gegen die Chinesen
gibt es keine Rassenunterschiede. Die Rassenunruhen der 1960er Jahre in Indo-
nesien und Malaysia, die zum Tode von Tausenden von Chinesen fiihrten, kon-
nen sich jederzeit an anderen Orten Siidostasiens wiederholen.

Hinter all dem aber steckt eine kollektive Vorstellung des Bosen:

«Das Opfer ist ein Siindenbock. Jedermann versteht ganz genau, was dieser Ausdruck besagt;
niemand hat Zweifel dariiber, welchen Sinn er hat. Der Ausdruck <Siindenbock> bezeichnet gleich-
zeitig die Unschuld der Opfer, die gegen sie gerichtete kollektive Polarisierung und die kollektive
Finalitét dieser Polarisierung. Die Verfolger schliessen sich in die <Logik» der mit Verfolgung ver-
bundenen Vorstellung ein und finden nicht mehr aus ihr heraus...»

«Stindenbock» fasst jenen Interpretationstypus zusammen, den ich auf die
Mythologie ausdehnen mochte. Leider geht es mit diesem Ausdruck wie mit der
Interpretation selbst. Unter dem Vorwand, jedermann kenne dessen Gebrauch,
kommt niemand auf die Idee, genau zu priifen, was es mit ihm auf sich hat, und
so hdufen sich die Missverstandnisse.?

Weil der moderne Begriff «Sitindenbock» zu sehr bewusst und berechnend
ist, beseitigt er das Wesentliche, nimlich den Glauben der Verfolger an die
Schuld ihrer Opfer, ihr Gefangensein in der Verfolgerillusion, die sehr komplex
istund ein wahres System von Vorstellungen darstellt. So sind wir sehr geschickt
darin, die Stindenbocke der anderen zu entdecken, aber die eigenen Siindenbok-
ke werden verdringt. Man hat nur noch seine eigenen Feindschaften, und den-
noch wimmelt es in der Welt von Siindenbdcken.

3.5 Gewalt, Magie und der Stindenbock
Mit dem Siindenbock verbunden ist auch Gewalt und Magie. Der zu Macht Ge-
kommene wird durch Verleumdung zum Opfer. Die Anschuldigungen brauchen

dabei nicht nachgewiesen zu werden. Man bringt den Betreffenden einfach in
engen Zusammenhang mit einem verachteten Tier wie dem Ziegenbock oder

2 R. Girard, Der Siindenbock 62—63.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 239

dem Schwein. So zeigt beispielsweise Johann Fischarts illustrierte Wunderzei-
tung eine Jiidin aus Binzwangen, in der Ndhe von Augsburg, die zwei vor ihr
liegende Ferkel betrachtet, die sie soeben zur Welt gebracht hat.*°

Jude und Sau waren vor allem in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts in
Deutschland eng miteinander verbunden. Der deutsche Reichsaussenminister
Walter Rathenau war deutscher Patriot und Jude zugleich. Eine brunnenvergif-
tende Hetze fiithrte schliesslich am 24. Juni 1922 zu seiner Ermordung.

«Knallt ab den Walter Rathenau, die gottverfluchte Judensau!» wurde in den
zwanziger Jahren auf den Strassen des Deutschen Reiches gesungen. Der
deutschnationale Abgeordnete Hennig gab in der Ausgabe vom Juni 1922 in der
«Konservativen Monatsschrift» zu Protokoll*";

«Kaum hat der internationale Jude Rathenau die deutsche Ehre in seinen Fingern, so ist davon
nicht mehr die Rede... Die deutsche Ehre wird gesiihnt werden. Sie aber, Herr Rathenau, werden
vom deutschen Volk zur Rechenschaft gezogen werden, sonst hitte die Weltgeschichte ihren Sinn
verloren.»

Was mit den andersdenkenden «linken Politikern» und tiichtigen Wirt-
schaftsfiihrern begonnen hatte, endet einige Jahre spéter im grausamsten Schau-
spiel der Geschichte: alle Juden wurden nun zu Siindenbdcken. Und dafiir soll-
ten sie auch noch dankbar sein! Das Schwein ist ein Opfertier. Es ist zum Ge-
schlachtetwerden da! Der ndchste Schritt vom Stindenbock zum Menschenopfer
1st dann naheliegend.

3.6 Der Stindenbock und das Menschenopfer

Der Siindenbock und das Menschenopfer gehoren bereits bei den alten Azteken
zusammen. So heisst es in dem alten, die Erschaffung von Sonne und Mond.
erzihlenden grossartigen aztekischen Selbstopferungs-Mythos Teotihuacan:*?

Man sagt, dass wihrend der Nachtzeit, als die Sonne noch nicht schien, als es noch keinen Tag
gab, da, heisst es, versammelten sich und berieten sich die Gotter an dem Orte, den man Teotihuacan
nannte, und richteten das Wort aneinander: «Kommt doch ihr Gotter! Wer will es iibernehmen, wer
will es auf sich nehmen, zu machen, dass es Sonnenschein gebe, dass es Tag werde?»

P N80, 75

31 C. Graf von Krockow, Die Deutschen in ihrem Jahrhundert 1890-1990, Reinbek 1990,
126-127.

2 Diesen alten Mythos finden wir in dem bedeutenden Werk {iber die Azteken, das uns
B. de Sahagun in seinem Werk: Historia general de las cosas de la Nueva Espana, hinterlassen
hat. Wir iibernehmen die Ubersetzung und Bearbeitung von G. Bataille. Zitiert in: R. Girard,
Der Siindenbock 86-89.



240 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

Und siehe, sogleich antwortete er, Tecuciztecatl, an Ort und Stelle bot er sich an und sprach:
«Gotter! Wahrlich Ich werde es sein!» Und weiter fragten die Gotter: « Welches andere noch?» Und
gleich sahen sie einander an, erwogen die Lage und richteten aneinander das Wort: «Wie wird das
sein? Wie wird es um uns stehen?» Keiner aber erkiihnte sich (und jeder dachte): Ein anderer wird
sich schon anbieten. Ein jeder Herr flirchtete sich und wich aus.

Der eine Herr Nanauatzin aber hielt sich dort unter ithnen zurtick, der horte nur zu; und als man
mit sich zu Rate ging, riefen ihn alsbald die Gétter und sprachen zu ihm: «Sei du es, kleiner Bubo-
nenmann!»

Und schnell beméchtigte er sich ihrer Worte, macht sie freudig auf und sagte: «Es ist schon gut,
ihr Gétter! Thr lasst mich mir selbst einen guten Dienst erweisen!»

Daraufhin fingen die beiden, Tecuciztecatl (und Nanauatzin) ungesidumt an, Busse zu tun und
vier Tage lang zu fasten...

Als dem nun so geschehen und die Mitternacht voll war, umstellten alle Gotter ringsum den Her,
der der Gétterfels heisst, wo vier Tage lang das Feuer brannte; zu beiden Seiten stellten sie sich
ordnungsgemiss auf.

In die Mitte aber fiihrten sie vor und stellten sie jene zwei auf, die Tecuciztecatl und Nanauatzin
hiessen. Die verharrten still, das Gesicht dem Feuer zugewandt, die stellten sich dem Feuer gegen-
liber auf. Die Gotter aber sprachen nunmehr und richteten das Wort an Tecuciztecatl: «Oh, nur los,
Tecuciztecatl! Stiirze dich, wirf dich ins Feuer!»

Sogleich nun macht er sich fertig, sich ins Feuer zu werfen. Aber die Hitze, die ihm entgegen-
schlug, war unertriiglich, gegen die war nicht anzugehen, sie war nicht auszuhalten; so gar schreck-
lich heiss war die Feuerstelle. Méachtig in Flammen stand und hoch gehéuft, hoch geschichtet war
die Glut.

Deshalb fiirchtete er sich vor ihr, torkelte, wich zuriick und kehrte um. Dann macht er sich noch
einmal auf, es zu versuchen, machte alle Anstrengungen, sich ins Feuer zu stiirzen, sich ihm hinzu-
geben. Aber auf keine Art und Weise wagte er, es auszutiihren, so heiss reichte es immer wieder bis
zu ihm hin. Heftig wich er zuriick, sprang riickwiérts, konnte nicht mehr gegen angehn, erlahmte
viermal, nicht mehr als viermal macht er so, priifte er seine Kraft; aber immer war es ihm unmoglich,
sich ins Feuer zu werfen.

Es bestand da aber eine Abmachung tiber das «viermal» (als Hochstzahl der Versuche). Und als
er das «viermal» voll gemacht hatte, riefen die Gotter nach Nanauatzin und sprachen zu ihm: «Nun
du! Nun schon du Nanauatzin! Frisch auf!»

Nanauatzin nun fasste ein fiir allemal Mut, iberwand sich vollstindig, biss herzhaft die Zihne
zusammen und schloss fest die Augenlider. Er fiirchtete sich ja vor nichts, er blieb nicht stockend
stehen, er blieb nicht zuriick, er wich nicht nach hinten aus.

Vielmehr stiirzte er sich ohne Zdgern, warf sich mit Wucht in das Feuer, ging eben in einem
einzigen Anlauf los. Sofort brannte er nun, platzte sein Fleisch auf und brotzelte.

Als aber Tecuciztecatl sah, dass jener brannte, da endlich warf er sich hinein und verbrannte
somit nun auch.

Man sagt und meint, dass gleicherweise augenblicklich auch der Adler sich aufmachte, ihnen
nachfolgte, mit Wucht sich ins Feuer stiirzte, in die Glut sich warf. Auch er verbrannte sich noch
tiichtig, daher ist sein Gefieder schwérzlich, angerduchert.

Und der allerletzte war der Jaguar. Der aber fing nicht mehr so viel Feuer, als er in die Glut fiel;
keineswegs verbrannte er deshalb, wurde nicht ganz und gar verbrannt, er versengt sich nur
allenthalben, fing nicht viel Feuer. Deshalb ist er nur gefleckt, wie mit schwarzer Farbe bekleckst,
als wire er hdufig durch schwarze Schmutzlachen gestapft...



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 241

Gleich streckten sich daraufhin die Goétter hin, zu erwarten, von woher wohl Nanauatzin aufge-
hen wiirde, der ja als erster ins Feuer gefallen war, damit die Sonne scheine, damit es Tag werde. ..

Als nun die Sonne endlich aufging und verweilte, war sie wie (ein Stiick) hochroter Farbe, das
sich verborgen hinstreckt. Man konnte ihr nicht ins Gesicht sehen; sie blendete einem die Augen, so
sehr glinzte sie, strahlte sie. Nach allen Richtungen reichten ihre Strahlen, und ihre Glutpfeile
drangen {iberall hin.

Darnach nun ging zuletzt Tecuciztecatl auf, folgte genau auf'sie da wo der Osten ist, zeigte sich
neben der Sonne...

(Es wird gesagt:) dass er selbst, der Mond Tecuciztecatls zur Sonne geworden wire, wenn er sich
als erster ins Feuer gestiirzt hitte. Die Gotter mussten hernach sterben, der Wind, Quetzalcoatl,
totete sie alle. Der Wind riss ihnen das Herz aus dem Leibe und belebte damit die neugeborenen
Gestirne.

Es gab damals also die Sitte der Darbringung von Menschenopfer. Man rech-
net mit etwa 20000 Menschenopfer pro Jahr. Um diese Zahl der Menschenopfer
zu finden, mussten deshalb stindig Kriege gefiihrt werden. Bei den Azteken
entwickelte sich eine komplizierte Opferideologie. Dem Mythos kénnen wir die
wichtigsten Elemente dieser Opferideologie entnehmen. Ohne Opfer wire die
Welt im Dunkeln und das Chaos wiirde weiterhin herrschen. Aber die ersten
Opfer geniigen nicht. Die Sonne und der Mond stehen zwar am Himmel, aber
erst die Opferung aller Gétter bringt sie in Bewegung und zum Leuchten. Den
Gottern folgen viele andere Opfer nach. Alles griindete im Opfer. Die prospekti-
ven Menschenopfer hatten vor ihrem Tod eine wunderbare Zeit. Sie wurden
gehegt und gepflegt. Sie stimmten scheinbar ihrem Los freudig zu. Der Henker
und das Opfer arbeiteten zusammen. So wie in Griechenland Oedipus einstimmt
in den Chor jener, die aus thm die schidndlichste aller Befleckungen machen; es
ekelt ihn vor sich selbst, und er fleht geradezu darum, dass die Stadt Theben ihn
ausspeien moge.

Ahnliche Berichte finden wir dann auch {iber Juden aus den Konzentrations-
lagern der Nationalsozialisten. Eugen Kogon berichtet in seiner Untersuchung:
«Der SS-Staat. Das System der Deutschen Konzentrations-Lager»* von der
Fiihrung eines Judenlagers im Lubliner Bezirk, die eine Untersuchung wegen
einer Korruptionsaffire zu befiirchten hatte. Da man befiirchtete, dass die
Lagerinsassen belastendes Material gegen die Lagerleitung liefern wiirden, ver-
nichtete die Lagerleitung kurzerhand alle 40000 Lagerinsassen an einem Tage.
Nach dem Bericht von SS-Sturmbannfiihrer Dr. Morgen «legten sich die Juden
reihenweise selbst auf die Haufen ihrer bereits niedergemetzelten Gefahrten und
liessen sich dort abknallen. Sie machten den Schléichtern die Arbeit leicht. Wi-
derstand leistete nicht einer». Henker und Richter arbeiteten also auch hier eng
zusammen.

* E. Kogon, Der SS-Staat. Das System der Deutschen Konzentrations-Lager, Miinchen
21989, 401.



242 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen
3.7 Der Siindenbock in biblischer Perspektive

Um die Bedeutung des «Siindenbocks» in biblischer Perspektive besser zu ver-
stehen, wenden wir uns einigen Schliisselbegriffen der Passionsgeschichte zu.
Nach Girard* haben die Evangelien universale Offenbarungskraft und sind
nicht Mythen unter anderen: «Tatsache ist, dass die Evangelien um die Passion
Christi kreisen, das heisst um das gleiche Drama wie alle anderen Mythologien
der Welt... Es braucht immer dieses Drama, um neue Mythen entstehen zu las-
sen, das heisst, es aus der Sicht der Verfolger darzustellen. Aber es braucht die-
ses gleiche Drama auch, um es aus der Sicht seines Opfers darzustellen, das fest
entschlossen ist, die Verfolgungsillusionen zuriickzuweisen. Es braucht dem-
nach eben dieses Drama, um jenen Text entstehen zu lassen, der allein in der
Lage ist, jeder Mythologie ein Ende zu setzen».

Wir finden in den'Evangelien das Motiv des Siindenbocks allerdings in ver-
steckter Form. Dabei treffen wir vor allem auf die «<unbewusste Natur» des Siin-
denbock-Motivs. Girard findet dieses Unbewusste sogar als ein zentrales The-
ma der Evangelien. Im Lukas-Evangelium (23,34) ist es zusammengefasst in
dem Satz Jesu am Kreuz: «Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie
tun!».

Normalerweise wird bei der Erklarung dieses Satzes die Giite Jesu akzentu-
iert. Aber stimmt das? Ist Jesus wirklich mit diesem Wort beseelt, den Henkern
ihre unverzeihliche Schuld zu vergeben? Will er wirklich eine Ent-schuldigung
fiir deren Verhalten finden? Geht es um die Schuld oder um Ent-Schuldung?

Liest man die Evangelien aber aufmerksam, dann wird man feststellen, dass
es keine halbherzigen Entschuldigungen in diesen Evangelien gibt, keine
Scheinheiligkeit, sondern sehr realistische Heiligkeit. Die Evangelien wollen
die Menschen, die einen Siindenbock suchen und thn nun am Kreuz haben, nicht
entschuldigen, sondern der Satz Jesu: «Sie wissen nicht, was sie tun» stimmt
wortlich. Sie wissen es wirklich nicht! Sie haben eine falsche Vorstellung, hoch-
stens aber eine unbewusste Ahnung, was der Siindenbock eigentlich soll und
will. In der Apostelgeschichte lesen wir den Satz des Petrus, gerichtet an die
Menge in Jerusalem (dieselbe Menge, die wir aus der Passionsgeschichte ken-
nen). Petrus sagt in seiner Rede unter anderem:

«Nun, liebe Briider, ich weiss, dass ihr’s in Unwissenheit getan habt, wie
auch eure Obersten».

Angesprochen werden die beiden Machtfaktoren der damaligen Zeit: die
Menge und die Fiihrer. Beide wissen nicht, was sie getan haben mit diesem Je-
sus, den sie ans Kreuz geschlagen haben. Girard sicht darin «ein in seiner offen-

3 R. Girard, Der Siindenbock 149.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 243

barenden Dimension einmaliges Ereignis». Alles hinge davon ab, ob «aus der
Passionsgeschichte ein in seiner bosartigen Dimension einmaliges Ereignis ge-
macht wird, denn dies wiirde bedeuten, aus der Gewalt wiederum einen Fetisch
zu machen und damit in eine Variante des mythologischen Heidentums zuriick-
zufallen».*®

Im Neuen Testament ist der Stindenbock personifiziert und umschrieben mit
dem Ausdruck: «Lamm Gottes» und dem Zusatz «das der Welt Siinde tragt».
Zusammengefasst ist die Bedeutung der Passion Jesu in dem Satz des Hoheprie-
sters Kaiphas, den wir im Johannesevangelium (11,47-53) lesen kénnen:

«Da versammelten die Hohenpriester und die Phariséer den Rat und sprachen: Was tun wir?
Dieser Mensch tut viele Zeichen. Lassen wir ihn so, dann werden sie alle an ihn glauben, und es
werden die Romer kommen und nehmen uns Land und Leute. Einer aber unter ihnen, Kaiphas, der
desselben Jahres Hoherpriester war, sprach zu ihnen: Thr wisset nichts; ihr bedenkt auch nicht: Es ist
euch besser, ein Mensch sterbe fiir das Volk als dass das ganze Volk verderbe. Solches aber redet er
nicht von sich selbst, sondern weil er desselben Jahres Hoherpriester war, weissagte er. Denn Jesus
sollte sterben flir das Volk, und nicht fiir das Volk allein, sondern damit er auch die Kinder Gottes,
die zerstreut waren, zusammenbrichte. Von dem Tage an war es fiir sie beschlossen, dass sie ihn
toteten.»

In den Evangelien hat der Stindenbock menschliche Gestalt angenommen in
Jesus Christus. Er wird das Lamm Gottes genannt. Stellvertretend fiir alle ande-
ren nimmt er das Opfer auf sich. Aber er steht auch in der langen Kette der
verfolgten Propheten. Von Abel iiber Mose und dem Gottesknecht reicht diese
Linie der leidenden Propheten. Der verworfene Baustein ist aber dann zum Eck-
stein geworden. Und gleichzeitig zum Stein des Anstosses. An ihm werden die
Weisesten zu Fall kommen.

Wir haben jedoch in den Evangelien noch eine andere Geschichte, bei der an
das Zeichen des Jona erinnert wird. Diese alttestamentliche Geschichte des Jona
gipfelt darin, dass im Verlauf eines Sturmes Jonas durch das Los als jenes Opfer
bestimmt wird, das die Seeleute iiber Bord werfen, um das in Seenot geratene
Schiff zu retten. Das «Zeichen des Jona» bezeichnet also das kollektive Opfer.

In den Evangelien haben wir es also mit zwei verschiedenen Vorstellungen
im Zusammenhang mit dem Stindenbock zu tun. Beide sprechen von Opfer. Im
ersten wird allerdings nichts davon erwihnt, dass das Opfer ein Stindenbock ist.
Die Evangelien aber sagen selbst, dass das Opfer ein Siindenbock ist. Sie sehen
in Jesus den Stundenbock und nennen ihn Lamm Gottes, das der Welt Siinde
tragt. Er ist der Stein, der von den Bauleuten verworfen worden ist. Er ist der
Mensch, der fiir alle anderen leidet.>® Der Hohepriester Kaiphas formulierte das
in klassischer Einfachheit so:

3 A.a.0. 163.
% A.a.0.171.



244 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

«Es ist besser, ein Mensch sterbe fiir das Volk, als dass das ganze Volk verder-
be. ... Denn Jesus sollte sterben fiir das Volk, und nicht fiir das Volk allein,
sondern damit er auch die Kinder Gottes, die zerstreut waren, zusammenbrich-
te. Von dem Tage an war es fiir sie beschlossen, dass sie ihn toteten». (Joh 11,47—
53)

In den Evangelien bedeutet Siindenbock vor allem, dass Christus an der Stel-
le aller Opfer steht. Aber das zielt gleicherweise auf eine Verdnderung des Ver-
haltens, das Leiden, Schuld und den Tod Unschuldiger erst ermdglicht. Im
Matthidusevangelium (25,31-46) lesen wir, dass beim Letzten Gericht das kon-
krete Verhalten gegentiber dem Opfer das Verhéltnis bestimmt, denn, so schreibt
mit Recht G. Girard”’, «die Evangelien sind in erster Linie nicht an der intellek-
tuellen Leistung als solcher interessiert, sondern an der Verdnderung des Verhal-
tens, die sie moglich macht und keineswegs aufzwingt, wie es von einigen ab-
surderweise gefordert wird». Nach den Evangelien kommt es darauf an, dass
Hungrige gespeist, Durstige zu Trinken bekommen, dass die Fremdlinge men-
schenwiirdig beherbergt werden, die Nackten gekleidet, die Kranken und Ge-
fangenen besucht werden. Denn, so wird der Richter sagen: «Was ihr nicht getan
habt einem unter diesen Geringsten, das habt ihr mir auch nicht getan. Und sie
werden in die ewige Pein gehen, aber die Gerechten in das ewige Lebeny.

Die Menge forderte die Freiheit des Barabbas, also des Gewalttiters, und dies
fiihrte dazu, dass Jesus durch Pilatus zum Tode verurteilt wurde, denn Pilatus
flirchtete die Macht und Gewalt der Menge mehr als das Recht. Jesus aber steht
fiir Gewaltlosigkeit, und er steht dafiir, dass das Ziel der menschlichen Entwick-
lung die gewaltlose Losung der Probleme sein muss. Mit Girards Worten ausge-
driickt®®:

«Nicht weil die Menschen die Wissenschaft erfunden haben, haben sie mit der Hexenverfolgung
aufgehort, sondern weil sie mit der Hexenjagd aufgehort haben, haben sie die Wissenschaft erfun-
den. Der Geist der Wissenschaft, wie auch der wirtschaftliche Unternehmergeist, ist ein Nebenpro-
dukt der Tiefenwirkung des Evangelientextes. Das moderne Abendland vergisst die Offenbarung
und interessiert sich nur noch fiir die Nebenprodukte. Es hat daraus Waffen und Machtinstrumente
geschmiedet, und heute kehrt sich der Vorgang gegen es selbst. Es verstand sich als Befreier und
findet sich als Verfolger wieder. Die Sohne verfluchen ihre Viter und werden zu ihren Richtern. In
allen klassischen Formen des Rationalismus und der Wissenschaft entdecken zeitgendssische For-
scher Uberreste von Magie. Unsere Vorgiinger sind keineswegs mit einem Schlag aus dem Kreislauf
von Gewalt und Heiligem ausgebrochen, wie sie es sich vorstellten, sondern sie haben abge-
schwichte Varianten von Mythen und Ritualen wiederhergestellt.»

7 A.a.0. 286-287.
* A.a.0. 290.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 245

Den Schliissel zum biblischen Siindenbockverstindnis finden wir im Johan-
nesevangelium in der Abschiedsrede Jesu. Im Johannesevangelium (16,6—-11)
lesen wir:

«Und wenn derselbe (der Paraklet) kommt, wird er der Welt die Augen auftun iiber die Stinde
und tiber die Gerechtigkeit und tiber das Gericht; iiber die Siinde: dass sie nicht glauben an mich;
tiber die Gerechtigkeit: dass ich zum Vater gehe und ihr mich hinfort nicht sehet; iiber das Gericht:
dass der Furst dieser Welt gerichtet ist.»

Die Riickkehr Jesu zum Vater ist der Sieg tiber die Gewalt. Doch das kann der
Mensch nicht aus eigener Kraft erkennen. Dazu ist der «Troster» notwendig.
Troster oder Paraklet heisst der von Gott — einer Taube gleich —auf Jesus gekom-
mene «Heilige Geist». Dieser Geist wird nach der Auferstehung des Gekreuzig-
ten auf die Seinen kommen. Er wird sie trosten. Die Menschen begreifen das
freilich nicht auf Grund ihrer eigenen Vernunft und Einsicht, sondern nur weil
der Geist es ihnen schenkt. Der Troster und der Gekreuzigte gehdren zusammen.
Und der Troster wird nicht authéren in der Welt zu wirken, bis die volle Wahrheit
an den Tag kommen wird:*

«Der Geist wirkt in der Geschichte, um das zu offenbaren, was Jesus bereits geoffenbart hat, den
Stindenbockmechanismus, die Entstehung jeder Mythologie, die Nichtigkeit aller Gétter der Ge-
walt ... der Geist vollendet Niederlage und Verurteilung des Satans.»

Der Paraklet steht dem Satan gegeniiber. Der Satan ist der Anklager. Er ver-
sucht die Menschen zu tduschen, sie in die Irre zu fiithren, indem er den Unschul-
digen einredet, dass auch sie schuldig geworden seien. Er hat das auch bei Jesus
selber versucht. Aber sein Versuch Jesus zu korrumpieren scheiterte. Jesus lehn-
te den Machtmissbrauch entschieden ab:

«Wiederum fiihrte thn (Jesus) der Teufel mit sich auf einen sehr hohen Berg und zeigte ihm alle
Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit und sprach zu ihm: Das alles will ich dir geben, so du nieder-
fallst und mich anbetest. Da sprach Jesus zu ihm: Hebe dich weg von mir, Satan! denn es steht
geschrieben: «Du sollst anbeten Gott, deinen Herm, und ihm allein dienen.»»

So blieb er ohne Sitinde, wiewohl versucht wie wir alle, lesen wir im Hebrier-
brief (4.15). Satan anbeten, wiirde bedeuten, die Herrschaft dieser Welt anstre-
ben und analog zu den Regeln der Herrschenden die Macht ausiiben. Das Skan-
dalon besteht vor allem darin, zu meinen was menschlich ist und nicht was gott-
lich ist. So wehrt sich Jesus auch gegen den Versuch des Petrus, ihn vom
«rechten Weg» abzubringen mit den Worten: «Hebe dich, Satan, von mir! Du

* A.a.0. 293.



246 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

bist mir ein Argernis (skandalon); denn du meinst nicht, was géttlich, sondern
was menschlich ist.» Satan und Ddmon sind austauschbar. Der Anerkennung
des Ddmonischen geht voraus, dass man sich eingesteht, dass es unter Menschen
ein ganz hinterhiltiges und durchtriebenes Potential an Wiinschen, an Hass, an
Neid und Eifersucht gibt und dartiber hinaus auch eine Potenz, die diese genann-
ten Eigenschaften fordert und hegt. Das Ziel dieser Macht ist die Unruhe, das
Chaos, das «Durcheinanderbringen», und folglich heisst der Teufel auch in den
Evangelien der Diabolos (der Durcheinanderbringer). Es ist die Macht der
Zwietracht. Das Gegenstlick zur Eintracht. Der Satan heisst deshalb der Mérder
seit Anbeginn; er wird Liigner und Vater der Liige genannt (Joh 8,44). Die Evan-
gelien aber seien, so meint Girard*’, «im Besitze jenes Prinzips, mit dessen Hilfe
die soziale Transzendenz und die zwischenmenschliche Immanenz unterschie-
den und gleichzeitig vereint werden konnen, das heisst, sie bewiltigen die Be-
ziehung zwischen dem, was in der franzdsischen Psychoanalyse heute das Sym-
bolische und das Imaginire genannt wird».

Wer aber ist der Paraklet? Die Grundbedeutung des griechischen Wortes «pa-
rakleitos» ist Fiirsprecher oder «ad-vocatus» wie es im Lateinischen heisst. Der
Paraklet ist der Verteidiger der Opfer. Er steht an ihrer Seite und er ist zugleich
der universale Fiirsprecher, der Zustindige fiir alle unschuldigen Opfer. Er ist
nach Girard" «tatsichlich der Geist der Wahrheit, der den Dunst jeglicher My-
thologie auflost». Darauf weist der Erste Johannesbrief (I Joh 2,1) hin, wo es in
bezug auf den Parakleitos heisst: «Und obgleich ihr siindigt, so haben wir einen
Fiirsprecher bei dem Vater, Jesus Christus, der gerecht ist.» Jesus ist selber der
Troster, und er bekennt nach dem Johannesevangelium (14,16-17), dass er den
Vater bitten wolle, «und er wird euch einen andern Trdster geben, dass er bei
euch sei ewiglich: den Geist der Wahrheit, welchen die Welt nicht kann empfan-
gen, denn sie sieht ihn nicht und kennt ihn nicht.

Bei den Synoptikern haben wir einen Hinweis darauf, was das fiir die Ge-
meinde Jesu bedeutet. In Markus 13,11 (vgl. Lk 12,11) lesen wir:

«Wenn sie euch nun hinflihren und tiberantworten werden, so sorget nicht zuvor, was ihr reden
sollt; sondern was euch zu der Stunde gegeben wird, das redet. Denn ihr seid’s nicht, die da reden,
sondern der heilige Geist.»

Der Text erinnert an die Verfolgung der christlichen Gemeinde, aber auch an
die Leiden aller Menschen, die sich fiir die Gerechtigkeit einsetzen. Mit Girards
Worten**:

“ A.a.0.279.
1 A.a.0. 295.
“ A.a.0. 300.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 247

«Die Hexenverfolger, wie auch die totalitiren Biirokraten der Verfolgung, geraten in den Bann-
kreis dieser Offenbarung. Seither macht jede Gewalttat offenkundig, was die Passion Christi offen-
barte: die groteske Entstehungsgeschichte der blutriinstigen Idole, aller religidsen, politischen und
ideologischen Gotzen. Gleichwohl sind die Mérder der Meinung, ihre Opferungen seien verdienst-
voll. Auch sie wissen nicht, was sie tun, und wir miissen ihnen verzeihen. Die Stunde ist gekommen,
einander gegenseitig zu verzeihen. Warten wir weiter ab, so werden wir keine Zeit mehr haben.»

3.8 Der Siindenbock in der modernen deutschsprachigen Literatur

Das Thema Siinde und Schuld wird, wie K.J. Kuschel in seiner Untersuchung
«Jesus in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur» und K. Liithi in «Theolo-
gieals Dialog» gezeigt haben, in der deutschen Literatur sehr ausfiihrlich behan-
delt. Alfred D6blin*, Hermann Broch® und Friedrich Diirrenmatt* beschrei-
ben je auf ihre Art und Weise das Problem des Bosen und gehen der Frage nach,
wie Schuld vergeben werden kann.

Erlésen konnen aus der Verstrickung in Schuld weder Geld noch der Tod des
Geliebten, wie Diirrenmatts Tragikomddie «Der Besuch der alten Dame» zeigt.
Alle haben an der gnadenlosen Situation mitgewirkt und die Schuld bleibt un-
entschuldbar.

Max Frisch beschreibt in seinem Stiick «Andorra» die tédliche Situation ge-
sellschaftlicher Klischees und Vorurteile. Der Ort des Versagens ist das Gemein-
wesen. Schuld und Leiden sind die Folgen des Versagens. In ihrer weissgekalk-
ten Umwelt bewirken die Andorraner, dass der angebliche Judenjunge Andri,
der in Wirklichkeit der verleugnete Sohn des Lehrers mit einer nichtandorrani-
schen Frau ist, zu Tode gehetzt wird. Andri ist bestimmt durch das gesellschaft-
lich vermittelte «Bild» vom Anderssein. Er glaubt schliesslich selber an dieses
Bild, das man aus thm gemacht hat und erkennt dieses als seine Identitédt an. Das
ist der Inhalt seiner eigentlichen Passionsgeschichte. Sie fiihrt schliesslich zum
Tod am «Pfahl». Er stirbt mit einem Schrei auf den Lippen.

Max Frisch diagnostiziert das Entwerfen von Bildern, das die Identitét ver-
hinderte als Versiindigung und Mangel an Liebe; er verbindet auf originelle Wei-
se das alttestamentliche Bilderverbot mit dem neutestamentlichen Liebesgebot;
diese Verbindung wird zum zentralen Thema seines Schaffens.

In seinem Tagebuch (1946-1949)* notiert er:

«In gewissem Grad sind wir wirklich das Wesen, das die anderen in uns hin-
eingeben, Freunde wie Feinde. Und umgekehrt! Auch wir sind die Verfasser des

# A. Doblin, Berlin Alexanderplatz.
* H. Broch, Romantrilogie «Die Schlafwandler».

4 F. Diirrenmatt, Der Besuch der alten Dame.
% Gesammelte Werke Bd. I1, S. 371.



248 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

anderen; wir sind auf eine heimliche und unentrinnbare Weise verantwortlich
fiir das Gesicht, das sie uns zeigen, verantwortlich nicht fiir ihre Anlage, aber fiir
die Ausschopfung der Anlage... Wir halten uns fiir Spiegel und ahnen nur sel-
ten, wie sehr der andere seinerseits eben der Spiegel unseres erstarrten Men-
schenbildes ist, unser Erzeugnis, unser Opfer.»

Alle genannten literarischen Werke, zu denen wir noch leicht einige andere
hinzufiigen kénnten, stimmen darin iiberein, dass Menschen in jeweils verschie-
denen Situationen Michten unterworfen sind, gegen die sie sich nicht wehren
konnen. Wir konnen das Schicksal nennen oder wie Broch «epochalen Zeit-
geist». Es kann die Macht des kleinstidtischen Milieus sein, wie Diirrenmatt
schreibt, oder das «Vorurteil» wie Frisch es nennt. In allen Fillen kommt die
Verflochtenheit des einzelnen in seine jeweilige Situation und seine Aktions-
moglichkeit zur Sprache. Der Mensch kann diesem Zusammenhang nicht ent-
rinnen. Wir konnen das «Kraft der Selbstbehauptung», wie Broch, oder gar als
«Unmoglichkeit der Selbsterlosungy», wie Diirrenmatt, beschreiben. Die Dich-
ter benennen jeweils auf ihre Weise das «Bdse» und die Verstrickung des Men-
schen in die Schuld. Manche suchen einen «Siindenbock», auf den sie dann alle
Schuld laden. Er kann Hitler heissen oder Honecker. Jedenfalls ist immer der
Andere schuld und ich bin frei von aller Schuld, denn ich war ja nur das Opfer!
Aber kann das die Losung sein? Ganz bestimmt nicht! Nach Franz von Baader
erkennt man die Ideologie gerade daran, dass sie die «Erbsiinde» verleugne und
immer die anderen verantwortlich mache. Die Anerkennung der eigenen Schuld
—oder Siinde wie Lukas tlibersetzt — und das Vergeben der Schuld und Siinde der
anderen gehoren untrennbar zusammen.

3.9 Das Heilsverbrechen

In der Religionsgeschichte begegnet uns der Begriff Heil im Sinne des gegliick-
ten Lebens in vielfiltiger Weise.’” Die Griechen gebrauchen eudaimonia und
die Romer felicitas und beatitudo, um die Wiederherstellung des verlorenen
heilvollen Zustandes der Urzeit zu beschreiben. Gemeinsam ist aber allen die-
sen Vorstellungen, dass das Gliick nicht vom Menschen gemacht werden kann,
sondern ausserhalb der menschlichen Moglichkeiten liegt. Bleibt der Ursprung
namenlos, so nennen das die Griechen Zufall, der von der Géttin Tyche kommt;
die Romer nennen die Gliicksgottin Fortuna. Heil ist zugeteiltes Gliick. Es um-
fasst, wie der aus indogermanischer Wurzel kommende Begriff salus andeutet
die Ganzheit, Vollstindigkeit, Identitit. Zum Heil gehort also auch die Uberwin-

* H. Waldenfels «Heil und Heilswegy, in: Lexikon der Religionen, Freiburg 1992, 244—
245.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 249

dung der Entfremdung und alles Bosen. Positiv bedeutet das die Entfaltung des-
sen, was dem Menschen an Moglichkeiten zur Verfligung steht. Erlésung vom
Bosen wird dann mit dem Begriff der Gnade umschrieben. Heil und Gnade wer-
den dann in der Verbindung mit der Vorstellung des personlichen Gottes dek-
kungsgleich.

Was bedeutet aber Heil ohne den Glauben an einen personlichen Gott? Die-
sem Thema wollen wir uns nun zuwenden.

Treffend beschrieb 1835 Heinrich Heine® «Die Dialektik des Guten» am En-
de seiner interessanten Abhandlung «Zur Geschichte der Religion und Philoso-
phie in Deutschland».* Er meinte, die deutsche Revolution werde nicht darum
weniger mild und sanft ausfallen, weil ihr die Kritik der Kantschen Philosophie
und des Transzendentalidealismus von Fichte vorausgegangen sei. Es wiirden
vielmehr eines Tages neue Krifte aufbrechen, die pietdtlos mit Schwert und
Beil, den Boden unseres europaischen Lebens durchwiihlen wiirden mit dem
Ziel, die letzten Wurzeln der Tradition auszurotten. Unbeugsamer als die ersten
Christen wiirden «bewaffnete Fichteaner», die ganz im Geist leben, in ihrem
Willensfanatismus der Materie trotzen und diese fiir eitel Schein halten und sich
ganz in ihren Gedanken verschanzen. Aber noch schlimmer wiirden die Natur-
philosophen handelnd in das Zerstdrungswerk eingreifen. «Denn wenn die
Hand des Kantianers stark und sicher zuschlédgt, weil sein Herz von keiner tradi-
tionellen Ehrfurcht bewegt wird; wenn der Fichteaner mutvoll jeder Gefahr
trotzt, weil sie flir ihn in der Realitét gar nicht existiert: so wird der Naturphilo-
soph dadurch furchtbar sein, dass er mit den urspriinglichen Gewalten der Natur
in Verbindung tritt, dass er die ddimonischen Kréfte des altgermanischen Panthe-
ismus beschworen kann und dass in ithm jene Kampflust erwacht, die wir bei den
alten Deutschen finden und die nicht kimpft, um zu zerstéren noch um zu sie-
gen, sondern bloss um zu kiampfen.»>’

Das Christentum habe zwar verdienstvollerweise die brutale germanische
Kampfeslust zu besdnftigen vermocht, sie jedoch ganz zu zerstdren wire ihm
nicht gelungen, und wenn der «zdhmende Talisman, das Kreuz, zerbricht, dann
rasselt wieder empor die Wildheit der alten Kimpfer, die unsinnige Berserker-
wut, wovon die nordischen Dichter soviel singen und sagen».”' Der christliche
Talisman sei morsch geworden, und es wiirde der Tag kommen, an dem der
Zusammenbruch sichtbar wiirde. Dann allerdings wiirden die alten steinernen
Gotter sich aus dem Schutt und der Asche erheben, und Thor wiirde «mit dem

8 Siehe dazu: C. Graf von Krockow a.a.0. 233-234.

4 H. Heine, Samtliche Werke Band IX, (Taschenbuchausgabe) Miinchen 1964, 282ff.
50 C. von Krockow, Die Deutschen 233f.

5! Ebda.



250 Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

Riesenhammer» die gotischen Dome zerschlagen. Es wiirde dann krachen, wie
es niemals zuvor in der Weltgeschichte gekracht habe, weil der deutsche Donner
endlich sein Ziel erreicht habe. Erschreckt durch diesen gewaltigen Donner
wiirden die Adler aus der Luft tot niederfallen, die Lowen in der fernsten Wiiste
Afrikas wiirden die «Schwiinze einkneifen und sich in ihren koniglichen Héhlen
verkriechen».”” Die franzosische Revolution erscheine dagegen nur als eine
harmlose Idylle.

Dass dies ein prophetischer Text war, wissen wir, denn die Folgen dieser epo-
chalen Verinderung kénnen wir heute deutlich spiiren. Wo das Unheil als Heil,
die Liige als Wahrheit, das Bose als Gutes und das Unrecht als Recht ausgegeben
wird, wo also die totale Korrumpierung der Werte geschehen ist, da macht sich
die Gewalt breit und feiert ihren Sieg.”® Die Gewalt kann nicht zerstért, sondern
hochstens gemissigt werden durch Reform oder durch die Erfahrung. Nach der
lutherischen Erfahrung wird das Heil seit der Reformation immer mehr zum
innerweltlichen Heil. Gottesdienst und Beruf sind Geschwister. Gott dienen im
Alltag der Welt ist des Christen Berufung. Gott dienen im Beruf wird deckungs-
gleich mit Gottesdienst. Die Staatskirche wird die geistliche Form von Obrig-
keit. Nur die «Stillen im Lande», die Pietisten, die ihren Glauben im Alltag der
Welt leben wollten und deshalb den Glauben in die paddagogische und soziale
Verantwortung iibersetzten, leisteten bis um die Mitte des letzten Jahrhunderts
der Staatskirche energischen Widerstand. Aber sie wussten gleichzeitig auch,
dass wir hier auf dieser Erde nur Géste und Fremdlinge sind. Sehr schon be-
schreibt das der Lutheraner Paul Gerhard, der mit der Staatskirche grosse
Schwierigkeiten hatte:

«Ich bin ein Gast auf Erden
und hab hier keinen Stand:
der Himmel soll mir werden,
da ist mein Vaterland.»>*

Die Dichter und Denker, die den innerweltlichen Glaubenswandel in Form
der Weltfrommigkeit bewirkten, kamen ausnahmslos alle aus der lutherischen
Tradition: Friedrich Hegel, Friedrich Wilhelm Schelling, David Friedrich
Strauss und Friedrich Hoélderlin waren Absolventen des Stifts in Tiibingen und
hatten alle eine theologische Ausbildung. Johann Gottlieb Fichte hatte ebenfalls
Theologie studiert und Friedrich Nietzsche war Pfarrerssohn. Die Heilserwar-
tung hatte tiefe christliche Wurzeln, auch wenn sie nun wie bei Fichte und den

32 Ebda.
3 K. Rennstich, Korruption 20f.
3 Zitiert in: C. von Krockow, Die Deutschen 243.



Karl Rennstich, Heil und Unheil in der Sicht der Religionen 251

anderen in die end-giiltige «vollendete Rechtfertigung und Heiligungy miindet,
niamlich in die Weltfrommigkeit. Und hier habe das deutsche Volk eine besonde-
re Mission, denn diesem «Urvolk» sei die Menschheitsmission des innerweltli-
chen Heils anvertraut.”

Das Heil sollte nun nicht mehr von den Juden kommen, sondern von den
Deutschen, die in ganz besonderer Weise den indogermanischen Menschen im
Denken, Handeln und in der Frommigkeit verwirklichen wiirden. Der Antisemi-
tismus hat eine lange Geschichte, an der besonders die Kirche stark beteiligt
war.’® Seinen Héhepunkt jedoch erreichte er im zwanzigsten Jahrhundert, als er
zur planmissigen Ausrottung der Juden fiihrte, denn «sein letztes Ziel muss
unverriickbar die Entfernung der Juden iiberhaupt sein» schrieb Hitler bereits in
einem Briefam 16. September 1919.°” Und in seinem testamentarischen Schluss-
wort vom 29. April 1945 lesen wir im letzten Satz: «Vor allem verpflichte ich die
Fihrung der Nation und die Gefolgschaft zur peinlichen Einhaltung der Rassen-
gesetze und zum unbarmherzigen Widerstand gegen den Weltvergifter aller Vol-
ker, das internationale Judentum.»’®

Doch die Juden waren nach Christian Graf von Krockow vor allem Symbol
und Opfer, denn vor allem sie waren seit der franzosischen Revolution von 1789
die Nutzniesser gewesen und konnten sich nun frei entwickeln. Mit dem Begriff
Jude konnte man an alte Vorurteile ankniipfen, denn die Juden waren immer eine
Minderheit gewesen, und kein «Arier» fiihlte sich deshalb getroffen. Da sie eine
schrumpfende Minderheit waren, konnte man auch ohne Risiko gegen sie zu
Felde ziehen und dazu noch wie Hitler in seinem Buch «Mein Kampf» eine
Vielzahl von innerlich ganz verschiedenen Gruppen zusammenfassen. Das Ju-
dentum wurde zum Feind schlechthin. Und so konnte die «Endlésung»®’ einge-
leitet werden. Dem Juden gegeniiber stand der Arier. Wahrend der Jude Inbe-
griff des puren Egoisten und Parasiten sei, der nur die Zersetzung und Zersto-
rung wolle, sei der Arier derjenige, der alle seine Fahigkeiten in den Dienst der
Gemeinschaft stelle. Der Jude sei die Symbolfigur des modernen emanzipierten
Menschen geworden, das Feindsymbol des Konterrevolutionars. In ihm seien
alle Angste und Aggressionen gebiindelt. Und mit seiner Vernichtung kiime die
wirkliche Erldsung vom Ubel.

Die Vernichtung der Juden wird so tatsidchlich zur Erlésung; es wird «das
Heilsverbrechen — und nichts ausserdem.*

Karl Rennstich, Bad Urach
3 A.a.0. 245,
% A.a.0. 245ff.
37 Zitiert in: Krockow a.a.0. 250.
% E. Jickel, Hitlers Weltanschauung — Entwurf einer Herrschaft, Stuttgart *1986, 78.
9 Krockow a.a.0. 257ff.
0 ALa.0. 260.



	Heil und Unheil in der Sicht der Religionen

