Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 50 (1994)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

1. John Hesselink, Calvin’s Concept of the Law. Princeton Theological Monograph Series 30,

Pickwick Publications, Allison Park, Pennsylvania 1992. X, 311 S.

Dieses Buch hat eine bemerkenswerte Geschichte. Im Jahre 1961 promovierte der junge
Amerikaner John Hesselink bei Karl Barth mit der Arbeit «Calvin’s Concept and Use of the Law»
zum Doktor der Theologie. Den Weg nach Basel fand er durch Emil Brunner, den er als
Missionar wihrend dessen Gastprofessur in Japan kennengelernt hatte. So fiihlt sich Hesselink
beiden, Brunner wie Barth, verpflichtet. Nach seinem Basler Aufenthalt kehrte Hesselink nach
Japan zuriick, versah hierauf das Amt eines Prisidenten am renommierten Western Theological
Seminary in Holland (Michigan) und wirkt heute dort als Professor fiir Systematische Theologie.
Gegenwiirtig ist er Prisident der Karl-Barth-Gesellschaft Nordamerikas. Uber diesen vielfiltigen
Aufgaben blieb die Dissertation liegen, nur auszugsweise war sie in Aufsatzform zuginglich
gemacht worden. Die reiche Erfahrung einer akademischen Lehrtitigkeit brachte der Verfasser
nun in die Revision — und Reduktion — des urspriinglichen Textes ein. Selbstverstindlich wurde
die in den vergangenen dreissig Jahren erschienene Spezialliteratur eingearbeitet, so dass sich die
Untersuchung durchaus auf der Hohe der Zeit prisentiert.

Der Verfasser zieht Calvins Schrifttum in umfangreichem Masse heran, verstindlicherweise
stiitzt er sich vornehmlich auf die «Institutio» in ihren verschiedenen Auflagen, bespricht dane-
ben Passagen aus Katechismen und Bibelkommentaren, gelegentlich auch aus Predigten. Inhalt-
lich wird die ganze Breite der mit der Gesetzesproblematik verkniipften Themen erortert, wie
Zehn Gebote, Einheit und Unterschied der beiden Testamente, Gesetz und Evangelium, Tertius
usus legis, Biirgerliche Gesetzgebung. Als Ergebnis kann Hesselink festhalten, dass Gesetz und
Evangelium bei Calvin keineswegs ineinsgesetzt werden, wohl aber das Gesetz dem Evangelium —
als dessen unaufgebbarer Teil — dient (285). Diese Grundkonzeption Calvins kann Hesselink
iberzeugend an der Zuordnung von «Gesetz» und «Bund» zeigen. Beide Begriffe konnen nidm-
lich austauschbar gebraucht werden. «Gesetz» gehort zum Gnadenbund, zur Verheissung, ja zu
Jesus Christus selbst (255); es schréiinkt nicht ein, bewahrt vielmehr vor Irrtum und schiitzt vor
Irrgang (insbesondere 94).

Es liegt auf der Hand, dass eine solche Feststellung zum Vergleich mit anderen reformatori-
schen Positionen ruft, und der Systematiker Hesselink nimmt diese Herausforderung tempera-
mentvoll an. Aufs Ganze gesehen markiert Hesselink eine iiberraschende Néhe zu Luther (zum
Beispiel S. 102; 103; 142; 158; 218; 255), allerdings miisse man den unterschiedlichen Sprachge-
brauch im Auge behalten. Der Wittenberger Reformator gehe bei seiner Auffassung von «lex» im
wesentlichen von dem paulinischen Verstindnis aus, welches Gesetz im Horizont von Siinde, Tod
und Teufel sehe. Wohl kenne Calvin diesen Sprachgebrauch auch, doch kiimen bei ihm mit dem
Begriff «lex» eben auch die positiven biblischen, insbesondere die alttestamentlichen Aussagen
zur Geltung. Was bei Luther zu «Evangelium» gehére, konne Calvin zum Kapitel «Gesetz»
schlagen. So geht die Bedeutung dieses Buches iiber die eigentliche Calvinforschung hinaus.
Energisch stellt es die Frage, ob die reformatorischen Zeugnisse beim Gesetzesverstdndnis
iibereinstimmen. Die bejahende Antwort von John Hesselink wird man angesichts der sorgfilti-
gen Textanalysen nicht leicht beiseite schieben kénnen.

Ulrich Gidbler, Basel



Rezensionen 175

Martin Greschat, Martin Bucer. Ein Reformator und seine Zeit, C.H. Beck Miinchen 1990.

308 S.

Anlésslich des Bucer-Jahres 1991 erschien aus der Hand des Giessener Kirchenhistorikers
Martin Greschat die schon ldngst fillige Biographie des Strassburger Reformators. In einer
sprachlich gelungenen und passagenweise geradezu spannenden Darstellung fithrt der Verfasser
in acht chronologisch voranschreitenden Kapiteln durch das bewegte und bewegende Leben
Martin Bucers (1491-1551). Geboren in der elsissischen Reichsstadt Schlettstadt (Sélestat), trat
Bucer 1507 in den Dominikanerorden seiner Heimatstadt ein. Seine theologische Ausbildung
erhielt der junge Monch vor allem in Heidelberg, wo er 1518 begeistert Luthers Disputation
erlebte. Unter dem Einfluss von Luthers Schriften entwickelte Bucer eine eigenstidndige theologi-
sche Position, die ihn von seinem Orden loste. Diese Entwicklung fithrte 1523 schliesslich zu
einem endgiiltigen Bruch mit den Dominikanern, und Bucer floh nach Strassburg. Dort widmete
er sich wihrend rund fiinfundzwanzig Jahren der reformatorischen Umgestaltung der Stadt. Als
sich Strassburg nach der Niederlage im Schmalkaldischen Krieg Kaiser Karl V. unterwarf, emi-
grierte Bucer mit einigen Gefolgsleuten nach England, wo er bis zu seinem Tode in Cambridge als
akademischer Lehrer wirkte.

Die Beschreibungen der Zeitgeschichte vermitteln — ansprechend ausgewihlt — reichhaltige
und oft sehr plastische Einblicke in die verschiedenen Lebensbereiche Bucers. Das weitgespannte
Beziehungs- und Kommunikationsnetz zwischen den verschiedenen Humanisten und Reformato-
ren, mit denen Bucer im Laufe seines Lebens Kontakt aufnahm, tritt eindriicklich vor Augen.
Allein bei einigen der auftretenden Personen wiren weiterfithrende Informationen wiinschens-
wert; wenigstens ihre Lebensdaten hitten die genannten Menschen verdient.

Die vorliegende Biographie beschreibt anschaulich die vielen Tatigkeiten, das unermiidliche
Schaffen, die manchmal geradezu hektisch anmutende Reisetétigkeit Bucers, ferner seinen aus-
geprigten Einsatz fiir Dialog und Einheit. Dabei zeichnet Greschat auch die Genese und Briiche
in Bucers geistiger Entwicklung nach. Deutlich wird hier, dass der Strassburger langsam und
kontinuierlich in sein reformatorisches Denken und Handeln hinein wiichst. Mit dieser spezifi-
schen Entwicklung héingt wohl auch die ausgeprigte und geradezu typische Dialogbereitschaft
Bucers zusammen. Die Gesprichs- und Kompromissbereitschaft des Elséssers darf nicht negativ
als Wankelmiitigkeit oder gar als glatter Opportunismus bewertet werden, sondern ist positiv als
Erkennen und Ernstnehmen eines faktisch gegebenen theologischen Pluralismus zu verstehen.
Ausgehend von einem reformatorischen theologischen Standpunkt, der die Rechtfertigung aus
Glauben und die Herrschaft Christi betonte, konnte Bucer als «Theologe des Dialogs» mit
«altgldubigen» Gegnern und Gesinnungsgenossen, sowie mit Vertretern der weltweiten Obrig-
keit in einen theologischen bzw. politischen Diskurs treten. Dabei zeichneten ihn Geschmeidig-
keit, Sensibilitit fiir Machtstrukturen und fiir politische Erfordernisse aus (231f.). Sein theologi-
sches Denken und Reden entwickelte sich im Spannungsfeld von Gottes Recht und Gesetz
einerseits sowie dem Wirken des Heiligen Geistes andererseits. Entscheidend wird fiir ihn der
Gedanke der «Durchsetzung und Verlebendigung von Menschlichkeit im Sinne der Zuwendung
von Menschen» (248). Die so explizierte Nichstenliebe war es, die Bucer immer wieder zu neuen
Diskussionen iiber die Rolle der weltlichen Obrigkeit und tiber Fragen der Kirchenzucht anregte.
Dabei identifizierte er die schopfungsmissige Ordnung der Mitmenschlichkeit mit den Gesetzen
und Weisungen des Alten Testaments. Aufgrund dieser Voraussetzung formulierte Bucer als
Aufgabe der christlichen Gemeinschaft, einander in der Nachfolge Christi Mahner und Lehrer zu
sein. In der Gemeinschaft mit Christus erwichst ein dezidiertes Verantwortungsbewusstsein der
einzelnen Christen fiireinander. Hierin besteht nach Bucer das Wesen der Kirche. Sie hat der
Entfaltung dieses Bewusstseins Raum zu bieten. Folgt der einzelne Christ oder die christliche
Gesellschaft den gottlichen Geboten aber nicht, so kommt es zu strafenden Katastrophen wie



176 Rezensionen

etwa Niederlagen in kriegerischen Auseinandersetzungen (218; 229; 234). Den frithen Tod vieler
seiner Kinder verstand Bucer aufgrund dieses «deuteronomistischen» Geschichtsverstindnisses
als Strafe Gottes fiir seine und seiner Familie Siinde (209f.).

Diese theologischen Grundentscheidungen und seine Deutungen der Geschichte erhellen nun
auch die Frage, warum Bucer, trotz vieler erniichternder Erfahrungen, immer wieder auf die
weltlichen Institutionen zuriickgreifen wollte, um mit ihnen sein reformatorisches Wirken durch-
zusetzen. Er verstand diese als Werk des Heiligen Geistes gleichermassen wie die kirchlichen
Einrichtungen und Amter: Die Obrigkeit hat den Rahmen fiir ein gottgefiilliges Leben abzustek-
ken.

Gewissenhaft arbeitet Greschat die Vielschichtigkeit des Denkens Bucers heraus, das durch-
aus moderne Ziige und eine européische Offenheit enthélt. Sympathie erweckt Bucers Einsicht in
die Relativitdt und Begrenztheit allen menschlichen Redens iiber Gott. Zu kurz kommt in der
Darstellung jedoch der Mensch Bucer, dessen Leben immer wieder durch Niederlagen und
Schicksalsschlége erschiittert wurde. Seine Personlichkeit tritt trotz gelegentlicher einfiithlsamer
Charakterisierungen nicht hell ins Licht. Eine umfangreiche Bibliographie, ein Register sowie
mehrere Karten bzw. Skizzen runden das gelungene Werk ab. Eine Beschreibung der Quellen-
lage fehlt leider.

Thomas F. Kuhn, Basel

Albrecht Peters, Kommentar zu Luthers Katechismen, hg. von Gottfried Seebass, Bd. 3: Das

Vaterunser, Vandenhoeck und Ruprecht, Gottingen 1992. 198 S., kart.

Den friiher hier rezensierten Binden iiber Gebote und Credo folgt mit Jahresabstand der
Kommentar zum Vaterunser. Er ist knapper und doch grundsitzlich zum Gebet nach Luther
iitberhaupt gehalten. Sonst folgt er den auch frither skizzierten Grundsiitzen. Bemerkenswert ist
die Absicht, eine von mir aufgedeckte eigenartige «Vernachlissigung» der dogmatischen Besin-
nung auf das Gebet, die der in der Katechetik respondiert, auszugleichen. Peters beginnt deshalb
den Hauptabschnitt tiber «Die Gebetsanrede und das Amen, entfaltet in der Gebetsvermah-
nung» (13-42) mit der Feststellung, dass die Theologien der lutherischen Bekenntnisschriften von
Schlink bis Fagerberg «nur fliichtig» das Gebet streifen, wihrend doch nach R. Hermann und
H. Beintker die «Verkniipfung von Rechtfertigung und Gebet» schon 1515 bei Luther in der
Interpretation von Rom 3 vollzogen wurde. Die Verkniipfung gelte auch fiir «Gottes Schopfer-,
Erlésungs- und Heiligungswirken». «Dieser eigenartigen Vernachlissigung» gegeniiber werde
seine «Deutung. . . deshalb bestrebt sein miissen, die hier klaffende Liicke zu schliessen». Ob es
gelingt, jedenfalls fiir die katechetische Aufgabe, wird keine Zweifel angesichts des griindlichen
Aufarbeitens von Luthers Texten zum Vaterunser bei diesem bewihrten Theologen zulassen; wie
tief «Rechtfertigung und Gebet» in Luthers Verstdndnis von Schopfung, Erlésung und Heiligung
reichen, wird im Kommentar weniger bewusst. Peters stellt Luthers Auslegungen in die abendlén-
dische Tradition und zeigt, welche Wandlungen sich in seinen Deutungen vollzogen haben, um
«schliesslich der Frage nach der exegetischen Tragfihigkeit und dogmatischen Relevanz» seiner
Einsichten Antwort zu geben. Somit hat sein Kommentar den Wert eines mehrere Fachbereiche
angehenden Lehrbuches. Peters scheut sich nicht, zentrale Anliegen Luthers 6fter mit Worten
moderner Dogmatiker wiederzugeben oder aufzunehmen (z. B. durch K. Barth zum Fechten «in
Gottes geistlichem und weltlichem Regiment gegen die Chaosgewalten» und beim Feststellen von
«keinerlei Unterschied zwischen dem persénlichen Gebet und dem gemeinschaftlichen Gebet in
der Versammlung»: 30 und 37). Ebenso zieht er stindig heutige NT-Kommentatoren zu einschli-
gigen Stellen mit Zitaten heran, die Luthers auf die Schrift und die Viter gestiitzte Position
bestitigen. Die Literaturiibersicht nach dem ersten Hauptabschnitt bevorzugt J. Jeremias,



Rezensionen 177

E. Lohmeyer und H. Schiirmann. Dort gibt es auch eine Liste weiterer «Texte Luthers zum
Vaterunser und zum Gebet». Dass wir «Das Vaterunser als eine géttliche Anleitung, unsere Not
zu erkennen» (17ff.), «in seiner Struktur als gottgeordnete Norm unseres Betens», «als Schutz-
und Angriffswaffe gegen den Satan» (28) zu nehmen haben und so im Gehorsam gegen «Gottes
Gebot» und im Vertrauen auf seine «Verheissung» das Vaterunser «als Grund unserer Erhérungs-
gewissheit» erfahren (22), kommt klar heraus.

«Die drei Dein-Bitten. Luthers Deutung in ihrer Eigenart und ihrem Wandel», behandelt der
folgende Hauptabschnitt. Die «biblische Stossrichtung» hilft Luther iiber die «altkirchliche Blick-
verengung» und seine eigene anfingliche «anthropologische Engfiihrung» zum «weltumspannen-
den Heilswerk Gottes» und damit zum «Skopos der zentralen Bitte des Vaterunsers, der Bitte um
Gottes Konigsherrschaft» (Schiirmann) vorzustossen. Im einzelnen beleuchtet es Peters metho-
disch bei den einzelnen Bitten, jeweils mit « Wortlaut und Sinn», «Gliederung der Auslegung» und
«Charakteristika der Deutung Luthers» gegliedert. So dhnlich werden danach die vier Unser-
Bitten kommentiert. Griindlich ist die Darlegung der traditionsgewachsenen Zusammenhinge,
z.B. bei der dritten Bitte zu «Struktur und Kampftechnik der gottfeindlichen Trias: Teufel, Welt,
Fleisch» (100-103). Der «Sinnwandel der Brotbitte» bei der vierten Bitte um das tégliche Brot ist
auffallend von der spétmittelalterlichen Jesusminne noch 1519 bis zur konkreten um das leibliche
Brot 1528, auch wieder sinnvoll erweiternd um das, «was zur Notdurft und Nahrung» tiberhaupt
gehort (121), bis zum «Schutz- und Friedensamt der Obrigkeit» (128ff.). Die «Christusgemisse
Zuordnung der beiden Sétze der Vergebungsbitte» greift jene innere Dialektik auf, welche die
Interpreten schon vor Luther mit «fast anderthalbtausendjdhriger Tradition. .. vor ihm sichtbar
gemacht hatten» (146). Bei der letzten Doppelbitte spricht Peters mit Bezug auf Origenes und
Calvin iiber die Einheit der sechsten und siebten Bitte und weist in Ubereinstimmung mit den
heutigen Exegeten ihren urspriinglichen futurisch-eschatologischen Sinn auf. Die iiberlieferten
Wendungen «Versuchung», bzw. «Betdrung» hétte Luther gern durch seinen «priziseren Be-
griff», «seine Lieblingswendung <Anfechtung> ... verdringt» (169). Allerdings meine ich, dass er
«Versuchung» eher fiir die satanischen Anfechtungen genommen und bei «Anfechtungsgesche-
hen» nie die mitten in solchem Kampf aktuelle Gegenwart Gottes in Gericht und Gnade draus-
sengelassen hitte.

Die innere Spannung der letzten Bitte deutet Luther nach Peters wie folgt: «Die Kernspan-
nung der Erlosungsbitte zwischen unserer eschatologischen Errettung und unserer irdischen
Bewahrung bleibt. .. bei ihm bestehen», obwohl «freilich auch ein Blick zuletzt wiederum an den
leiblichen Noten hidngenzubleiben» droht (182f.). Der Blick auf den Tod fiihrt jedoch «iiber den
engen Horizont unserer leiblich-seelischen Note hinaus».

Die Kommentierung der Katechismen Luthers bringt die praktische Hilfe fiir eine bleibend
grosse Aufgabe fiir den Religionsunterricht, nicht nur in Deutschland, wo er allerdings gegenwiir-
tig in eine neue Krise geraten ist und somit im richtigen Augenblick ein Angebot auf Zukunft
erhilt, die nicht im Mirchenerzéihlen und Spielen kulminieren darf.

Horst J. Eduard Beintker, Jena/Flensburg

Horst Weigelt, Johann Kaspar Lavater. Leben, Werk, Wirkung, Vandenhoeck und Ruprecht,

Gottingen 1991. 132 S.

«Gottesgenuss», das war Lavaters Hauptziel! Damit begann er 1769 in der «Sehnsucht nach
sensitiver Transzendenzerfahrung», damit schloss er auch bei seiner Reise nach Dédnemark vor
zweihundert Jahren, um das «Nordische Orakel» tiber ein von ihm erwartetes Begegnen mit dem
nach Joh 21,22 noch lebenden Lieblingsjiinger zu befolgen. Moglich, dass im Hintergrund dieser
Unio-mystica-Erwartung das augustinisch-lutherische Begriffspaar uti-frui eine Rolle spielt. Wei-



178 Rezensionen

gelt, der Lavaters Denken sowohl in seiner Lebensentwicklung wie in seinem Werk deutlich
darlegt, kommt nicht darauf zu sprechen, nennt aber «immer die reale Christuserfahrung» den
«Mittelpunkt seines theologischen Denkens» (80). Nur ein «unmittelbares Christusgefiihl», das
heisst eine «innige Erfahrungsgewissheit», wie Lavater konfessorisch selber schrieb, «Er lebt,
und lebt fiir mich», macht ihm Jesus Christus zum Gott. «Darum bitt’ ich so oft — Bist Du, so
zeige mir, Dass Du bisth»

Dieses Bekenntnis erinnert an Luthers Vivit/, doch hat es viel geringere Glaubensgewissheit,
weil Lavater sich viel mehr aufs Experimentieren mit Transzendenzerfahrung verlegt und trotz
der wiederholten Tduschung, selbst durch grobe Liigner, nicht durchstésst zum Kreuz Christi wie
etwa Paulus und mit Luther viele andere Christen. Die richtige Glaubenserfahrung, die mit
Luther gesprochen den Theologen ausmacht, ist nicht zu suchen, sie ist im Glauben selbst.
Dennoch darf dieser Ziircher Gottsucher schon um seiner gegenwirtigen Aktualitit willen,
besondere Aufmerksamkeit fordern. Unter den Aspekten seines religiosen Denkens hebt Wei-
gelt hervor, was er, wie ich meine, etwas unkritisch den «erfahrungstheologischen Ansatz» nennt,
ferner bei der «Christologie und Soteriologie» den «géttlichen Keim», den jeder Mensch in sich
triagt. Weigelt fithrt diese Vorstellung auf stirksten Einfluss «von dem Schweizer Naturforscher
und Naturphilosophen Bonnet» zuriick (876). Lavater konnte sogar formulieren: «Der Christ ist
ein Gottesmensch wie Christus — nicht dem Wesen, nur dem Grade nach von Ihm verschieden.»
Die Menschen seien leider nicht, wie sie sollten; sie «wiren Gétter, wiren sie, was sie seyn
kénnten». Aber in allen «Confessionen giebt’s wahre, édchte Jiinger». Lavater sei deshalb «an der
konfessionellen Ausgeprigtheit» kaum interessiert. Es ging «ihm letztlich», wie Weigelt festhilt,
«nur um die Erfahrbarkeit des Transzendenten» als Gottesgenuss, was wir heute eher als ein uti
werten. Die «iiberkonfessionelle» entwickelt sich so zu einer «transreligiosen Position». Das lédsst
Lavater heute sicher viel Zustimmung finden, wo man meint, wie er damals, dass «Gott in allen
Religionen erfahrbar sei», denn «Gott will auf Millionen Arten erkannt und genossen seyn» (79).
— So richtig das, etwa mit Schlatter, ist und im Sinne von Pluralitit theologischer Sichtweisen
zutrifft, so fragwiirdig bleibt es als wirklichkeitstremde und letztlich unbiblische Romantik. Wenn
Lavater mehr als Humanist prophezeit: «Alle Glaubenden und Liebenden werden Eins seyn, wie
verschieden sie glauben und lieben», dann bleibt dennoch giiltig Rom 10, dass der Glaube aus der
Predigt und diese aus Christi Wort kommen wird, also auch Lavater aus der Verkiindigung der
Kirche lebte. Wie problematisch seine Gestalt und wie unterschiedlich die Aufnahme seiner
Botschaft der personlichen Gefiihlskultur war, kann gut aus Weigelts Biichlein entnommen
werden.

Horst J. Eduard Beintker, Jena/Flensburg

Edith Stallmann, Martin Stallmann — Pfarramt zwischen Republik und Fiihrerstaat. Zur Vorge-
schichte des Kirchenkampfes in Westfalen, Schriften zur politischen und sozialen Geschichte
des neuzeitlichen Christentums, Band 5, Bielefeld 1989. 323 S.

Die iiberarbeitete Bochumer Dissertation, die unter der Leitung von G. Brakelmann ent-
stand, bietet eine detaillierte «Arbeitsbiographie» eines jungen westfilischen Pfarrers in den
Jahren 1929-1933. Die Verfasserin war mit Martin Stallmann (1903-1980) wihrend seiner letzten
fiinf Lebensjahre verheiratet und konnte fiir ihre Arbeit aus dessen reichhaltigem Nachlass
schopfen. Sie zeichnet den Entwicklungsgang des jungen Theologen nach und zeigt dabei Erfah-
rungen und Eindriicke auf, die seine Rolle im Kirchenkampf und in der Bekennenden Kirche
bestimmen werden. Hierbei konzentriert sich die Verfasserin auf die Schilderung des Alltags
eines berufsunerfahrenen Pfarrers in zwei Kirchengemeinden des Sauerlandes. Auf diese Weise
werden die handlungsleitenden Kriterien eines Pfarrers in der Weimarer Republik und am



Rezensionen 179

Ubergang zur nationalsozialistischen Herrschaft deutlich. Methodisch wechselt die Behandlung
zwischen einer Ausbreitung des Quellenmaterials in zeitgeschichtlicher Perspektive und einer
systematisch-theologischen Bearbeitung der Sachverhalte.

Der differenzierten und vielschichtigen Schilderung der Jahre von 1929 bis 1933 geht die
Beschreibung der Herkunft und des Ausbildungsganges voran. Stallmann wuchs im Pfarrhaus
von Boérninghausen, einem abgelegenen Dorf im Sauerland, auf. Dort herrschte eine deutsch-
nationale, der Monarchie verbundene Gesinnung. Als Stallmann sich zum Wintersemester 1922/
23 in Marburg immatrikulierte und alsbald in ein enges Verhiiltnis zu Rudolf Bultmann trat, 16ste
er sich von seinem pietistisch geprigten Elternhaus. Der damals noch nicht sehr bekannte
Bultmann wurde — wie fiir manchen anderen Kommilitonen Stallmanns (Ernst Fuchs z. B.) — der
massgebende theologische Lehrer: Bultmanns Verbindung exegetischer Ergebnisse mit dem
Entwurf einer systematisch-theologischen Neuinterpretation des Glaubens zog diese Studenten
an. Seine «Dialektische Theologie» wurde im weiteren Verlauf der pastoralen Wirksamkeit
Stallmanns das Instrument, um eine theologisch begriindete und verantwortete Kirchen- und
Ideologiekritik zu formulieren.

Ausser Bultmann treten weitere Vertreter der sogenannten Dialektischen Theologie, wie vor
allem F. Gogarten, dann auch K. Barth und G. Merz und deren Gegner (E. Hirsch) ins Blickfeld.
Aus der Sicht des Studenten, des Vikars und Pfarrers wird aufgrund zahlreicher unveréffentlich-
ter Quellen die iiberaus wichtige Epoche deutscher Kirchen- und Theologiegeschichte des frithen
20. Jahrhunderts beschrieben.

Nach dem Studium beabsichtigte Stallmann das Vikariat beim «roten» Giinther Dehn in
Berlin zu absolvieren. Diesem Anliegen entsprach die Kirchenleitung jedoch nicht. Der Wunsch,
bei Dehn zu arbeiten, deutet auf eine Offenheit Stallmanns fiir die Fragen des Religitsen
Sozialismus hin. Stallmann verfiigte iiber eine erstaunlich differenzierte Sicht des Sozialismus und
Kommunismus, die mit einer scharfen Kapitalismuskritik einherging. Der junge Theologe be-
miihte sich, der jeweiligen historischen Situation eine angemessene Analyse zukommen zu lassen.
Dieser Standpunkt erméglichte dem Pfarrverweser (1929-1933) einer sauerlédndischen Diaspora-
Gemeinde, sich gegeniiber den Nationalsozialisten fiir verfolgte und Not leidende Kommunisten
einzusetzen. Umgekehrt konnte er sich aber auch zeitweilig dem NS-Staat ndhern. Er wollte «mit
Offenheit einer anderen Lage Rechnung tragen, ohne Dickkopfigkeit» (215), da er wegen der
Erfahrungen mit der reaktiondren Haltung der Kirchen zur Weimarer Republik der kirchlichen
Kritik am NS-Staat misstraute. Die Opposition Bultmanns und einiger seiner Schiiler gegen den
nationalsozialistischen Staat bewahrte Stallmann schliesslich vor einem weitergehenden Schritt.
Hier tiberzeugt die einfithlsame Beschreibung der Motive dieser kurzfristigen Anndherung.

Die Verfasserin beschreibt das Leben des Pfarrverwesers, das geprédgt wurde durch vielfiltige
organisatorische, administrative und diakonische Unternehmungen. Neben einem zeitintensiven
Einsatz fiir die Winterhilfe, Gemeindehausbau usw. arbeitete der junge Pfarrer aber weiterhin
theologisch: Er engagierte sich kirchenpolitisch sowie in Diskussionen iiber eine erneuerte Litur-
gie.

Der Arbeit von E. Stallmann kommt das Verdienst zu, in Detailfragen der Jahre 1929-1933 zu
differenzierten Aussagen zu kommen. Als Beispiel seien vier Punkte genannt: 1. An der Basis der
Kirchengemeinden fand die Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus wesentlich friiher
statt als im offiziellen Nationalprotestantismus. 2. Die Gruppe der «Deutschen Christen» muss
differenzierter gesehen werden, wie auch 3. das Verhiltnis der Kirche zum Kommunismus und
der Einfluss dieses Verhiiltnisses auf die Stellung der Kirche zum Nationalsozialimus. 4. Griindli-
che theologische Schulung setzte kirchenpolitisches Engagement frei, wohingegen der Mangel an
theologischer Bildung zu vermeidbaren Differenzen «und zum Entzug von Solidaritit bei kir-
chenpolitischen Aktionen fithrte» (252).



180 Rezensionen

Fiir eine alltagsgeschichtliche Darstellung bleibt ein wesentlicher Aspekt unberticksichtigt,
ndmlich die Frage nach der Rolle der Pfarrfrau und des Pfarrhauses. Kann die «Arbeitsbiogra-
phie» eines verheirateten Pfarrers geschrieben werden, ohne auf diese Frage einzugehen? Wel-
ches Verstindnis von Arbeit steckt dahinter? Uber den Grund der Ausblendung dieser Fragestel-
lung gibt die Verfasserin keine Auskunft.

Das Buch beschliessen eine Bibliographie Stallmanns und ein (unvollstidndiges) Personenregi-
ster.

Thomas F. Kuhn, Basel

Ute Gahlings, Sinn und Ursprung. Untersuchungen zum philosophischen Weg Hermann Graf
Keyserlings, Academia Verlag, Sankt Augustin 1992 (= Academia-Hochschulschriften: Phi-
losophie, Bd. 3). XII +289 S.

Weisheit und Sinn sind in der gegenwirtigen Diskussion zu Schlagworten verkommen, die die
Schulphilosophie kaum anders als mit Stirnrunzeln oder Nasenriimpfen quittiert, ihre Inhalte
auszugestalten im {ibrigen allen moglichen Ideologien und «Weltanschauungen» tiberldsst. Umso
verdienstvoller sind philosophiehistorische Arbeiten, welche sich beinah vergessenen Denkern
annehmen, denen an den genannten Begriffen nicht in vulgérphilosophischer, sondern in syste-
matischer Absicht gelegen war und deshalb heute im Ruf esoterischer Sektiererei stehen. Zu
diesen Denkern zdhlt Hermann Graf Keyserling (1880-1946), zu jenen Arbeiten die Keyserling-
Monographie, die U. Gahlings als ihre Dissertation vorlegt.

Einem breiten Publikum ist Keyserling 1919 durch sein «Reisetagebuch eines Philosophen»
bekanntgeworden, in dem er sich als «Proteus», als unendlich wandelbarer «Priester der Meta-
physik» die verschiedenartigsten Perspektiven und Lebensauffassungen der bereisten Linder in
Asien und Amerika hatte aneignen wollen. Das Motto des Werkes: «Der kiirzeste Weg zu sich
selbst fiihrt um die Welt herum» verdeutlicht als eine Anspielung auf Wilhelm Meisters Stossseuf-
zer und «Wahlspruch» «je weiter weg, je besser» zum Behufe der Selbsterkenntnis (Goethe,
Wilhelm Meisters Lehrjahre, Sophien-Ausg. Bd. 23, 237) die Verbundenheit mit der Tradition.
Dass sich diese Beziehung zum Uberlieferten bei Keyserling keineswegs auf schongeistige Litera-
tur beschrénkt, fithrt Gahlings im ersten Teil ihrer Arbeit aus, wo Keyserlings frithe Schriften im
Horizont der Kantischen Transzendentalphilosophie interpretiert werden (der baltische Graf war
urspriinglich Naturwissenschaftler). Die daraus abgeleitete Trennung der empirischen Wissen-
schaften vom «Leben als einer irrationalen Zahl», vom Bereich der Sinn- und Werthaftigkeit
verleitet Keyserling in seinem Traktat «Unsterblichkeit» nicht zur traditionellen Unterordnung
des Glaubens unter das Wissen. Vielmehr ist Glaube fiir ihn «dusserster Ausdruck des Wissens»
und «besteht im Anerkennen letzter Voraussetzungen unter Ausschluss jeglicher Diskutierbar-
keit» (41).

Gabhlings schreitet chronologisch den Weg Keyserlings ab, iiber die frithen kritischen Schrif-
ten und das «Reisetagebuch» zur Griindung und Wirksamkeit seiner Darmstédter «Schule der
Weisheit», die entscheidend auf das Geistesleben der Weimarer Zeit ausstrahlte, zu den «Siid-
amerikanischen Meditationen» (1932) bis zu den Verfehmungen der Schule und der Person
Keyserling unter der nationalsozialistischen Herrschaft. Dem Nachwirken dieser Kampagnen
gegen Keyserling schreibt sie es zu, dass nach 1945 kaum eine nennenswerte Rezeption seines
Euvres stattgefunden hat, obschon es wieder fruchtbar gemacht zu werden verdiente, nicht
zuletzt auch in einer theologischen und religionsphilosophischen Auseinandersetzung. Aus die-
sem Blickwinkel mag man es bedauern, dass die expliziten (und mitunter polemischen) Aufsiitze
theologischer Provenienz zu Keyserling in der neuen Publikation nicht beriicksichtigt werden (so
z.B. J. Witte, Graf Keyserlings Reisetagebuch eines Philosophen und das Christentum, Berlin



Rezensionen 181

1921). Ganz unrecht hat A. Schweitzer (Kultur und Ethik [Kulturphilosophie 1923], Miinchen
1990, 286) gewiss nicht, wenn er zu Keyserling anmerkt: «Von der Zinne aber, zu der er hinauf-
steigt, erschaut er nur das Gefilde der Weisheit. Das der Ethik verschwimmt fiir ihn im Dunst.»
Dass allerdings auch B. Garthes Buch «Uber Leben und Werk des Grafen Hermann Keyserling»
(Diss. Erlangen/Niirnberg 1976), eine sehr brauchbare Abhandlung, nicht einmal in Gahlings
Bibliographie auftaucht, wiegt — etlicher Uberschneidung wegen — als Mangel recht schwer.

Nichtsdestoweniger sind die Studien sehr geeignet, in die komplexe Gedankenwelt Keyser-
lings einzufiithren. Die detaillierte Darstellung der Texte erlaubt eine relativ leichte Orientierung
im facettenreichen Gedankengebdude Keyserlings — auch wenn er sich selbst gegen jegliche
«Auskristallisierung» seines Denkens gewehrt hat und somit «Facetten» und «Gedankengebiu-
de» selbst im metaphorischen Wortgebrauch abgelehnt hitte. Der lebensphilosophischen Dok-
trin und der Inspiration durch Bergson treu, geniesst bei ihm das Werden absolute Prioritidt vor
unwandelbarem, starren Sein.

Die nun unter Gahlings Leitung (endlich) in Angriff genommene Aufarbeitung des umfang-
reichen Nachlasses von Keyserling und seiner Schule in der Hessischen Landes- und Hochschul-
bibliothek verspricht in Zukunft weitere Aufschliisse iiber eine bemerkenswerte Sinn- und Weis-
heitsmetaphysik.

Andreas Urs Sommer, Basel

Christoph Morgenthaler, Der religiose Traum. Erfahrung und Deutung, Verlag W. Kohlhammer,

Stuttgart 1992. 204 S., DM 34.80

Der Verfasser stellt zunichst die klassischen Traum-Theorien von S. Freud, C. G. Jung und
M. Boss und ihre jeweiligen Aussagen iiber das religiése Thema im Traum dar und berichtet iiber
die neuen Arbeiten zum Traum, welche die verschiedenen Theorien integrieren. Nach R. Seitz
wickelt sich Traumdeutung als Gesprich zwischen sechs «Teilnehmern» ab: dem Traum, der den
Wunsch nach Deutung weckt, dem Interpreten und seiner Interpretation, dem Trdumenden, dem
durch den Traum Gemeinten, dem psychologischen System, nach welchem gedeutet wird, und
der Situation des Trdaumenden. Der Traum ist also ganz und gar ein soziales Phénomen, auch der
religiose Traum.

Morgenthaler analysiert 260 religiose Triume aus der psychologischen und der religionspsy-
chologischen Literatur in Beziehung auf die Teilnehmer dieses »Hexalogs» und zeigt u.a., dass
die Deutungen nach C. G. Jung zahlenméssig weit iiberwiegen. Der Pfarrersohn Jung hat offen-
bar, so vermutet der Verfasser, ein Defizit des Protestantismus, der religiose Erfahrung durch
Triume abgelehnt hat, entdeckt und durch seine Archetypenlehre kompensiert. Das ist proble-
matisch, weil Jung die soziale Dimension des Traums, seine Geschichtlichkeit und seine emanzi-
patorische Kraft ausgeklammert hat. Dem Jung’schen Deutungssystem mit seinem «kugelrunden
Quadrat-Gott» stellt der Verfasser sein eigenes System entgegen, das nicht individual-psycholo-
gisch eingeengt ist und der traditionellen trinitarischen Theologie nahe steht. Fiir ihn ist das eine
wichtige Aufgabe der Pastoral-Psychologie: die Entfaltung einer Hermeneutik des religiosen
Traums. Zur Veranschaulichung seiner Theorie stehen ihm neben den in der Traumliteratur
publizierten Beispielen eine Fiille von eigenen Triumen und Triumen von Zeitgenossen aus
Kursen zur Verfiigung.

An ihnen erldutert er, wie Traum und Gesellschaft zusammenhéngen. Das zeigt sich z. B.
eindriicklich an den Themen Gewalt-Geschlechtsrollen in Ménner- und in Frauentrdumen aus
der Zeit vor 1970, aus den Jahren 1970-1990 und nach 1990. Wihrend die Ménnertrdume in dieser
Zeit gleich geblieben sind, spielt in Frauentriumen das Thema Emanzipation im Sinn des Leidens
unter Sexismus und der Hoffnung auf Befreiung eine grosse Rolle.



182 Rezensionen

Im Traum setzt sich das Selbst mit seinen sozialen Rollen und seiner Beziehung zu den
lebenswichtigen Institutionen auseinander. Probleme mit Institutionen werden sichtbar. Das
Ironisieren der Rolle oder die Distanzierung von ihr sind moglich, und das Gesprich iiber die
Deutung des Traumes, das sich spiralférmig und ohne Abschluss weiter bewegt, kann therapeu-
tisch wirken.

Die von Oser/Gmiinder erforschten Entwicklungs-Stufen des religiosen Urteils lassen sich
auch in Traumen von Kindern verschiedenen Alters nachweisen. Oft leisten, auch beim Erwach-
senen, die Traume die kognitive Arbeit, die zum Transzendieren einer Stufe und zum Fortschrei-
ten zur néichsten notig ist.

Aus den Beispielen von Morgenthaler wird eindriicklich, welche poetische Kreativitit und
wieviel Witz, Satire und Bildkraft die Triumenden haben, die in diesem Buch zu Wort kommen.
Neben der Vielfalt von sprachlichen Formen, Regeln und Funktionen im Traum, neben seiner
charismatischen Kraft im medialen Gebrauch der Sprache erscheinen die sprachlichen Méglich-
keiten der wissenschaftlichen Theologie als drmlich und beschrinkt, jedenfalls als erginzungsbe-
diirftig.

Diejenigen religiosen Triume, in denen Texte und Symbole aus der Tradition aufgenommen
werden, ermdglichen Schliisse auf eine Hermeneutik der Texte im Traum, die einer Rezeptions-
Asthetik entspricht. Zwischen Text und Trdumer lassen sich Ubertragungen und Gegeniibertra-
gungen beobachten.

Die Handlungen in religiosen Trdumen sind Gleichnis-Handlungen, in denen die Moglichkeit
des Anders-seins ausprobiert wird. Sie sind utopisch, erinnernd, empathisch und fragmentarisch
und insofern den religiosen Riten vergleichbar.

Traume sind fiir Morgenthaler nicht nur «Schépfungswirklichkeit in uns. Wie die Blumen auf
dem Feld loben sie Gott durch ihr blosses Dasein und nicht erst als niitzliche Glieder einer
psychischen Nahrungskette», sie sind auch «Ausdruck des in der ganzen Schépfung wirkenden
Geistes Gottes.» Darum ist Traum-Deutung, wie er sie betreibt, eine Gestalt der Spiritualitét. Er
hat in diesem Buch nicht nur die Literatur griindlich und klar bearbeitet und aus der eigenen
grossen Erfahrung viel Neues und Originelles hinzugefiigt. Er schreibt auch tiber Traum und
Trdumer mit einer den Leser ansteckenden Begeisterung. Seine Traumbeispiele sind vielfach
entziickend, geistreich und von literarischer Qualitit. «Trdume zeigen das Genie des poetischen
Selbst.» Solche Aussagen wirken auf mich bedriickend oder neid-erregend, weil meine normalen
Traume nicht so glanzvoll und transparent sind, dass ihre Deutung sich wie bei vielen Triumen in
diesem Buch geradezu aufdringt. Nur ganz am Schluss habe ich noch wenige Sitze gelesen, die
den nicht-genialen Trdumer trésten: »Es gibt auch eine hermeneutische Vereinnahmung des
Menschen. Es gibt auch einen Terror der Bedeutung. Es ist nicht alles verstéindlich, auslegbar und
sinnvoll. .. So bedeutet Spiritualitét letztlich Offenheit fiir e différant> ...das Unsagbare, den
Stachel des bleibenden Widerstreits. Auch das Traumfragment, das dem Zugriff des Tages
entrinnt wie ein schliipfriger Fisch und wieder in die Tiefe taucht, ist zu achten, auch der
unverstindliche Traum, der wie eine Sphinx sein Riitsel verbirgt.»

Walter Neidhart, Basel

Nelson Kilpp, Niederreissen und Aufbau. Das Verhiltnis von Heilsverheissung und Unheilsver-
kiindigung bei Jeremia und im Jeremiabuch, Biblisch-Theologische Studien 13, Neukirchen
1990, 195 S.

Wie die anderen Prophetenbiicher des Alten Testaments enthiilt das Jeremiabuch zwei Arten
von Verkiindigung: Gerichtsansage und Heilsverheissung. Das gegenseitige Verhiltnis dieser
beiden ist nicht erst seit Bernhard Duhm, der die meisten Heilsworte des Jeremiabuches spateren



Rezensionen 183

Ergiéinzern zuschrieb, problematisch; schon die (wohl von einem Leser stammende) erstaunte
Frage in Jer 32,25 bringt die Schwierigkeit, Heil und Unheil zusammenzudenken, zum Ausdruck.
Die Forschung hat denn auch unterschiedliche Modelle entworfen, sie einander zuzuordnen:
Gehoren Heil und Unheil zusammen als Moglichkeiten der Zukunft, {iber deren Eintreffen oder
Nichteintreffen die Reaktionen des Volkes auf die prophetische Verkiindigung entscheidet?
Stellen Unheilsverkiindigung und Heilsverheissung verschiedene Perioden der Verkiindigungsti-
tigkeit Jeremias dar, oder ist der Unterschied auf unterschiedliche Adressaten zuriickzufiihren?
Sind Unheil und Heil derart als aufeinanderfolgende Phasen zu verstehen, dass das Heil das
vorangegangene Unheil aufhebt («Restauration») oder doch zumindest bejaht, so dass sich
letztlich auch im Gericht JHWHs Heilshandeln verbirgt («Ziichtigung»)?

Die anzuzeigende Arbeit, eine von W.H. Schmidt betreute und im Jahre 1987 in Marburg
angenommene Dissertation, geht dem Verhiiltnis von «Niederreissen» und «Aufbauen» (Jer 1,10
u.6.), Unheilsverkiindigung und Heilsverheissung im Jeremiabuch nach. Sie untersucht die
gewohnlich Jeremia zugeschriebenen Verheissungen (3; 24; 29; 30-32; 35; 45%) und stellt ihnen
die jeweils relevanten Aspekte der jeremianischen Unheilsverkiindigung gegeniiber. Dabei wird -
wie der Untertitel andeutet — sorgféltig zwischen jeremianischen und nachjeremianischen Texten,
die im Jeremiabuch neben- und ineinanderliegen, unterschieden, um das Profil der Heilsverheis-
sung Jeremias deutlich herauszuarbeiten und diese gegeniiber spéteren Erwartungen abzugren-
zen.

Die Heilsverkiindigung Jeremias stellt Kilpp nach Adressaten und nach inhaltlichem Charak-
ter zu verschiedenen Gruppen zusammen. So kénnen Verheissungen an Juda (24*; 29,5-7,
32,6-15%) und darin an Einzelne und kleine Gruppen (35,2-11*%.19; 39, 15f.*; 45) von solchen an
die Bewohner des ehemaligen Nordreiches (3,12f.21-22a; 31,4-5a.15-16a.18-20) unterschieden
werden. Alle diese Heilsverheissungen richten sich an Bevolkerungsteile, die vom verkiindigten
Unbheil bereits betroffen sind und in einer Gerichtssituation leben. Nur ihnen gilt das Heil; das
angekiindigte Unheil wird damit in keinem Fall zuriickgenommen, sondern im Gegenteil besti-
tigt und gelegentlich sogar verschirft. Das Nebeneinander von Heil und Unheil ist deshalb auf die
unterschiedliche Situation der Adressaten zuriickzufiihren: Den im Jahre 597 nach Babylon
Deportierten gilt die Heilszusage, fiir die im Lande Verbliebenen oder nach Agypten Geflohenen
steht das Unheil noch aus (24; 29); dem bereits vom Gericht betroffenen Land Juda wird Heil
verheissen, der Stadt Jerusalem weiterhin Unheil angesagt (35). Die Heilsverheissung Jeremias
steht damit in Kontinuitdt zu seiner Unheilsverkiindigung, setzt sie fort und verleiht ihr eine
zusitzliche Spitze.

Anlass fiir die Wende Jeremias von der reinen Unheilsverkiindigung zur Heilsverheissung fiir
das Siidreich bildete nach Kilpp die Vision von den zwei Feigenkdrben (24), die an die Visionen in
1,11£.13f. ankniipft. Da dies der erste Heilstext ist, der auf Jeremia zuriickgefiihrt werden kann,
steht wie bei der Unheilsverkiindigung auch am Anfang der Heilsverheissung ein visionires
Erlebnis. Anders verhilt es sich dagegen mit der Verheissung an das Nordreich (3; 31): Hier
handelt es sich um theologische Reflexion im Anschluss an Hosea (2, 8f.16f.; 11 u.6.); das von
diesem verheissene Heil hat sich noch nicht realisiert und ist daher fiir Jeremia als Wort Gottes
noch giitig.

Auffillig ist die geringe Konkretion der jeremianischen Heilsverheissung an Juda. In Kp. 24
wird das Heil von den traditionellen Institutionen (Juda und Jerusalem, Konigstum, Tempel)
gelost und ins Exil verlegt. Worin es besteht, wird nicht nidher ausgefiihrt; erst die deuteronomisti-
sche (dtr) Bearbeitung holt es durch die Ankiindigung der Riickkehr der Exilierten wieder ins
Land zuriick. Ndher entfaltet wird das Heil in Kp. 29, wo es im Brief Jeremias an die Exulanten
wiederum diesen zugesprochen wird. Es besteht nicht in einer Riickkehr in die Heimat, sondern
in gottlichem Segen unter den Exulanten, und zwar im Bereich der Familie und der Stadt. Das



184 Rezensionen

Heil verwirklicht sich nicht in der Zukunft, sondern in der Gegenwart. Wiederum ist es erst die
dtr Interpretation, welche das Heil in die Zukunft verlegt und an die Riickkehr bindet. Die
Heilsverheissung in Kp. 32, die der judidischen Landbevélkerung, die dem Gericht bereits ausge-
setzt ist, gilt, hebt nur den Fluch tiber das Land und dessen Bewohner auf, so dass Fruchtbarkeit
von Acker und Menschen, Bauen von Hiusern und Anlegen von Gérten wieder méglich sind;
von einem Neuaufbau des Tempels dagegen ist keine Rede, der Stadt Jerusalem gilt weiterhin die
Unheilsankiindigung. Anders wieder die Nachinterpretation: Der apologetische Zusatz in V. 10-
14 deutet das Heil als Aufhebung des Unbheils, und fiir die theologische Reflexion in V. 16ff.
beginnt die Heilszeit mit der Riickkehr der Gola. Die Heilsworte an Einzelne (Baruch, 45,
Ebed-Melech, 39,15ff., Zedekia, 34, 1ff.; 38,14ff.) und an die Rechabiten (35) setzen ebenfalls
das Unheil voraus und verstehen das Heil lediglich als Uberleben im kommenden oder schon
eingetroffenen Gericht. Kp. 30 schliesslich stammt von einem Schiiler Jeremias, der dessen
Unbheilsverkiindigung aufnimmt, nach dem Eintreffen des Unbheils als Schilderung gegenwiirtiger
Not interpretiert und in einer «ausserordentlichen theologischen Leistung» (118) zu einer Heils-
verheissung verarbeitet.

Die Heilsverheissung an das Nordreich (3; 31), die nicht den im Jahre 722 Exilierten, sondern
den in der assyrischen Provinz Samaria wohnenden Israeliten gilt, stammt auch nach Kilpp wohl
aus der Friihzeit Jeremias; sie wurde von einem spitexilischen oder frithnachexilischen Verfasser
zu einer prophetischen Liturgie erweitert. Gemeinsam ist ihr mit der Verheissung an Juda die
Wiederherstellung des JHWH-Segens. Uber jene hinaus stellt sie die Themen Schuld und Um-
kehr in den Vordergrund: Die noch andauernde Gerichtssituation wird erst durch Umkehr
gewendet. Anders als Hosea verheisst Jeremia jedoch auch fiir das Nordreich keine Wiederher-
stellung des Staates und keine Riickkehr der Deportierten.

Ein besonderes Merkmal der jeremianischen Heilsverheissung besteht darin, dass sie in
Imperativen ergeht. Dadurch werden die Adressaten aufgefordert, das angebotene Heil anzu-
nehmen und Wirklichkeit werden zu lassen.

Durch die literarkritische Differenzierung zwischen jeremianischen und nachjeremianischen
Texten die Konzentration auf Adressaten und Inhalt der Heilsverheissung sowie den Vergleich
mit der Unheilsverkiindigung gelingt es Kilpp, ein Bild der jeremianischen Heilsverheissung zu
zeichnen, das sich sinnvoll und beziehungsreich in die Unheilsverkiindigung einordnen lédsst. Es
wird dadurch deutlich, dass die beiden Aspekte prophetischer Verkiindigung einander nicht
widersprechen noch ausschliessen, daher weder voneinander zu trennen sind noch zwanghaft
miteinander harmonisiert werden miissen. Auch wenn in Einzelheiten andere Abgrenzungen und
Zuordnungen moglich sind, vermag die Arbeit Kilpps einmal mehr tiberzeugend zu zeigen, dass
die radikale Bestreitung jeremianischer Heilsverheissungen nicht nur unnétig und unbegriindet
ist, sondern wesentliche Elemente der Verkiindigung Jeremias ausblendet. Umgekehrt verleihen
die Heilsverheissungen durch ihre Beziige zur Unheilsprophetie Jeremias, die Kilpp herausstellt,
dieser Schérfe und Pridgnanz. Die prophetische Verkiindigung Jeremias wie die Nachinterpreta-
tionen erhalten dadurch Farbe und werden transparent fiir die geschichtliche und theologische
Situation, zu deren Bewiltigung sie Wesentliches beigetragen haben.

Beat Huwyler, Basel

Wilfried Engemann, Semiotische Homiletik. Pramissen — Analysen — Konsequenzen. Textwissen-
schaft: Theologie, Hermeneutik. Linguistik: Literaturanalyse, Informatik.
Hg. v. Harald Schweizer, Bd. 5. A. Francke Verlag, Tiibingen und Basel 1993. XVIII, 244 S.;
DM 78.—
Diese Habilitationsschrift (Universitit Greifswald), die der Verfasser Umberto Eco widmet:
per la sua problematizzazione istruttiva di Dio e del mondo, kann des Interesses weiterer Kreise



Rezensionen 185

gewiss sein, da sich der Fortschritt einer Wissenschaft immer durch die Grenziiberschreitung zu
einer anderen Wissenschaft hin zu erkennen gibt. Fiir die Humanwissenschaften gilt wohl gerade
fiir die Zeit vor der Jahrtausendwende, dass jene Bereiche zukunftsweisend sind, die néeue Wege
einer fruchtbaren Zusammenarbeit aufzeigen.

Wenn sich hier die Homiletik, die lehrt, wie man tiber Gottliches zum Mitmenschen sprechen
soll, mit der Semiotik befasst, so soll «das Versténdnis, die Kritik und die Gestaltung der Predigt
als Kommunikationsprozess» (7) vermittelt werden. Ziel wire also eine «Soziosemiotik der
Glaubensvermittlung» iiber alle rdumlichen Grenzen und kulturellen Schranken hinweg, wobei
«Sprache» zur «Botschaft» wird (8), deren Verstindnis «an den Zuordungsregeln des jeweiligen
sozio-kulturellen Umfelds partizipieren muss» (9). Die derart mogliche Variationsbreite der
Darstellung muss jedoch die Unveridnderbarkeit der geoffenbarten Glaubensinhalte stets im
Auge behalten (vgl. 12f.). «Gerade weil das Wort — als fiir die Predigt wichtigste Zeichenform —
gleichermassen epistemologische wie theologische Valenzen hat, vollzieht sich sein Gebrauch im
Rahmen der Verkiindigung immer auch als Gebrauch verfiigbarer Verstehensmodalititen. . .»
(38). Oder, wie es weiter heisst, ist das Kommunikationsgeschehen bei der Predigt (und auch
allgemein) durch die Fragen umrissen: «Was ist bei den Horern angekommen? Was hat der
Prediger gesagt? Und: Wie hat sich dieser Prozess vollzogen, an dessen Endpunkt man zu
verschiedenen «Ergebnissen» kommt?» (91). Denn es muss beim Empfinger einer Botschaft
neben einer vom Sender intendierten immer auch mit einer Fehlinterpretation gerechnet werden,
auch wenn dem manu scriptum des Predigers ein auditum des Zuhorers wortlich korrespondiert.
Von der Wortbedeutung iiber den Satzsinn bis zum Textinhalt hin 6ffnet sich eine Schere mogli-
cher Diskrepanzen.

Uber solche rein rational-lingustische Erwigungen hinaus darf aber an den Geist Gottes
gedacht werden, der eine Gemeinschaft formt und beseelt, die sich versammelt hat, um Thm zu
dienen. Verstehen ist nicht nur Sache des Verstandes, wofiir das Pfingstwunder von Jerusalem
zugleich Zeugnis und Symbol ist. Des Menschen Fithlen und Wollen erginzt die Kraft des
Verstandes und diese Dreiheit der Kréfte ist auch bei jedem Kommunikationsprozess prisent.
Mit ihr kongruieren die drei Faktoren in Biihlers Organonmodell: Symptom (der Gefiihle), Signal
(des Willens) und Symbol (der Konzeption des Verstandes). Freilich wird man in priziser
linguistischer Betrachtung und im Sinne Biihlers diese Krifte nur als Impulse fiir die drei
Funktionen des sprachlichen Zeichens in Anspruch nehmen.

Man wiirde dem Verfasser des vorliegenden Werkes nicht gerecht werden kénnen, wenn man
die Berechtigung seines Anliegens nicht nachhaltig unterstiitzen wollte: die ausfiihrlichen theore-
tischen Darlegungen und Auseinandersetzungen mit einer Soziosemiotik fithren ihn (199ff.) zur
Begriindung einer neuen Teildisziplin der Homiletik, eben seiner Semiotischen Homiletik, die ein
«Beitrag zur theologischen Rezeption und Vertiefung semiotischer Fragestellungen» (199 0.) sein
kann und sein will. Aus dem «Leitfaden» (199-217) sei hier ein markanter Lehrsatz hervorgeho-
ben: «Die Moglichkeiten der Predigt, etwas auszusagen bwz. mitzuteilen, ergeben sich aus dem
Zusammenspiel dreier Ebenen menschlicher Verstandigung: Es handelt sich um die Ebene
jedweder Ausdrucksformen, der Signifikanten, die zum Bezeichnen von etwas benutzt, als
Bedeutungstriger gebraucht werden, ferner um die Ebene von Bedeutungen und Inhalten, also
der durch die Signifikanten bezeichneten Signifikate; und schliesslich ist auch die Ebene der
Referente zu beriicksichtigen, die von Signifikant und Signifikat gemeinsam vertretene Wirklich-
keit: Gegenstiinde, Umstidnde usw. der empirischen wie auch einer «mdéglichen Welt», sofern die
Kultur sie in ihr Kommunikationspotential integriert hat.» (201).

Johann Knobloch, Bonn



186 Rezensionen

Okumenischer Arbeitskreis fiir Bibelarbeit (Hg.), Bergpredigt, Bibelarbeit in der Gemeinde,

Bd. 8, Basel-Kassel/Ziirich-Koln 1992, 198 S., Fr./DM 29.80

Der Okumenische Arbeitskreis fiir Bibelarbeit in der Schweiz legt mit diesem Buch zur
Bergpredigt bereits den 8. Band einer Reihe vor, welche der biblischen Erwachsenenbildung und
Gemeindearbeit dient. Der Band zur Bergpredigt ist von verschiedenen Autoren und Verfasse-
rInnen geprégt, wobei M. Krieg und V. Weymann fiir mehrere Teile verantwortlich zeichnen,
M. Voser-Képpeli, R. Berger-Lutz und P. Siber nur je fiir einen Teil. Trotz verschiedener Verfas-
serInnen ist durchwegs spiirbar, dass die unterschiedlichen Beitriige auch aus gemeinsamer
Arbeit an der Bergpredigt entstanden und gewachsen sind.

Drei einfiihrende Beitrédge befassen sich mit der Bergpredigt insgesamt, so mit ihrer Komposi-
tion und Gestalt, mit ihrem Zusammenhang mit dem Mt sowie mit ihrer Wirkung durch die
Jahrhunderte anhand von Beispielen aus dem 5. Jh. (Leo der Grosse), dem 11./12. Jh. (Monchs-
und Frauenbewegungen), dem 16. Jh. (Zwingli), dem 19./20. Jh. (Ragaz) und dem 20. Jh. (Befrei-
ungstheologie).

Nach dieser allgemeinen Einfiihrung in die Bergrede werden 7 Texte derselben eingehender
behandelt:

Die Seligpreisungen (Mt 5,3-12), die Bibelworte von Salz, Stadt und Licht (Mt 5,13-16), die
sog. Antithesen (Mt 5,17-48), hier mit Schwergewicht auf der 1. und 6. Antithese, die Fallbeispie-
le Almosen, Beten und Fasten (Mt 6,2-6.16-18), das Unservater (Mt 6,9-13), die Aussagen zur
Sorglosigkeit (Mt 6,25-34) und die abschliessenden Mahnungen (Mt 7,13-27). Das Buch endet
mit einer kurzen Schlussbesinnung und mit einem Verweis auf Hilfsmittel (weitere Literatur).

Bei den 7 Textbeispielen findet sich je eine Gliederung des Schrifttextes, die Einblick in
Gestalt und Aufbau des Abschnittes gibt. Am Schluss folgt je ein Vorschlag einer Verlaufsskizze
zur Gestaltung von Abenden in biblischer Erwachsenenbildung aufgrund dieser Texte.

Das Buch kann und will keinen Kommentar zur Bergpredigt ersetzen. Es zeigt aber einige
Grundlinien der Gestalt und des Verstehens dieser bedeutenden Rede des Mt auf. Es gibt
Anregungen zur inhaltlichen Erarbeitung einzelner wichtiger Texte der Rede und ihrer existen-
tiellen Herausforderung bis heute. Es bietet auch praxisnahe Vorschldge zur Textarbeit in der
biblischen Erwachsenenbildung. Das Buch macht aber leider auch immer wieder deutlich, wie
schwer es Interpreten aus den Volkern fillt, die besonders vom paulinischem Denken geprigt
sind, die Bergpredigt als Teil eines gesetzestreuen judenchristlichen Evangeliums unvoreinge-
nommen zu lesen und zu verstehen. Aber an diesem Defizit leiden viele Auslegungen bis heute.
Es ist nur schade, dass der Kommentar von U. Luz (Das Evangelium nach Matthius, EKK I/1,
Ziirich/Neukirchen-VIuyn 1985), auf den sich die Autoren u.a. auch berufen, nicht stirker
korrigierend nachgewirkt hat.

Peter Dschulnigg, Bochum

Christoph Biumler, Menschlich leben in der verstadterten Gesellschaft. Kirchliche Praxis zwischen
Offentlichkeit und Privatheit, Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh 1993. 390 S.
Die Grossstadt stellt sich der Theologie als Thema schon durch die Symbole Babylon und

Jerusalem. Im 19. Jh. haben sich Theologen, wie Bdumler ausfiihrlich darlegt, intensiv damit

auseinandergesetzt. Eine kirchliche Antwort auf die Herausforderung durch die anwachsenden

Grossstiddte war die evangelistische und diakonische Arbeit der Stadtmission. Noch am evange-

lisch-sozialen Kongress von 1913 hat Chr. Geyer das Problem Kirche in der Grossstadt klar

umschrieben. Dann entschwindet das Thema aber dem Problemhorizont der deutschsprachigen

Theologie bis zum Erscheinen des Buchs von N. Greinacher «Kirche in der stidtischen Gesell-

schaft» (1966).



Rezensionen 187

Biumler referiert tiber soziologische Analysen und Theorien tiber die Grossstadt als Prozess,
iiber die Spannung zwischen Offentlichkeit und Privatheit, iiber Interessenkonflikte und Macht-
strukturen, die u.a. bei der Sanierung von Altstadtquartieren auftreten. Er beschreibt die lebens-
feindlichen Bedingungen des Daseins verschiedener Bevolkerungsgruppen, ohne dabei, wie
manche Grossstadtkritiker, das Leben im Dorf romantisch zu verkldren. Er geht auf die Lage der
Religion in der Grossstadt ein, die gekennzeichnet ist durch den Riickgang der Verbindlichkeit
der Grossorganisationen, durch Zunahme der Konsumentenhaltung und durch die Trennung des
religiosen vom politischen und oekonomischen Sektor. Resumée: «Keine Stadt ohne Gott, aber
eine Stadt mit vielen Gottern.»

Dann setzt sich Biumler mit den theologischen Arbeiten zum Thema seit dem Erscheinen des
Buches von Greinacher auseinander. Ausfiihrlich geht er auf «The Secular City» von H. Cox ein.
Der deutsche Titel «Die Stadt ohne Gott» entspricht der Absicht des Verfassers nicht ganz: Er
wollte ja die Grossstadt als Analogie zum Reiche Gottes verstehen und wies der Kirche die Rolle
der Avant-Garde Gottes in der Stadt zu. Sie sollte hier den Exorzismus praktizieren. Ein
Gegenmodell zu Cox ist Klaus Duntze’'s «Der Geist, der Stiddte baut» (1972). Fiir diesen ist
«iiberall Babylon». Im Memorandum der Kammer der EKiD «Menschengerechte Stadt» fehlt
nach Biumler die Analyse der politisch-oekonomischen Faktoren der sozialen Ungerechtigkeit.
Fiir dessen Verfasser sei nach wie vor das christliche Dorf Modell einer chrislichen Praxis in der
Grosstadt. Als Ideal gelte «die iiberschaubare Gemeinde mit 1000 Gemeindegliedern, einem
Pfarrer und einem eigenen Gotteshaus.»

Von den in der letzten Zeit diskutierten Vorschlidgen fiir die Funktionen der Kirche in der
Stadt priift Baumler die «Kirche als Sakrament der Menschheit» (nach Greinacher), die «Kirche
fiir andere» (nach C. W. Williams mit der Kritik von W. Krusche) und die «Kirche als Institution
gesellschaftskritischer Befreiung» (nach der trinitarischen Kreuzestheologie von J. Moltmann).
Diesem letzten Funktionstyp gibt Baumler den Vorzug. Er untersucht ferner Brauchbarkeit und
Problematik des pastoralen Grundmodells fiir die kirchliche Arbeit, betont die Bedeutung der
Arbeitsgruppen von Theologen und Nicht-Theologen, in denen keine hierarchische Uberord-
nung herrscht, erwidgt mogliche Zuordnung von Kirche und diakonischen Einrichtungen und
skizziert dic Hauptprobleme des Kirchenbaus in der heutigen Stadt. Er entwirft schliesslich
Modelle fiir die drei Brennpunkte kirchlicher Praxis in der Grossstadt: fiir kirchliche Zentren mit
diakonischen, sozialen und liturgischen Aufgaben in der City, fiir Aktivititen der Kiche in
Stadtteilen als Anwalt der betroffenen Bevolkerung und fiir kirchliche Praxis in Neubaugebieten.

Bidumler informiert umfassend iiber die theologische und die nicht-theologische Literatur
zum Thema und bietet aus teilnehmenden Beobachtungen wertvolle Hinweise und hilfreiche
Empfehlungen. Sein Buch ist ein Wegweiser fiir alle, die nach einem tieferen Versténdnis fiir das
Mensch-sein und das Christ-sein in der Stadt und nach neuen Wegen fiir kirchliche Praxis suchen.

Walter Neidhart, Basel

Hermann Pius Siller, Handbuch der Religionsdidaktik, Herder Verlag Freiburg 1991. 359 S.
Siller beschreibt die gymnasiale Oberstufe als Rahmen des Religionsunterricht und die kon-
fessionelle Gebundenheit dieses Fachs in Deutschland, skizziert mit Hilfe des Bildungsbegriffs
eine allgemeine Didaktik und einige Charakteristika heutiger Schiiler und entfaltet dann als
Fachdidaktiker seine theologische Sicht: In den Religionen geht es um Auslegung der strittigen
Wirklichkeit. Fiir den christlichen Glauben ist Wirklichkeit im Sinn von K. Rahner und K. Barth
eschatologisch bestimmt. Alles Erkennen von Wirklichkeit geht vom Urdekret Gottes, des
Schopfers, aus, der will, dass die ganze Schopfung an seiner Liebe teilnimmt, und fithrt dann zu
Jesus hin, der mit seiner Pro-Existenz die Selbsthingabe des Vaters an die Welt ausfiihrt und



188 Rezensionen

darum als der Prae-existente und zusammen mit dem Heiligen Geist als der dreieinige Gott
erkennbar wird. Dieses christozentrische Denken verbindet der Verfasser mit der Einsicht, dass
die Wirklichkeit vielperspektivisch ist und dass auch andere Perspektiven z.B. die «Christologie
von aussen» bei Hobbes, Spinoza und Voltaire, ernst zu nehmen sind, freilich mit der Gewissheit,
dass die Aporien der abstrakten Aussenperspektiven durch die christologisch-eschatologisch
bestimmte Innenperspektive aufgedeckt werden kénnen.

Das Buch von Siller bietet kaum etwas fiir den, der Hilfe fiir das didaktische Handwerk des
Alltags sucht, wohl aber viel fiir den, der die Themen des gymnasialen Religionsunterrichts in
eine einheitlich christologische Gesamtschau einordnen mochte.

Walter Neidhart, Basel

Gottfried Adam/Rainer Lachmann (Hg.), Methodisches Kompendium fiir den Religionsunter-
richt, Vandenhoeck & Ruprecht, Goéttingen 1993. 452 S., DM 39.80
G. Adam und R. Lachmann, die als Herausgeber schon die bewihrten Kompendien der
Religionspddagogik und der Gemeindepéddagogik zusammengestellt haben, legen hier ein weite-
res Kompendium iiber die vielfiltigen heute praktizierten Methoden des Religionsunterrichts
vor. Nicht nur die traditionellen sprachorientierten Methoden (verschiedene Formen des Unter-
richtsgespriichs, das Erzihlen, Moglichkeiten der Texterschliessung) werden behandelt, sondern
auch die erst in den letzten Jahrzehnten oder Jahren aufgekommenen: das bildnerische Gestal-
ten, das Sprechzeichnen, der Umgang mit Kunst und mit Karikaturen, das Arbeiten mit Fotos,
Folien und Comics und mit den verschiedenen audiovisuellen Medien. Eingehend wird iiber das
Singen und die Pflege der Kirchenmusik informiert. Spielformen, besonders die szenische Gestal-
tung von biblischen Texten, werden besprochen, Moglichkeiten von Meditation mit Schiilern und
von Stilliilbungen werden erdrtert. Es wird auch die Frage aufgenommen, wie liturgische Elemen-
te dem schulischen Religionsunterricht zugeordnet werden kénnten (z. B. als Schulgottesdienst,
der von einer der Schule nahen Kirchgemeinde veranstaltet wird und zu der Schiiler und Lehrer
eingeladen werden). Von der Schulreform hat der Religionsunterricht erst in jiingster Vergangen-
heit gelernt, neben dem Frontalunterricht bewusst auch andere Sozialformen zu verwenden: Das
Buch orientiert iiber Partnerarbeit, Einzelarbeit und Gruppenunterricht, ferner iiber organisierte
Erfahrungen ausserhalb des Klassenzimmers, die das Lernen befruchten —, auch ein Erbe der
Schulreform. Einleitend dussert sich R. Lachmann iiber die Grundfragen aller dieser Methoden.
Es ist den Herausgebern gelungen, fiir jedes Thema kompetente Autoren zu finden, von
denen viele iiber das betreffende Gebiet schon publiziert haben. So wird der Leser fachkundig
und griindlich, oft wie in kurzen Monographien, tiber jede Methode informiert. Das hat freilich
einen Nachteil: Weil jede(r) Autor(in) die Methode, iiber die er(sie) schreibt, gut und wichtig
findet, muss der Leser aus der Fiille der Moglichkeiten, die ja nicht alle in gleicher Weise in einem
Unterrichtsgang zu realisieren sind, selber gewichten und auswihlen.
Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

