
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: "Damit ihr lebt!" : Predigt über Ezechiel 18

Autor: Reiser, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Damit ihr lebt!»

Predigt über Ezechiel 18*

Liebe Gemeinde,

«Damit ihr lebt, damit ihr lebt, damit ihr lebt!» das ist das klare Ziel und die

gute Absicht dieses so makaber und morbid klingenden Kapitels. Es könnte
sonst leicht als Zumutung empfunden werden, wenn nicht diese göttliche
Lebenszusage durch alles hindurchginge. Und es könnte auch als Zumutung
empfunden werden, wenn nicht unsere Zeit so makaber, morbide und
lebensgefährliche Züge enthielte. Manchmal decken sich Zeiten, die sonst
nicht vergleichbar sind.

Das Wort ergeht an die Israeliten, die nach Babylon verschleppt wurden.
Sie leben zwischen Resignation und voreiliger Hoffnung, zurückzukehren,
zwischen Aufgebenwollen und Trotz, zwischen Leben und Tod. Sie kämpfen
ums Überleben, weil sie ahnen, dass Leben nicht mehr so selbstverständlich
ist und zu Ende gehen kann. Dass es Zukunft gibt, ist gar nicht mehr so
sicher. Und wie immer sind solche Phasen auch mit der Schuldfrage
vermischt. Es wird Schuld zugewiesen und abgewälzt. Immer findet man jemanden,

dem man Schuld und Verantwortung zuschieben kann. Es ist die ältere
und frühere Generation, sie hat falsch eingespurt und die weitere Entwicklung

verursacht. «Die Väter haben saure Trauben gegessen, und den
Kindern sind davon die Zähne stumpf.» Das ist die übliche Art der sogenannten
Vergangenheitsbewältigung. Sie ist eindeutig und kostet mich nichts. Ich
kann mich als Opfer fremder Einflüsse und früherer Entwicklungen sehen
und bedauern. Diese Antwort ist darum beliebt. Aber sie ist es auch aus
einem anderen Grund. Sie stimmt nämlich zu einem grossen Teil auch. Wir
sind wirklich das Opfer vieler Entscheidungen, die lange vor uns und ausserhalb

unserer Verantwortlichkeit von andern getroffen wurden. Es trifft
tatsächlich meist andere Generationen als die der sog. Verantwortungsträger.

Die jahrhundertelange Ausrottung und Ausbeutung der Welt durch die
weissen Christen hat Auswirkungen, die jetzt allmählich auf uns zurück- und
zukommen. Die Langzeitwirkung wird andere treffen als die bisherigen
Profiteure inklusive uns. Die Vorwürfe an die Väter und Vorväter sind nicht

* Gehalten am 14. November 1993 in der Peterskirche in Basel.



170 Werner Reiser, «Damit ihr lebt!»

unberechtigt. Wenn sie zynisch klingen, hängt es nicht bloss mit boshafter
Abwehr zusammen. Der Zynismus ist ja nur die verzerrte Form von
verstecktem Schmerz und der Trauer darüber, dass so vieles so falsch gelaufen
ist und man damit nicht fertig wird. Es ist zynisch verhüllter Protest aus
Ohnmacht.

Diese Sprache versteht Gott. Ausgerechnet diese zynisch Rebellierenden
bekommen eine Antwort. Die gilt nicht nur ihnen, sie gilt auch denen, die
schicksalshaft ergeben sind und schweigen, weil sie gewohnt sind, nur
einzustecken und die Dummheiten und Raffiniertheiten anderer zu tragen. Sie

sollen aufatmen können und befreit sein von dem lähmenden Druck, dass

ihr Schicksal und ihre Generation unter dem Zwang einer göttlichen
Strafaktion stehen. «Die Seele des Vaters wie die Seele des Sohnes - mein sind
sie.» Jede Generation und jeder einzelne Mensch ist unmittelbar auf Gott
bezogen und hat direkt mit ihm zu tun. Jedes muss für sich gerade stehen,
nicht für andere.

Das ist für diese ersten Hörer ein unerhörter Einschnitt. Sie sind ja mit
jenem Zusatz zum ersten oder zweiten Gebot aufgewachsen, nach dem Gott
die Schuld der Väter bis in die 3. und 4. Generation heimsuche - wobei die

Zusicherung, dass er bis in die 1000. Generation Gnade üben wolle, nach
diesem drohenden Anfang überhört wurde. Die fortwährend behauptete
Sippenhaftung und kollektive Schuldzuweisung wird hier durchgestrichen.
Sie kann sich nicht länger auf Gott berufen, sie ist kein religiöses Thema und
keine religiöse Lebenserklärung mehr - auch wenn sie nach diesem befreienden

Einschnitt mitten im babylonischen Exil bis auf den heutigen Tag immer
und immer wieder aufgewärmt wurde. Gerade da, wo Menschen darunter
leiden, dass ihre missliche Lage von den Vätern verschuldet und von Gott
strafweise verordnet sei, will Gott selber diese Ängste und Vorwürfe auflösen.

Das ist die Geburtsstunde der persönlichen Befreiung und Verantwortung

- mitten in der Orientierungslosigkeit einer verschleppten Generation.
Sie muss nicht zu allem Elend auch noch göttliche Strafzuweisungen
mitschleppen. Es genügt, was sie sonst zu tragen hat.

Allerdings zerfällt dabei das böse Sprichwort von den sauren Trauben der
Väter und den stumpfen Zähnen der Kinder nicht einfach ins Nichts. Wenn
das Straf- und Schuldprinzip wegfällt, muss dafür über das Prinzip des

Zusammenhanges und der Solidarität nachgedacht werden. Keine Generation

beginnt bei Null. Wir werden in eine Welt geboren, die schon ihre
eigene Geschichte hat und uns da mit hineinnimmt, ob wir wollen oder nicht.
Die vielen zeitgenössischen Bücher über die mangelhaften Väter und Mütter
zeigen das Ausmass der Verflochtenheit an. Auch ohne Straferklärung sind
das Leben und seine Verwicklungen abgründig und leidvoll genug. Wir



Werner Reiser, «Damit ihr lebt!» 171

sollen sie nicht mithilfe einer göttlichen Strafkausalität noch tiefer und
schwerer machen. Das gilt nicht nur für die Vergangenheit, sondern wohl
noch viel mehr für die Zukunft. Unsere wissenschaftlichen und technischen
Mittel mit ihren Folgen reichen in viel weitere Generationen hinein als es je
möglich war. Ob unsere Enkel und Urenkel noch Schmelz an den Zähnen
haben oder nur noch Stümpfe, das hat heute ganz deutlich mit unserer
Verantwortung und Entscheidung zu tun. Und weil unsere technischen und
wissenschaftlichen Mittel fast ausschliesst nur noch der Bereicherung einiger
weniger und einiger privilegierten Staaten dienen, sind unsere Lebensstile
und Lebensziele in eine lebensgefährliche Phase getreten. Jetzt, erst jetzt
wird die Frage offen zynisch, ohne Schmerz und Mitleid, so gestellt: «Lasst

uns unsere Trauben essen und geniessen, die Nachkommenden sollen sehen,
wie sie mit den Folgen fertig werden.» Wir brocken mit vollem Wissen um
die Auswirkungen in der Zukunft unserer Kindern die vergiftete Suppe ein,
die sie auszulöffeln haben. Unser Zynismus wird genährt durch das

verdrängte Bewusstsein, dass wir eigentlich dazu gerufen sind, Leben zu ermöglichen,

«damit ihr lebt».
Warum aber ist eben diese Lebenszusage und Befreiungsbotschaft in

diesem Kapitel so merkwürdig verpackt? Es ist, als ob der Prophet ein
Goldkorn siebenfach in schwarzes Papier einwickeln wollte, um uns das

Auspacken zu erschweren. Ezechiel ist eben nicht nur Befreiungsprophet, er
ist von seiner Herkunft her auch Priester, ehemaliger Tempelpriester. Er ist
ans ordentliche Einteilen und ans fast juristische Differenzieren gewöhnt.
Jeder Fall muss exakt für sich untersucht werden. Manchmal zerreisst es ihn
fast in der Spannung zwischen prophetischer Erleuchtung und priesterlicher
Durchleuchtung. Aber die Absicht ist klar. Er macht ernst mit der
Verantwortlichkeit jeder Generation und nimmt sie eine nach der andern getrennt
vor. Die positive Zielsetzung schlägt darin durch, dass Fallbeispiel eins und
drei gelungenes Leben darstellen und nur Fallbeispiel zwei ein zerstörerisches

Leben ansieht. Ein anständiger Vater hat einen unanständigen Sohn.

Umgekehrt hat ein unanständiger, gewalttätiger Vater einen lebensfreundlichen,

gewaltlosen Sohn. Jeder steht unvermittelt und unmittelbar isoliert für
sich. Wir können heute solche scharfen antiseptischen Schnitte nicht mehr
einfach übernehmen, wir müssen Rückfragen nach allerlei seelischen
Querverbindungen stellen. Das ist unsere Art, psychologisch zu fragen, wie es

Ezechiel mehr priesterlich-juristisch versuchte. Die Menschen ändern sich
offenbar weniger als die Methoden ihrer Untersuchung.

Aber in dieser scharfen Unterscheidung der Generationen liegt doch
auch viel Ermutigendes und Überraschendes. Jede Generation bekommt
ihre Chance. Sie ist nicht nur die geradlinige Fortsetzung ihrer Herkunft.



172 Werner Reiser, «Damit ihr lebt!»

«Die Seele des Sohnes ist mein.» Eine Generation kann auch wieder einmal

ganz neu anfangen, sicher nicht total neu, aber ganz anders neu. Der gewalttätige

Vater zeugt einen sehenden, gewaltlosen Sohn. Auf eine Generation,
die für das eigene Selbstverständnis stets ein Feindbild brauchte - von den
Nazis über die Kommunisten und bei deren Wegfall zu den Asylanten und
Drogensüchtigen - auf diese Generation kann auch einmal eine folgen, die
ohne gewaltige und gewalttätige Feindbilder auskommt und versucht, offen
und selbstkritisch menschliche Gesichter um sich zu sehen. Auf eine
Generation, die nur im Geldverdienen, in Zins und Zinseszins, in Zuschlägen und
im Zuschlagen dachte und lebte, kann eine andere aufsteigen, die den
Reichtum der Natur und die innern Bedürfnisse der eigenen Seele und der
der andern entdeckt und neue Lebensformen entwickelt. «Damit ihr lebt!»
Diese Lebenszusage ist auch eine verborgene Kraft der Entwicklung.

Seltsamerweise erhebt sich gerade an diesem Punkt bei den Befreiten ein
Protest. Statt aufzuatmen, dass es den gewaltlosen Sohn eines gewalttätigen
Vater gibt, reklamieren sie: «Warum trägt dieser nicht die Schuld des Vaters
mit?» Woher kommt plötzlich wieder diese Lust zur Rache und zur Sippenhaft?

Ist es vielleicht so: wenn es mich betrifft, verlange ich Nachsicht, wenn
es einen andern betrifft, will ich Rachsicht. Ich will das Leben nur für mich,
nicht auch für die andern. Die Lebenskraft ringt mit der Lust zur Zerstörung
des andern. Wir haben es in den letzten Wochen erlebt: auf eine mörderische
Tat folgt eine mörderische Hetze bis zur mörderischen Schlagzeile von heute

Morgen: «Schon 41% der Schweizer für die Todesstrafe». Das Morbide holt
uns hintenherum ein, wenn wir es nicht offen und bewusst mit dem Leben
konfrontieren.

Darum muss jetzt auf etwas Entscheidendes hingewiesen werden. Im

ganzen Kapitel, das so viel vom Tod und Sterben redet, ist nirgends die Rede

vom Töten und Umbringen. «Habe ich etwa Wohlgefallen am Tod des

Gottlosen?» In der priesterlichen Sprache des Propheten bedeuten Leben
und Tod nicht einfach biologisches Dasein und Sterben. Es geht primär um
den Lebensinhalt, den Lebenssinn, um seine Ausrichtung und Erfüllung.
Und Sterben meint den Tod im Leben. Das sinnentleerte, verfehlte und

verpasste Leben - das ist seine Tödlichkeit. Wir sagen doch oft auch: das ist
kein Leben mehr. Wir fragen doch auch: ist das leben? Nicht umsonst spielt
das Wort «Lebensqualität» heute eine so grosse Rolle, es protestiert gegen
den Leerlauf und die innere Tödlichkeit. «Ich habe kein Gefallen am Tod
des Gottlosen.» Zweimal bricht in dieses morbide Kapitel das göttliche Ich
ein und ermuntert zum Leben. Gott will uns Lebenshungrige und Lebensmüde

an die Quelle des Lebens heranführen. Er tut es ganz unaufdringlich,
er weckt die Sehnsucht nach dem, was bleibt und was schon jetzt das Leben



Werner Reiser, «Damit ihr lebt!» 173

erfüllt. In dieser Richtung stossen wir auf Ihn. Auf diese Weise stösst er zu

uns.
Noch ein letzter kurzer Gedankengang. Dass Leben und Lebensqualität

kein in sich geschlossener Besitz sind, will eine letzte Differenzierung
darstellen, die Ezechiel vornimmt. Sie geschieht in der seltsamen Zweiteilung
des einen Lebens in einen bösen ersten und einen guten zweiten Teil und
dann auch in einen guten ersten und einen bösen zweiten Teil. (Er bestätigt
damit, dass mit dem bösen ersten Teil nicht tödlich abgeschlossen wird, sonst
gäbe es keinen zweiten!). Kein Teil hat Einfluss auf den andern. Was soll
diese Atomisierung des Lebens, das doch gesamthaft ein ganzes ist? Es soll
gewiss nicht eine religiös-moralische Buchhaltung sein mit abschliessender

Bilanz, auch wenn es so aussieht. Vielmehr ist damit das Unverfügbare des

Lebens gemeint, die Lebendigkeit im Leben. Sie haben wir nicht ein für
allemal im Besitz. Sie geht nicht in unsere Hand über. «Alle Seelen sind
mein.» Auch das Gelingen des Lebens ist kein geschlossenes System. Es ist
gefährdet und muss immer neu erworben und empfangen werden. Wir
freuen uns doch auch, wenn in einem schief angelegten Leben die Wandlung
zu einem klareren gelingt. Und wir erschrecken, wenn ein gut angefangenes
Leben auf einer schiefen Ebene abgleitet. Nichts ist selbstverständlich, wenn
das Leben gelingen soll. Es läuft nicht einfach, wie wir wünschen oder
befürchten. Aber die Verbindung zum Ursprung des Lebens bleibt und wird
von Gott immer neu geöffnet. Seine Zusage bleibt in Kraft: «Damit ihr
lebt!» Amen

Werner Reiser, Basel


	"Damit ihr lebt!" : Predigt über Ezechiel 18

