Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema "Wissenschaft und Glaube"
Autor: Bihler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema
«Wissenschaft und Glaube»'

Die hier vorgelegten Uberlegungen verstehen sich als Versuch, eine neuen-
burgische Stimme in das Konzert der «Schweizer Beitrdge zum Dialog zwi-
schen Theologie und Naturwissenschaft» einzubringen. Sie konnen zugleich
einen Eindruck von der Forschungstitigkeit des «Institut de recherches
herméneutiques et systématiques» (IRHS) der Universitdt Neuchétel geben,
das sich schon seit einigen Jahren mit dem Projektthema «Wissenschaft,
Vernunft und Glaube» beschiftigt und eine erste Bilanz unter dem Titel
«Science et foi font systeme. Une approche herméneutique» verdffentlicht
hat®. Die folgenden Darlegungen orientieren sich an dieser ersten Zusam-
menfassung, doch nicht im Sinne eines Referates dieser Veroffentlichung,
sondern der Akzent wird primér darauf gelegt werden, das bisher Erreichte
einer kritischen Evaluation zu unterziehen und insofern — auf der Linie der
gegenwirtigen Fortfithrung unseres Forschungsprojekts — die weiteren Per-
spektiven zu skizzieren, besonders unter methodologischer Hinsicht.

Der spezifische Ansatz, der die Arbeit unseres Neuenburger Instituts am
Thema des Dialogs zwischen «Wissenschaft und Glaube» prigt, ist durch die
Fragen der Hermeneutik bestimmt. Im Titel meines Beitrags ist diese herme-
neutische Blickrichtung bereits angekiindigt, und die folgenden Darlegun-
gen werden skizzieren, welche Konsequenzen sich aus diesem Grundansatz
heraus fiir unser theologisches Arbeiten ergeben.

1. Ausweitung des Bereichs von «Interpretation»

Wer sich fiir den hermeneutischen Ansatz im «Dialog zwischen Theologie
und Naturwissenschaft» entscheidet, riskiert von vornherein, sehr schnell

! Uberarbeitete und aus dem Franzosischen iibersetzte Fassung eines Vortrags, gehal-
ten in Genf am 13.11.1993 im Rahmen eines interdisziplindren Kolloquiums zum Thema
«Schweizer Beitridge zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft», veranstaltet
von der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft in Verbindung mit der «Groupe
Interface» der Universitit Genf. Meinem Kollegen Martin Rose danke ich sehr fiir seine
dusserst sorgfiltige Ubersetzungsarbeit.

* Hg. v. P. Biihler u. C. Karakash, Genf (Labor et Fides) 1992. Fiir eine ausfiihrliche
Ubersicht iiber die deutschsprachige Literatur zum Thema «Wissenschaft und Glaube»,
vgl. J. Hiibner (Hg.), Der Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft. Ein biblio-
graphischer Bericht, Miinchen (Kaiser) 1987.



153

auf einen grundlegenden Widerstand zu stossen. Denn seit den Arbeiten
Wilhelm Diltheys (1833-1911) ist es tiblich geworden, Hermeneutik als die
Methodologie zu definieren, die in spezifischer Weise die von den Naturwis-
senschaften abgehobenen Geisteswissenschaften charakterisiere. Als Theo-
rie des Verstehens und der Interpretation habe Hermeneutik immer mit
jeweils historischen und kontingenten Erscheinungsformen des menschli-
chen Geistes zu tun, fiir die niemals eine Allgemeingiiltigkeit beansprucht
werden kann, wihrend die Aufgabe der Naturwissenschaften darin bestiin-
de, aus ihren Beobachtungen allgemeingiiltige Gesetze abzuleiten. So ergab
sich, dass das Interpretieren den Geisteswissenschaften zugewiesen wurde:
der Geschichtswissenschaft, der Jurisprudenz, der Psychologie, der Philolo-
gie, der Kunstwissenschaft usw. Im Bereich der Naturwissenschaften dage-
gen musste der hermeneutische Ansatz als etwas methodologisch Fremdes
empfunden werden.

Eine solche Trennung zwischen Geisteswissenschaften einerseits und Na-
turwissenschaften andererseits ist durch Entwicklungen, die sich in den
letzten Jahrzehnten ergeben haben, deutlich aufgebrochen worden; insbe-
sondere sind zwei Tendenzen zu nennen:

a) Im Bereich der Geisteswissenschaften wurden zunehmend Denk- und
Arbeits-Modelle aus den Naturwissenschaften in die eigene Forschungsté-
tigkeit ibernommen: Die Psychologie zeigte eine starke Tendenz, von «na-
turwissenschaftlichen» Erkldrungs-Schemata auszugehen; die Psychoanaly-
se ist hinsichtlich ihrer metapsychologischen Folgerungen so etwas wie eine
Theoriebildung zum Funktionieren eines psychischen «Apparats» gewor-
den; die Linguistik hat sich zur Aufgabe gemacht, die Entstehung von
Texten in einer Weise «gesetzmissig» zu «erkldren», die an die Kausalitéts-
mechanismen der Naturwissenschaften erinnert usw. Doch stehen diese
Geisteswissenschaften, die sich zunédchst immer stédrker an naturwissen-
schaftlichen Erkldrungsmethoden orientiert hatten, heute im Begriff, sich
wieder neu der fundamentalen Frage nach den Bedingungen des Verstehens
und der Interpretation der Erscheinungsformen menschlicher Existenz zu-
zuwenden, besonders hinsichtlich der unterschiedlichen Voraussetzungen,
die die Ubermittlung von Kenntnissen einerseits und deren Rezeption ande-
rerseits charakterisieren. Als Beispiel fiir diese jiingste Tendenz sei der
Beitrag des bekannten italienischen Semiotikers Umberto Eco genannt, der
unter dem bezeichnenden Titel «I limiti dell'interpretazione»’ erschienen
ist.

3 Mailand (Bompiani) 1990; in deutscher Ubersetzung «Die Grenzen der Interpreta-
tion» (tibers. v. G. Memmert), Miinchen - Wien (Carl Hanser) 1992.



154 Pierre Biihler

b) Im Bereich der Naturwissenschaften sind in dhnlicher Weise die
«Grenzen» des naturwissenschaftlichen Erkldrungsprinzips und des Krite-
riums einer strengen Objektivitdt zunehmend stérker ins Bewusstsein getre-
ten, so dass sich auch die Vertreter der naturwissenschaftlichen Forschung
immer mehr mit dem Problem der Interpretation konfrontiert sehen. Das
markanteste und bekannteste Beispiel ist vermutlich das der Quantenphy-
sik, das uniibersehbar macht, dass der Forscher im Vorgang seines Beobach-
tens und Untersuchens die objektiven Gegebenheiten des Beobachteten
beeinflusst. Seine Messvorgédnge produzieren Verdnderungen, so dass sich
die Wirklichkeit im Grunde nur «verschleiert» («voilé») prdsentiert, um
einen Ausdruck von B. d’Espagnat aufzunehmen®. Der Zugang zu einem
«Letztlich-Wirklichen» («le réel ultime»), zu einem Wirklichen an und fiir
sich («le réel en soi») ist unmoglich; seine Erforschung fiihrt in einen Be-
reich, der die Dimension des Interpretierens beriicksichtigen muss. Eine
solche Verschiebung vom traditionell naturwissenschaftlichen Erkldrungs-
modell zum Prinzip interpretativen Arbeitens zeigt sich auch in anderen
Disziplinen, besonders dort, wo es um Kognitionswissenschaft geht’. So ist
es heute nicht mehr selten, dass das Thema der Hermeneutik in zahlreichen
epistemologischen Werken aus dem naturwissenschaftlichen Bereich er-
scheint.

Diese beiden Tendenzen, die im vorangehenden nur kurz skizziert wer-
den konnten®, weisen auf eine Ausweitung des Bereichs interpretativen
Arbeitens, das immer mehr zu einer gewichtigen und unumginglichen
Grundbedingung fiir alles wissenschaftliche Forschen wird. In diesem Sinn
kann die Behauptung aufgestellt werden, dass wir heute in einer Zeit stehen,
die fiir alle wissenschaftlichen Disziplinen die erkenntnistheoretischen Fra-

* Vgl. Bernard d’Espagnat, A la recherche du réel — Le regard d’un physicien, Paris
(Gauthier-Villars) *1981; in deutscher Ubersetzung: Auf der Suche nach dem Wirklichen —
Aus der Sicht eines Physikers (iibers. von A. Ehlers), Berlin (Springer) 1983; Une incer-
taine réalité — Le monde quantique, la connaissance et la durée, Paris (Gauthier-Villars)
1985; in englischer Ubersetzung: Reality and the physicist — Knowledge, duration and the
quantum world, Cambridge (Cambridge University Press) 1989.

3 Insbesondere ist an die Arbeiten von Francisco Varela zu denken: «Autonomie et
connaissance. Essai sur le vivant», Paris (Seuil) 1989; «Connaitre», Paris (Seuil) 1989;
Kognitionswissenschaft, Kognitionstechnik — Eine Skizze aktueller Perspektiven (iibers. v.
Wolfram Karl Kock; Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft Bd. 882), Frankfurt a.M.
(Suhrkamp) 1990; Der mittlere Weg der Erkenntnis — Die Beziehung von Ich und Welt in
der Kognitionswissenschaft: der Briickenschlag zwischen wissenschaftlicher Theorie und
menschlicher Erfahrung, Bern (Scherz) 1992.

® Fiir weitere Hinweise und Beispiele sei auf die Veroffentlichung «Sience et foi font
systeme» (s.0. Anm. 2) verwiesen, bes. S. 24-41, 95-107 und 171-211.



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 155

gen zunehmend von der Hermeneutik her anzugehen versucht. Dies freilich ist
nicht als Abschluss einer Entwicklung zu verstehen, sondern vielmehr als die
Eroffnung eines neuen Arbeitsfeldes und neuer Problembereiche. Die Tatsa-
che, heute mit einer Fiille verschiedener Typen von Interpretationen konfron-
tiert zu sein, macht das Problem des Interpretierens zu einer Herausforderung
zum interdisziplindren Dialog. Wenn man diese Herausforderung annehmen
will, muss man sich zuallererst um eine Bestandsaufnahme, Typologisierung
und kritische Evaluation der verschiedenen Modelle von Interpretation bemii-
hen, wie sie sich in den einzelnen Disziplinen antreffen lassen.

2. Interdisziplinaritit als «Spiel mit offenem Ausgang»

Der hermeneutische Akzent bedingt eine voéllig offene Sichtweise von inter-
disziplinirem Arbeiten. Von allem Anfang an hat sich das Forschungsteam
unseres «Institut de recherches herméneutiques et systématiques» als eine
bewusst multidisziplinire Gruppe konstituiert: sie umfasst nicht nur Theolo-
gen und Philosophen, sondern kann — je nach behandelter Thematik — auch
auf die Zusammenarbeit mit Linguisten, Philologen, Biologen, Physikern
und Medizinern zuriickgreifen. Im Gegensatz zur Genfer Gruppe «Interfa-
ce», die den Dialog zwischen Theologen und Physikern privilegiert, hat
unser Institut nicht von vornherein eine Prioritéit in der Wahl der Gespréchs-
partner festgelegt. Wir wollten mit Absicht der Interdisziplinaritédt einen
grossen, freien «Spiel-Raum» offenhalten. Dies sei an einem Beispiel ver-
deutlicht: Als wir uns bei unseren Uberlegungen zum Verhiiltnis von «Wis-
senschaft und Glaube» mit dem Begriff der «Erfahrung» beschiftigten,
sahen wir uns beim Gesprich mit unseren Partnern aus dem Bereich der
Naturwissenschaften mit Verstehensweisen konfrontiert, die deutlich von
metaphysischen Vorverstindnissen bestimmt waren. Das veranlasste uns,
zum selben Begriff ein Gespriach mit Vertretern der medizinischen Wissen-
schaft einzuschieben, was urspriinglich so nicht vorgesehen war. Ihre Beitra-
ge zur «Erfahrung» waren wesentlich stirker vom existentiellen Aspekt
geprégt («wie ist der Patient in seiner Leidens-Erfahrung ernstzunehmen?»)
und haben uns ermoglicht, die Bedingungen fiir die Interpretation von
Erfahrung klarer herauszuarbeiten. Aus dieser Phase der Arbeit unseres
Instituts ist z. B. eine Erorterung des Krebsforschers Prof. Bernard Hoerni
(Bordeaux) iiber den Platz der Hermeneutik in der Medizin erwachsen’.

7 B. Hoerni, «<Herméneute», in: Médecine et hygiéne, Genf 1993, 2534; es sei hier auch
auf seine Veroffentlichungen «Paroles et silences du médecin», Paris (Flammarion) 1985
und «Réflexions sur les personnes malades», Paris (Doin) 1988, verwiesen.



156 Pierre Biihler

Es versteht sich von selbst, dass dergleichen Wechsel in der Wahl der
Gesprichspartner unsere Arbeit keineswegs erleichtern. Doch sie bedeuten
zugleich eine enorme Bereicherung der Gesamtperspektive unseres For-
schungsansatzes. In der Tat sollte man sich im interdisziplindren Arbeiten®
die Aufgabe nicht zu leicht machen, und ebensowenig sollte man sich einem
zu grossen Optimismus hingeben. Schwierigkeiten, Missverstehen und ein
Aneinandervorbeireden sind bei jedem interdisziplindren Dialog geradezu
unvermeidbar. In diesem Zusammenhang sei jedoch gleich an die faillibilisti-
sche Lerntheorie von «trial and error» erinnert, derzufolge wir niemals so
gut lernen, als wenn wir aus unseren Fehlern lernen.

Dass ein zu naiver und zu direkter Ansatz das interdisziplindre Arbeiten
sehr leicht vollig unfruchtbar werden lassen und zum Scheitern fiihren kann,
hat René Thom scharf herausgearbeitet und beschreibt es mit sehr viel
Ironie: «Die interdisziplindren Begegnungen, an denen ich bisher teilneh-
men durfte, geben keinen Anlass zu einem besonderen Optimismus. Sie
laufen nach einem immer gleichen Szenarium ab: Da ergreifen verschiedene
Spezialisten das Wort, um die Durchschlagskraft der zentralen Begriffe ihres
Wissenschaftsbereichs zu beschworen und die Moglichkeit zu erwégen, ihre
Verwendung geradezu expansionistisch auch in den Bereich anderer Diszi-
plinen zu iibertragen. Angesichts einer solchen dmperialistischen> Tendenz
fiihlen sich die Vertreter der anderen Wissenschaften in die Defensive ge-
drédngt und verschanzen sich oft hinter dem konzeptionell spezifischen Cha-
rakter der Arbeitsweisen ihrer eigenen Wissenschaftstheorie; damit aber
werden jeder Austausch und jeder Dialog illusorisch. Die Zusammenkunft
lauft schliesslich auf ein Kommuniqué hinaus, das eher einem faulen Kom-
promiss gleichkommt und in dem die verschiedenen Moglichkeiten einer
Ausweitung der Begriffe zwar angesprochen, aber nirgends tatsidchlich reali-
siert werden, geschweige denn dass man von einer wirklichen Ubereinkunft
und Ubernahme sprechen kénnte. Es zeigt sich darin, wie begrenzt die
Hoffnungen sind, dass die Interdisziplinaritit einen positiven Beitrag zum
wissenschaftlichen Fortschritt leiste.»’

¥ Vgl. auch W. Arber (Hg.), Inter- und Transdisziplinaritit: warum? wie? — Vortrige
eines am 8./9. November 1990 in Sitten durchgefithrten Symposiums (Schriftenreihe des
Instituts Kurt Bosch, Bd. 2), Bern (Haupt) 1993.

? «Les rencontres interdisciplinaires auxquelles il m’a été donné d’assister n’incitent pas
a optimisme. Elles se déroulent selon un scénario immuable: prennent la parole divers
spécialistes, qui évoquent la puissance des concepts centraux de leur discipline et envi-
sagent la possibilité d’étendre leur emploi dans les domaines d’autres disciplines. Devant
ces manifestations impérialistes, les défenseurs des spécialités menacées se replient
souvent sur le caractére conceptuellement spécifique des outils de leur propre théorie,
rendant ainsi illusoire tout échange, tout dialogue. Et la réunion se termine sur un



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 157

René Thom zufolge muss der interdisziplindre Dialog nur zu oft deshalb
scheitern, weil man dabei zu einfache Ubertragungen von einem Bereich in
den anderen, einen zu schnellen Transfer von Begriffen, Inhalten und Ver-
fahrensweisen vornimmt. In diesem Zusammenhang hat ein von Isabelle
Stengers herausgegebener Band unsere Aufmerksamkeit auf die «wandern-
den Begriffe» («concepts nomades»)" gelenkt, und in gleicher Weise konn-
ten wir auch von «wandernden Inhalten» und «wandernden Verfahrenswei-
sen» sprechen. Es liegt auf der Hand, dass damit die Interdisziplinaritét in
die Gefahr gerit, zu einer «Pandora-Biichse der unscharfen Begriffe» zu
werden, um einen Ausdruck von René Thom aufzunehmen!. Dieser unheil-
vollen Aussicht ist nur mit einer strengen hermeneutischen Besinnung zu
begegnen, die sich mit den Bedingungen des Transfers von Begriffen, des
Vergleichens von Verfahrensweisen und der Ubertragung von Denkmodel-
len beschéftigt.

Auf seine Weise hatte sich schon Martin Luther mit diesem Problem
auseinandergesetzt, etwa in seinen Thesen fiir die Promotionsdisputation
von Palladius und Tilemann'?; dort unterstreicht er, dass die Begriffe, die
termini et vocabula, in ihrem Verstindnis immer vom jeweiligen forum
abhédngen, wo sie verwendet werden. Ein simples transferre von einer Diszi-
plin in die andere drohe in eine unertrigliche und unstatthafte confusio zu
fihren. Man miisse die Begriffe sorgfiltig reinigen, sagt Luther: «fiiret sie
mal zum Bade!»"

Scherzeshalber konnte man also sagen, dass ein hermeneutisches Institut
gleichsam ein universitidres «Badezimmer» ist. Wenn man das Gemeinte
etwas serigser ausdriicken will, kann man auf René Thom zuriickgreifen, der
als Grundbedingung fiir den interdisziplindren Dialog festsetzt, dass keines-
falls der einfache Transfer von Forschungsresultaten vom Spezialisten einer
Disziplin zum Spezialisten einer anderen Disziplin geniigen kénne, sondern
dass man unbedingt fiir jede Disziplin bis zu ihrer «grundlegenden Aporie»
(«aporie fondatrice») zuriickgehen miisse. «Es versteht sich von selbst, dass

communiqué négre-blanc, ou les diverses possibilités d’extension des concepts sont évo-
quées, mais non effectivement réalisées ni a fortiori acceptées. On voit alors combien les
espoirs d’une contribution positive de I'interdisciplinarité au progrés scientifique sont
nécessairement limités.»: R. Thom, «Vertus et dangers de I'interdisciplinarité», in: Apolo-
gie du logos, Paris (Hachette) 1990, 639.

1. Stengers (Hg.), D’une science a I'autre. Les concepts nomades, Paris (Seuil) 1987.

" Vgl. den Titel «Une boite de Pandore de concepts flous» des Artikels von R. Thom,
a.a.0. 585-598.

12 WA 39/1, bes. 227-230.

B Zum ganzen Abschnitt vgl. bes. WA 39/1, 229,8-21.



158 Pierre Biihler

der Weg eines solchen Dialogs zwischen einem interdisziplindren Ansatz
einerseits und einer je forschungsspezifischen Konzeption andererseits mit
zahlreichen Fussangeln besetzt ist. Das Denken des Spezialisten ist sehr oft
von der Art, dass er vor lauter <Baum> den Wald nicht mehr sieht. Er hat sich
derart an den Umgang mit seinen <Lieblingsideen> gewohnt, dass sie ihm
sehr leicht zu so etwas wie einer Festungsmauer werden, hinter der er sich
zuriickzieht. Er wird dann auch die Wissensliicke, die der interdisziplinér
Arbeitende in einem speziellen Sektor zu erkennen geben wird, sehr schnell
dazu auszunutzen versuchen, ihn zu blamieren. Um in das <Universum> des
Spezialisten hineinzukommen und die Besonderheit der Gegebenheiten
richtig einzuschétzen, ist es empfehlenswert oder geradezu unumgénglich,
sich recht umfassend ein Bild von den wichtigsten Grundproblemen einer
jeden Wissenschaftsdisziplin zu machen. Von diesem Ansatz her bin ich zum
Konzept der <grundlegenden Aporie> (<aporie fondatrice>) gekommen.
Denn jede der grossen Wissenschaftsdisziplinen (Physik, Chemie, Biologie,
Psychologie, Soziologie) verdankt vermutlich ihre Einheit einem zentralen
Problem, das ungeldst ist und wahrscheinlich immer ungel6st bleiben wird
(weshalb es als <aporetisch> zu bezeichnen ist). Freilich glaubt man immer
wieder, mittels einer besonderen Konstruktion oder eines spezifischen Kon-
zepts eine Losung herantragen zu konnen, die sich aber letztlich als Traum-
gebilde erweist. Im Dialog zwischen dem interdisziplinidr Arbeitenden und
dem Spezialisten wird die Aufgabe des ersteren darin bestehen, diese funda-
mentalen Probleme anzusprechen, die der andere, fasziniert und verblendet
von der Losung seiner sektoriellen Probleme, nur zu gern vergisst. Die
Dialektik «sektoriell — global> ist somit ficheriibergreifend, sie betrifft prak-
tisch jede Wissenschaftsdisziplin.»"

" «Bien entendu, dans une telle forme de dialogue entre I'interdisciplinaire et le
spécialiste, les chausses-trapes sont nombreux. Le spécialiste est trés souvent un homme &
qui I'arbre cache la forét. Habitué a la manipulation de ses <gadgets> favoris, il est prompt &
s’en servir comme d’un rempart; il aura tot fait de se servir d’'une ignorance locale de
I'interdisciplinaire pour essayer de le confondre. A cet égard, pour pénétrer dans ['univers
du spécialiste, pour apprécier la spécificité de la situation, il est bon, il est méme nécessaire
d’avoir une idée globale des probleémes-clés qui sous-tendent toute la discipline. C’est dans
cet esprit que j'ai été amené au concept d’<«aporie fondatrice>. Chaque grande discipline
scientifique (physique, chimie, biologie, psychologie, sociologie) doit probablement son
unité & un probléme central, qui n’est pas résolu, et trés probablement ne le sera jamais
(d’ou le caractere aporétique). Mais on croit pouvoir y apporter une solution par une entité
ou un concept particulier et cette solution est en fait de nature fantasmatique. Dans le
dialogue entre I'interdisciplinaire et le spécialiste, le role du premier est alors d’évoquer ces
questions fondamentales, que le second a tendance a oublier, tout fasciné qu’il est par la



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 159

Diese Sichtweise erdffnet den Weg zu einer wirklich offenen Wechselbe-
ziehung, in deren Rahmen es moglich werden wird, etwas von dem Kraft-
voll-Dynamischen wiederzufinden, was Paul Ricceur mit «Konflikt der In-
terpretationen» zum Ausdruck bringt”. Unser Institut hat sich einen solchen
fundamentalen Austausch iiber die «grundlegenden Aporien», die mit den
verschiedenen Disziplinen der Wissenschaft gegeben sind, zum Ziel gesetzt;
seine konkrete Arbeit betrifft deshalb nicht unmittelbar die epistemologi-
schen und methodologischen Fragen, sondern beschéftigt sich mit den The-
men, in denen die «grundlegenden» Interessen von Vertretern der verschie-
densten Disziplinen zum Tragen kommen. Damit werden die Probleme der
Interdisziplinaritit auf eine eher indirekte Weise behandelt. Man konnte
sagen, dass unser Arbeiten in gewissem Sinne nach den Prinzipien der
Methode vorgeht, die von Psychologen als «Theme-centered Interaction»
bezeichnet worden ist und im deutschen Sprachraum unter der Abkiirzung
«TZI» bekannt ist'®. Als solche «Themen», auf die sich die Arbeit unseres
Instituts bisher konzentriert hat, seien beispielsweise genannt: «Gerechtig-
keit»', «Erzihlung und Narrativitit»'® und schliesslich im Rahmen unseres
Projekts «Wissenschaft, Vernunft und Glaube» die beiden Themenbereiche
«Weltende» und «Erfahrung».

solution de ses problemes docaux>. Apres tout, la dialectique local-global est de nature
transdisciplinaire, elle joue pratiquement dans toute discipline.»: R. Thom, «Vertus et
dangers. . .» (s.0. Anm. 9), 642.

5 Vgl. P. Ricceur, Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, Paris (Seuil)
1969; deutsche Ubersetzung: Der Konflikt der Interpretationen, Teil 1: Hermeneutik und
Strukturalismus; Teil 2: Hermeneutik und Psychoanalyse, Miinchen (K&sel) 1973 und 1974.
Vel. jetzt auch P. Ricceur, Du texte a I'action. Essais d’herméneutique II, Paris (Seuil)
1986.

' Es ist in diesem Zusammenhang vor allem auf die Arbeiten von Ruth C. Cohn zu
verweisen. Eine zusammenfassende Darstellung findet sich bei M. Kroeger, Themen-
zentrierte Seelsorge. Uber die Kombination klientzentrierter und themenzentrierter Ar-
beit nach Carl R. Rogers und Ruth C. Cohn in der Theologie (Urban-Taschenbuch 605),
Stuttgart-Berlin-K&ln-Mainz *1973; vgl. auch die bibliographischen Angaben zum Werk
von Ruth C. Cohn auf S.157; neuste Veroffentlichungen: Ruth C. Cohn, Es geht ums
Anteilnehmen — Die Begriinderin der TZI zur Personlichkeitsentfaltung, Freiburg — Basel
— Wien (Herder) 1993; dies., Grossgruppen mit themenzentrierter Interaktion — Ein Weg
zur lebendigen Balance zwischen Einzelnen, Aufgaben und Gruppe, Mainz (Matthias-
Griinewald-Verlag) 1993.

7 Vgl. P. Biihler (Hg.), Justice en dialogue, Genf (Labor et Fides) 1982.

8 Vgl. P. Biihler — J.-F. Habermacher (Hg.), La narration. Quand le récit devient
communication, Genf (Labor et Fides) 1988.



160 Pierre Biihler
3. Besondere Beriicksichtigung der Interaktionen

Bereits im vorangehenden Paragraphen waren zum Stichwort des «Konflikts
der Interpretationen» die Wechselbeziehungen, die sich zwischen Dialog-
partnern ergeben, angesprochen worden. Der hermeneutische Ansatz muss
solchen Interaktionen, die ein dusserst dynamisches und mithin ergiebiges
Arbeitsfeld darstellen, seine ganz besondere Aufmerksamkeit widmen. Der
Forschungstitigkeit unseres Instituts kommt dabei zugute, dass an der Uni-
versitdt Neuchatel ein «Centre interfacultaire d’études systémiques» be-
steht, mit dem eine regelmissige Zusammenarbeit verwirklicht werden
konnte. Der methodische Ansatz der Systemik interessiert sich in der Tat in
bevorzugter Weise fiir die Interaktionen, da sich das «System» geméss den
Definitionen der Systemik als ein Geflecht von dynamischen Interaktionen
versteht, die die einzelnen Elemente untereinander verbinden. Daraus erge-
ben sich folgende Konsequenzen des systemischen Modells:

— die Beziehung oder das Aufeinander-Bezogen-Sein ist primir, verglichen
mit dem Gesichtspunkt der einzelnen Elemente, die niemals eines vom
anderen isoliert werden kénnen;

— die Interaktion ist immer reziprok (die Reziprozitit verstanden als das,
was man die «Riickkoppelung» [«boucle de rétroaction»] nennt);

— schliesslich geht es immer darum, die Wechselbeziehung so zu strukturie-
ren, dass sie offenbleibt und unaufhérlich aufgefordert wird, sich selbst zu
organisieren.

Dieses Modell der Systemik bestimmt in gewissem Sinn den grundlegen-
den hermeneutischen Ansatz unseres Arbeitens, wie wir dies auch im Titel
«Science et foi font systéme»" haben ausdriicken wollen. Freilich erfolgt die
Ubernahme dieses Modells nicht ohne eine kritische Diskussion. So ist z. B.
vor kurzem ein Dialog iiber die Frage in Gang gekommen, in welchem
Masse die Systemik tatsédchlich den Gesichtspunkt der Andersartigkeit («al-
térité») beriicksichtigt, der in der Theologie von entscheidender Bedeutung
ist, und in welchem Masse sie dem Rechnung tragen kann, dass etwas vollig
Neues und Anderes von aussen her in das «System» hineinkommen kann.
Trotz dieser und dhnlicher Vorbehalte schien es uns durchaus angemessen,
vom Modell der Systemik her unsere Typologie zu entwickeln, die es er-
laubt, die verschiedenartigen Beziehungen, die zwischen Wissenschaft und

' §.0. mit Anm. 2.



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 161

Glaube bestehen, zu erfassen und zu strukturieren®. Sie geht von vier
verschiedenen Grundtypen des Verhiltnisses zwischen Glaube und Wissen-
schaft aus, die ohne Zweifel noch nuanciert werden konnten, die aber als
solche sowohl bei Naturwissenschaftlern wie bei Theologen anzutreffen
sind:

— die Konvergenz, die eine harmonisierende Synthese herzustellen sucht;

— der Konflikt, der auf das Konstatieren einer totalen Unvereinbarkeit
hinausliuft;

— die Beziehungslosigkeit, die zu einer Art von friedlicher Koexistenz in
wechselseitiger Gleichgiiltigkeit fithrt;

— die Komplementaritét, die davon ausgeht, dass es sich selbstverstdndlich
um zwei sehr verschiedene Sichtweisen handelt, die allerdings auf kon-
struktive Weise miteinander in Beziehung gesetzt werden konnen.

Wir sehen unser Vorgehen auf der Linie des letzten Typos, also der
«Komplementaritit». Dieser Begriff freilich verlangt noch einige Prézisie-
rungen. Man kdnnte ihn in einem komparatistischen Sinn definieren, so dass
es dabei vor allem darum ginge, verschiedene Begriffe und Strukturen mit-
einander zu vergleichen, um auf diese Weise ihre Ahnlichkeit und ihre
Gemeinsamkeiten herauszuarbeiten. Entsprechend den Prinzipien der Sy-
stemik verstehen wir jedoch die Komplementaritdt im viel profilierteren
Sinn der dynamischen Interaktion. Zur Veranschaulichung sei in aller Kiirze
auf die Darstellung der Beziehung zwischen Glaube und Vernunft verwie-
sen, wie wir sie in «Science et foi font systéme» vorgelegt haben®: Von der
Tradition her ist uns vor allem die Alternative zwischen zwei Modellen
vorgegeben, die immer wieder begegnen, dem der uniiberwindbaren Kluft
zwischen Glaube und Vernunft und dem der letztlichen Ubereinstimmung
zwischen beiden. Es gilt nun allerdings, nicht in die Falle dieser Alternative
hineinzutappen, sondern die besagte dynamische Interaktion auch fiir das
Verhiiltnis von Glaube und Vernunft ins Auge zu fassen; dafiir muss als
Allererstes —im Sinne von René Thom - die «grundlegende Aporie» («apo-
rie fondatrice») je fiir Glaube und Vernunft erhoben werden. Es ergibt sich
dann fiir den Glauben, dass er immer in der Gefahr steht, eine Kehrtwen-
dung zum Unglauben vorzunehmen, wihrend fiir die Vernunft stets die
Gefahr der Wendung zur Unvernunft besteht.

% «Science et foi font systéme» (s.0. Anm. 2), 45-72.
21 A.a.0. 73-94,



162 Pierre Biihler

Vernunft Glaube
a b
b >< a
b a

—

—
—_ —

B
[ S
|
|

-
—

— e

— -

r

_

e |

— — .
_ —
_ _
_ _
/ v
.

Unvernunft Unglaube

Beide, Glaube und Vernunft, sind aufgerufen, sich klar von ihrem jeweili-
gen Gegenphédnomen abzugrenzen, das als eine stdndige Bedrohung ihnen
gegeniiber steht. Damit erweist sich als ungeniigend, die Frage der Bezie-
hung zwischen Glaube und Vernunft auf eine einfache und einlinige Verhilt-
nisbestimmung zwischen beiden zu beschrinken; vielmehr ist ihre dynami-
sche Interaktion in der Weise zu beschreiben, dass man die beiden Momente
der jeweils entscheidenden Weichenstellungen bzw. der jeweils drohenden
Kehrtwendungen in ein kritisches Gegeniiber bringt: die Vernunft interve-
niert (Weg «a») an dem Punkt («A»), wo Glaube zum Unglauben werden
konnte, wihrend umgekehrt der Glaube (Weg «b») dort interveniert (Punkt
«B»), wo Vernunft zur Unvernunft umschlagen konnte. Das bedeutet, dass
Glaube und Vernunft sich gegenseitig in ithrem Willen der Abgrenzung
gegeniiber ihrem je eigenen Gegenphdnomen (Unglaube bzw. Unvernunft)
bestdarken konnen (cf. das Kreuz aus den Wegen «a» und «b»). Doch an
denselben Weichenpunkten («A» und «B») intervenieren auch Unglaube
bzw. Unvernunft, die ihrerseits eine unheilvolle Allianz bilden konnen (vgl.
die gestrichelten Linien).

Die Wechselwirkung, die zwischen den beiden kreuzweisen Beziehungen
besteht (vgl. den Doppelpfeil in der Mitte der Skizze), hat zur Folge, dass
das «System» stets von einer Instabilitéit geprégt ist, die alles andere als eine
permanente Ausgeglichenheit darstellt. In einem solchen dusserst sensiblen
System konnen schon geringfiigigste Verschiebungen ungeahnte Konse-
quenzen haben. In diesem Zusammenhang kann an eine Bemerkung Fried-
rich Schleiermachers erinnert werden, der im Blick auf die moderne Zeit die



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 163

Frage gestellt hat: «Soll der Knoten der Geschichte so auseinander gehn: das
Christentum mit der Barberei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?»*
Diese Frage bleibt offen. Der Ausgang, den Schleiermacher so sehr befiirch-
tet, kann nicht ausgeschlossen werden; aber er ist nicht der einzig denkbare,
und er drédngt sich auch nicht als eine tragische Fatalitit auf, der man sich nur
resigniert beugen konnte.

4. Die Suche nach der Verankerung in einem «Dritten»

Die besondere Beriicksichtigung der Interaktionen bringt es mit sich, dass
wir gegeniiber den allzu unmittelbaren Transfers, Ubertragungen und Ver-
gleichen dusserst zuriickhaltend sind. Den einen Begriff einem anderen
direkt gegeniiberzustellen und die eine wissenschaftliche Disziplin unmittel-
bar mit einer anderen zu vergleichen, fiihrt sehr schnell an einen Punkt, der
die Unfruchtbarkeit eines solchen Verfahrens deutlich macht. Stattdessen ist
auf Mittelbarkeit und Vermittlung abzuheben, und dafiir braucht es entspre-
chend etwas «Drittes», das allerdings nicht lediglich im Sinne eines tertium
comparationis verstanden werden sollte, da sich das Modell des Verglei-
chens als zu simplifizierend herausgestellt hat. Ebensowenig ist an das terti-
um einer Synthese, eines friedlich-schiedlichen Kompromisses oder eines
gegenseitigen Ignorierens zu denken. Ich mochte vielmehr von einem «Drit-
ten» als «Verankerungspunkt» («un tiers d’ancrage») sprechen; dabei denke
ich an so etwas wie ein («drittes») Terrain, auf dem sich der Prozess der
Auseinandersetzung und der Interaktion zwischen den beiden jeweiligen
Dialog- oder Konfliktpartnern abspielen kann. Genau auf diesem Terrain,
wo Konfrontationen und Wechselwirkungen stattfinden, hat auch das her-
meneutische Bemiihen seinen Platz. Wir haben uns damit fiir ein bestimmtes
Verstehen und Vorgehen entschieden, und die mit dieser Option gegebenen
Konsequenzen seien kurz verdeutlicht:

a) Darin liegt die Stidrke und vielleicht zugleich auch die Schwiiche unse-
res Arbeitsvorhabens, dass sich der Dialog, wie wir ihn verstehen, niemals
auf eine ausschliessliche und direkte Debatte zwischen Theologie und Na-
turwissenschaften beschriinkt™. Wie im vorangehenden Paragraphen ausge-

** F. Schleiermacher, «Zweites Sendschreiben an Liicke», in: H. Bolli (Hg.), Schleier-
macher-Auswahl (Siebenstern 113/114), Miinchen-Hamburg, 146.

# Dies im Gegensatz etwa zum Tagungstitel «Theologie und Naturwissenschaft» des in
Anm. 1 genannten Kolloquiums oder auch zur Bezeichnung der «European Society for the
Study of Science and Theology» (ESSSAT).



164 Pierre Biihler

fiihrt, ist fiir uns der Glaube der bevorzugte, ja geradezu einzige Bezugs-
punkt der Theologie. Damit muss sich der Dialog vorrangig zwischen «Wis-
senschaft» und «Glaube» abspielen —und nicht zwischen «Wissenschaft» und
«Theologie». Die Theologie nimmt am Dialog teil, indem sie zunéchst ihr
Verhiltnis zum Glauben diskutiert.

b) Aus demselben Grund liegt unserem Ansatz in keiner Weise daran,
die verschiedenen Erkenntnisse, Kenntnisse und Forschungsergebnisse auf
formale Weise jeweils miteinander in Beziehung zu setzen. Insofern es um
das Verhiltnis von Wissenschaft und Glaube geht, miissen die zu untersu-
chenden Relationen anders gewihlt werden: z. B. die Beziehung zwischen
Wissensaneignung und Lebensbewiltigung, zwischen wissenschaftlicher Er-
fahrung und Lebenserfahrung, zwischen der Erforschung des Lebendigen
und der Sinngebung des Lebens.

c¢) Die Kldarung der anthropologischen Verankerung von Wissenschaft
und Glaube in einem «Dritten» ist deshalb eine unter hermeneutischem
Gesichtspunkt unabdingbare Voraussetzung fiir unser Vorgehen. Das Stich-
wort der «Anthropologie» signalisiert auf seine Weise, dass es fiir den Dialog
zwischen einem theologischen Ansatz und naturwissenschaftlichem For-
schen unerlésslich ist, fiir alle davon unmittelbar betroffenen Dialogpartner
eine kritische Erorterung iiber ihren Status, ihre Grenzen und Grundbedin-
gungen vorzunehmen. Von diesem spezifischen Arbeitsansatz her ist es uns
dann allerdings aus hermeneutischen Griinden unmdéglich, etwa iiber die
Kosmologie sofort und unmittelbar in einen Dialog zwischen Theologie und
Naturwissenschaften einzutreten. Vielmehr muss es zundchst einmal darum
gehen, unter Riickgriff auf die anthropologischen Grundbedingungen die
Vorgehensweisen, Ansétze und Sprachformen zu erheben, die die verschie-
denen Dialogpartner entwickelt haben.

d) Allerdings ist eine falsche Polarisierung von Anthropologie und Kos-
mologie tunlichst zu vermeiden, wie sie sich nur zu sehr im Umfeld der
Rezipierung der Existenzphilosophie gezeigt hat; die diesbeziiglichen Dis-
kussionen erwiesen sich als letztlich unfruchtbar. Stattdessen ergibt sich nun
vom streng hermeneutischen Ansatz her eine andere Moglichkeit, ndmlich
die Frage des Menschen (also die anthropologische Frage) auf diejenige hin
fortzufiihren, die nach der Wirklichkeit fragt, in der der Mensch lebt (also
die «ontologische» Frage™).

* Der Begriff «Ontologie» ist reich befrachtet an Missverstindnissen, die aus der
langen Tradition der metaphysischen Ontologie erwachsen sind. Ich ziehe es vor, ihn in
Anfiihrungszeichen zu setzen, und verwende ihn im Sinne einer Konzeptualisierung von
Wirklichkeit («le réel»).



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 165

Unsere Hypothese konnte in folgender Weise formuliert werden: Die
Naturwissenschaften sowie die Theologie gelangen von ihren jeweiligen
Forschungsansédtzen her zur Darstellung einer Wirklichkeit, die einen zu
einer naturwissenschaftlichen Wirklichkeit und die andere zu einer theologi-
schen Wirklichkeit; beide jedoch stehen in Beziechung miteinander durch
den unaufgebbaren Bezug auf eine allgemeine und gemeinsame Wirklich-
keit («un réel commun»), die von ihnen beiden beleuchtet, interpretiért und
strukturiert wird und die ihre gemeinsame «Verankerung» (ihr «tiers d’an-
crage») bildet. Mit dem Begriff des «réel commun» beziehen wir uns insbe-
sondere auf Darlegungen von Ch.Perelman®, die Pierre-Luigi Dubied in der
folgenden Weise aufgenommen hat: «Das «aéel commun> bezeichnet die
Wirklichkeit der gewodhnlichen, zwischenmenschlichen Erfahrung, des All-
tdglichen und des unmittelbar Zugénglichen. Es handelt sich um eine An-
haufung von Fakten und Objekten, von gemeinsamen oder konfliktuellen
Wertvorstellungen, von Begegnungen, Erfahrungen, Gefiihlen usw.»**. Die-
se allgemeine und gemeinsame Wirklichkeit («réel commun») stellt also den
Ort dar, von dem die verschiedenen Arbeits- und Forschungsansétze ausge-
hen und wo darum auch das entsprechende «ontologische» Interesse der
Debatte verankert ist.

5. Schrift und Erfahrung

Waihrend der letzten beiden Jahre hat sich die Blickrichtung der Projektar-
beit unseres Instituts auf die Frage konzentriert, welchen Stellenwert die
Erfahrung im naturwissenschaftlichen Forschen einerseits und im theologi-
schen Arbeiten andererseits einnimmt. Vor allem ging es dabei um die
schlechthin konstitutive Bezichung zwischen Erfahrung und Interpretation,
denn in mehrfacher Hinsicht wird die Erfahrung zum Gegenstand der Inter-
pretation. Wir gehen damit von der Grundthese aus, dass jede Bezugnahme
auf Erfahrung unabdingbar auf eine hermeneutische Reflexion angewiesen
ist, und widersetzen uns insofern einem Vorgehen, das meint, Erfahrung
auch unmittelbar und direkt erfassen zu kdnnen, wie es sich z. B. in jedem

» Ch. Perelman, «Réel commun et réel philosophique», in: «Le champ de I’argu-
mentation», Briissel (Presses universitaires de Bruxelles) 1970, 253-264.

* «Le réel commun qualifie le réel de I'expérience ordinaire interhumaine, de la
quotidienneté et de I'immédiateté. Il s’agit de I'agrégat de faits, d’objets, de valeurs
partagées et en conflit, de rencontres, d’expériences, d’émotions, d’échanges, etc.»: P.-
L. Dubied, «Imprévisible et réel commun», in: «Science et foi font systéme» (s.0. Anm. 2),
121,



166 Pierre Biihler

letztlich metaphysischen Versuch, ein einziges und allumfassendes System
des menschlichen Wissens auszuarbeiten, oder auch in den positivistischen
Ansitzen einer (angeblich) rein objektiven Wissenschaft dussert. Erfahrung
und Interpretation bedingen sich gegenseitig, und die Aufgabe der Herme-
neutik besteht darin, die dusserst vielschichtige Beziehung zwischen beiden
zum Gegenstand einer kritischen Theorie zu machen.

Im Bereich der protestantischen Theologie ist vor allem Gerhard Ebeling
diesen fundamentalen hermeneutischen Fragen nachgegangen, die er in der
dialektischen Beziehung zwischen «Schrift und Erfahrung» situiert”’. Den
Aspekt der Dialektik hat er dabei in ganz besonderer Weise betont, denn
gerade der Riickgriff auf die Schrift hat nur zu oft in eine grobe Vereinfa-
chung gefiihrt, die den biblischen Kanon als autoritative Norm fiir den
Rahmen nimmt, innerhalb dessen sich Denken und Forschen abzuspielen
haben®. Die Bibel ist nicht einfach das Kompendium oder die «Summe»
dessen, was man glauben oder denken muss, und liefert auch keineswegs die
Kriterien zur Unterscheidung dessen, was wahr und was falsch ist. Sie ist
vielmehr vom hermeneutischen Grundansatz her zu verstehen, insofern als
sie uns zwar einen reichen Schatz an Erfahrung vermittelt, aber zugleich
auch Widerspiegelung dessen ist, wie sich Menschen — kaum anders als wir
heute — darum bemiihen, die jeweiligen Erfahrungen zu interpretieren und
zu verstehen. Will man also die Bibel sachgerecht lesen, muss man sich in die
ihr eigene Bewegung des Verstehens und Auslegens von Erfahrung hinein-
begeben; diese Orientierung wird den Leser dann aber auch zu seinen
eigenen Erfahrungen zuriickfithren, die es im Lichte der Bibel auszulegen
gilt.

Der hermeneutische Grundsatz fiihrt zu einer Umkehrung der Perspekti-
ve: «Im Umgang mit dem Text schlégt das Ausgelegtwerden des Textes um in
ein Ausgelegtwerden durch den Text. Aus der Auslegung des Textes im
Sinne eines Genitivus obiectivus wird eine Auslegung des Textes im Sinne
eines Genitivus subiectivus. An die Stelle des Textes, als des Auszulegenden

77 Vgl. G. Ebeling, «Schrift und Erfahrung als Quelle theologischer Aussagen», in:
G. Ebeling, Umgang mit Luther, Tiibingen (Verlag J. C.B. Mohr) 1983, 59-81.

» Als Beispiel eines solchen undialektischen Riickgriffs auf die Schrift in Hinsicht auf
unser Thema «Wissenschaft und Glaube» sei eine Ausserung Luthers zur Theorie des
Kopernikus erwihnt; in einer Tischrede soll er gesagt haben: «Etiam illa confusa tamen
ego credo sacrae scripturae, nam Josua iussit solem stare, non terram» (WATR 4,
Nr. 4638). Vgl. H. Bornkamm, «Kopernikus im Urteil der Reformatoren», in: ders., Das
Jahrhundert der Reformation. Gestalten und Krifte, Frankurt a. M. (Insel-Verlag) 1983,
230-241.



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 167

und der Auslegung Bediirftigen, riickt dasjenige, was auszulegen, zu erhel-
len und auszurichten das Worumwillen des Textes ist.»* Die Bibelauslegung
ist also letztlich ein Bemiihen, die Erfahrungen, die den einzelnen Menschen
an seine Verflochtenheit in die Wirklichkeit («le réel») erinnern, im Lichte
der biblischen Tradition zu verstehen und zu interpretieren.

Dieser Rahmen von «Schrift und Erfahrung» fiihrt schliesslich auch zu
einem kritischen Uberdenken von Rudolf Bultmanns Programm der Entmy-
thologisierung®™. Wir sind der Meinung, dass bei ihm das Verhiltnis der
Theologie zu den Ergebnissen der modernen Naturwissenschaften zu stark
vom Gedanken eines schematisch konzipierten Gegeniibers bestimmt 1st,
wonach sich vor allem fiir die Theologie auf geradezu einseitige Weise die
Verpflichtung ergibt, sich auf die Resultate der anderen Wissenschaften
auszurichten. Rudolf Bultmanns Grundintention der Entmythologisierung
bleibt auch heute aufzunehmen, ist aber von unserem Ansatz her durch eine
pointierter dialektische Perspektive zu korrigieren, die die Theorie der In-
terpretation und das Verstehen von Wirklichkeit in ihrer gegenseitigen Be-
zogenheit reflektiert. Man konnte an dieser Stelle auch von der Beziehung
zwischen Hermeneutik und Ontologie sprechen, doch ist — wie schon oben
angesprochen — angesichts der Missverstindlichkeit dieser Begrifflichkeit
alle Vorsicht geboten™.

Wenn die Theologie in dieser Weise ihre Hermeneutik mittels einer
zwischen Schrift und Erfahrung bestehenden dialektischen Beziehung defi-
niert, ist fiir sie die Herausforderung zum interdisziplindren Dialog uniiber-
sehbar. In gleicher Weise sind dann auch die ibrigen Disziplinen der Wissen-
schaft aufgefordert, ihre je eigene Hermeneutik zu reflektieren und vorzu-
stellen, etwa in der Weise, wie es Bernard Hoerni in seinen fjberlegungen
zur Bedeutung des Mediziners als eines «Hermeneuten» getan hat®. Sie
miissen sich etwa den folgenden Fragen stellen: Nach welchen Verfahrensre-
geln vollzieht sich die Interpretation? Welches sind die Arbeitsweisen, die
die Wechselwirkung (Interaktion) zwischen Theoriebildung und Erfahrung

¥ G. Ebeling, Theologie und Verkiindigung. Ein Gesprich mit Rudolf Bultmann,
Tiibingen (Mohr) 1963, 15.

% Vgl. den in Anm. 25 genannten Beitrag von Pierre-Luigi Dubied, «Imprévisible et
réel communy, in: «Science et foi font systéme» (s.o. Anm. 2), 95-132.

3L Zur «Wirklichkeit» vgl. z.B. G. Ebeling, «Luthers Wirklichkeitsverstindnis», in:
ZThK 90 (1993) 409-424; zum Verhiltnis mit der Hermeneutik vgl. ders., Hermeneutik
zwischen der Macht des Gotteswortes und seiner Entmachtung in der Moderne, ZThK 91
(1994) 80-96.

2. S.0. mit Anm. 7.



168

zu erfassen und zu verstehen versuchen? Gibt es so etwas wie eine «Schrift»
oder «Bibel», die fiir die tibrigen Wissenschaftler einen vergleichbaren fun-
damentalen Bezugspunkt darstellt?

Auf diese Fragen wird sich unsere Aufmerksamkeit in der weiteren Ar-
beit unseres Instituts konzentrieren, indem wir den interdisziplindren Dialog
vor allem unter die Problemfrage stellen werden: «Was heisst Interpretie-
ren?»>

Pierre Biihler, Neuchatel

* Auf der Linie dieser weiteren Bemiihungen ist auch der von unserem Institut vorbe-
reitete Internationale Hermeneutik-Kongress zu sehen, der unter dem Titel «Von einem
Lesen zum andern. Die Auslegung und ihre Verschiebungen» vom 12. bis 14. September
1994 in Neuchatel durchgefiihrt werden wird.



	Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema "Wissenschaft und Glaube"

