
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema "Wissenschaft und Glaube"

Autor: Bühler, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema
«Wissenschaft und Glaube»1

Die hier vorgelegten Überlegungen verstehen sich als Versuch, eine neuen-
burgische Stimme in das Konzert der «Schweizer Beiträge zum Dialog
zwischen Theologie und Naturwissenschaft» einzubringen. Sie können zugleich
einen Eindruck von der Forschungstätigkeit des «Institut de recherches

herméneutiques et systématiques» (IRHS) der Universität Neuchâtel geben,
das sich schon seit einigen Jahren mit dem Projektthema «Wissenschaft,
Vernunft und Glaube» beschäftigt und eine erste Bilanz unter dem Titel
«Science et foi font système. Une approche herméneutique» veröffentlicht
hat2. Die folgenden Darlegungen orientieren sich an dieser ersten
Zusammenfassung, doch nicht im Sinne eines Referates dieser Veröffentlichung,
sondern der Akzent wird primär darauf gelegt werden, das bisher Erreichte
einer kritischen Evaluation zu unterziehen und insofern - auf der Linie der

gegenwärtigen Fortführung unseres Forschungsprojekts - die weiteren
Perspektiven zu skizzieren, besonders unter methodologischer Hinsicht.

Der spezifische Ansatz, der die Arbeit unseres Neuenburger Instituts am
Thema des Dialogs zwischen «Wissenschaft und Glaube» prägt, ist durch die

Fragen der Hermeneutik bestimmt. Im Titel meines Beitrags ist diese herme-
neutische Blickrichtung bereits angekündigt, und die folgenden Darlegungen

werden skizzieren, welche Konsequenzen sich aus diesem Grundansatz
heraus für unser theologisches Arbeiten ergeben.

1. Ausweitung des Bereichs von «Interpretation»

Wer sich für den hermeneutischen Ansatz im «Dialog zwischen Theologie
und Naturwissenschaft» entscheidet, riskiert von vornherein, sehr schnell

1 Überarbeitete und aus dem Französischen übersetzte Fassung eines Vortrags, gehalten

in Genf am 13.11.1993 im Rahmen eines interdisziplinären Kolloquiums zum Thema
«Schweizer Beiträge zum Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft», veranstaltet
von der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft in Verbindung mit der «Groupe
Interface» der Universität Genf. Meinem Kollegen Martin Rose danke ich sehr für seine
äusserst sorgfältige Übersetzungsarbeit.

2 Hg. v. R Bühler u. C. Karakash, Genf (Labor et Fides) 1992. Für eine ausführliche
Übersicht über die deutschsprachige Literatur zum Thema «Wissenschaft und Glaube»,
vgl. J. Hübner (Hg.), Der Dialog zwischen Theologie und Naturwissenschaft. Ein
bibliographischer Bericht, München (Kaiser) 1987.



153

auf einen grundlegenden Widerstand zu stossen. Denn seit den Arbeiten
Wilhelm Diltheys (1833-1911) ist es üblich geworden, Hermeneutik als die

Methodologie zu definieren, die in spezifischer Weise die von den
Naturwissenschaften abgehobenen Geisteswissenschaften charakterisiere. Als Theorie

des Verstehens und der Interpretation habe Hermeneutik immer mit
jeweils historischen und kontingenten Erscheinungsformen des menschlichen

Geistes zu tun, für die niemals eine Allgemeingültigkeit beansprucht
werden kann, während die Aufgabe der Naturwissenschaften darin bestünde,

aus ihren Beobachtungen allgemeingültige Gesetze abzuleiten. So ergab
sich, dass das Interpretieren den Geisteswissenschaften zugewiesen wurde:
der Geschichtswissenschaft, der Jurisprudenz, der Psychologie, der Philologie,

der Kunstwissenschaft usw. Im Bereich der Naturwissenschaften dagegen

musste der hermeneutische Ansatz als etwas methodologisch Fremdes

empfunden werden.
Eine solche Trennung zwischen Geisteswissenschaften einerseits und

Naturwissenschaften andererseits ist durch Entwicklungen, die sich in den
letzten Jahrzehnten ergeben haben, deutlich aufgebrochen worden;
insbesondere sind zwei Tendenzen zu nennen:

a) Im Bereich der Geisteswissenschaften wurden zunehmend Denk- und
Arbeits-Modelle aus den Naturwissenschaften in die eigene Forschungstätigkeit

übernommen: Die Psychologie zeigte eine starke Tendenz, von
«naturwissenschaftlichen» Erklärungs-Schemata auszugehen; die Psychoanalyse

ist hinsichtlich ihrer metapsychologischen Folgerungen so etwas wie eine

Theoriebildung zum Funktionieren eines psychischen «Apparats» geworden;

die Linguistik hat sich zur Aufgabe gemacht, die Entstehung von
Texten in einer Weise «gesetzmässig» zu «erklären», die an die
Kausalitätsmechanismen der Naturwissenschaften erinnert usw. Doch stehen diese

Geisteswissenschaften, die sich zunächst immer stärker an naturwissenschaftlichen

Erklärungsmethoden orientiert hatten, heute im Begriff, sich
wieder neu der fundamentalen Frage nach den Bedingungen des Verstehens
und der Interpretation der Erscheinungsformen menschlicher Existenz
zuzuwenden, besonders hinsichtlich der unterschiedlichen Voraussetzungen,
die die Übermittlung von Kenntnissen einerseits und deren Rezeption
andererseits charakterisieren. Als Beispiel für diese jüngste Tendenz sei der
Beitrag des bekannten italienischen Semiotikers Umberto Eco genannt, der
unter dem bezeichnenden Titel «I limiti delkinterpretazione»3 erschienen
ist.

3 Mailand (Bompiani) 1990; in deutscher Übersetzung «Die Grenzen der Interpretation»

(übers, v. G. Memmert), München - Wien (Carl Hanser) 1992.



154 Pierre Bühler

b) Im Bereich der Naturwissenschaften sind in ähnlicher Weise die
«Grenzen» des naturwissenschaftlichen Erklärungsprinzips und des Kriteriums

einer strengen Objektivität zunehmend stärker ins Bewusstsein getreten,

so dass sich auch die Vertreter der naturwissenschaftlichen Forschung
immer mehr mit dem Problem der Interpretation konfrontiert sehen. Das
markanteste und bekannteste Beispiel ist vermutlich das der Quantenphysik,

das unübersehbar macht, dass der Forscher im Vorgang seines Beobachtens

und Untersuchens die objektiven Gegebenheiten des Beobachteten
beeinflusst. Seine Messvorgänge produzieren Veränderungen, so dass sich
die Wirklichkeit im Grunde nur «verschleiert» («voilé») präsentiert, um
einen Ausdruck von B. d'Espagnat aufzunehmen4. Der Zugang zu einem
«Letztlich-Wirklichen» («le réel ultime»), zu einem Wirklichen an und für
sich («le réel en soi») ist unmöglich; seine Erforschung führt in einen
Bereich, der die Dimension des Interpretierens berücksichtigen muss. Eine
solche Verschiebung vom traditionell naturwissenschaftlichen Erklärungsmodell

zum Prinzip interpretativen Arbeitens zeigt sich auch in anderen

Disziplinen, besonders dort, wo es um Kognitionswissenschaft geht"1. So ist
es heute nicht mehr selten, dass das Thema der Hermeneutik in zahlreichen
epistemologischen Werken aus dem naturwissenschaftlichen Bereich
erscheint.

Diese beiden Tendenzen, die im vorangehenden nur kurz skizziert werden

konnten'', weisen auf eine Ausweitung des Bereichs interpretativen
Arbeitens, das immer mehr zu einer gewichtigen und unumgänglichen
Grundbedingung für alles wissenschaftliche Forschen wird. In diesem Sinn
kann die Behauptung aufgestellt werden, dass wir heute in einer Zeit stehen,
die für alle wissenschaftlichen Disziplinen die erkenntnistheoretischen Fra-

4 Vgl. Bernard d'Espagnat, A la recherche du réel - Le regard d'un physicien, Paris

(Gauthier-Villars) 21981; in deutscher Übersetzung: Auf der Suche nach dem Wirklichen -
Aus der Sicht eines Physikers (übers, von A. Ehlers), Berlin (Springer) 1983; Une incertaine

réalité - Le monde quantique, la connaissance et la durée, Paris (Gauthier-Villars)
1985; in englischer Übersetzung: Reality and the physicist - Knowledge, duration and the

quantum world, Cambridge (Cambridge University Press) 1989.
5 Insbesondere ist an die Arbeiten von Francisco Varela zu denken: «Autonomie et

connaissance. Essai sur le vivant», Paris (Seuil) 1989; «Connaître», Paris (Seuil) 1989;

Kognitionswissenschaft, Kognitionstechnik - Eine Skizze aktueller Perspektiven (übers, v.
Wolfram Karl Köck; Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft Bd. 882), Frankfurt a.M.
(Suhrkamp) 1990; Der mittlere Weg der Erkenntnis - Die Beziehung von Ich und Welt in
der Kognitionswissenschaft: der Brückenschlag zwischen wissenschaftlicher Theorie und
menschlicher Erfahrung, Bern (Scherz) 1992.

6 Für weitere Hinweise und Beispiele sei auf die Veröffentlichung «Sience et foi font
système» (s.o. Anm. 2) verwiesen, bes. S. 24-41, 95-107 und 171-211.



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 155

gen zunehmend von der Hermeneutik her anzugehen versucht. Dies freilich ist
nicht als Abschluss einer Entwicklung zu verstehen, sondern vielmehr als die

Eröffnung eines neuen Arbeitsfeldes und neuer Problembereiche. Die Tatsache,

heute mit einer Fülle verschiedener Typen von Interpretationen konfrontiert

zu sein, macht das Problem des Interpretierens zu einer Herausforderung
zum interdisziplinären Dialog. Wenn man diese Herausforderung annehmen

will, muss man sich zuallererst um eine Bestandsaufnahme, Typologisierung
und kritische Evaluation der verschiedenen Modelle von Interpretation bemühen,

wie sie sich in den einzelnen Disziplinen antreffen lassen.

2. Interdisziplinarität als «Spiel mit offenem Ausgang»

Der hermeneutische Akzent bedingt eine völlig offene Sichtweise von
interdisziplinärem Arbeiten. Von allem Anfang an hat sich das Forschungsteam
unseres «Institut de recherches herméneutiques et systématiques» als eine
bewusst multidisziplinäre Gruppe konstituiert: sie umfasst nicht nur Theologen

und Philosophen, sondern kann - je nach behandelter Thematik - auch

auf die Zusammenarbeit mit Linguisten, Philologen, Biologen, Physikern
und Medizinern zurückgreifen. Im Gegensatz zur Genfer Gruppe «Interface»,

die den Dialog zwischen Theologen und Physikern privilegiert, hat
unser Institut nicht von vornherein eine Priorität in der Wahl der Gesprächspartner

festgelegt. Wir wollten mit Absicht der Interdisziplinarität einen

grossen, freien «Spiel-Raum» offenhalten. Dies sei an einem Beispiel
verdeutlicht: Als wir uns bei unseren Überlegungen zum Verhältnis von
«Wissenschaft und Glaube» mit dem Begriff der «Erfahrung» beschäftigten,
sahen wir uns beim Gespräch mit unseren Partnern aus dem Bereich der
Naturwissenschaften mit Verstehensweisen konfrontiert, die deutlich von
metaphysischen Vorverständnissen bestimmt waren. Das veranlasste uns,
zum selben Begriff ein Gespräch mit Vertretern der medizinischen Wissenschaft

einzuschieben, was ursprünglich so nicht vorgesehen war. Ihre Beiträge

zur «Erfahrung» waren wesentlich stärker vom existentiellen Aspekt
geprägt («wie ist der Patient in seiner Leidens-Erfahrung ernstzunehmen?»)
und haben uns ermöglicht, die Bedingungen für die Interpretation von
Erfahrung klarer herauszuarbeiten. Aus dieser Phase der Arbeit unseres
Instituts ist z.B. eine Erörterung des Krebsforschers Prof. Bernard Hoerni
(Bordeaux) über den Platz der Hermeneutik in der Medizin erwachsen7.

7 B. Hoerni, «Herméneute», in: Médecine et hygiène, Genf 1993, 2534; es sei hier auch
auf seine Veröffentlichungen «Paroles et silences du médecin», Paris (Flammarion) 1985

und «Réflexions sur les personnes malades», Paris (Doin) 1988, verwiesen.



156 Pierre Bühler

Es versteht sich von selbst, dass dergleichen Wechsel in der Wahl der
Gesprächspartner unsere Arbeit keineswegs erleichtern. Doch sie bedeuten
zugleich eine enorme Bereicherung der Gesamtperspektive unseres
Forschungsansatzes. In der Tat sollte man sich im interdisziplinären Arbeiten*
die Aufgabe nicht zu leicht machen, und ebensowenig sollte man sich einem
zu grossen Optimismus hingeben. Schwierigkeiten, Missverstehen und ein
Aneinandervorbeireden sind bei jedem interdisziplinären Dialog geradezu
unvermeidbar. In diesem Zusammenhang sei jedoch gleich an die faillibilisti-
sche Lerntheorie von «trial and error» erinnert, derzufolge wir niemals so

gut lernen, als wenn wir aus unseren Fehlern lernen.
Dass ein zu naiver und zu direkter Ansatz das interdisziplinäre Arbeiten

sehr leicht völlig unfruchtbar werden lassen und zum Scheitern führen kann,
hat René Thorn scharf herausgearbeitet und beschreibt es mit sehr viel
Ironie: «Die interdisziplinären Begegnungen, an denen ich bisher teilnehmen

durfte, geben keinen Anlass zu einem besonderen Optimismus. Sie

laufen nach einem immer gleichen Szenarium ab: Da ergreifen verschiedene
Spezialisten das Wort, um die Durchschlagskraft der zentralen Begriffe ihres
Wissenschaftsbereichs zu beschwören und die Möglichkeit zu erwägen, ihre
Verwendung geradezu expansionistisch auch in den Bereich anderer
Disziplinen zu übertragen. Angesichts einer solchen imperialistischem Tendenz
fühlen sich die Vertreter der anderen Wissenschaften in die Defensive
gedrängt und verschanzen sich oft hinter dem konzeptionell spezifischen
Charakter der Arbeitsweisen ihrer eigenen Wissenschaftstheorie; damit aber
werden jeder Austausch und jeder Dialog illusorisch. Die Zusammenkunft
läuft schliesslich auf ein Kommuniqué hinaus, das eher einem faulen Kom-
promiss gleichkommt und in dem die verschiedenen Möglichkeiten einer
Ausweitung der Begriffe zwar angesprochen, aber nirgends tatsächlich realisiert

werden, geschweige denn dass man von einer wirklichen Übereinkunft
und Übernahme sprechen könnte. Es zeigt sich darin, wie begrenzt die

Hoffnungen sind, dass die Interdisziplinarität einen positiven Beitrag zum
wissenschaftlichen Fortschritt leiste.»9

8 Vgl. auch W. Arber (Hg.), Inter- und Transdisziplinarität: warum? wie? - Vorträge
eines am 8.19. November 1990 in Sitten durchgeführten Symposiums (Schriftenreihe des

Instituts Kurt Bosch, Bd. 2), Bern (Haupt) 1993.
9 «Les rencontres interdisciplinaires auxquelles il m'a été donné d'assister n'incitent pas

à l'optimisme. Elles se déroulent selon un scénario immuable: prennent la parole divers
spécialistes, qui évoquent la puissance des concepts centraux de leur discipline et
envisagent la possibilité d'étendre leur emploi dans les domaines d'autres disciplines. Devant
ces manifestations impérialistes, les défenseurs des spécialités menacées se replient
souvent sur le caractère conceptuellement spécifique des outils de leur propre théorie,
rendant ainsi illusoire tout échange, tout dialogue. Et la réunion se termine sur un



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 157

René Thom zufolge muss der interdisziplinäre Dialog nur zu oft deshalb

scheitern, weil man dabei zu einfache Übertragungen von einem Bereich in
den anderen, einen zu schnellen Transfer von Begriffen, Inhalten und
Verfahrensweisen vornimmt. In diesem Zusammenhang hat ein von Isabelle
Stengers herausgegebener Band unsere Aufmerksamkeit auf die «wandernden

Begriffe» («concepts nomades»)10 gelenkt, und in gleicher Weise könnten

wir auch von «wandernden Inhalten» und «wandernden Verfahrensweisen»

sprechen. Es liegt auf der Hand, dass damit die Interdisziplinarität in
die Gefahr gerät, zu einer «Pandora-Büchse der unscharfen Begriffe» zu
werden, um einen Ausdruck von René Thom aufzunehmen11. Dieser unheilvollen

Aussicht ist nur mit einer strengen hermeneutischen Besinnung zu
begegnen, die sich mit den Bedingungen des Transfers von Begriffen, des

Vergleichens von Verfahrensweisen und der Übertragung von Denkmodellen

beschäftigt.
Auf seine Weise hatte sich schon Martin Luther mit diesem Problem

auseinandergesetzt, etwa in seinen Thesen für die Promotionsdisputation
von Palladius und Tilemann12; dort unterstreicht er, dass die Begriffe, die
termini et vocabula, in ihrem Verständnis immer vom jeweiligen forum
abhängen, wo sie verwendet werden. Ein simples transferre von einer Disziplin

in die andere drohe in eine unerträgliche und unstatthafte confusio zu
führen. Man müsse die Begriffe sorgfältig reinigen, sagt Luther: «füret sie

mal zum Bade!»13

Scherzeshalber könnte man also sagen, dass ein hermeneutisches Institut
gleichsam ein universitäres «Badezimmer» ist. Wenn man das Gemeinte
etwas seriöser ausdrücken will, kann man auf René Thom zurückgreifen, der
als Grundbedingung für den interdisziplinären Dialog festsetzt, dass keinesfalls

der einfache Transfer von Forschungsresultaten vom Spezialisten einer
Disziplin zum Spezialisten einer anderen Disziplin genügen könne, sondern
dass man unbedingt für jede Disziplin bis zu ihrer «grundlegenden Aporie»
(«aporie fondatrice») zurückgehen müsse. «Es versteht sich von selbst, dass

communiqué nègre-blanc, où les diverses possibilités d'extension des concepts sont
évoquées, mais non effectivement réalisées ni a fortiori acceptées. On voit alors combien les

espoirs d'une contribution positive de l'interdisciplinarité au progrès scientifique sont
nécessairement limités.»: R. Thom, «Vertus et dangers de l'interdisciplinarité», in: Apologie

du logos, Paris (Hachette) 1990, 639.
101. Stengers (Hg.), D'une science à l'autre. Les concepts nomades, Paris (Seuil) 1987.
11

Vgl. den Titel «Une boîte de Pandore de concepts flous» des Artikels von R. Thom,
a.a.O. 585-598.

12 WA 39/1, bes. 227-230.
13 Zum ganzen Abschnitt vgl. bes. WA 39/1, 229,8-21.



158 Pierre Bühler

der Weg eines solchen Dialogs zwischen einem interdisziplinären Ansatz
einerseits und einer je forschungsspezifischen Konzeption andererseits mit
zahlreichen Fussangeln besetzt ist. Das Denken des Spezialisten ist sehr oft
von der Art. dass er vor lauter <Baum> den Wald nicht mehr sieht. Er hat sich
derart an den Umgang mit seinen <Lieblingsideen> gewöhnt, dass sie ihm
sehr leicht zu so etwas wie einer Festungsmauer werden, hinter der er sich
zurückzieht. Er wird dann auch die Wissenslücke, die der interdisziplinär
Arbeitende in einem speziellen Sektor zu erkennen geben wird, sehr schnell
dazu auszunutzen versuchen, ihn zu blamieren. Um in das <Universum> des

Spezialisten hineinzukommen und die Besonderheit der Gegebenheiten
richtig einzuschätzen, ist es empfehlenswert oder geradezu unumgänglich,
sich recht umfassend ein Bild von den wichtigsten Grundproblemen einer
jeden Wissenschaftsdisziplin zu machen. Von diesem Ansatz her bin ich zum
Konzept der grundlegenden Aporie> (<aporie fondatrice>) gekommen.
Denn jede der grossen Wissenschaftsdisziplinen (Physik, Chemie, Biologie,
Psychologie, Soziologie) verdankt vermutlich ihre Einheit einem zentralen
Problem, das ungelöst ist und wahrscheinlich immer ungelöst bleiben wird
(weshalb es als <aporetisch> zu bezeichnen ist). Freilich glaubt man immer
wieder, mittels einer besonderen Konstruktion oder eines spezifischen
Konzepts eine Lösung herantragen zu können, die sich aber letztlich als Traumgebilde

erweist. Im Dialog zwischen dem interdisziplinär Arbeitenden und
dem Spezialisten wird die Aufgabe des ersteren darin bestehen, diese
fundamentalen Probleme anzusprechen, die der andere, fasziniert und verblendet
von der Lösung seiner sektoriellen Probleme, nur zu gern vergisst. Die
Dialektik <sektoriell - globab ist somit fächerübergreifend, sie betrifft praktisch

jede Wissenschaftsdisziplin.»14

14 «Bien entendu, dans une telle forme de dialogue entre l'interdisciplinaire et le

spécialiste, les chausses-trapes sont nombreux. Le spécialiste est très souvent un homme à

qui l'arbre cache la forêt. Habitué à la manipulation de ses <gadgets> favoris, il est prompt à

s'en servir comme d'un rempart; il aura tôt fait de se servir d'une ignorance locale de

l'interdisciplinaire pour essayer de le confondre. A cet égard, pour pénétrer dans l'univers
du spécialiste, pour apprécier la spécificité de la situation, il est bon, il est même nécessaire
d'avoir une idée globale des problèmes-clés qui sous-tendent toute la discipline. C'est dans
cet esprit que j'ai été amené au concept d'<aporie fondatrice» Chaque grande discipline
scientifique (physique, chimie, biologie, psychologie, sociologie) doit probablement son
unité à un problème central, qui n'est pas résolu, et très probablement ne le sera jamais
(d'où le caractère aporétique). Mais on croit pouvoir y apporter une solution par une entité
ou un concept particulier et cette solution est en fait de nature fantasmatique. Dans le

dialogue entre l'interdisciplinaire et le spécialiste, le rôle du premier est alors d'évoquer ces

questions fondamentales, que le second a tendance à oublier, tout fasciné qu'il est par la



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 159

Diese Sichtweise eröffnet den Weg zu einer wirklich offenen Wechselbeziehung,

in deren Rahmen es möglich werden wird, etwas von dem

Kraftvoll-Dynamischen wiederzufinden, was Paul Ricœur mit «Konflikt der
Interpretationen» zum Ausdruck bringt15. Unser Institut hat sich einen solchen
fundamentalen Austausch über die «grundlegenden Aporien», die mit den
verschiedenen Disziplinen der Wissenschaft gegeben sind, zum Ziel gesetzt;
seine konkrete Arbeit betrifft deshalb nicht unmittelbar die epistemologi-
schen und methodologischen Fragen, sondern beschäftigt sich mit den
Themen, in denen die «grundlegenden» Interessen von Vertretern der verschiedensten

Disziplinen zum Tragen kommen. Damit werden die Probleme der
Interdisziplinarität auf eine eher indirekte Weise behandelt. Man könnte

sagen, dass unser Arbeiten in gewissem Sinne nach den Prinzipien der
Methode vorgeht, die von Psychologen als «Theme-centered Interaction»
bezeichnet worden ist und im deutschen Sprachraum unter der Abkürzung
«TZI» bekannt ist16. Als solche «Themen», auf die sich die Arbeit unseres
Instituts bisher konzentriert hat, seien beispielsweise genannt; «Gerechtigkeit»17,

«Erzählung und Narrativität»18 und schliesslich im Rahmen unseres
Projekts «Wissenschaft, Vernunft und Glaube» die beiden Themenbereiche
«Weltende» und «Erfahrung».

solution de ses problèmes <locaux>. Après tout, la dialectique local-global est de nature
transdisciplinaire, elle joue pratiquement dans toute discipline.»: R. Thom, «Vertus et

dangers...» (s.o. Anm. 9), 642.
15 Vgl. P. Ricœur, Le conflit des interprétations. Essais d'herméneutique, Paris (Seuil)

1969; deutsche Übersetzung: Der Konflikt der Interpretationen, Teil 1: Hermeneutik und
Strukturalismus; Teil 2: Hermeneutik und Psychoanalyse, München (Kösel) 1973 und 1974.

Vgl. jetzt auch P. Ricœur, Du texte à l'action. Essais d'herméneutique II, Paris (Seuil)
1986.

16 Es ist in diesem Zusammenhang vor allem auf die Arbeiten von Ruth C. Cohn zu
verweisen. Eine zusammenfassende Darstellung findet sich bei M. Kroeger,
Themenzentrierte Seelsorge. Über die Kombination klientzentrierter und themenzentrierter
Arbeit nach Carl R. Rogers und Ruth C. Cohn in der Theologie (Urban-Taschenbuch 605),
Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 21973; vgl. auch die bibliographischen Angaben zum Werk
von Ruth C. Cohn auf S. 157; neuste Veröffentlichungen: Ruth C. Cohn, Es geht ums
Anteilnehmen - Die Begründerin der TZI zur Persönlichkeitsentfaltung, Freiburg - Basel

- Wien (Herder) 1993; dies., Grossgruppen mit themenzentrierter Interaktion - Ein Weg
zur lebendigen Balance zwischen Einzelnen, Aufgaben und Gruppe, Mainz (Matthias-
Grünewald-Verlag) 1993.

17

Vgl. P. Bühler (Hg.), Justice en dialogue, Genf (Labor et Fides) 1982.
18 Vgl. P. Bühler - J.-F. Habermacher (Hg.), La narration. Quand le récit devient

communication, Genf (Labor et Fides) 1988.



160 Pierre Bühler

3. Besondere Berücksichtigung der Interaktionen

Bereits im vorangehenden Paragraphen waren zum Stichwort des «Konflikts
der Interpretationen» die Wechselbeziehungen, die sich zwischen

Dialogpartnern ergeben, angesprochen worden. Der hermeneutische Ansatz muss
solchen Interaktionen, die ein äusserst dynamisches und mithin ergiebiges
Arbeitsfeld darstellen, seine ganz besondere Aufmerksamkeit widmen. Der
Forschungstätigkeit unseres Instituts kommt dabei zugute, dass an der
Universität Neuchâtel ein «Centre interfacultaire d'études systémiques»
besteht, mit dem eine regelmässige Zusammenarbeit verwirklicht werden
konnte. Der methodische Ansatz der Systemik interessiert sich in der Tat in
bevorzugter Weise für die Interaktionen, da sich das «System» gemäss den
Definitionen der Systemik als ein Geflecht von dynamischen Interaktionen
versteht, die die einzelnen Elemente untereinander verbinden. Daraus ergeben

sich folgende Konsequenzen des systemischen Modells:

- die Beziehung oder das Aufeinander-Bezogen-Sein ist primär, verglichen
mit dem Gesichtspunkt der einzelnen Elemente, die niemals eines vom
anderen isoliert werden können;

- die Interaktion ist immer reziprok (die Reziprozität verstanden als das,

was man die «Rückkoppelung» [«boucle de rétroaction»] nennt);
- schliesslich geht es immer darum, die Wechselbeziehung so zu strukturie¬

ren, dass sie offenbleibt und unaufhörlich aufgefordert wird, sich selbst zu

organisieren.

Dieses Modell der Systemik bestimmt in gewissem Sinn den grundlegenden

hermeneutischen Ansatz unseres Arbeitens, wie wir dies auch im Titel
«Science et foi font système»19 haben ausdrücken wollen. Freilich erfolgt die
Übernahme dieses Modells nicht ohne eine kritische Diskussion. So ist z.B.
vor kurzem ein Dialog über die Frage in Gang gekommen, in welchem
Masse die Systemik tatsächlich den Gesichtspunkt der Andersartigkeit («al-
térité») berücksichtigt, der in der Theologie von entscheidender Bedeutung
ist, und in welchem Masse sie dem Rechnung tragen kann, dass etwas völlig
Neues und Anderes von aussen her in das «System» hineinkommen kann.
Trotz dieser und ähnlicher Vorbehalte schien es uns durchaus angemessen,
vom Modell der Systemik her unsere Typologie zu entwickeln, die es

erlaubt, die verschiedenartigen Beziehungen, die zwischen Wissenschaft und

19 S.o. mit Anm. 2.



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 161

Glaube bestehen, zu erfassen und zu strukturieren20. Sie geht von vier
verschiedenen Grundtypen des Verhältnisses zwischen Glaube und Wissenschaft

aus, die ohne Zweifel noch nuanciert werden könnten, die aber als

solche sowohl bei Naturwissenschaftlern wie bei Theologen anzutreffen
sind:

- die Konvergenz, die eine harmonisierende Synthese herzustellen sucht;

- der Konflikt, der auf das Konstatieren einer totalen Unvereinbarkeit
hinausläuft;

- die Beziehungslosigkeit, die zu einer Art von friedlicher Koexistenz in
wechselseitiger Gleichgültigkeit führt;

- die Komplementarität, die davon ausgeht, dass es sich selbstverständlich
um zwei sehr verschiedene Sichtweisen handelt, die allerdings auf
konstruktive Weise miteinander in Beziehung gesetzt werden können.

Wir sehen unser Vorgehen auf der Linie des letzten Typos, also der

«Komplementarität». Dieser Begriff freilich verlangt noch einige Präzisierungen.

Man könnte ihn in einem komparatistischen Sinn definieren, so dass

es dabei vor allem darum ginge, verschiedene Begriffe und Strukturen
miteinander zu vergleichen, um auf diese Weise ihre Ähnlichkeit und ihre
Gemeinsamkeiten herauszuarbeiten. Entsprechend den Prinzipien der Sy-
stemik verstehen wir jedoch die Komplementarität im viel profilierteren
Sinn der dynamischen Interaktion. Zur Veranschaulichung sei in aller Kürze
auf die Darstellung der Beziehung zwischen Glaube und Vernunft verwiesen,

wie wir sie in «Science et foi font système» vorgelegt haben21: Von der
Tradition her ist uns vor allem die Alternative zwischen zwei Modellen
vorgegeben, die immer wieder begegnen, dem der unüberwindbaren Kluft
zwischen Glaube und Vernunft und dem der letztlichen Übereinstimmung
zwischen beiden. Es gilt nun allerdings, nicht in die Falle dieser Alternative
hineinzutappen, sondern die besagte dynamische Interaktion auch für das

Verhältnis von Glaube und Vernunft ins Auge zu fassen; dafür muss als

Allererstes - im Sinne von René Thorn - die «grundlegende Aporie» («apo-
rie fondatrice») je für Glaube und Vernunft erhoben werden. Es ergibt sich
dann für den Glauben, dass er immer in der Gefahr steht, eine Kehrtwendung

zum Unglauben vorzunehmen, während für die Vernunft stets die
Gefahr der Wendung zur Unvernunft besteht.

20 «Science et foi font système» (s.o. Anm. 2), 45-72.
21 A.a.O. 73-94.



162 Pierre Biihler

Vernunft Glaube

Unvernunft Unglaube

Beide, Glaube und Vernunft, sind aufgerufen, sich klar von ihrem jeweiligen

Gegenphänomen abzugrenzen, das als eine ständige Bedrohung ihnen
gegenüber steht. Damit erweist sich als ungenügend, die Frage der Beziehung

zwischen Glaube und Vernunft auf eine einfache und einlinige
Verhältnisbestimmung zwischen beiden zu beschränken; vielmehr ist ihre dynamische

Interaktion in der Weise zu beschreiben, dass man die beiden Momente
der jeweils entscheidenden Weichenstellungen bzw. der jeweils drohenden
Kehrtwendungen in ein kritisches Gegenüber bringt: die Vernunft interveniert

(Weg «a») an dem Punkt («A»), wo Glaube zum Unglauben werden
könnte, während umgekehrt der Glaube (Weg «b») dort interveniert (Punkt
«B»), wo Vernunft zur Unvernunft umschlagen könnte. Das bedeutet, dass

Glaube und Vernunft sich gegenseitig in ihrem Willen der Abgrenzung
gegenüber ihrem je eigenen Gegenphänomen (Unglaube bzw. Unvernunft)
bestärken können (cf. das Kreuz aus den Wegen «a» und «b»). Doch an
denselben Weichenpunkten («A» und «B») intervenieren auch Unglaube
bzw. Unvernunft, die ihrerseits eine unheilvolle Allianz bilden können (vgl.
die gestrichelten Linien).

Die Wechselwirkung, die zwischen den beiden kreuzweisen Beziehungen
besteht (vgl. den Doppelpfeil in der Mitte der Skizze), hat zur Folge, dass

das «System» stets von einer Instabilität geprägt ist, die alles andere als eine

permanente Ausgeglichenheit darstellt. In einem solchen äusserst sensiblen

System können schon geringfügigste Verschiebungen ungeahnte
Konsequenzen haben. In diesem Zusammenhang kann an eine Bemerkung Friedrich

Schleiermachers erinnert werden, der im Blick auf die moderne Zeit die



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 163

Frage gestellt hat: «Soll der Knoten der Geschichte so auseinander gehn: das

Christentum mit der Barberei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?»22
Diese Frage bleibt offen. Der Ausgang, den Schleiermacher so sehr befürchtet,

kann nicht ausgeschlossen werden; aber er ist nicht der einzig denkbare,
und er drängt sich auch nicht als eine tragische Fatalität auf, der man sich nur
resigniert beugen könnte.

4. Die Suche nach der Verankerung in einem «Dritten»

Die besondere Berücksichtigung der Interaktionen bringt es mit sich, dass

wir gegenüber den allzu unmittelbaren Transfers, Übertragungen und
Vergleichen äusserst zurückhaltend sind. Den einen Begriff einem anderen
direkt gegenüberzustellen und die eine wissenschaftliche Disziplin unmittelbar

mit einer anderen zu vergleichen, führt sehr schnell an einen Punkt, der
die Unfruchtbarkeit eines solchen Verfahrens deutlich macht. Stattdessen ist
auf Mittelbarkeit und Vermittlung abzuheben, und dafür braucht es entsprechend

etwas «Drittes», das allerdings nicht lediglich im Sinne eines tertium
comparationis verstanden werden sollte, da sich das Modell des Vergleichens

als zu simplifizierend herausgestellt hat. Ebensowenig ist an das tertium

einer Synthese, eines friedlich-schiedlichen Kompromisses oder eines

gegenseitigen Ignorierens zu denken. Ich möchte vielmehr von einem «Dritten»

als «Verankerungspunkt» («un tiers d'ancrage») sprechen; dabei denke
ich an so etwas wie ein («drittes») Terrain, auf dem sich der Prozess der
Auseinandersetzung und der Interaktion zwischen den beiden jeweiligen
Dialog- oder Konfliktpartnern abspielen kann. Genau auf diesem Terrain,
wo Konfrontationen und Wechselwirkungen stattfinden, hat auch das her-
meneutische Bemühen seinen Platz. Wir haben uns damit für ein bestimmtes
Verstehen und Vorgehen entschieden, und die mit dieser Option gegebenen
Konsequenzen seien kurz verdeutlicht:

a) Darin liegt die Stärke und vielleicht zugleich auch die Schwäche unseres

Arbeitsvorhabens, dass sich der Dialog, wie wir ihn verstehen, niemals
auf eine ausschliessliche und direkte Debatte zwischen Theologie und
Naturwissenschaften beschränkt23. Wie im vorangehenden Paragraphen ausge-

22 F. Schleiermacher, «Zweites Sendschreiben an Lücke», in: H. Bolli (Flg.),
Schleiermacher-Auswahl (Siebenstern 113/114), München-Hamburg, 146.

23 Dies im Gegensatz etwa zum Tagungstitel «Theologie und Naturwissenschaft» des in
Anm. 1 genannten Kolloquiums oder auch zur Bezeichnung der «European Society for the
Study of Science and Theology» (ESSSAT).



164 Pierre Biihler

führt, ist für uns der Glaube der bevorzugte, ja geradezu einzige Bezugspunkt

der Theologie. Damit muss sich der Dialog vorrangig zwischen
«Wissenschaft» und «Glaube» abspielen - und nicht zwischen «Wissenschaft» und
«Theologie». Die Theologie nimmt am Dialog teil, indem sie zunächst ihr
Verhältnis zum Glauben diskutiert.

b) Aus demselben Grund liegt unserem Ansatz in keiner Weise daran,
die verschiedenen Erkenntnisse, Kenntnisse und Forschungsergebnisse auf
formale Weise jeweils miteinander in Beziehung zu setzen. Insofern es um
das Verhältnis von Wissenschaft und Glaube geht, müssen die zu
untersuchenden Relationen anders gewählt werden: z.B. die Beziehung zwischen

Wissensaneignung und Lebensbewältigung, zwischen wissenschaftlicher
Erfahrung und Lebenserfahrung, zwischen der Erforschung des Lebendigen
und der Sinngebung des Lebens.

c) Die Klärung der anthropologischen Verankerung von Wissenschaft
und Glaube in einem «Dritten» ist deshalb eine unter hermeneutischem
Gesichtspunkt unabdingbare Voraussetzung für unser Vorgehen. Das Stichwort

der «Anthropologie» signalisiert auf seine Weise, dass es für den Dialog
zwischen einem theologischen Ansatz und naturwissenschaftlichem
Forschen unerlässlich ist, für alle davon unmittelbar betroffenen Dialogpartner
eine kritische Erörterung über ihren Status, ihre Grenzen und Grundbedingungen

vorzunehmen. Von diesem spezifischen Arbeitsansatz her ist es uns
dann allerdings aus hermeneutischen Gründen unmöglich, etwa über die

Kosmologie sofort und unmittelbar in einen Dialog zwischen Theologie und
Naturwissenschaften einzutreten. Vielmehr muss es zunächst einmal darum
gehen, unter Rückgriff auf die anthropologischen Grundbedingungen die
Vorgehensweisen, Ansätze und Sprachformen zu erheben, die die verschiedenen

Dialogpartner entwickelt haben.
d) Allerdings ist eine falsche Polarisierung von Anthropologie und

Kosmologie tunlichst zu vermeiden, wie sie sich nur zu sehr im Umfeld der
Rezipierung der Existenzphilosophie gezeigt hat; die diesbezüglichen
Diskussionen erwiesen sich als letztlich unfruchtbar. Stattdessen ergibt sich nun
vom streng hermeneutischen Ansatz her eine andere Möglichkeit, nämlich
die Frage des Menschen (also die anthropologische Frage) auf diejenige hin
fortzuführen, die nach der Wirklichkeit fragt, in der der Mensch lebt (also
die «ontologische» Frage24).

-4 Der Begriff «Ontologie» ist reich befrachtet an Missverständnissen, die aus der
langen Tradition der metaphysischen Ontologie erwachsen sind. Ich ziehe es vor, ihn in
Anführungszeichen zu setzen, und verwende ihn im Sinne einer Konzeptualisierung von
Wirklichkeit («le réel»).



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 165

Unsere Hypothese könnte in folgender Weise formuliert werden: Die
Naturwissenschaften sowie die Theologie gelangen von ihren jeweiligen
Forschungsansätzen her zur Darstellung einer Wirklichkeit, die einen zu
einer naturwissenschaftlichen Wirklichkeit und die andere zu einer theologischen

Wirklichkeit; beide jedoch stehen in Beziehung miteinander durch
den unaufgebbaren Bezug auf eine allgemeine und gemeinsame Wirklichkeit

(«un réel commun»), die von ihnen beiden beleuchtet, interpretiêrt und
strukturiert wird und die ihre gemeinsame «Verankerung» (ihr «tiers
d'ancrage») bildet. Mit dem Begriff des «réel commun» beziehen wir uns
insbesondere auf Darlegungen von Ch.Perelman25, die Pierre-Luigi Dubied in der
folgenden Weise aufgenommen hat: «Das <réel commun* bezeichnet die
Wirklichkeit der gewöhnlichen, zwischenmenschlichen Erfahrung, des

Alltäglichen und des unmittelbar Zugänglichen. Es handelt sich um eine
Anhäufung von Fakten und Objekten, von gemeinsamen oder konfliktuellen
Wertvorstellungen, von Begegnungen, Erfahrungen, Gefühlen usw.»26. Diese

allgemeine und gemeinsame Wirklichkeit («réel commun») stellt also den
Ort dar, von dem die verschiedenen Arbeits- und Forschungsansätze ausgehen

und wo darum auch das entsprechende «ontologische» Interesse der
Debatte verankert ist.

5. Schrift und Erfahrung

Während der letzten beiden Jahre hat sich die Blickrichtung der Projektarbeit

unseres Instituts auf die Frage konzentriert, welchen Stellenwert die

Erfahrung im naturwissenschaftlichen Forschen einerseits und im theologischen

Arbeiten andererseits einnimmt. Vor allem ging es dabei um die
schlechthin konstitutive Beziehung zwischen Erfahrung und Interpretation,
denn in mehrfacher Hinsicht wird die Erfahrung zum Gegenstand der
Interpretation. Wir gehen damit von der Grundthese aus, dass jede Bezugnahme
auf Erfahrung unabdingbar auf eine hermeneutische Reflexion angewiesen
ist, und widersetzen uns insofern einem Vorgehen, das meint, Erfahrung
auch unmittelbar und direkt erfassen zu können, wie es sich z.B. in jedem

25 Ch. Perelman, «Réel commun et réel philosophique», in: «Le champ de
l'argumentation», Brüssel (Presses universitaires de Bruxelles) 1970, 253-264.

26 «Le réel commun qualifie le réel de l'expérience ordinaire interhumaine, de la

quotidienneté et de l'immédiateté. Il s'agit de l'agrégat de faits, d'objets, de valeurs
partagées et en conflit, de rencontres, d'expériences, d'émotions, d'échanges, etc.»: R-
L. Dubied, «Imprévisible et réel commun», in: «Science et foi font système» (s.o. Anm. 2),
121.



166 Pierre Bühler

letztlich metaphysischen Versuch, ein einziges und allumfassendes System
des menschlichen Wissens auszuarbeiten, oder auch in den positivistischen
Ansätzen einer (angeblich) rein objektiven Wissenschaft äussert. Erfahrung
und Interpretation bedingen sich gegenseitig, und die Aufgabe der Hermeneutik

besteht darin, die äusserst vielschichtige Beziehung zwischen beiden
zum Gegenstand einer kritischen Theorie zu machen.

Im Bereich der protestantischen Theologie ist vor allem Gerhard Ebeling
diesen fundamentalen hermeneutischen Fragen nachgegangen, die er in der
dialektischen Beziehung zwischen «Schrift und Erfahrung» situiert27. Den
Aspekt der Dialektik hat er dabei in ganz besonderer Weise betont, denn

gerade der Rückgriff auf die Schrift hat nur zu oft in eine grobe Vereinfachung

geführt, die den biblischen Kanon als autoritative Norm für den
Rahmen nimmt, innerhalb dessen sich Denken und Forschen abzuspielen
haben28. Die Bibel ist nicht einfach das Kompendium oder die «Summe»
dessen, was man glauben oder denken muss, und liefert auch keineswegs die
Kriterien zur Unterscheidung dessen, was wahr und was falsch ist. Sie ist
vielmehr vom hermeneutischen Grundansatz her zu verstehen, insofern als

sie uns zwar einen reichen Schatz an Erfahrung vermittelt, aber zugleich
auch Widerspiegelung dessen ist, wie sich Menschen - kaum anders als wir
heute - darum bemühen, die jeweiligen Erfahrungen zu interpretieren und
zu verstehen. Will man also die Bibel sachgerecht lesen, muss man sich in die
ihr eigene Bewegung des Verstehens und Auslegens von Erfahrung
hineinbegeben; diese Orientierung wird den Leser dann aber auch zu seinen

eigenen Erfahrungen zurückführen, die es im Lichte der Bibel auszulegen
gilt.

Der hermeneutische Grundsatz führt zu einer Umkehrung der Perspektive:

«Im Umgang mit dem Text schlägt das Ausgelegtwerden des Textes um in
ein Ausgelegtwerden durch den Text. Aus der Auslegung des Textes im
Sinne eines Genitivus obiectivus wird eine Auslegung des Textes im Sinne
eines Genitivus subiectivus. An die Stelle des Textes, als des Auszulegenden

27 Vgl. G. Ebeling, «Schrift und Erfahrung als Quelle theologischer Aussagen», in:
G. Ebeling, Umgang mit Luther, Tübingen (Verlag J. C. B. Mohr) 1983, 59-81.

28 Als Beispiel eines solchen undialektischen Rückgriffs auf die Schrift in Hinsicht auf
unser Thema «Wissenschaft und Glaube» sei eine Äusserung Luthers zur Theorie des

Kopernikus erwähnt; in einer Tischrede soll er gesagt haben: «Etiam illa confusa tarnen

ego credo sacrae scripturae, nam Josua iussit solem stare, non terram» (WATR 4,
Nr. 4638). Vgl. H. Bornkamm, «Kopernikus im Urteil der Reformatoren», in: ders., Das
Jahrhundert der Reformation. Gestalten und Kräfte, Frankurt a.M. (Insel-Verlag) 1983,
230-241.



Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema «Wissenschaft und Glaube» 167

und der Auslegung Bedürftigen, rückt dasjenige, was auszulegen, zu erhellen

und auszurichten das Worumwillen des Textes ist.»29 Die Bibelauslegung
ist also letztlich ein Bemühen, die Erfahrungen, die den einzelnen Menschen
an seine Verflochtenheit in die Wirklichkeit («le réel») erinnern, im Lichte
der biblischen Tradition zu verstehen und zu interpretieren.

Dieser Rahmen von «Schrift und Erfahrung» führt schliesslich auch zu
einem kritischen Überdenken von Rudolf Bultmanns Programm der Entmy-
thologisierung30. Wir sind der Meinung, dass bei ihm das Verhältnis der

Theologie zu den Ergebnissen der modernen Naturwissenschaften zu stark
vom Gedanken eines schematisch konzipierten Gegenübers bestimmt ist,
wonach sich vor allem für die Theologie auf geradezu einseitige Weise die

Verpflichtung ergibt, sich auf die Resultate der anderen Wissenschaften
auszurichten. Rudolf Bultmanns Grundintention der Entmythologisierung
bleibt auch heute aufzunehmen, ist aber von unserem Ansatz her durch eine

pointierter dialektische Perspektive zu korrigieren, die die Theorie der
Interpretation und das Verstehen von Wirklichkeit in ihrer gegenseitigen Be-

zogenheit reflektiert. Man könnte an dieser Stelle auch von der Beziehung
zwischen Hermeneutik und Ontologie sprechen, doch ist - wie schon oben

angesprochen - angesichts der Missverständlichkeit dieser Begrifflichkeit
alle Vorsicht geboten31.

Wenn die Theologie in dieser Weise ihre Hermeneutik mittels einer
zwischen Schrift und Erfahrung bestehenden dialektischen Beziehung
definiert, ist für sie die Herausforderung zum interdisziplinären Dialog unübersehbar.

In gleicher Weise sind dann auch die übrigen Disziplinen der Wissenschaft

aufgefordert, ihre je eigene Hermeneutik zu reflektieren und
vorzustellen, etwa in der Weise, wie es Bernard Hoerni in seinen Überlegungen
zur Bedeutung des Mediziners als eines «Hermeneuten» getan hat32. Sie

müssen sich etwa den folgenden Fragen stellen: Nach welchen Verfahrensregeln

vollzieht sich die Interpretation? Welches sind die Arbeitsweisen, die
die Wechselwirkung (Interaktion) zwischen Theoriebildung und Erfahrung

29 G. Ebeling, Theologie und Verkündigung. Ein Gespräch mit Rudolf Bultmann,
Tübingen (Mohr) 1963,15.

30 Vgl. den in Anm. 25 genannten Beitrag von Pierre-Luigi Dubied, «Imprévisible et
réel commun», in: «Science et foi font système» (s.o. Anm. 2), 95-132.

31 Zur «Wirklichkeit» vgl. z.B. G. Ebeling, «Luthers Wirklichkeitsverständnis», in:
ZThK 90 (1993) 409-424; zum Verhältnis mit der Hermeneutik vgl. ders., Hermeneutik
zwischen der Macht des Gotteswortes und seiner Entmachtung in der Moderne, ZThK 91

(1994) 80-96.
32 S.o. mit Anm. 7.



168

zu erfassen und zu verstehen versuchen? Gibt es so etwas wie eine «Schrift»
oder «Bibel», die für die übrigen Wissenschaftler einen vergleichbaren
fundamentalen Bezugspunkt darstellt?

Auf diese Fragen wird sich unsere Aufmerksamkeit in der weiteren
Arbeit unseres Instituts konzentrieren, indem wir den interdisziplinären Dialog
vor allem unter die Problemfrage stellen werden: «Was heisst Interpretieren?»33

Pierre Bühler, Neuchâtel

33 Auf der Linie dieser weiteren Bemühungen ist auch der von unserem Institut
vorbereitete Internationale Hermeneutik-Kongress zu sehen, der unter dem Titel «Von einem
Lesen zum andern. Die Auslegung und ihre Verschiebungen» vom 12. bis 14. September
1994 in Neuchâtel durchgeführt werden wird.


	Der Beitrag der Hermeneutik zum Thema "Wissenschaft und Glaube"

