
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: Vergeltung oder Vergebung!? : Matthäus 18, 21-35 auf dem
Hintergrund des "Erlassjahres"

Autor: Weber, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vergeltung oder Vergebung!?

Matthäus 18,21-35 auf dem Hintergrund des «Erlassjahres»

Gewidmet dem Lehrerkollegium der Europäischen Mennonitischen
Bibelschule auf dem Bienenberg, Liestal/BL (Schweiz)

I. Vorbemerkungen

Das Jahr 1991 wurde aufgrund des Jubiläums der Eidgenossenschaft
(1291-1991) von den Schweizer Landeskirchen in Anlehnung an alttesta-
mentliche Sozialgesetzgebung als «Halljahr» (Jobeljahr) begangen. In meiner

Predigt am Dank-, Buss- und Bettag dieses Jubiläumsjahres habe ich als

Textgrundlage Mt 18,21-35 gewählt und diesen Text mit der Realisierung von
Halljahrvorstellungen in Zusammenhang gebracht. In der einschlägigen
exegetischen Literatur zu Mt 18,21-35' sucht man nun aber - abgesehen von
einem jüngst erschienenen Aufsatz2 - vergeblich nach Hinweisen auf eine
Bezugnahme zum atl.-jüd. Erlassjahr. Nur ausserhalb des exegetischen main
stream finden sich vereinzelte Stimmen, v.a. aus friedenskirchlich-täuferischer

Tradition, die auf solche Zusammenhänge hinweisen, aber unbeachtet
geblieben sind.3

1 Ich zitiere die Literatur mit Name und Kurztitel und verweise für die vollständigen
Angaben auf die dem Aufsatz nachgestellte Bibliographie. Was die (Spezial-)Literatur zur
Perikope betrifft, verweise ich auf Weber, Alltagswelt, 161f. (Anm. 1+2). Zur dort genannten

Literatur sind hinzuzufügen: Breukelman, Erklärung; Deidun, Parable; Broer, Parabel;

Brodie, Fish (überdies liegt der in RIDA 12 [1965] 3-19 publizierte Aufsatz von Derrett
zum Gleichnis Mt 18,23-34 in überarbeiteter Fassung in einem Sammelband vor [Law,
32M7]). Ich möchte an dieser Stelle Prof. U. Luz danken, dass er mir einen Entwurf seiner
Ausführungen zur Perikope, die im dritten Band seines Matthäus-Kommentars (EKK1/3)
behandelt werden wird, zugänglich machte.

2 Brodie, Fish.
3 Im Blick auf die Parabel vom «Schalksknecht» ist insbesondere auf Yoder, Politik

Jesu, 59-69, zu verweisen. Seine Arbeit basiert auf der Studie von Trocmé, Jésus. Eine
Zusammenfassung dieses Verstehensansatzes bietet Driver, Loi. Zur Auseinandersetzung
mit Yoders Ansatz vgl. Sloan, Year, v.a. 168-173.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 125

Dass eine derartige Verstehensweise bisher nicht einmal diskutiert wurde, scheint (auch)
darauf zurückzuführen zu sein, dass in der Forschung die Ansicht vorherrscht, dass die «Schalks-

knechts»-Parabel auf einem heidnisch-orientalischen, also ausserpalästinischen Verstehenshin-

tergrund aufruhe, wofür sozio-ökonomische und juristische Züge der Erzählung in Anschlag
gebracht werden. Eine solche «ausländische» Lokalisierung der Gleichnisszenerie ist der
Wahrnehmung des jüdisch-theologischen Verstehensrasters nicht förderlich. Ich habe an anderer
Stelle4 - als Vorarbeit zur vorliegenden Studie - die sozial- und rechtsgeschichtliche «Welt» des

Gleichnisses erarbeitet und zu zeigen versucht, dass sich eine eindimensionale Zuweisung des

Gleichnissettings in ausserpalästinische Verhältnisse aufgrund der komplexen Verhältnisse im

damaligen Palästina nicht aufrechterhalten lässt.

Innerhalb des Neuen Testaments wird eine Bezugnahme auf Sabbat- und
Jobeljahr(vorstellungen) oft nur im Zusammenhang der Nazareth-Perikope
(Lk 4.16-30)5 angenommen, wo Jesus zu Beginn seiner Wirksamkeit im
Rahmen eines Synagogen-Gottesdienstes Jes 61,lf. liest und die eschatologi-
sierte Vorstellung eines ëvtauxoç jcuqiou Ôextôç (Jes 61,2LXX; Lk 4,19) auf
sich und sein Wirken bezieht. Angesichts einer derart programmatischen
Aussage wie in Lk 4 stellt sich allerdings die Frage, ob sich nicht auch
anderswo in den Evangelien eine aktualisierende Aufnahme von mit der
Sabbat- bzw. Jobeljahr-Vorstellung verbundenen Elementen im Zusammenhang

mit Jesu Proklamation des Reiches Gottes und seinem Wirken findet.
Das ist tatsächlich der Fall.6 Ich möchte in diesem Aufsatz zeigen, dass das

«Schalksknecht»-Gleichnis in seinem mt Kontext auf diesen Hintergrund
anspielt und damit eine auf das AT zurückgehende sozial-theologische Ver-
stehensdimension ins Spiel bringt. Um aufzuzeigen, dass ein solcher Befund
im MtEv nicht singulär ist, gebe ich zum Schluss noch einige Hinweise auf
andere Passagen im ersten Evangelium, in denen dieser Hintergrund ebenfalls

durchscheint. Bevor ich mich der Perikope zuwende, soll in einem
traditionsgeschichtlichen Exkurs der Vorstellungskomplex des Erlass-, Sabbat-

und Jobeljahrs und seine Entwicklungsgeschichte skizziert werden, um
so für die nachfolgende Darstellung der Textbezüge den Verstehensrahmen
aufzuspannen.

4 Weber, Alltagswelt.
5 Vgl. u.a. Sloan, Year, 28-110; Sanders, Isaiah 61; Strobel, Ausrufung; Albertz,

Antrittspredigt; Chilton, Announcement.
6 So v.a. im Zusammenhang des LkEv (zu den Belegen im MtEv, die auf diesem

Hintergrund zu lesen sind, s.unter IV.). An Spezialliteratur dazu ist auf Sloan, Year, und
auf folgende Studien, die mir nicht zugänglich waren, hinzuweisen: L.C. Crokett, The Old
Testament in the Gospel of Luke, with Emphasis on the Interpretation of Isaiah 61,1-2,
Ann Arbor 1966; D.W. Blosser, Jesus and the Jubilee, St. Andrews 1979; S.H. Ringe, The
Jubilee Proclamation in the Ministry and Teaching of Jesus. A Tradition-Critical Study in
the Synoptic Gospels and Acts, Ph.D. Diss. Union Theological Seminary 1981.



126 Beat Weber; Vergeltung oder Vergebung!?

II. Erlass-, Sabbat- und Jobeljahr: Rechtsbestimmungen,
historische Realisierung und

Kristallisationspunkt eschatologischer Hoffnung - eine Skizze

Mit den Begriffen «Erlass-», «Sabbat-» und «Jobeljahr», in deren Umfeld
auch die gö'el-Gesetze (Levirat, Erbbesitz) gehören, verbinden sich
israelitisch-jüdische Rechtsbestimmungen. Diese (wie auch das diesen zugrunde
liegende sozio-ökonomische Gefüge) haben Teil an einem altorientalischen
Wurzelboden: Vergleichbare Gesetze und Erlasse finden sich im Kulturraum

des Alten Orients über einen langen Zeitraum hindurch.7 Die in der
Umwelt (meist) durch königliche Erlass-Edikte - solche sind nicht nur für
das alte Babylon, sondern auch für den hell.-röm. Zeitraum belegt8 -
angestrebten sozialen und ideologischen Ziele kamen in Israel in einer modifizierten

(bundestheologischen) Form zur Anwendung.9 Als Rechtsvorschriften

sind sie in unterschiedlichen Gesetzeskomplexen des Pentateuchs
(Bundesbuch, Heiligkeitsgesetz, dtn Gesetz) mit je eigenen Akzenten überliefert
(v.a. Ex 21,2f.; 23,10f.; Lev 25; 27,16-25; Dtn 15,1-18; 31,9-13; vgl. auch
Num 36). Diese Sozialgesetzgebung ist mit der Sabbat-Ruhe (Erholung der
Schöpfung und Erholung im Sozialbereich) und dem Segen Gottes verbunden

und - v.a. im dtn Bereich - in eine übergreifende Sabbatthematik
eingezeichnet.10 Zugleich wird sie mit der Erlösung durch Jahwe begründet,
ist also auf die Befreiung aus der Knechtschaft Ägyptens (Exodusgeschehen)

zurückbezogen.11 Hinter dem Sabbat- und Jobeljahr, dessen Beginn mit
dem Versöhnungstag einsetzt, steht die Grundüberzeugung, dass Land und
Volk Israel Jahwe zugehören. Die wesentlichen Bestimmungen der Sabbat-
und Jobeljahrgesetzgebung mit ihrem jahreszyklischen Charakter, deren
Zueinander im einzelnen nicht immer genau zu eruieren ist, sind die folgenden:12

7 Vgl. dazu u. a. North, Sociology; Davies, Land; Driver, Loi; Weinfeld, Year; Cardellini,

Sklaven-Gesetze; Hamilton, Justice; Chirichigno, Debt-Slavery.
8 Vgl. Weber, Alltagswelt, 177-179.
9 In Dtn 15,2 ist die im babyl. mJsarum-Edikt mit dem König verbundene Proklamation

auf Jahwe übertragen. Die mit der Gesetzgebung verbundene «(Jahwe-)Königsfunktion»
scheint dabei unterschwellig auch in Israel präsent geblieben und in nachexilischer Zeit
wieder neu ins Bewusstsein getreten zu sein, wie dies an einigen Stellen, v.a. in den
Psalmen, deutlich wird (vgl. u.a. Ps 72,1-4.12-14; 94,2ff.; 146,7-10).

10 Vgl. hierzu u.a. Gen 2,2f.; Ex 23,10-12; Lev 25, 1-8.55; Dtn 5,12-15; 15,4-6.15; Jer
34,12-14. Zur Einbettung von Dtn 15 vgl. Hamilton, Justice, 107-113.

11 Vgl. die doppelte Legitimierung des Sabbatgebots in den beiden Dekalogfassungen
(Ex 20,8-11; Dtn 5,12-15)."

12 Anhand Driver, Loi, 14-20; ausführlich North, Sociology, 135-190.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 127

1. Brache für das Land (keine Bestellung und Ernte des Landes).
2. Erlass der (Geld-)Schuld (Darlehenserlass unter den Volksgenossen).
3. Freilassung aus Schuld-Sklaverei (unter den Volksgenossen13).
4. Rückgabe des Grundeigentums an den Ursprungsbesitzer bzw. dessen

Nachfahren.
Es scheint, dass die ersten drei Bestimmungen alle 7 Jahre (Sabbatjahr)

zum Tragen kommen sollten, während im Jobeljahr14 zusätzlich die vierte
Bestimmung zur Geltung gelangen sollte.15 Im Blick auf das «Schalks-
knechts»-Gleichnis sind namentlich die sozialen Anordnungen des Sabbatbzw.

Jobeljahres (2. und 3.) von Interesse, die im dtn Gesetz im Vordergrund
stehen (Erlassjahr-Bestimmungen).

In der Forschung ist die Bedeutung der Sabbat- und Jobeljahrgesetzgebung, insbesondere die

Beurteilung, ob, wann und in welchem Grad diese Gesetzgebung effektiv zur Anwendung
gelangte, strittig. Eine grundsätzliche Skepsis ist aber nicht angebracht, da sich bis hin zum rabb.
Judentum Belege finden lassen, dass in der Zeit des zweiten Tempels (und darüber hinaus)
zumindest Teile dieser mosaischen Gesetzgebung (Brachjahr, z.T. auch der Schuldenerlass)

praktiziert wurden (s.u.). Die prophetische Sozialkritik könnte bereits ein Indiz für die Be- bzw.

Missachtung der Sabbatjahr-Bestimmungen in der Königszeit sein.16 Ab der Exilszeit dürfte die
im Kern alte Institution zu neuer Bedeutung gelangt sein, ja die Exilserfahrung selbst wird z.T.

mit der Missachtung dieser Gesetzgebung in Verbindung gebracht. Nach Jer 34,8-22 wurde in
kritischer Situation (Belagerung Jerusalems) von König Zidkija 588 vC eine generelle
Sklavenfreilassung angeordnet, die nach Abwendung der Gefahr wieder zurückgenommen wurde - ein

Umstand, der vom Propheten als Verstoss gegen das Sabbatjahr-Gesetz gebrandmarkt wurde und
die Gerichtsansage (Hunger, Pest, Exilierung) provozierte.17 Dass die Landverwüstung und

13 Die Differenzierung von «hebräischen» (höherer Status, eine Art «Lohnarbeiter»)
und «kanaanäischen» Sklaven ist im AT (Lev 25,39-46) wie im rabb. Judentum (Bill.
IV,709ff.) bezeugt.

14 jôbël wird auch als «Jubeljahr» oder «Halljahr» übersetzt. Zur Bedeutung des

Begriffs vgl. North, Sociology, 96-108; Weinfeld, Year, 45A7; Chirichigno, Debt-Slavery,
313-316.

15 Dabei scheint zwischen einem zyklischen Sabbatjahr (Brache, Schuldenerlass) und
einem individuellen, nach Ablauf von jeweils sechs Dienstjahren angesetzten «Sabbatjahr»
(Freilassung aus der Schuldsklaverei) unterschieden worden zu sein, wobei aber das

Eintreten eines Jobeljahres stets zur Beendigung des Dienstverhältnisses führte (vgl. Dtn
15,1-11 mit 15,12-18; Bill. IV,699-703). Die Zuordnung der Jahrzyklen zueinander ergibt
einige Schwierigkeiten; so ist aus Lev 25,8-12 nicht restlos klar, ob - wahrscheinlicher - das
49. Jahr (7mal 7 Sabbatjahre) zugleich als Jobeljahr zu gelten hat oder ob mit einer
Aufeinanderfolge von Sabbat- und Jobeljahr (50. Jahr) zu rechnen ist.

16 Vgl. dazu u.a. II Reg 4,1; 8,6; Jes 5,8; Am 5,11; 8,5f. Die mit der Staatlichkeit
aufkommende monetäre Ökonomie dürfte für manche der kleinen Landeigentümer
verhängnisvoll gewesen sein (vgl. Davies, Land, 359-361).

17 Zu den Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen den Gesetzestexten und
diesem königlichen Sondererlass (mit generellem Verbot, ähnlich Neh 5,1-13) vgl. Wein-



128 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

Exilierung nach Babylon als von Jahwe verhängtes «Straf-Sabbatjahr» (statt Freilassung Wegführung

in die Sklaverei, Verödung des Landes als «Zwangs-Brache») interpretiert wurde, zeigt II
Chr 36,20f, (zu den 70 Jahren vgl. Jer 25,llf. ; 29,10; Sach 1,12).18 Von einer Neupraktizierung (der

19
sozialen Bestimmungen) des Sabbat(jahre)s wird in Neh 5,1-13; 10,32 berichtet.

Neben der (teilweisen) Praktizierung der Sabbat- und Jobeljahrgesetze
gewinnt im Frühjudentum die prophetisch-apokalyptische Aufnahme und
Neuakzentuierung der mosaischen Bestimmungen zunehmend an Bedeutung.

Sie werden zum Ausgangs- und Anknüpfungspunkt der Hoffnung auf
eine Zeit umfassender (nationaler) Wiederherstellung, die insbesondere
den «Armen» zugute kommen sollte.20 Die Erwartung einer «messiani-
schen» Heilszeit verbindet sich mit «Sabbat-theologischen» Vorstellungen.
Die Wirkungsgeschichte dieses Vorstellungskomplexes lässt sich bis hin zur
qumranischen Gemeinschaft und zu Jesus bzw. den ntl. Schriften verfolgen.
Namentlich (dtr/tr)jes Prophetenworte (vgl. aber auch Ez 46,16-18) haben
mit ihrer Ansage einer «Er-Lösung» (g'l) analog zur Befreiung aus der
Knechtschaft Ägyptens eine Neuordnung des Zusammenlebens und die

Hoffnung auf eine neue Heilszeit schlechthin inauguriert.21 Von besonderer
Bedeutsamkeit ist dabei Jes 61,1-3 geworden, wo der Geistgesalbte - in der
Person und Funktion des hier aufgenommenen «Gottesknechtes» verbinden
sich prophetische (Mose) und königliche (David) Vorstellungen - u.a. die

Freilassung aus der Schuldenabhängigkeit (vgl. Jes 58,6f.) und das (sabbatliche)

«Gnadenjahr» proklamiert. Dieses erscheint nun nicht mehr in der
Gestalt eines Gesetzes, sondern als Verheissung, als Handeln Jahwes gegen-

feld. Year, 39-41.61; Chirichigno, Debt-Slavery, 285f. Die Verbindung des Berichts in Jer
34 zu den genannten israelitischen Rechtsbestimmungen (v.a. zur dtn Fassung) ist
insgesamt gesehen m.E. deutlich; die Geschehnisse werden vom Propheten oder den (dtr)
Bearbeitern des Stoffes als Erfüllung bzw. Missachtung mosaischer Gesetzgebung
interpretiert und auf Exodus und Mose-Bund zurückbezogen. Cardellini, Sklaven-Gesetze,
313-323, erwägt die Möglichkeit, dass der Königserlass auf ein Sabbatjahr hin geschah und
in der bedrohlichen Situation dem weithin vernachlässigten Recht neue Geltung verleihen
sollte.

18 Cardellini, Sklaven-Gesetze, 373-375, nimmt an, dass das Jobeljahr mit der
Zeitspanne zwischen Exilierung (587 vC) und Kyrosedikt (538 vC), die 49 Jahre beträgt, in
Zusammenhang steht.

19 Anders Lemche, Manumission, der die einschlägigen Texte drei verschiedenen
Schichten bzw. Sozialinstitutionen (Ex - Dtn/Lev - Jer/Neh) zuweist und für letztere eine

Ableitung von neuassyrischer Edikt-Praxis, nicht aber vom Sabbat-/Jobeljahr gelten lässt

(dtr überarbeitet).
20 Zu den eschatologischen Themen der Jobeljahrgesetzgebung vgl. Sloan, Year, 12-18.
21 Vgl. etwa Jes 40,2; 43,14; 45,17; 49,8f.; 64,17; 66,22f. Zur Verknüpfung der

Prophetenworte von Jes 40-55 und Jes 56-66 vgl. Kellermann, Tritojesaja.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 129

über dem (bedrängten) Volk." Bei den trjes Aussagen aus dem Umkreis der

Anawimfrömmigkeit verbinden sich (angesichts sozialer Misstände und sich

verzögernder Heilsrealisierung) mit der Ausrufung eines besonderen Erlassjahres

eine Reihe von Heilserwartungen.23 Die prophetischen Aussagen in
ihrer «schwebenden Bildersprache» (Albertz) bargen in sich ein Potential
für weitergehende Interpretationen und bildeten in der Zeit des zweiten

Tempels den Nährboden für apokalyptische Strömungen. Dabei wurden
neben den prophetischen auch psalmische Texte bedeutsam, die - z.T. auch

von Königsvorstellungen geprägt - die Hoffnung auf eine neue Gott-gewirkte
Realisierung der Sozialgesetze bzw. «Armenprivilegien» wachhielten

(vgl. u.a. Ps 37,18ff.; 72,4.12-14; 146,5-10). Auch die im apokalyptischen
Milieu gedeihenden und mit messianischen Hoffnungen gefüllten Periodisie-

rungen in 7er- bzw. 49/50er-Zyklen (Jahrwochen) haben ihren Haftpunkt
u.a. am Sabbat- und Jobeljahr gehabt, wie Jub 50,1-7 (vgl. auch Jub 1,21—

26.29; 2,30) zeigt.24 Mit dem apokalyptischen Schrifttum in engem
Zusammenhang steht dasjenige von Qumran. Für unsere Belange von besonderem
Interesse sind namentlich die beiden ins 1. Jh vC zu datierenden
Fragmentenkomplexe llQMelch25, in dem apokalyptisch-jahreszyklische, messiani-
sche und «sabbat(jahr)theologische» Elemente (Ansage des Heils im zehnten

Jobeljahr) zusammenfliessen, und 4Q52126, einer «messianischen
Apokalypse» (Puech), die auch von der Totenauferweckung spricht.

In llQMelch wird die durch die himmlische (priesterliche) Erlösergestalt herbeigeführte
eschatologische Befreiung mit Kurzzitaten und Anspielungen auf mosaische Erlasstexte (Lev
25,9.13; Dtn 15,2) umschrieben, die mit psalmischen (Ps 7,8f.; 82,1.2) und prophetischen Stellen

(Jes 8,11; 52,7; 61,1.2.3; Ez2,7; Dan 9,25) verbunden werden; dabei wird auf Jes 61,1-3 mehrmals

angespielt - diese Textpassage bildet gewissermassen das Rückgrat für alle andern Schriftbelege.

22 Vgl. Zimmerli, Gnadenjahr; Sanders, Isaiah 61; Kellermann, Tritojesaja, 54-64.

Dagegen meint Albertz, Antrittspredigt, 188, dass Jes 61,lf. wohl noch nicht auf die
Institution rekurriere. Die für unsere Belange wichtige Übereinstimmung besteht aber
insofern, als in der Wirkungsgeschichte von Jes 58,6; 61,If. (LXX, Qumran) diese Aussagen

mit dem Sabbat-/Jobeljahr in Verbindung gebracht wurden (vgl. Albertz, Antrittspredigt,

189f.l94).
23 Vgl. Kellermann. Tritojesaja, 47f.56. Jes 61,1-3 ist als komplementäres Gegenstück

zur Fastenpredigt Jes 58 aufzufassen. Vgl. auch weitere jes Belege wie u.a. 42,6f.; 49,8f.
24 Vgl. neben Jub auch Dan 9,24-27; äthHen 93,1-10; 91,12-17; 4QOtot.
25 Vgl. van der Woude, Melchisedek; Puech, Notes. Eine Auswertung von llQMelch

im Blick auf Jes 61,1-3 bzw. das NT (Lk4,18f.) findet sich u. a. bei Albertz, Antrittspredigt,
189f. ; Sanders, Isaiah 61, 89ff.

2,1 Vgl. Puech, Apocalypse; Collins, Works; Eisenman/Wise, Jesus, 25-36 (zu dieser
Populärausgabe vgl. aber die von Harrington/Strugnell, Texts, geäusserten Vorbehalte).



130 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

Der prophetisch-königliche Heilsmittler wird hier mit dem eschatologisch-messianischen Befrei-
27

er identifiziert." In 4Q521 wird u.a. eine messianische Endzeit, die mit einem königlichen
und/oder eschatologisch-prophetischen Befreier in Verbindung gebracht wird, angekündigt; sie

wird dabei - vergleichbar mit llQMelch - u.a. in den Konturen von Jes 61,lf. und v.a. Ps 146,7f.

gezeichnet. Beide Fragmente weisen gewisse Ähnlichkeiten mit ntl. Stellen auf (vgl. v.a.

llQMelch mit Lk 4,16-21 und 4Q521 mit Mt 11,2-6; Lk 7,21-23).

Die im Schrifttum der Qumran-Essener sich findende Eschatologisierung
der Jobeljahrvorstellungen von Lev 25 und Dtn 15 anhand von Jes 61,1—328

zeigt, dass in zeitlicher und sachlicher Nähe zur Verkündigung (des Täufers
und) Jesu ein analoger Deutungshorizont dieser Vorstellung wach ist. Auch
die qumranischen Sabbatlieder mit ihrer häufigen Rede von der Königsherrschaft

und von Gott als König (vgl. Ex 15,17) sind für das Verständnis der

Verkündigung Jesu von der «Basileia» Gottes von Bedeutung.29 Zwischen
der Gemeinschaft um den Lehrer der Gerechtigkeit und der Jüngergemeinschaft

um Jesus bestehen schliesslich auch eine Reihe sozio-religiöser
Berührungspunkte.30

Für die späthell.-röm. Zeit vor 70 nC haben wir also im Blick auf das

Sabbat- und Jobeljahr von einer doppelten Relevanz auszugehen: Zum
einen ist mit einer teilweisen Observanz der Gesetzgebung im palästinischen
Judentum zu rechnen, zum andern ist (v.a. in apokalyptisch beeinflussten
Kreisen) eine Spiritualisierung und Eschatologisierung von Sabbat- und
Jobeljahrvorstellungen wach. Dass sich die praktische Realisierung der
Sozialgesetzgebung und die Hoffnung auf eine endzeitliche (Voll-)Erfüllung
dabei gegenseitig beeinflusst und durchdrungen haben, ist wahrscheinlich.
Eine bedeutsame Rolle in dieser Entwicklung hat auch die LXX gespielt, die
durch die Wiedergabe der verschiedenen hebr. Begriffe für die Sozialgesetzgebung

(jôbël, derör, s'mittß) durch atpecrtç eine Synthetisierung der
unterschiedlichen Gehalte, ihre Verknüpfung mit (hellenistischen) Königsedikt-
Vorstellungen und ein Oszillieren zwischen Schuldenerlass und Vergebung
vollzog bzw. anbahnte.31 Belege aus dieser Zeit legen nahe, dass insbesonde-

27 Vgl. Albertz, Antrittspredigt, 189f.
28 Zur Rezeption von Jes 61,1-3 in Qumran vgl. - abgesehen von llQMelch und 4Q521 -

4QpPs 37 II,9f.; 1QS IX.21-23; 1QM VII,4-5; 1QH XXIII,13-16 (dazu Sanders, Isaiah 61,

89f.).
29 Vgl. 4QSirSabb; llQSirSabb; MasSirSabb; dazu Schwemer, Gott.
30 Vgl. Talmon, Tradition, 127-132. Zur (Selbst-)Bezeichnung als «Arme» in Qumran

und im NT vgl. u.a. lQpHab XII,3.6.10; lQpPs 37 11,10; 1QM XIV,7; Mt 5,3 par; 11,5 par;
Lk 4,18; Act 4,34f.

31 Vgl. Weber, Alltagswelt, 179.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 131

re den landwirtschaftlichen Bestimmungen (Brache, Ernteverbot) Folge
geleistet wurde (Sabbatjahr)32, während die Einhaltung des «Freijahres»
(Jobeljahr), d.h. die Tilgung der (Geld-)Schuld, die Freilassung aus der
Knechtschaft und die Rückgabe von Grundbesitz (Josephus, Ant. 111,12,3),

scheinbar weniger Beachtung fand.33 Anhand der Quellen lassen sich übrigens

eine Reihe von Sabbatjahren nachweisen bzw. erschliessen.34 Die
Annahme, dass das Jahr 26/27 nC als Sabbat- und möglicherweise zugleich als

Jobeljahr zu gelten hat und mit dem Beginn der Wirksamkeit Jesu in
Zusammenhang steht (vgl. Lk 4,16-30), hat einiges für sich.35 Dass diese Institutionen

zur Zeit Jesu aktuell waren, zeigen ferner die Belege bei Philo (De spec,
leg. 2 [De septen.]) und im rabb. Schrifttum (Shevi 10,1-9; TShevi 8,3-11).
Vermutlich zur selben Zeit ist in pharisäischen Kreisen eine Umdeutung
bzw. Umgehung des Schulderlasses mittels der «Prosbul»-Regelung36
feststellbar. Als genereller sozialer Hintergrund ist mit einer Verarmung weiter

32 Der Verzicht auf Entrichtung von Abgaben im Sabbatjahr gehörte zu den von der
röm. Oberhoheit (seit Caesar) gewährten Vorzugsrechten (vgl. Josephus, Ant. XIV,10,6),
die die Juden anscheinend schon unter den Hellenen zugestanden erhielten (vgl. Ant.
XI,8,6). Auch von röm. Seite (Tacitus, Hist. 5,4; zit. nach Kippenberg/Wewers, Textbuch,
75) liegt eine (polemische) Bestätigung für die Einhaltung des jüd. Sabbatjahres vor.

33 Seit wann diese Aufteilung von Sabbat- und Jobeljahr-Bestimmungen, wie sie

Josephus nennt, in Geltung war, ist nicht leicht zu bestimmen (vgl. z.B. Ant. 111,12,3 mit
IV,8,28). Schuldtilgung und Freilassung scheint im kleinen und grossen Zyklus zur Anwendung

gekommen zu sein (vgl. Philo, De spec. leg. 2,122). Dass das Sabbatjahr vornehmlich
als Brachjahr ausgelegt wurde, zeigt auch die rabb. Literatur (Shevi; TShevi), wo die

Freilassung jeweils nur im Schlusskapitel Erwähnung findet.
34 Zu erwähnen ist das Jahr 164/3 vC (I Makk 6,48-54; Josephus, Ant. XII,9,5; Bell.

1,1,5), in dem die Juden wegen Hungers (aufgrund der Brache des Sabbatjahres) gegen die

königlichen Truppen des Antiochos V. eine Niederlage erlitten. Als weitere Sabbatjahre
können u.a. gelten: 136/5 vC (Ant. XIII,8,1: Bell. 1,2,4), 38/37 vC (Ant. XIV,16,2;
XV,1,2), 40/41 nC(?) (Sot 7,8), 47/8 nC(?) (vgl. Act 11,27-30; Ant. 111,15,3; XX,2,5; 5,2),
68/9 nC(?). Vgl. dazu auch Jeremias, Sabbathjahr, 233-238; North, Sociology, 82-87. Ein
noch weiter ausgeführter Sabbatjahr-Kalender (mit z.T. abweichenden Daten) liefert
Wacholder, Calendar.

35 Vgl. dazu Strobel, Ausrufung, 44-50; Trocmé, Jésus, 35f.; Yoder, Politik, 60; Driver,
Loi, 22, der hinzufügt, dass zwei andere Erscheinungen mit messianischem Anspruch mit
Sabbatjahren zusammentrafen («ägypt. Messias» 55/6 nC, Bar Kochba 132/3 nC).
Abweichend davon wird von Wacholder, Calender, 190, das Jahr 27/28 nC genannt.

36 Unter der Bezeichnung «Prosbul» (p'rôzbôl jiqôç ßokfj) ist ein Hillel d. A.
zugeschriebener Vorbehalt gemeint: Ein von zwei (Gerichts-)Zeugen zu unterzeichnendes
Formular bewirkte die Ausserkraftsetzung des Schulderlasses und war gegen die Erlahmung

des Kreditwesens gerichtet (Shevi 10,3-6; TShevi 8,7-10, vgl. Git 36a-37a). Der
«Prosbul» scheint ebenfalls ein Indiz dafür zu sein, dass die Thematik zur Zeit Jesu virulent
war (vgl. Yoder, Politik, 63f.). Ob Mur 18 (Schuldurkunde aus dem Jahr 55/56 nC) auf den
«Prosbul» Bezug nimmt, scheint unsicher.



132 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

Bevölkerungskreise zu rechnen, hervorgerufen durch die hohe Steuerlast
einerseits (vgl. Josephus, Ant. XIV,5,4) und Naturkatastrophen andererseits

(vgl. Ant. XV,5,2; 9,lf.).
Als Fazit ergibt sich, dass zur Zeit Jesu das Sabbat- und Jobeljahr sowohl

hinsichtlich seines sozialen und juristischen Aspekts als auch im Blick auf
seine eschatologisch-messianische Vorstellungen von Aktualität war. Eine
Anknüpfung Jesu an Praxis und Theologie dieser Institution ist damit gut
denkbar/7 Dass dies geschehen ist, zeigt sich anhand von Lk 4,16-21. Dass
sich ein derartiger Verstehenshintergrund darüber hinaus u.a. auch an Mt
18,21-35 aufweisen lässt, wird nun zu zeigen sein.

III. Das «Erlassjahr» und Mt 18,21-35

1. Vorüberlegungen
Da sich in der Perikope Mt 18,21-35 kein explizites Zitat aus atl. Erlass-,

Sabbat- oder Jobeljahrtexten findet, der hier propagierte Bezugshorizont
auf der Textoberfläche auch nicht leicht greifbar ist und zudem unterschiedliche

Textsorten - Rechtsbestimmungen einerseits und eine Gleichniserzä-
hung andererseits - involviert sind, sind einige vorgängige Bemerkungen,
verbunden mit einer Offenlegung der verstehensleitenden Prämissen,
angebracht.

1. Das MtEv ist m.E. durch und durch «jüdisch» geprägt (was den
missionarisch-universalistischen Zug nicht ausschliesst). Die dargebotenen Stoffe
sind auf jüdische bzw. judenchristliche (Erst-)Hörer angelegt, bei denen mit
einer hohen Kenntnis atl.-jüdischer Texte, Traditionen, Stilformen und
Auslegungsprinzipien gerechnet werden kann.38 Die Verkündigung und das Wirken

Jesu wird auffallend häufig entweder explizit mit atl. Aussagen in
Verbindung gebracht oder implizit mit solchen «unterlegt». Von daher hat es

einige Wahrscheinlichkeit für sich, dass auch in 18,21-35 atl. Bezugshorizonte
aufscheinen sollen und können (die Bestimmung der Perikope als

«Jüngerunterweisung» verstärkt diese Erwartung noch). Die in der Perikope

37 Dass die Aufnahme des mit Sabbat- und Jobeljahr verbundenen Motivkomplexes auf
Jesus selbst und nicht (nur) auf die Evangelisten Mt und Lk, Q oder eine Gemeindetheo-
logie zurückgeht, legt sich nicht nur durch die mehrfache und unterschiedliche Bezeugung
in diesen Evv, sondern auch durch den Umstand nahe, dass die Thematik in der urchristlichen

Gemeinde (z.B. im Zusammenhang mit der Verkündigung der Sündenvergebung)
anscheinend nicht weitergeführt wurde (vgl. die diesbezüglichen Unterschiede zwischen
LkEv und Act).

38 Vgl. dazu u.a. Gundry, Use; Luz, MtEv 1,16ff.; Hengel, Bergpredigt, 341-348.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 133

angewandte Bezugstechnik kann als «Derasch Methode»39 bezeichnet werden:

Mit Hilfe eines Motiv- und Begriffsclusters (Kumulierung von
Textsignalen) wird in assoziierend-synthetisierender Weise - mit Dtn 15 als Leittext

- bei den traditionsvertrauten Hörern ein vorgegebener Bezugshorizont
als Verstehenshintergrund evoziert. Im Zusammenhang des mt Evangelienkontextes

wird dieser zugleich aktualisiert, d. h. in einen - ebenfalls bereits

vorgeprägten (s.o.) - eschatologisch-messianischen Deuterahmen
eingezeichnet.

2. Meine Untersuchung orientiert sich an der mt (End-)Textgestalt. Die
Perikope gehört - abgesehen vom Logion 18,22, das in Lk 17,4 eine Parallele
hat40-zum mt Sondergut (das Gleichnis vollständig). Die Deklarierung des

Stoffes als «jesuanisch», «vormatthäisch» oder «matthäisch» muss schon
deshalb hypothetisch bleiben.41 Das MtEv zeichnet sich ohnehin durch eine
starke «Komponiertheit» aus, was eine Herausschälung verschiedener
Überlieferungsstufen schwierig (und z.T. auch wenig sinnvoll) macht.42 Mt
Charakteristika («Redaktion»)43 lassen sich zwar erkennen, zugleich steht

39 Vgl. u.a. del Agua, Erzählung; Ellis, Prophecy, 147-172; Brodie, Fish, 715f.
40 Beiden Evangelien gemeinsam ist der innergemeindliche Kontext, die Thematik;

Sünde und stete Vergebung(sbereitschaft) und die Siebenzahl. Die Ausgestaltung ist
verschieden, wobei zwischen «7mal am (gleichen) Tag» (vgl. Ps 119,164) und «77mal»
(ohne Zeitangabe, dazu s.u.) in der Zielperspektive sachlich kein Unterschied besteht.
Dass sich das «Schalksknechts»-Gleichnis als mt Adaption des Gleichnisses von den zwei
Schuldnern (Lk 7,41-43) verstehen lässt (so Gundry, Matthew, 371), scheint mir - trotz
einiger Gemeinsamkeiten - sehr fraglich, da die Unterschiede im Gleichnis (und im
Rahmen!) beträchtlich sind.

41 In der Forschung findet sich bezeichnenderweise eine jesuanische wie eine mt Zu-
schreibung der Gleichniserzählung: Nach Weiser (Knechtsgleichnisse, 92) darf man «das

Gleichnis keineswegs Jesus absprechen», nach Reiser (Gerichtspredigt, 262) ist die Parabel

hingegen offensichtlich von Matthäus selbst formuliert und eine schriftliche Vorlage
nicht auszumachen (vgl. auch Gundry, Matthew, 371f. ; kritisch dazu Payne, Midrash).

42 Vgl. Hengel, Bergpredigt, 348f. Ein Rekonstruktionsversuch zum Überlieferungsund

Gestaltungsvorgang dieser Erzähleinheit soll gewagt werden: Das Gleichnis wird von
Jesus als Jüngerunterweisung (vgl. Jes 8,16) autoritativ übermittelt. Noch im vorösterlichen

Jüngerkreis wird die Erzählung meditiert und erlangt eine gewisse Fixierung als

«mündlicher Text». Vom Apostelkreis wird sie der urchristlichen Gemeinde und ihren
Lehrern «übergeben» und findet ihren Ort insbesondere in der katechetischen Unterweisung

der (mt) Gemeinde. Als gepflegte Überlieferung gelangt das Gleichnis (und
möglicherweise auch seine «Erzählumstände») schliesslich zum Evangelisten, der es in das MtEv
«eingestaltet» hat, wobei literarischer (Mt 18) und historischer (Gemeindesituation) Kontext,

aber auch theologische Gesamtgestaltung (MtEv) und Aussageabsicht im Blick auf
die Adressaten (Aktualisierung) mitgespielt haben.

43 Folgende Momente könnten auf eine mt Überformung (theologische Verstärkung,
Allegorisierung) zurückgehen (vgl. dazu Boer, Talents; Lambrecht, Treasure, 58-61): 1.



134 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

aber m.E. der Annahme nichts im Wege, dass die Perikope im Kern - und
möglicherweise sogar im Bezug auf die Einbettung (Ort, Zeit, Jüngerkreis
als Adressaten)44 - auf Jesus selbst zurückgeht.45 Vielleicht darf man den
Sachverhalt mit der folgenden Formel umschreiben: Matthäus erzählt, und
Jesus wird gehört.46

3. Im Gefolge von B. Gerhardsson47 und in Übereinstimmung mit der
jüd. Gleichnistradition48 - aber im Gegensatz zur formkritischen Schule -
wird auf eine Abkoppelung bzw. Separierung der überlieferten Verzahnung
von Rahmenlogia (18,21f./18,35) und Gleichnis (18,23-34) verzichtet und ein
solches Vorgehen als für das Verstehen der Aussage - zumindest in der

Die Bezeichnung des >o)qioç als «König» am Gleichniseingang; 2. Eine Steigerung (Hyper-
bolisierung) der Schuldsumme von lO'OOO Denare in lO'OOO Talente; 3. Die «Proskynese»
des Knechtes (vgl. 18,26 mit 18,29). Sicherheit im Blick auf die Frage der Überformung
lässt sich allerdings nicht gewinnen. Zum mt «Vorzugsvokabular» vgl. Luz, MtEv 1, 35-55.

44 Die Ausweitung der (ursprünglichen) Hörerschaft auf ein weiteres Publikum wird
zwar vertreten (vgl. etwa Weiser, Knechtsgleichnisse, 98), ist aber nicht zwingend. (Auch)
Faktoren wie die galiläische Verortung, der Charakter als (esoterische) Jüngerlehre und
die Thematik der «wiederholten Vergebung» könnten durchaus ursprünglich sein, d. h. auf
Jesus selbst bzw. auf vorösterliche Überlieferung zurückgehen. Die lk Situierung (vgl. Lk
17,1-5) stimmt diesbezüglich jedenfalls mit der mt (Rahmen) überein.

45 Dass mit einer sorgfältigen, auf vorösterliche Traditionsgaranten zurückgehenden
Jesusüberlieferung gemeinhin zu rechnen ist, hat Riesner, Jesus, m.E. überzeugend
aufgewiesen.

46 Was das Gleichnis selbst betrifft, sind die (weithin sachkritisch motivierten) literar-
kritischen Reduktionen im Bereich der Verse ab 18,31 (Einschränkung der Barmherzigkeit?)

m.E. weder theologisch noch literaturwissenschaftlich zu legitimieren (zum
Verdacht derpetitio principii vgl. Reiser, Gerichtspredigt, 266) - im Gegenteil: Sie (zer)stören
den Aufbau des Gleichnisses in drei Szenen und damit seine «Dramaturgie» (zur überlegt
strukturierten Personen- und Handlungskonstellation der drei Szenen: 23/24-27 (I), 28-30/
31 (II) und 31/32-34 (III) vgl. Breukelman, Erklärung; Scott, Accounting). Auch auf den
Schlussvers (18,34) lässt sich nicht verzichten (vgl. Harnisch, Gleichniserzählung), weil mit
den Versen 27-30-34 ein spannungsvolles Dreieck (Kontrast und Analogie) aufgebaut
wird.

47 Vgl. den bezeichnenden Titel seines Aufsatzes: «If We Do not Cut the Parables Out
of Their Frames». Er spricht sich gegen die in der (älteren) Formkritik übliche
Abkoppelung der Gleichnisse («narrative Meschalim») von den Rahmen- bzw. Deuteworten
(«aphoristische Meschalim») im Sinne einer (vermeintlichen) Scheidung von Tradition und
Redaktion aus.

48 Vgl. v.a. die Zuordnung von mäsal und nimsal, ferner die semitisierenden
Ausdrucksweisen ôvÛQiojtoç ßacnkeljg melek besar w'dam, geläufig in rabb. Königsgleichnissen,

vgl. auch Sir 14,18; im NT sonst nur noch 22,2), chpoicMhi + Dat. (vgl. u. a. Hld 1,9;

2,9.17; 7,8; 8,14) und oûxcoç 18,35. Zur komparativischen Erforschung ntl. und rabb.
Gleichnisse vgl. u.a. Schmid-Grether, Struktur; Hezser, Lohnmetaphorik; Dschulnigg,
Gleichnisse, zu inhaltlichen Parallelen Weber, Alltagswelt, 163.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 135

Intention des vorliegenden Evangeliums - abträglich erachtet. Gerade an
dieser Perikope lässt sich zeigen, wie die gegenseitige Beleuchtung von
Rahmen und Gleichnis (im Zusammenhang mit der Einbettung in die
«Gemeinderede»)49 zu einer Sinnanreicherung führt, die m.E. ein befriedigendes

Gesamtverstehen erst ermöglicht (s.u.).50

2. Begriffs- und Motivuntersuchungen
Von der Häufigkeit ihres Auftretens in der Perikope Mt 18,21-35 her

können folgende Lexeme (bzw. Wurzeln) als textstrukturierende Leitvokabeln

angesehen werden:51 die Personbezeichnungen xupioç (21.25.26.31.32.
34) und die ôouk-Derivate ôorAoç (23.26.27.28.32) sowie oûvôouÀ,oç (28.29.
31.33), die korrespondierenden Handlungsverben ôcjtoôîÔcûri (25bis.26.28.
29.30.34)52 und dtptripi (21.27.32.35) sowie die im semantischen Wortfeld
«zwischen» den beiden gegensätzlichen Verben anzusiedelnden ocpeiV-Deri-

4918,21 greift anknüpfend-ergänzend auf 18,15 zurück (vgl. par Lk 17,3f.), zugleich
ergibt sich sub voce àôeVpoç und durch das semantische Korrespondenzpaar äpapxavü)/
àqptr|(xi eine Inclusio (18,21.35). Die Perikope bildet den Abschluss der «Gemeinderede».
Es lässt sich diskutieren, ob diese makrostrukturelle Einheit (nur) 18,1-35 umfasst oder ob

zu ihr in einem gewissen Sinn nicht auch die Tempelsteuer-Perikope (17,24-27) gehört, die

Verknüpfungspunkte zu 18,1-35 aufweist (vgl. Thompson, Advice, 210). Jedenfalls wird
die in Kapernaum (17,24; vgl. 19,1) situierte Jüngerbelehrung gerahmt durch zwei mt
Sondergutstücke (17,24-27; 18,23-34/35), in denen es um religiöse bzw. staatliche (Steuer-)
Abgaben (xéXoç f| tcfjvaoç 17,25) geht und die möglicherweise beide auf einem
traditionsgeschichtlich verknüpften Horizont (Dtn 14f.) aufruhen (vgl. Brodie, Fish).

50 Das vorliegende Gleichnis - durch ôpouôOri (vgl. 13,24; 22,5; 25,1) als solches
kenntlich - entfaltet einen Aspekt des «Königreichs des Himmels». Es wird einerseits
durch das anaphorische Ôtà xoüxo (zur Gleichniseinführung nur noch 13,52) an das Jesus-

Logion zurückgebunden, andererseits im Abschlusswort 18,35 mittels des folgernden
Vergleichswortes obxcoç für die Jüngergruppe bzw. Gemeinde paränetisch ausgewertet. Die
oft beanstandete Inkompatibilität zwischen Rahmen (Quantität der Vergebung) und
Gleichnis (Qualität der Vergebung) trägt dem Erzählprozess, in dessen Ablauf eine Neu-
gewichtung vorgenommen wird, zuwenig Rechnung: Die am Anfang stehende Quantitätsfrage

(Petrus) auf der Ebene «Bruder - Bruder» wird auf «Qualität» hin, unter Einbezug
der Ebene «Herr - Knecht», umakzentuierend beantwortet und zugleich mit einem parä-
netischen Impetus (18,33-35) versehen (dabei wird der Übergang vom quantitativen zum
qualitativen Aspekt nicht erst durch das Gleichnis vollzogen, sondern schon in der Jesus-

Antwort «bis zu 77mal» in nuce vorweggenommen). Vergebungsaufforderung (18,22) und
Warnung vor Vergebungsverweigerung (18,35) bilden den Rahmen; dazwischen
eingespannt ist die Gleichniserzählung, beides begründend.

51 Die Vorkommen im Gleichnisrahmen (21f.35) sind unterstrichen.
52 Der Begriff erscheint in allen drei Szenen. Zur gleichen Wurzel gehört noch Jtaga-

ôtôcopi (34).



136 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

vate ötpeütü (28bis.30.34), öcpetkfi (32) und ôcpeiAétT|ç (24).53 Diese
Vorzugsvokabeln geben ein Gerüst ab, das nun einer genaueren Analyse und eines

Vergleichs mit Leitlexemen der atl. Jobeljahrtexte bedarf. Dabei spielt die

Phraseologie der LXX, über die die Rezeption der hebr. Bibel im MtEv
(mehrheitlich) läuft, eine besondere Rolle.

Semantische Bezugsfelder zur «Schuld(en)abhängigkeit»

ßaaikeüg / xupioç

ôtpeUcn

«erstatten»

djroÔLÔ(x»pi^\^ «Schulden»
«Darlehen»

/ ocpeilri
«verkaufen»^ oaveiov
jTLJigaoxcn

ôtpeikétr)ç

at3vÔouÀ.oç Ôoùkoç

Ôoûkoi
ouvôouXoi

a) Die Sach- und Handlungsebene
Auf der Erzählebene der Parabel wird mittels der ôcpeik-Derivate

(18,24.28bis.30.32.34)54 und dem seltenen, aber wegen seiner inhaltlichen
Präzision distinktiven Nomen Ôaveiov (18,27)55 die «Schulden»-Thematik
bezeichnet. Die Lexeme der öcpeik-Wortfamilie bringen im MtEv stets ein
Abhängigkeitsverhältnis im Sinne einer Verpflichtung zum Ausdruck. In der
Mehrheit der Stellen geht es um materielle Belange (Geld, Gläubiger/
Schuldner-Verhältnis); der sozio-ökonomische Aspekt ist gegenüber dem

53 Zur mt Schuld- und Erlassbegrifflichkeit vgl. auch Weber, Schulden.
54 Neben den sechs Lexemen des ocpeik-Stammes in dieser Parabel finden sich im MtEv

vier weitere Belege (6,12bis; 23,16.18). Mt verwendet die Wurzel von allen Evv am häufigsten

(lOmal).
55 Das Nomen für die Sachbezeichnung wird im NT nur hier verwendet, dasjenige für

die (aktive) Personbezeichnung findet sich ebenfalls nur einmal (Lk 7,41); das Verbum ist
4mal bezeugt (Mt 5,42; Lk 6,34bis.35).

«erlassen»

dcpCppi

«entlassen»
CtJTOktJCÜ

au/.o.Y'/vt'Çopo.i
èkeéco



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 137

theologischen primär. In den Erlassjahrtexten der LXX findet sich die Wurzel

zwar nur einmal, allerdings in der wesentlichen Stelle Dtn 15,2

(Kernformulierung des Gesetzes; nachfolgend erläuternde Bestimmungen). Die
Affinitäten des «Schalksknecht»-Gleichnisses (v.a. im Blick auf die zweite
Szene) zu Dtn 15,256 sind besonders dicht; das Vorgehen des Knechtes

gegenüber seinem Mitknecht lässt sich als Konterkarierung dieser

Erlassjahr-Gesetzesbestimmung verstehen. Signifikanter noch ist die Verwendung
des Fachbegriffs ôav(e)iov («Darlehen») in 18,27, der zusammen mit dem

entsprechenden Verb ohne Ausnahme im Zusammenhang des Borgens
materieller Güter (meist Geld) verwendet wird. Angesichts der geringen Streubreite

dieser Begrifflichkeit (auch) in der LXX (gut 20mal, ohne Apokryphen)

sticht um so deutlicher die Erlassvorschrift Dtn 15 heraus, wo die

Begrifflichkeit gehäuft auftritt (6bis.8bis.l0bis; vgl. auch 24,11; Neh 5,4 [= 2

Esr 15,4]).57 Weil Jahwes Segen seinem Volk reichlich zufliesst - man denke
an die erste Szene des Gleichnisses! -, kann es vielen Völkern «leihen», ohne
selbst «leihen» zu müssen (Dtn 15,6).58 Die «Schulden»-Begrifflichkeit im
Gleichnis ist ein erster, wichtiger Anzeiger für einen (dtn) Erlassjahrhintergrund.

Diese Begrifflichkeit erfährt durch die In-Bezug-Setzung mit dem im
Rahmen auftauchenden d|iapxavto «sündigen» (18,21) 59 - auch dieser
Begriff erscheint (als Nomen) im semittâ-Gesetz (Dtn 15,8) - eine theologisie-
rende Interpretation. Damit wird - vgl. analog dcpiripi (s.u.) - eine Verzah-

56 Das Sabbatjahr wird als «Erlass(jahr)>> (âcpeaiç) bezeichnet und jeder Gläubiger
aufgefordert, jede private Schuld(verpflichtung), die ihm der Nächste/Bruder (àôektpoç)
schuldet (ötpeOiEiv), zu erlassen (ùcpiévai). Er soll nicht drängen, denn ausgerufen wurde
ein «Erlass dem (vom?) Herrn, deinem Gott» (ôcpeoiç zu oho xä> üeö aov). Vgl. auch Dtn
24,10 und Ez 18,7.

57 Im Bewusstsein der atl. Verankerung der ôav(e)i-Begrifflichkeit wird man die
anscheinend unpassende Aufnahme von ôdveiov in 18,27 besser verstehen und gegenüber
Änderungen und Übersetzungsvarianten (Jeremias, Gleichnisse, 209) ebenso
zurückhaltend sein wie gegenüber einer Auswertung des Begriffs für ein heidnisches Setting des

Gleichnisses (Scott, Accounting, 423f.). Obwohl in 18,32.34 das «Lehen» als «Schuld»
taxiert wird, soll offenbar in 18,27 der Rückbezug auf den rechtmässigen Eigentümer
gewichtet werden.

58 Erwähnenswert sind auch die LXX-Belege des Verbes in Dtn 28,12bis.44bis (Rückbezug

auf Dtn 15,6); Neh 5,4f. (Schuldsklaverei der Söhne und Töchter wegen Verarmung;
Abgaben an den Grosskönig [ßaadetig!]); Ps 36(37),21.26 (Zusammenhang von Barmherzigkeit

und Freigiebigkeit) und Prov 19,17 («Wer sich des Armen erbarmt, leiht an Gott
aus; und er wird ihm seine Guttat belohnen.»).

59 Das Verb äpapxävco erscheint im MtEv lediglich dreimal: 18,15 und 18,21 (par Lk
17,3.4) im Zusammenhang mit dem Sündigen eines àôfekcpoç (Gemeindekontext) und 27,4
im Bekenntnis des Judas nach dem Verrat. Stets ist der zwischenmenschliche Bereich



138 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

nung von sozio-ökonomischem (materielle Schulden) und theologischem
Sinn (Schulden Sünden) induziert.60

Die siebenmalige Verwendung macht àjioÔCôcopt - ein mt Vorzugsverb61

- zum Leitlexem der Perikope. Es bezeichnet in der vorliegenden (aktivischen

oder passivischen) Sprachverwendung die Rückerstattung bzw.

Begleichung der Schuld von Seiten des Schuldners. Das Verb findet sich in der
LXX (als Äquivalent von hebr. swb hi) - in derselben sozio-ökonomischen
bzw. monetären Verwendungsweise wie in der Parabel - gehäuft in den

Jobeljahr-Aussagen von Lev 25 (27.28.51.52, vgl. auch Lev 27,23.24; Neh
5,12 [= 2 Esr 15,12]). Im Zusammenhang mit der Verwendung dieses

«Schlüssel»-Begriffs - um einen solchen handelt es sich sowohl im Gleichnis
als auch in Lev 2562 - dürfte damit mit Lev 25 neben Dtn 15 der zweite grosse
Schuldenerlass- und Schuldnerentlassungs-Textzusammenhang als Verste-
henshintergrund des Gleichnisses evoziert werden.

Im Aussageduktus der Perikope kann à(piï]pi als Schlüsselterminus
schlechthin gelten, da ihm nicht nur - gemeinsam mit âôekcpoç, dem Leit-
und Rahmenwort des zweiten Teils der Gemeinderede (18,15-35) - inkludie-
rende Funktion zukommt, sondern sich im Verb auch die theologische Aus¬

angesprochen (anders Lk 15,18.21). Das im NT viel häufiger verwendete Substantiv âpap-
xia (Mt: 7mal, nicht im Unser-Vater!) wird in den Synoptikern fast ausschliesslich in den

Wendungen dpapxta àcpiévcn (lömal) bzw. âtpscsLç dtpapxta (5mal) verwendet. Die
Verbindung von «Sünde» und «Vergebung» ist auch in unserem Text gegeben (18,21 und in
nuce auch 18,35).

60 Diese doppelsinnige Verwendung ist schon durch das aram. Äquivalent hôbâ vorge-
prägt.

61 Von den 43 ntl. Belegen des Verbes finden sich mehr als ein Drittel (18) im MtEv. Ein
vorgängiges Handeln (oft eines andern Subjekts) wird implizit vorausgesetzt, eine relationale

Beziehungsstruktur ist involviert, die im MtEv durch einen Rechts- bzw.

Verantwortungs-Charakter verstärkt ist (Gerichtshorizont), der stets die Verwendungsfolie von
àjtoôtôovai abgibt (vgl. die Berührungen von 5,28 mit 18,30.34 und 12,36f. [cbtoôiôdvai
Xöyov] mit 18,23f.; 25,19 [ouvoupetv Xöyov]).

62 Im Blick auf den atl. Sabbat- und Jobeljahrtext vermehren sich die Belege des Verbs
beträchtlich, wenn man den interessanten Umstand berücksichtigt, dass eine ansehnliche
Anzahl Belege von durobtbcopi, in medialer Diathese mit der Bedeutung «verkaufen» bzw.

«verpachten» vorliegt (Lev 25,14.15.16.25.27.29.50; 27,20.28, vgl. Neh 10,32 [= 2 Esr
20,32]). Es sind dies ebenso Äquivalente von mkr (meist ni) wie im gleichen Kontext die

Morpheme von jtcokéœ (Ex 21,8; Neh 5,8) und mjiQâotco) (Lev 25,23.39.42.47.48, vgl. Dtn
15,12; Jer 34[41],14) - eines Begriffs, der sich übrigens auch in der Parabel findet (18,25;

vgl. 13,46; 26,9). Das Verb kommt also in denselben «Erlass-Texten» der LXX
entsprechend der Diathesen (akt./pass.-med.) als Fachterminus für kausal-verknüpfte bzw.

gegenläufige Relationen zur Verwendung (vgl. ähnlich 18,25 mit den drei Aorist-Infinitiven

«erstatten» [akt.] - «verkaufen» [pass.] - «erstatten» [pass.]).



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 139

sage der Perikope bündelt.63 Besondere Beachtung verdient der Umstand,
dass das 4malige Vorkommen des Verbs sich spiegelsymmetrisch je hälftig
auf Rahmen (18,21.35) und Gleichnis (18,27.32) verteilt und das Verb dabei
sowohl als sozio-ökonomischer Terminus («[Schulden] erlassen») wie auch
als theologischer Begriff («[Sünden] vergeben») verwendet wird. Aus dieser

doppelten Verwendung des Verbs ergibt sich eine Art hermeneutische
«Scharnierstelle»: Eine wechselseitige Exegesierung der beiden
Bedeutungsmomente scheint intendiert. Im Blick auf die Annahme eines

Erlassjahr-Verstehenshintergrundes trägt die Begrifflichkeit àqHqpi/cxcpeaiç einen
massgeblichen Teil der Argumentationslast.64 Das Substantiv äcpeotg dient
in der LXX nicht nur - in Substituierung verschiedener hebr. Äquivalente
und Vorstellungen - zur Bezeichnung des Erlass- bzw. Jobeljahrs, sondern
die Begrifflichkeit65 zieht sich auch durch praktisch sämtliche atl. Erlass-,
Sabbat- und Jobeljahr-Texte hindurch (Ex 23,11; 15mal in Lev 25; 6mal in
Lev 27; Num 36,4; 6mal in Dtn 15; 31,10; Jer 41[34],8.15.17bis; Ez 46,17). Sie

findet sich signifikanterweise auch im Zusammenhang der eschatologischen
Neuprägung der Gesetzesbestimmung bei Trjes (58,6; 61,1). Die von der
LXX her sowohl sozio-ökonomisch als auch religiös vorgeprägte Einfärbung
der Begrifflichkeit gibt die Hintergrundfolie des mt (und lk) Gebrauchs ab.

Von der Gesetzesinstitution selbst wie von der eschatologischen Aufnahme
in Prophétie und Apokalyptik her sind die Adressaten dieser Heilsbefreiung
die «Armen» des Volkes - ihnen gilt auch die besondere Zuwendung Jesu.66

Es scheint kaum denkbar, dass einem jüdischen, mit der LXX vertrauten
Hörer sich bei der Verwendung von äcpeotg bzw. dcpCrpu in einem sozio-

63 Das Kompositum àcpCr|(xi hat im NT (142mal, überwiegend in den Ev., am häufigsten
im MtEv: 47mal) vorwiegend «profane» Bedeutung mit einem differenzierten Bedeu-
tungsbogen (das 17mal im NT erscheinende Nomen otcpeatç [im MtEv nur 26,28; vgl. Lk
4,18 in Zitierung von Jes 58,6; 61,1] wird dagegen praktisch ausschliesslich in sozio-

theologischem Sinn verwendet). Theologisch signifikant sind jene Belege (etwa 1/3), wo
das Verb mit Objektsbezeichnungen des semantischen Feldes «Schuld(en)» erscheint (Mt
6,12bis.l4bis.l5bis; 9,2.5.6; 12,31bis.32bis; 18,21.27.32.35; die vier involvierten
Textabschnitte sind ringkompositorisch [ABBA'] angelegt).

64 In der LXX wird das Substantiv acpeatç nie mit Gott als Subjekt verwendet (auch
nicht Lev 16,26). Für den LXX-Gebrauch des (häufigeren) Verbes ist wie im NT ein
grösseres Bedeutungsspektrum gegeben (die verhältnismässig seltene Bedeutung «vergeben»

dürfte u. a. in Gen 4,13; 18,26; Ex 32,32; Lev4,20ff.; Num 14,19f.; Jes 55,7 vorliegen).
65 Meist erscheint das Nomen. In Dtn 15,2 findet sich auch lmal das Verb; in Ex 23,11

und Dtn 15,3 wird das hebr. Verb durch die Fügung ckpecnv jtoleTv wiedergegeben.
66 Dabei bezeichnet nach mt Verständnis die «Armut» eine materielle wie spirituelle

Defizienz (vgl. u.a. Mt 5,3).



140 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

theologischen und ekklesiologischen Textzusammenhang wie Mt 18,21-35
diese atl. Verstehenshorizonte nicht aufgedrängt haben.67

Mit àqxï]|ii eng verknüpft ist durobuco (18,27).68 Wird mit dem ersten
Begriff Sach-bezogen die Tilgung der Schuld bzw. des Darlehens
ausgedrückt («erlassen»), so mit dem zweiten Person-bezogen das Freiwerden des

Knechtes aus der Schuldknechtschaft («ent-», «freilassen» im Sinn von
«begnadigen»), Es geht dabei um die Befreiung aus Schuldsklaverei, um die

Wiedererlangung eines integren sozialen Status. Die im «Schalksknechts»-
Gleichnis (erste Szene) zu findende Doppelheit von Schulden-Erlass und

Schuldner-Freilassung findet sich auch in (hellenistischen) Königsedikten
(vgl. etwa I Makk 10,29; pKroll, Kol. I69) und im dtn Gesetz (vgl. das

Nebeneinander der Abschnitte Dtn 15,1-11 und 15,12-18).70

In Zusammenhang mit dcpirpri stehen die Verben, mit denen zum
Ausdruck kommt, was die Vergebung auslöst (onkayxvi^opaL 18,27)71 und motiviert

bzw. motivieren soll (êkeéco 18,33bis). Mit e^eeco wird die Vorgehensweise,

die 18,27 in die Verben àçpLppi und ccjtoLucd gefasst wird, gedeutet.
«Langmut»72 wird erbeten, und «Barmherzigkeit» - ein mt Zentralbegriff73 -
wird vom xOptoç gewährt, womit das Erbetene überboten wird. Die rhetorische

Frage in 18,33, die textpragmatisch Zustimmung zur verpflichtenden

67 Der Zusammenhang von (kultischer) Vergebung der Sünden bzw. Erlösung und dem
Erlassen von Schulden ist angebahnt durch die Verbindung von gô'êHnstitution und

Exodus-Befreiung (Lev 25,47-55) und den Umstand, dass die Ausrufung des Jobeljahrs
mit dem Versöhnungstag zusammenfiel (Lev 25,9).

68 curoLuco findet sich im MtEv 20mal, wovon 9mal in der Verwendung: «Entlassung
der Ehefrau» (Scheidung). Die engste Berührung mit 18,27 hat 27,15.17.21.26, wo das Verb
zur Freilassung aus der Gefangenschaft (Barabbas) gebraucht wird (vgl. auch Lk 6,37;
23,16ff.).

65 Vgl. Koenen, Königsurkunde, dazu Weber, Alltagswelt, 177f.
70 Der Sachverhalt der Schuldner-Freilassung wird in den atl. Erlasstexten allerdings

nicht mit änoXvtü zum Ausdruck gebracht - das Verb ist im AT (LXX) selten-, sondern
mit einer Reihe ähnlicher Begriffe.

71 Das Verb aJtkaYxVÇo|rcu, das eine emotionale Komponente («Eingeweide» als Sitz
der Gefühle) und ein Gefälle vom «Flöheren» zum «Niederen» (dem Erbarmungswürdigen)

mit sich führt («Mitleid haben»), erscheint im NT nur in den Synoptikern (12mal),
davon 5mal im MtEv (9,36; 14,14; 15,32; 18,27; 20,34).

72 Vgl. der parallele Imperativ pootQofhjpr]aov in 18,26.29. In den Evv erscheint das

Verbum nur hier und Lk 18,7.
73 Vgl. die programmatische zweimalige Aufnahme von Hos 6,6 in Mt 9.13 und 12,7. Im

MtEv finden sich 15 Belege dieser Wurzel (von insgesamt gut 70 im NT), nämlich: êkséco:

5,7; 9,27; 15,22; 17,15; 18,33bis; 20,31.32 (meist impt. Messias-Anruf); ëkeoç: 9,13; 12,7;

23,23; êXerjucov: 5,7; eXeripoai3vr|: 6,2.3.4.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 141

Verbindung von empfangener und zu erbringender Barmherzigkeit
erheischt, steht gegenläufig zur fünften Seligpreisung (Mt 5,7, vgl. auch Prov
17,5LXX). Wie in der Bitte des Unser-Vaters (6,12.14f.) wird das unablösbare

Zueinander von Heilsgabe und Verpflichtung betont. Der (anhaltenden)
Verweigerung von Barmherzigkeit bzw. Vergebung droht der Verlust derselben

vor Gott. Die «Barmherzigkeit» wird in den atl. Erlassjahrtexten zwar
nicht mit den gleichen Begriffen ausgesagt, die Thematik ist aber gleichwohl
präsent: Grossmütigkeit soll das Handeln gegenüber dem Volksgenossen
bestimmen; vor dem armen Bruder soll das Herz nicht verhärtet und die
Hand nicht verschlossen bleiben (Dtn 15,7-11, vgl. Lev 25,35f.). Auch ein

analoger Begründungszusammenhang ist gegeben: Die im Exodus erfahrene

Volks-Erwählung durch Jahwe und die Befreiung aus der Sklaverei in
Ägypten soll in diesen Erlass-Bestimmungen verpflichtend bewahrt und
weitergegeben werden (Lev 25,38; Dtn 15,15, vgl. Jer 34[41],12-14). Weil
Jahwe reichlich segnet, ist Sabbaterlass möglich, und dem, der ihn praktiziert,

wird neuerlich Segen zufliessen (Dtn 15,4-6.10f.). Wird der Erlass

jedoch von jemandem gegenüber seinem Bruder verweigert, so kann dieser
Jahwe gegen ihn anrufen, und es wird jenem zur «grossen Sünde» (dpapTla
peyaTri Dtn 15,9). Als Reaktion auf die Unbarmherzigkeit des Knechtes
wird von einem «grossen Betrübtsein» der Mitknechte (18,31) bzw. vom
«Zornigwerden» des Herrn (18,34) berichtet. Die Ausdrucksweise Mméopcu
acpööoa (18,31) findet sich bereits als Reaktion der Jünger auf die
Leidensankündigung Jesu (17,23) und auffälligerweise auch in einem atl. Schulden
(erlass)-Zusammenhang: In Neh 5,6 2 Esr 15,6LXX) wird mit diesen
Worten die Reaktion Nehemias auf die Bedrückungssituation von Gliedern
des Volkes beschrieben (vgl. auch Dtn 15,10).

Schliesslich ist zu bedenken, dass die «sabbatlichen» Siebnerzahlen (7
und 70) im Petrus-Jesus-Dialog (18,21f.), der dem Gleichnis vorangeht, nicht
nur auf die (Kain-)Lamech-Aussage von Gen 4,24LXX (vgl. auch Prov
24,16; TestXII.Ben 7,4) anspielen - Jesus kehrt dabei den Spruch über die
masslose Rache in eine Aufforderung zur masslosen Barmherzigkeit um74 -,

74 Die Zahlenangabe 70mal (und) 7 - die Konstruktion lässt die Deutung der Zahlenangabe

in einer gewissen Schwebe (vgl. Bill. 1,797) - mit ihrem Symbolgehalt der Totalität
soll dabei das Zählen an sich ad absurdum führen. Es gilt zu beachten, dass Gen 4,24 sich
auf Gen 4,15 zurückbezieht. Die erstmals erscheinende «Brüder»-Thematik bzw.
-Problematik (Kain/Abel) und Gen 4,13 (LXX: dcpüipd) könnten zur Rezeption des
urgeschichtlichen Motivs veranlasst haben, zumal ja àôeripoç/àtpCripi Schlüsselbegriffe in Mt 18

sind (vgl. auch Gen 4,8 mit Mt 23,35). Der protologischen Entzweihung der «Brüder»
(Menschen) wird eine messianisch-eschatologische Heilung der Gemeinschaft
gegenübergestellt.



142 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

sondern auch mithelfen, den Sabbat- und Erlassjahr-Zusammenhang bei
den Hörern abzurufen.75 Es ist nicht ausgeschlossen, dass in die Zeit des

Wirkens Jesu ein Sabbat- und Jobeljahr fiel oder (in apokalyptischen Kreisen)

auf diese Zeit hin gar ein endzeitlicher Sabbat erwartet wurde.76

b) Die Personenebene
Die Gestalt des av0Qomoç ßaaiAeuc; (18,23) wird in der Folge mit dem

mehrdeutigen Begriff xupioç (18,25.27/31.32.34) bezeichnet, der in 18,35

vom Gleichniserzähler (Jesus) als «mein himmlischer Vater» gedeutet wird.
Aber auch eine Interpretation dieser Gleichnisgestalt auf den messianischen

König, also auf Jesus selbst hin, ist denkbar. Denn zum einen kann der
Gebrauch von xuqioç auf den vorhergehenden Dialog zurückverweisen, wo
Jesus von Petrus als «Herr» angeredet wird; zum andern ist für das MtEv der
Aufweis, dass Jesus der Messias aus davidischer Herkunft ist, der von Elenden

als «Sohn Davids» um Erbarmen angerufen wird und im Endgericht als

richtender König auftritt, wesentlich. Da für Mt die «Basileia» Vater und
Sohn zugehört, vertritt Gundry wohl zu Recht die Meinung; «Thus the king
projects a double image of Jesus and his Father.»77 Auch diesbezüglich zeigt
sich wieder die kunstvolle Verschränkung von Gleichnis und Rahmen.76 Die
Königsfigur der Parabel und dessen Handeln (erste Szene) fügt sich einerseits

in den Kontext der orientalisch-antiken Auffassung der königlichen
Protektion der Armen und Bedrängten («Armenprivileg») und der
Amnestie-Gewährung (vgl. etwa auch Ps 72[71],1—4.12—14), wird aber v.a. transparent

auf die jüdischen Hoffnungen auf den Gesalbten hin, der ein eschatolo-
gisches Jobeljahr ausruft und durchsetzt, das den Armen und Elenden
umfassendes Heil schenkt. Falls nicht schon Jesus damit auf sich verwiesen hat,
so deutet jedenfalls sachgemäss der Evangelien-Erzähler (Matthäus) den

75 Die 7-Zahl tritt in den entsprechenden atl. Texten ausgesprochen häufig auf (vgl. Ex
21,2; 23,11.12; Lev 25,4.8quater.9.20; Dtn 15,1.9.12; Neh 10,32[= 2 Esr 20,32]).

76 Strobel, Ausrufung, 44, nimmt an, dass Dan 9,24-27 apokalyptische Termin-Hoffnungen

geweckt hat. Er rechnet vom erstmöglichen Sabbatjahr 457/8 vC (vgl. Esr 7,8) bis

zum angenommenen Sabbatjahr 26/27 nC mit einem Ablauf von zehn Jobeljahrperioden
(was als Faktoren die im Rahmen erscheinenden Zahlen, 7mal 70, ergibt!).

77 Matthew, 373.
78 Die spiegelsymmetrische (ABBA') Makrostruktur (Jesus/Vergebung - Gericht/Vater)

hat am Parabeleingang (18,23) ihre mikrostrukturelle Entsprechung (Königreich/
Himmel - Mensch/König). Die Zusammengehörigkeit des Handelns Jesu mit demjenigen
des Vaters wird durch die Zuordnung auf die gleichbleibende Parabelgestalt des Königs/
Herrs und durch das Schlusslogion, wo Jesus von «meinem» (nicht: «unserem» oder
«eurem») Vater redet, unterstrichen.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 143

Gleichnis-Erzähler (Jesus) in diesem Sinn (vgl. Jes 61,lf.; Lk 4,16-21, ferner
auch Ps 146[145] ,5—10) ,79

Bei den Person-Begriffen sticht die Häufigkeit der ôouÀ-Derivate (9mal)
in der Parabel heraus; diese teilen sich auf die Nomina ôoùkoç, das sich in
allen drei Szenen findet (18,23.26.27/28/32), und auvôoukoç, das in der
zweiten und dritten Szene auftaucht (18,28.29/31.33), auf. Die mit diesen

Bezeichnungen im Gleichnis erscheinenden Charaktere (zwei Einzelindividuen

und eine nicht näher bezeichnete Vielzahl) sind - trotz gewisser
Unterschiede - gemeinsam einem Status zugehörig, der sich im Gegenüber zur
Figur des «Königs» bzw. «Herrn» akzentuiert: Die Knechte sind vor allem
Schuldner des Königs, wenngleich auch unter ihnen Schuldabhängigkeit
bestehen kann. Mit dem Gleichnisbild der verschuldeten Knechte
korrespondiert im Rahmen die Bezeichnung der Gemeinschaft als «Familie Gottes»

(âôekcpôç 18,21.35; Jiaxf|Q 18,35). àôsktpoç und (anv)ôoûÀ,oç sind daher
wechselseitig zu interpretieren: Während in der Petrus-Frage lediglich die
bruderschaftliche Ebene im Blick ist, wird diese im Gleichnis vertikal auf das

Gottesverhältnis hin ausgeweitet und die Frage so zu einer vertieften
Beantwortung geführt. Die zweite Gleichnisszene (18,28-30/31), in der das Verhalten

der Knechte untereinander im Blick ist, lässt sich auf dem Hintergrund
der Paränese von Dtn 15,7-11 deuten: Der unbarmherzige Knecht handelt
gegenüber seinem Mitknecht gerade gegenteilig zur dtn Mahnung, Herz und
Hand vor dem Mitbruder nicht zu verschliessen, sondern ihm gerne zu
leihen, soviel er in seiner Not braucht. Auch der dort enthaltene Hinweis,
dass eine Fehensverweigerung den davon Betroffenen dazu veranlassen

kann, gegen den herzensharten Mitbruder Jahwe anzurufen, scheint im
Erzählzug der (stellvertretenden?) Berichterstattung des Vorfalls durch die
beobachtenden Mitknechte (18,31) aufgenommen zu sein. Die Doppelrelation

«Bruder - Bruder» und «Herr - Knecht» findet sich auch in den atl.
Erlassjahrpassagen; allerdings bleibt in der mt Perikope - im Gegensatz zu
den atl. Texten, in denen die «Herr-Knecht»-Beziehung auch das
Abhängigkeitsverhältnis der Volksglieder untereinander bezeichnen kann80 - die zwei-

79 Vgl. Dupont, Béatitudes II, 53-90; Weber, Alltagswelt, 177-181.
80 Von ôoû7oç bzw. ôonA.s'uœ ist die Rede im Zusammenhang mit dem durch Schulden

zustande gekommenen Abhängigkeitsverhältnis zum Mitisraeliten, der als xuqioç bezeichnet

werden kann (Ex 21,Iff.), wobei diesbezüglich in späteren Texten (Lev 25,39-44; vgl.
Jer 34[41],9) eine Abmilderung zum Ausdruck kommt. Die Redeweise vom (verarmenden)

«Bruder» (àôekcpoç) bzw. «Nächsten» (ir7r|atov) erinnert motivierend an die
Zusammengehörigkeit zu demselben Volk. Unterstützt wird sie durch den Hinweis auf den
(gemeinsamen) xtjgioç, der die Befreiung aus der Knechtschaft Ägyptens geschenkt hat,
das Land übereignet hat und jetzt noch segnet (Lev 25,25ff.; Dtn 15,2ff., vgl. Jer



144 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

te Relation der Beschreibung des Verhältnisses «Gott - Mensch (Gemeindeglied)»

vorbehalten. Im Fokus der mt Gemeinderede - auch das ein
Charakteristikum des endzeitlichen Sabbatheils - ist die Wertschätzung der
Geringen vor Gott und in der Gemeinde, die Gleichheit der «Brüder» unter
dem einen Herrn. Die Betonung der Gemeinschaft des Gottesvolkes bzw.
der Gemeinschaft in ihm (qähäl, êxxkrjaCa) ist ein Zug, der für das Dtn wie
das MtEv (vgl. Mt 18 als Perikopen-Kontext) gleicherweise charakteristisch
ist.81

3. Ergebnis
Die Phraseologie und die Szenerie des «Schalksknechts»-Gleichnisses

innerhalb seines Rahmens werden nicht nur auf dem Hintergrund sozio-
ökonomischer Gegebenheiten der damaligen Zeit wie Lehensabhängigkeit,
Schuldsklaverei und Amnestie-Edikten verständlich, sondern aufgrund der

metaphorisch-allegorischen Anlage und der begrifflich-szenischen Gestaltung

der Parabel verweisen sie auch auf einen genuin atl.-jüd. Deuterahmen.
Als Schnittstelle zwischen Schulden und Schuld, Sozialverhalten und theologischer

Dimension legt sich für die Perikope Mt 18,21-35 ein messianisch-

eschatologisch verstandener Jobel- und Erlassjahrbezug nahe, zumal ein
solcher Vorstellungskomplex in Strömungen des damaligen Judentums
(Apokalyptik, Qumran) präsent war und auch andernorts (Lk 4,16-30) zur
Explikation des Auftrags Jesu diente. Im Gleichnis werden dabei in Mi-
drasch-ähnlicher Weise Vorstellungsbezüge aus verschiedenen
Textzusammenhängen abgerufen und miteinander verwoben, wobei Dtn 15 den «Leit-
Text» bildet. Die nur in der Verklammerung von Rahmenlogien und Parabel
recht zu verstehende Verschränkung von Gottes- und Bruderbeziehung
nimmt die atl. Analogie von Exodusbefreiung und Schulden-Erlass bzw.

Schuldner-Freilassung auf.82 Die gesamten Bezüge stehen dabei - wie aus
dem Handeln des Gleichnis-Königs und aus dem Gesamtkontext des MtEv
deutlich wird - unter dem Vorzeichen des Erfüllungsgeschehens durch das

Kommen des Messias. Gottes Heilstat und menschliches Sozialverhalten,

34[41], 13.14; Neh 5[= 2 Esr 15],1.8bis.l0). So schliesst die Sabbat- und Jobeljahrgesetz-
gebung mit folgender Aussage (Lev 25,55): «Denn mir gehören die Israeliten als

Hausgenossen. Meine Knechte sind sie, welche ich aus dem Land Ägypten herausgeführt habe -
ich, der Herr, euer Gott.»

81 Zur Aufnahme dtn Motivik, Thematik und Struktur im MtEv vgl. Frankemölle,
Jahwebund; Grassi, Matthew; Brodie, Fish.

82 Schon der kalendarische Umstand, dass das Jobeljahr jeweils mit dem Versöhnungstag

seinen Anfang nahm, bringt den Bezug von Gottes-Geschenk (Vergebung) und
Bruder-Verpflichtung zum Ausdruck.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 145

materielles Erlassen und inneres Vergeben, das Geschenk des Volkseins vor
Gott und die Verantwortung der Bruderschaft untereinander - Linien, die
sich im gesamten Redekomplex von Mt 18 anzeigen - sind miteinander
verbunden. Jesu Proklamation der anbrechenden «Basileia» und sein
zeichenhaftes, neu-schöpferisches Heilshandeln stehen im Horizont eines grossen

eschatologischen Sabbat(jahr)s, in dem Arme, Gefangene und Bedrückte

Befreiung erfahren. Im Anschluss an den Messias Jesus entsteht das Volk
Gottes als Lebensgemeinschaft, in der ein derartiger «Sabbat» als Erlassbzw.

Vergebungsgemeinschaft - in überbietender Reaktualisierung der
mosaischen Tora - gelebt werden kann und soll: «Ent-Schuldung» in doppeltem
Sinn.83 Erfahrene Barmherzigkeit hat verpflichtenden Charakter, wie das

abschliessende Drohwort, das zur Umkehr und damit zu neuer Barmherzigkeit

führen will, im Blick auf das Endgericht zeigt.

IV. Konturen einer Erlass- und Jobeljahrtheologie im
Matthäusevangelium

Eine Bezugnahme von Mt 18,21-35 auf das Erlassjahr wird plausibler,
wenn es zu zeigen gelingt, dass noch andere Textpassagen des MtEv auf
diesen Hintergrund verweisen. Ich begnüge mich hier mit der knappen
Skizzierung einiger Stellen, die diesbezüglich Ähnlichkeiten mit der oben
untersuchten Perikope aufweisen.

Die deutlichste Parallele zu 18,21-35 findet sich in der Formulierung der
fünften Bitte des Unser-Vaters und der (nur bei Mt) angefügten Paraphrase
dieser Bitte (6,12.14f.). «Und erlass/vergib (acptripi Impt.) uns unsere Schulden

(ôcpetkrjpa pl.), wie auch wir erlassen/vergeben (haben) (acpCrpii Pf.)
unseren Schuldnern (ôqpetkénjç pl.)» (6,12).84 Die Passagen 6,12.14f. und
18,21-35, die beide die Verbindung von empfangener und weiterzugebender
«Vergebung» aussagen, sind innerhalb des MtEv aufeinander bezogen.
Anders als im Blick auf das «Schalksknechts«-Gleichnis ist für 6,12.14f. ein
Erlassjahrhintergrund (vgl. Dtn 15,2) bereits mehrfach vertreten worden.85

83 Dass der Rückgriff auf das atl. (dtn) Erlassjahr zugleich eine Kritik an deren
pharisäischen Umdeutung (zum «Prosbul» s.o.) impliziert (vgl. Yoder, Politik, 63f.), würde im
MtEv nicht erstaunen (vgl. Frankemölle, Jahwebund, 139, der bilanziert: «Atl Vorstellung
nimmt Mt bewusst auf, zeitgenössische lehnt er damit implizit ab.»).

84 Par Lk 11,4 (mit anderer Begrifflichkeit); in Mt 6,14 erscheint anstelle der ocpetk-
Derivate zweimal jtaQajraopa (pl.).

85 Vgl. Lohmeyer, Vater-unser, 112-114.122-124; Fensham, Background; Lachs, On
Matthew VI. 12; Sanders, Isaiah 61, 89, ferner auch Sloan, Year, 139-145.



146 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

Mit Lachs ist auf den Unterschied zwischen barmherziger Almosengabe
(vgl. 6,1-4), bei der keine Rückvergütung erwartet wird, und der auf
Rechtsverhältnissen fussenden Darlehensgewährung hinzuweisen, bei der eine

Rückerstattung selbstverständlich erwartet wird (vgl. Ps 37,21; Av 2,9). Wie
die Phraseologie zeigt, ist letztere im Blick. Der einzige Umstand, wo ein

Kreditgeber (aus religiöser Pflicht) auf die Rückforderung des Kredits
verzichtet, ist das Eintreten des Sabbatjahrs. Die fünfte Bitte des Unser-Vaters
ist also für jüdische Hörer allein auf diesem Verstehenshintergrund plausibel:

Wie der Beter zur Gewährung des Erlasses gegenüber seinen Schuldnern

bereit ist, so möge auch Gott ihm seine Schulden vergeben. Lachs sieht
hinter der Bitte eine Ablehnung des pharisäischen Konzepts, das lediglich
die Wiedergewinnung des Lehens schützt, aber der Ursprungsintention des

Gesetzes zuwiderläuft.86
Auch hinter der Aussage von 5,4287, welche die Antithese(n) zur

Wiedervergeltung abschliesst, darf ein Aspekt der Erlassgesetzgebung vermutet
werden (vgl. Dtn 15,8-11). Komplementär zu 6,12 und mit dem Anliegen des

«Prosbuls» diesbezüglich übereinstimmend scheint hier die Kehrseite der
Schulderlass-Gesetzgebung, die Lehensgewährung, im Blick zu sein. Mit
anderen Worten: Die Tatsache des Erlasses soll von der freigiebigen Gewährung

des Lehens nicht abhalten. Dass Dtn 15,1-18 die Hauptstelle der
Erlassgesetzgebung ist, auf die im MtEv Bezug genommen wird, scheint sich auch

am Jesus-Wort in Mt 26,11 zu bestätigen, das ebenfalls - wenn auch in
anderem Zusammenhang - auf diese Textpassage anspielen dürfte (Dtn
15,11).88

In der Nazareth-Perikope (Lk 4,16-30) wird an die prophetische Rezeption

und eschatologische Konturierung des Erlassjahres im Sinne des sozialen

Sabbats (Jes 58,6f. ; 61,lf.) angeknüpft. Jesus sieht seine messianische

Sendung, die insbesondere den Bedrängten zugute kommt, innerhalb dieses

von Jes 58 und 61 abgesteckten Horizonts. Bekanntlich fehlt im MtEv diese

Perikope, der im lk Kontext mit ihrer Stellung am Beginn der öffentlichen
Wirksamkeit Jesu ein programmatischer Charakter zukommt. Eine
vergleichbare Funktion (erste Worte öffentlicher Lehre nach der Versuchung)
nehmen im MtEv die Seligpreisungen (5,3-12, vgl. Lk 6,20—23[26]) ein,
deren Ausgestaltung - stärker als bei der lk Fassung - deutlich auf dem

Hintergrund der mit Jes 52,7 (Heilsverkündigung auf dem «Berg», vgl.

86 Vgl. Lachs, Matthew VI. 12, 8.
87 Es ist neben 18,27 der einzige Vers im MtEv, in dem ein ôam-Derivat erscheint.
88 Vgl. auch 6,23 mit Dtn 15,9.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 147

TargJes 40,9) verknüpften Passage Jes 61,Iff.89 und Versen aus Ps 37
geschieht.90 Wir haben also - strukturanalog - sowohl im LkEv (Nazareth-
Perikope) als auch im MtEv (Seligpreisungen als Lehreröffnung) zu Beginn
der Verkündigung Jesu eine Deutung seines Heilswirkens auf dem Hintergrund

der eschatologischen Jobeljahransage von Jes 61,lf. In Jes 61 wie auch
in Mt 5 steht die umfassendste (und wichtigste) Aussage überschriftartig am

Anfang: Der (königliche) Geistgesalbte ist gesandt, den Armen die
Frohbotschaft zu verkünden; die im Geiste «Armen»91 sind die Beglückwünschten,

denn ihnen ist die «Basileia der Himmel» zugehörig (Jes 61,1; Mt 5,3,
vgl. Lk 4,18). Das komplementär verwendete Wortpaar jtev-heco/jiapa-
xakéco (pass.) in 5,4 findet sich auch in Jes 61,2f. Auch die dritte Seligpreisung,

mit der ersten eng verwandt,92 weist in ein ähnliches Umfeld: Der
Arme ohne Grundbesitz soll (wieder) «das Land als Erbbesitz bekommen» -
ebenfalls eine Anspielung an die Jobeljahr- und Leviratsgesetzgebung (vgl.
Lev 25,10.13.23-28; 27,24; Ps 37[36],1193). Hinsichtlich der fünften Seligpreisung

(ëXeoç gewähren und empfangen) besteht überdies ein deutlicher
Zusammenhang zur Perikope 18,21-35 (s.o.).94 Jesus hat seine Proklamation
der «Basileia» also auch nach dem Zeugnis des MtEv als Anbruch des

eschatologischen Sabbat(jahre)s verstanden.
Noch deutlicher als in den Seligpreisungen wird in Mt 11,5 (vgl. 15,30f.)

auf Jes 61 Bezug genommen.95 In 11,4-6 (par Lk 7,22f.)96 gibt Jesus auf die

89 Vgl. auch die gemeinsame Begrifflichkeit bsr pi (LXX: euaYYAtÇopou,) in Jes 52,7
und 61,1 (ebenso 40,9 [41,27] 60,6), dazu auch Lk 4,18; 7,22 par Mt 11,5 (das Verb erscheint
einzig hier im MtEv).

90 Vgl. Guelich, Beatitudes; Grimm, Verkündigung, 68-77; Betz, Jesus. 371; Sloan,
Year, 123-128. Zum Verstehenshintergrund der Seligpreisungen vgl. auch Dupont, Béatitudes

II, 39-51.92-99; Hengel, Bergpredigt, 351-357; Puech, 4Q525.
91 Vgl. Ex 23,11 (jtxct>x°Ç für 'ebjôn, dazu auch Dtn 15,4.7.11); Jes 61,1 pxxcoxöq für

1änäw), ferner auch Jes 58,7 (jtxcuxöq für 'änt, dazu auch Dtn 15,11).
92

jigavç, das bei Mt 3mal erscheint (5,5; 11,29; 21,5, vgl. Sach 9,9) und atl. gefärbt ist,
kann in der LXX, genauso wie das häufigere Jixwxöq (5,3; 11,5; 19,21; 26,9.11, vgl. Lk 4,18;

6,20; 7,22), als Äquivalent für hebr. 'äni bzw. 'änäw dienen (ähnlich auch xajxeivoç, vgl.
11,29; 18,4; 23,2 [Lev 25,39]).

93 Zur Verbindung von Ps 37,11 und Jes 61,lf. vgl. 1QH XVIII,14f. und 4QpPs 37 II,9f.
(Sanders, Isaiah 61, 89).

94 Vgl. auch noch 5,11 mit Jes 51,7.
95 Anders als in 5,3, wo der Makarismus auf die geistlich Armen die Reihung eröffnet,

beschliesst in 11,5 die Nennung der Verkündigung an die Armen die Aufzählung des

Heilswirkens, wobei das erste und das letzte Element sich auf Jes 61,1 (LXX, vgl. Lk 4,18)
beziehen (Rahmenbildung).

96 Zum Abschnitt vgl. Luz, MtEv 2,163-170; Verseput, Rejection, 59-76, zu
Gemeinsamkeiten mit 4Q521 Collins, Works, 9f.



148 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

Täuferfrage die in einen Makarismus ausmündende Antwort nicht nur mit
einem Verweis auf die Geschehnisse seines Wirkens97, sondern er verbindet
diesen Verweis mit einem Bezug auf jes Heilsansagen98. Die angeführten
Zeichen messianischer Befreiung sind vor dem Hintergrund von Jes 61,lf. als

Signale der Gnadenzeit, des endzeitlichen Jobeljahres, zu deuten, auch

wenn dieses nicht expressis verbis genannt ist. Die jes Verkündigung ist
zweifelsohne von entscheidender Bedeutung für die Verkündigung Jesu

gewesen und hat sich auch in der Gestalt des MtEv niedergeschlagen, wobei
Jes 61,lf. die Funktion eines Katalysators (vgl. ähnlich in llQMelch) und
«Knotenpunktes von Sabbat und Gottesherrschaft»99 innehat.100

Zum Schluss sei noch auf die durch die Sabbatthematik verbundene
Textpassage Mt 11,28(25)-12,14 hingewiesen. Die im «Heilandsruf» 11,28-30
(Sondergut)101 verheissene àvdjtauoiç (ll,28f.)102 als Konsequenz der escha-

tologischen Sabbatfeier für die Schöpfung nimmt auf Sabbattag wie Sabbatjahr

Bezug (vgl. Ex 23,[10-]12; Lev 25,2.4.5.8). Die beiden anschliessend
berichteten Sabbat-Handlungen, das Ausraufen der Ähren (12,1-8; vgl.
auch Lev 25,6f.l2) und das Heilen einer ausgetrockneten Hand (12,9-14),
bringen angesichts von Hunger und «Dürre» sabbatliche Erquickung.

Als Fazit ergibt sich, dass Jesu messianische Proklamation der
Königsherrschaft und sein Heilswirken auch nach dem MtEv für den mit den atl.
Schriften vertrauten Hörer als Realisierung der sabbatlichen Heilszeit
verstanden wurde, in der das Zyklische und Vorläufige dieser alten Institution
in eine Gott-gewirkte eschatologische, d.h. andauernde Realisierung überführt

wird. In ihr kommt «Barmherzigkeit» zum Ausdruck, deren Empfangen

und Weiterschenken unablösbar verzahnt ist. In der Jüngerlehre 18,21—

35 werden die Implikationen der Königsherrschaft im Blick auf das Verhalten

der Gemeinde in Anlehnung an das atl. Erlassjahr entfaltet. Wer den

eschatologischen Sabbaterlass, den er empfangen hat, nicht auch den
Mitbrüdern zugesteht, verliert ihn selber wieder und fällt vom Lebensraum der
Barmherzigkeit in den des Rechtes und Rechnens zurück. Die Alternative
lautet: Vergeltung oder Vergebung!? Beat Weber, Basel

97 Vgl. die Erzählung seiner Heilstaten in Mt 8-9 (summarisch gefasst in 8,16f.; 9,35).
98 Vgl. Jes 26,19; 29,18f.; 35,5f.; 42,7.18; 61,1, dazu Grimm, Verkündigung, 124-130;

Betz, Jesus, 371f.
99 Grimm, Verkündigung, 98.
100 Zur Bedeutung jes Texte für das MtEv vgl. Betz, Jesus, 244; Grimm, Verkündigung;

Chilton, Rabbi.
101 Vgl. Jes 55,lf.; Sir 51,23-27, ferner Grimm, Verkündigung, 102-110.
102 Die übrigen Evv-Belege für Verb und Nomen sind Mt 12,43; 26,45; Mk 6,31; 14,41;

Lk 11,24; 12,19. Das Motiv (mit der Begrifflichkeit xaTajtatjœ/tcaxdjtauaiç) nimmt in Hebr
3,11-4,11 einen besonderen Stellenwert ein.



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 149

Bibliographie

AGUA A. DEL, Die «Erzählung» des Evangeliums im Lichte der Derasch Methode, Jud. 47

(1991) 140-154

ALBERTZ R., Die «Antrittspredigt» Jesu im Lukasevangelium auf ihrem alttestamentlichen

Hintergrund, ZNW 74 (1983) 182-206

BETZ O., Jesus, der Messias Israels (WUNT 42), Tübingen 1987

BOER M.C. DE, Ten Thousand Talents? Matthew's Interpretation and Redaction of the Parable

of the Unforgiving Servant (Matt 18:23-35), CBQ 50 (1988) 314-232

BREUKELMAN EH., Eine Erklärung des Gleichnisses vom Schalksknecht. Matthäus 18, 23-
35, in: nARRHSIA. FS K. BARTH, Zürich 1966, 261-287

BRODIE T., Fish, Temple Tithe, and Remission: The God-Based Generosity of Deuteronomy
14-15 as One Component of Matt 17:22-18:35, RB 99 (1992) 697-718

BROER L, Die Parabel vom Verzicht auf das Prinzip von Leistung und Gegenleistung (Mt 18

23-35), in: À cause de l'Évangile. FS J. DUPONT (LeDiv 123), Paris 1985,145-164

CARDELLINI I., Die biblischen «Sklaven»-Gesetze im Lichte des keilschriftlichen Sklaven¬

rechts (BBB 55), Bonn 1981

CHILTON B., Announcement in Nazara: An Analysis of Luke 4:16-21, in: Gospel Perspectives

II, Sheffield 1981,147-172

- A Galilean Rabbi and His Bible. Jesus' Own Interpretation of Isaiah, London 1984

CHIRICHIGNO G.C., Debt-Slavery in Israel and the Ancient Near East (JSOT.S 141), Sheffield
1993

COLLINS J.J., The Works of the Messiah, Dead Sea Discoveries (Sample Issue) 1993 (erscheint
zugleich in Heft 1/1994 in dieser neuen Zeitschrift)

DAVIES E.W., Land: Its Rights and Privileges, in: The World of Ancient Israel (SOTS),
Cambridge 1989, 349-369

DEIDUN T., The Parable of the Unmerciful Servant (Mt 18:23-35), BTB 6 (1976) 203-224

DERRETT J.D.M., Law in the New Testament, London 1974 (1970)

DRIVER J., La Loi jubilaire mosaïque et la situation historique et politique de Jésus, Church and
Piece 1/1 (1980) 13-25

DSCHULNIGG P., Rabbinische Gleichnisse und das Neue Testament. Die Gleichnisse PesK im

Vergleich mit den Gleichnissen Jesu und dem Neuen Testament (JudChr 12), Bern/Frank-
furt/M. 1988

DUPONT J., Les Béatitudes. Tome II: La Bonne Nouvelle, Paris 1969

EISENMAN R./WISE M., Jesus und die Urchristen. Die Qumran-Rollen entschlüsselt, München

1993 (engl. 1992)

ELLIS E.E., Prophecy and Hermeneutic in Early Christianity. New Testament Essays (WUNT
18), Tübingen 1978

FENSHAM F.C., The Legal Background of Mt. vi 12, NT 4 (1960) 1-2

FRANKEMÖLLE H., Jahwebund und Kirche Christi. Studien zur Form- und Traditionsge¬
schichte des «Evangeliums» nach Matthäus (NTA 10), Münster 1974

GERHARDSSON B., If We Do not Cut the Parables Out of Their Frames, NTS 37 (1991)

321-335

GRASSI J.A., Matthew as a Second Testament Deuteronomy, BTB 19 (1989) 23-29

GRIMM W., Die Verkündigung Jesu und Deuterojesaja (ANTJ 1), Frankfurt/M./Bern 19812

GUELICH R.A., The Matthean Beatitudes: «Entrance-Requirements» or Eschatological Bles¬

sings?. JBL 95 (1976) 415-434



150 Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!?

GUNDRY R.H., The Use of the Old Testament in St. Matthew's Gospel with Special Reference

to the Messianic Hope (NT.S 18), Leiden 1967

- Matthew. A Commentary on His Literary and Theological Art, Grand Rapids 1982

HAMILTON J.M., Social Justice and Deuteronomy. The Case of Deuteronomy 15 (SBL.DS
136), Atlanta 1992

HARNISCH W., Die Gleichniserzählungen Jesu. Eine hermeneutische Einführung (UTB 1343),

Göttingen 1985

HARRINGTON D.J./STRUGNELL J., Qumran Cave 4 Texts: A New Publication, JBL 112

(1993) 491-499

HENGEL M., Zur matthäischen Bergpredigt und ihrem jüdischen Hintergrund, ThR 52 (1987)
327^100

HEZSER C., Lohnmetaphorik und Arbeitswelt in Mt 20,1-16. Das Gleichnis von den Arbeitern
im Weinberg im Rahmen rabbinischer Lohngleichnisse (NTOA15), Freiburg/Göttingen 1990

JEREMIAS J., Sabbathjahr und neutestamentliche Chronologie, in: Abba, Göttingen 1966,

233-238

- Die Gleichnisse Jesu, Göttingen 1977'

KELLERMANN U., Tritojesaja und das Geheimnis des Gottesknechts. Erwägungen zu Jes

59,21; 61,1-3; 66,18-24, BN 58 (1991) 46-82
KIPPENBERG H.G./WEWERS G. A. (Hrsgg.), Textbuch zur neutestamentlichen Zeitgeschich¬

te (GNT 8), Göttingen 1979

KOENEN L. (Hrsg.), Eine ptolemäische Königsurkunde (P. Kroll) (KPS 19), Wiesbaden 1957

LACHS S.T., On Matthew VI. 12, NT 17 (1975) 6-8
LAMBRECHT J., Out of the Treasure. The Parables in the Gospel of Matthew (LThPM 10),

Louvain 1992

LEMCHE N.P., The Manumission of Slaves - the Fallow Year - the Sabbatical Year - the Jobel

Year, VT 26 (1976) 38-59
LOHMEYER E., Das Vater-unser, Göttingen 19472

LUZ U., Das Evangelium nach Matthäus. 1. Teilband: Mt 1-7 (EKK 1/1), Zürich/Neukirchen-
Vluyn 19923

- Das Evangelium nach Matthäus. 2. Teilband: Mt 8-17 (EKK 1/2), Zürich/Neukirchen-
Vluyn 1990

NORTH R., Sociology of the Biblical Jubilee (AnBib 4), Rom 1954

PAYNE B.P., Midrash and History in the Gospels with Special Reference to R. H. Gundry's
Matthew, in: Gospel Perspectives III, Sheffield 1983,177-215

PUECH É., Notes sur le manuscrit de llQMelkîsédeq, RdQ 12 (1987) 483-513

- 4Q525 et les péricopes des Béatitudes en Ben Sira et Matthieu, RB 98 (1991) 80-106

- Une Apocalypse messianique (4Q521), RdQ 15 (1992) 475-522

REISER M., Die Gerichtspredigt Jesu. Eine Untersuchung zur eschatologischen Verkündigung
Jesu und ihrem frühjüdischen Hintergrund (NTA 23), Münster 1990

RIESNER R., Jesus als Lehrer. Eine Untersuchung zum Ursprung der Evangelien-Überliefe¬

rung (WUNT II/7), Tübingen 19883

SANDERS J.A., From Isaiah 61 to Luke 4, in: Christianity, Judaism and Other Greco-Roman
Cults. Part One. FS M. SMITH (SJLA 12), Leiden 1975, 92-106

SCHMID-GRETHER S., Hebräische Struktur und Parallelen neutestamentlicher Gleichnisse.
Ein Vergleich anhand rabbinischer Gleichnisstrukturen und rabbinischer Gleichnisinhalte,
Lizentiatsarbeit Basel 1992

SCHWEMER A.M., Gott als König und seine Königsherrschaft in den Sabbatliedern aus Qumran,

in: Königsherrschaft und himmlischer Kult (WUNT 55), Tübingen 1991, 45-118



Beat Weber, Vergeltung oder Vergebung!? 151

SCOTT B.B., The King's Accounting: Matthew 18:23-34, JBL 104 (1985) 429-442

SLOAN R.B. Jr., The Favorable Year of the Lord. A Study of Jubilary Theology in the Gospel of
Luke, Austin 1977

STROBEL A., Die Ausrufung des Jobeljahrs in der Nazarethpredigt Jesu. Zur apokalyptischen
Tradition Le 416-30, in: Jesus in Nazareth (BZNW 40), Berlin/New York 1972, 38-50

TALMON S., Oral Tradition and Written Transmission, or the Heard and the Seen Word in
Judaism of the Second Temple Period, in: Jesus and the Gospel Tradition (JSNT.S 64),
Sheffield 1991,121-158

THOMPSON W.G., Matthew's Advice to a Divided Community. Mt. 17,22 - 18,35 (AnBib 44),
Rom 1970

TROCME A., Jésus et la révolution non violente, Genève 1961

VERSEPUT D.J., The Rejection of the Humble Messianic King. A Study of the Composition of
Matthew 11-12 (EHS.T 291), Frankfurt/M./Bern/New York 1986

WACHOLDER B.Z., The Calendar of Sabbatical Cycles During the Second Temple and Early
Rabbinic Period, HUCA 44 (1973) 153-196

WEBER B., Schulden erstatten - Schulden erlassen. Zum matthaischen Gebrauch einiger juristi¬
scher und monetärer Begriffe, ZNW 83 (1992) 253-256

- Alltagswelt und Gottesreich. Überlegungen zum Verstehenshintergrund des Gleichnisses

vom «Schalksknecht» (Matthäus 18, 23-34), BZ 37 (1993) 161-182

WEINFELD M., Sabbatical Year and Jubilee in the Pentateuchal Laws and Their Ancient Near
Eastern Background, in: The Law in the Bible and in Its Environment (SESJ 51), Helsinki/
Göttingen 1990, 39-62

WEISER A., Die Knechtsgleichnisse der synoptischen Evangelien (StANT 29), München 1971

WOUDE A.S. VAN DER, Melchisedek als himmlische Erlösergestalt in den neugefundenen
eschatologischen Midraschim aus Qumran Höhle XI, OTS 14 (1965) 354-373

YODER J.H., Die Politik Jesu - der Weg des Kreuzes, Maxdorf 1981 (engl. 1972)

ZIMMERLI W., Das «Gnadenjahr des Herrn», in: Archäologie und Altes Testament. FS K.
GALLING, Tübingen 1970, 321-332


	Vergeltung oder Vergebung!? : Matthäus 18, 21-35 auf dem Hintergrund des "Erlassjahres"

