Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: Die Via Moderna : Geschichte zwischen Sein und Werden
Autor: Buske, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Via Moderna

Geschichte zwischen Sein und Werden

Wenn der Protestantismus namentlich in seiner theologisch-lutherischen
Ausprigung liber die Singularitit einer konfessionellen historischen Zufil-
ligkeit und damit in weltgeschichtlicher Beziehung doch schliesslich iiber
einen eigenen Relativismus des Traditionsverstindnisses hinaus dauern
wollte und mit der Wittenberger Reformation etwas gesagt sein sollte «was
so zuvor noch nicht> formuliert war, und so nun fiir alle nachfolgende Gei-
stesgeschichte ein unverzichtbares Erbe geworden und auch jenseits aller
kirchlichen Grenzen als verpflichtende Bedeutsamkeit menschheitlichen
Lebens erkannt worden wire, durfte es kaum geniigen, die eigene histori-
sche Stellung nur durch die Wiederentdeckung von Erkenntnissen zu um-
schreiben, die dem Forschungsprinzip des ad fontes entsprungen seien. Die
Geschichte selber, aus der die Erneuerung des Denkens ihren Anfang nahm,
musste sich in gleicher Universalitit in der Genese der Reformation subsu-
mieren lassen, wie es der Anspruch der lutherischen Predigt gegeniiber allen
nachfolgenden Zeiten schlechthin behauptete; aber diese Geschichte konn-
te dann am allerwenigsten mit den in der Regel (von der Kirchengeschichts-
schreibung) als «<vorreformatorisch> bezeichneten aber oftmals nur zu exzen-
trischen Bewegungen gedeutet werden, da eine solche Betrachtung schon
von sich aus jedes iibergreifendere Selbstverstindnis ausschloss, umgekehrt
aber auch durch einen kulturgeschichtlichen Begriff wie den des «Vorpro-
testantismus> in der norddeutschen Backsteinkultur die hier zu erfragende
Einheit einer menschheitlichen Geschichte aus der <Evangelischen Predigt>
kaum erfasst worden sein diirfte. Es musste immer auf das Ganze in der
Vollgiiltigkeit der theologisch-geistesgeschichtlichen Tradition verwiesen
werden konnen, die zwar zu ihrer Zeit sehr verschieden schattiert zutage
trat, aber immer zugleich iiber ihre eigene rdumlich begrenzte Historizitét
hinaus den Vollsinn einer «christlichen> Geschichte représentierte und damit
eine oekumenische Weite offenbarte, die die eigene Konfessionalitiit als
nicht unaufgebbar erscheinen liess und nur immer wieder stellvertretend die
letzte Aufgabe geschichtlicher Selbstverwirklichung aussprach. Mochte so
auch nur zu Luthers Zeiten diese menschheitsgeschichtliche Zielsetzung in
der Forderung und Verkiindigung des zur Selbstbefreiung aufgerufenen, aus
der Rechtfertigung eines sola fide erlosten Menschen mit dem umfangreiche-
ren, sehr viel mehrschichtigeren und mehrdeutigeren Begriffsystem eines



Thomas Buske, Die Via Moderna 109

sog. Augustinismus zu bezeichnen gewesen sein, oder zu anderen Zeiten
und mit anderen Worten wie im frithen 19. Jahrhundert etwa in Skandina-
vien als «Personlichkeitsphilosophie>' behauptet oder schon im Alten Testa-
ment vor allem im prophetischen Judentum ausgesprochen, sollte dennoch
auf die je gleiche <Urspriinglichkeit> der Aussage unabhingig von jeder
historischen Genese hingewiesen werden; eine je «neue> Bezeugung jenes
geschichtlich immer gleich-<giiltigen> existentiellen Selbstverstehens und hi-
storischen Entédusserns konnte mithin nur immer wieder als wohl notwendi-
ge aber darin gerade nicht ausschliessende Komplementaritét «christlicher>
und menschheitsgeschichtlicher Weltaneignung verstanden werden;” aber
gerade unter solchem Aspekt von protestantischer Seite die vorreformatori-
schen Jahrhunderte in ihrer dogmen- und philosophiegeschichtlichen Ent-
wicklung so gut wie iiberhaupt noch nicht beriicksichtigt wurden, was aber
umso notwendiger erscheinen diirfte, je weniger die Entdeckung der refor-
matorischen iustificatio impii einem Prozess geistesgeschichtlicher <Entwick-
lung> unterworfen sein sollte, sondern nur wieder als «neuer> Ausdruck fiir
die Fundamente eines wie auch immer hier zu formulierenden unsichtbaren
Reiches, einer ecclesia universalis oder eben der communio fidelium verstan-
den werden konnte, man aber somit auch um des eigenen protestantischen
Selbstbewusstseins willen zu einer reformatorischen Aussage berufen gewe-
sen war und immer wieder von neuem daran <ausdriicklich> erinnern musste,
man eben so auf eine gleich legitime protestantische Vorgeschichte nicht
verzichten konnte, und etwa auch die Philosophie der Scholastik als theolo-
gische Aufgabe in gleicher Weise zu iibernehmen wie andere aus der <evan-
gelischen> Kirchengeschichtsschreibung eindeutig als reformatorisch festge-
legte Quellen. Vielleicht ergéibe sich dann einer so gesehenen Geschichte
gegeniiber ein weniger ressentimentbeladenes Verhiltnis, wie es iiber die
Extrempositionen der Hochscholastik von einem Zeitgenossen unseren
Lehrbuchschemen zum Trotz hiess und in einer Studie von Michael
Schmaus® aufgegriffen wurde: «Heute weiss man, dass Scotus sich primir
mit Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines und Aegidius von Rom
auseinandersetzte und erst in zweiter Linie mit Thomas von Aquin. Der

! Einen kurzen Aufriss versuchte ich zu geben in NZSTh 1 (1965): <Kirche und Gesell-
schaft>; ausfithrlicher in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 3, 1968: societas christiana.

? Zu der Identifizierung von <christlich> und menschheitsgeschichtlich vgl. die <An-
finge protestantischer Geschichtsphilosophies, die ich den Uberlegungen eines auch von
E.Troeltsch vergessenen <Aufkldrers> entnahm, NZSTh 2 (1966).

* Die Metaphysik in der Theologie des Joh. Duns Scotus, in: Die Metaphysik im
Mittelalter, Aufsitze, ed. P. Wilpert (1963) 30.



110 Thomas Buske, Die Via Moderna

bisher immmer noch nichtidentifizierte Thomas Anglicus hat denn auch in
seinem Liber Propugnatorius, in welchem er die im 1. Sentenzbuch zutage
tretenden Unterschiede von Thomas von Aquin und Johannes Duns Scotus
erortert, den Franziskanertheologen von seinem thomistischen Standpunkt
aus sehr massvoll kritisiert. Gerade in solchen Fragen, die fiir gewthnlich als
besondere Testfille fiir thomistisches und scotistisches Denken angefiihrt
werden, erklirte er, dass zwischen Thomas und Scotus kein sachlicher Un-
terschied» bestehe; oder in der Frage, «ob mit dem Verbum divinum eine
aktuelle Erkenntnis Gottes gemeint sei oder etwas vom Akt des Erkennens
Hervorgebrachtes», erkldarte Thomas Anglicus in der Quaestio quodlibetatis
117, «der Unterschied zwischen Operatio und Operatum des Intellekts sei so
klein, dass er von vielen unbeobachtet gelassen sei». Daher werde bald
ersteres, bald letzteres als Wort bezeichnet. Wenn das erstere ende, dann
hore auch das zweite auf; weshalb es sich auch «bei der Auseinandersetzung
zwischen Scotus und seinen Gegnern daher eher um einen Wort- als einen
Sachstreit handele. Der Unterschied der Meinungen betreffe den Modus
significandi»;* damit dann aber auch nur wieder jener von Kierkegaard
spiter erneut ausgesprochene Tatbestand eines in der Existenz stindig im-
plizierten Paradoxons ausgesprochen war, das nur dusserlich durch die Ge-
gensitze von Sein und Werden bestimmbar blieb, doch letztlich nur durch
eine vollgiiltigere Geschichte tiberhoht werden konnte, die in ihrer Tradition
immer zugleich die <ganze> Geschichte in der Gleichsetzung von Mensch und
Menschheit sein musste, was allerdings in der Konkretion der nun schon
einmal vorgefundenen und nicht mehr riickgéngig zu machenden «christlich»
abendldndischen Geschichte nur gelingen sollte, wenn wir uns endlich davon
frei machten, «zu meinen, dass Plato, Aristoteles und das Griechentum
grundlegend an Europa und seiner Kultur mitgestaltet héitten; das ist eine
einseitige Auffassung seit Humanismus und Neuhumanismus, aber histo-
risch nicht begriindbar. Da sind vor allem Augustin zu nennen und wie jlingst
Denis de Rougemont (Merkur Heft 102 1956) ausgezeichnet betont hat, die
christologische Diskussion und die grossen ersten Kirchenversammlungen,
vor allem das Nicaenum von 325. Dort sind Grundbegriffe erarbeitet wor-
den, von denen sich die européischen Auffassungen von der menschlichen
Person herleiten. Der Hellenismus hatte nur die Kategorien des individuel-
len Seins: Essenz, Substanz, Hypostase erarbeitet. Die Romer hatten den
Begriff der Persona> geschaffen, der zuerst die Maske des Schauspielers,
dann den Schauspieler selber und seine Rolle, schliesslich den Menschen als
Trager von Rechten und Pflichten im Gemeinwesen, den Biirger, bezeichne-

* Ibid. 30.



Thomas Buske, Die Via Moderna 111

te. Das in sich begrenzte Individuum Mensch» wurde «zur Person erst durch
seine Fahigkeit, Trédger buirgerlicher und rechtlicher Verbindlichkeiten zu
sein. <Persona est sui iuris, servus non est persona>, d.h. die Person» wurde
«durch ihren Rechtstitel umschrieben». .. «Die grossen Konzilien haben nun
den lateinischen Begriff mit griechischem Inhalt zu einem Dogma verbun-
den, das die dreifache Natur der in Christus geoffenbarten Wahrheit aus-
sprach. Das war die Geburtsstunde der <dee der Person>, in der wir eine
spezifische Leistung der abendldndischen Anthropologie sehen. Die Lehre
von der Inkarnation, in sich ein Paradoxon, zwang zum <Denken in Span-
nungen>, das den wissenschaftlichen Geist des christlichen Abendlandes
formte und thn vom Monismus der &stlichen Weisheitslehre grundlegend
unterschied». Es begriindete auch jene andere Leistung, «die das 20. Jahr-
hundert wohl am besten» verstehen diirfte, nimlich dies, «dass in den chri-
stologischen Dogmen dem <Fleisch>, der Materie, ein Rang und eine Reali-
tit zuerkannt wurde, die fiir den Osten undenkbar waren»; und nur in dieser
«Anndherung» konnte eine Wirklichkeitserfassung der Welt vor sich gehen,
die nur <aus christlichem Glauben> die Uberwindung von «Magie, Mythen
und Naturreligion von antiker und germanischer Welt» darstellte und gerade
in so christlich «theologischen Denkformen den Geist europiischer Wissen-
schaft» weckte:’ hier also eine andere Geschichte zu geschehen begann als
die ewig gleiche und undifferenzierte eines historisierten Mythos des
menschlich Ungeschichtlichen oder des un-menschlichen schlechthin, wie es
«die berithmte Summa der Lehre Buddhas» in der <Visud-dhimagga> wieder-
gibe; «Leid allein gibt es, keinen der leidet, die Tat allein gibt es, aber
keinen Téter; Nirwana gibt es, aber keinen der sucht; den Pfad gibt es, aber
keinen der ihn wandelt».® — Aber es wire zu wenig, hier eben vergessen zu
wollen, dass die Entdeckung der unterschiedslosen Wiirdigkeit menschli-
cher Person schon ohne den Ertrag alttestamentlicher Anthropologie denk-
bar gewesen wiire; denn gerade mit ihr diirfte nun zwar auch rein chronolo-
gisch als absolutes nicht weiter herleitbares und immer wieder reformato-
risch neu zu erfiillendes Novum jene nur noch personhaft verantwortliche
Geschichte begonnen haben; oder anders: was eine <christliche> Welt zur
menschheitsgeschichtlichen Giiltigkeit erhob, war hier — und das in welthi-
storischer Ausschliesslichkeit —schon in allen entscheidenden Teilen vorbe-
reitet; ndmlich auch die Spannung zwischen Sein und Werden, die schliess-
lich auch schon im Alten Testament nur noch durch die Person erfiillt

5 K.Bosl, Die germanische Kontinuitit im deutschen Mittelalter, in: Antike und
Orient, Aufsitze, ed. P. Wilpert (1962) 7.
®N. A.W. Watts, Zen-Buddhismus, Hamburg 1961, 16.



112 Thomas Buske, Die Via Moderna

werden konnte; das aber bedeutete auch schon damals und dort dann immer
nur noch analogieloses Geschehen oder eben Geschichte und was rein
sprachlich in dem an sich so uniibersetzbaren hebriischen Wort hajah festge-
halten werden sollte, wie es auch Ratschow in einer Studie beschrieb’,
ndmlich dahingehend: Da Werden und Sein — fiir unser Denken eine unmog-
liche coincidentia oppositorum — nicht zusammengeschaut werden konnten,
«so muss <hajah>, das beides fasst, ohne jeden Ausdruck sein»; so fande sich
auch bezeichnenderweise ein hajah Gottes nie ohne Beziehung auf das hajah
des Volkes; und das war mehr als nur eine theologische oder ontologische
Aussage; das Gottestum Jahwes konnte ndmlich auf zwei verschiedene Ar-
ten wiedergegeben werden: im Nominalsatz oder durch hajah; und dennoch
waren diese beiden Aussagen in threm Gehalt sehr verschieden; sagte das
erstere nur, dass Jahwe Gott ist als positiv statische Feststellung, sollte das
zweite bedeuten, dass dieses <Sein> und <Werden> nur in einer Fortfithrung
des gottlichen Planes in der Geschichte verstehbar wiére. Nicht dass Gott
Gott sei, sollte so mit hajah wiedergegeben werden, sondern jenes Handeln,
das in die Sphire des Personhaften als Anfang aller Geschichte gertickt
werden sollte. ..

Vielleicht hat nun auch die Uberbetonung des nur in der Person verwirk-
lichbaren Spannungsmomentes zwischen Sein und Werden Luther daran
gehindert, in jedem Augenblick seiner reformatorischen Verkiindigung die-
se Einheit von Geschichte <m Glauben> und damit in der Identifikation von
Mensch und Menschheit, aber so auch historisch von eigener und universa-
ler ganz zu beriicksichtigen, so dass er sich gelegentlich bis zum Unbhistori-
schen seiner eigenen Aussage, oder wie wir heute im Gegensatz zu einer
Existenzphilosophie gewohnlich horen, bis zu einem nur noch <existentia-
len> Selbstverstindnis vorwagte, mithin aber die Kontinuitdt der <Iradi-
tions>geschichte libersehen musste und die <Quellen> in der Terminologie
nicht in einer fiir ihn viel néher liegenden Epoche suchte... Wohl war dabei
nicht ibersehen worden, dass alle Historizitat nur immer wieder ein <Ersatz>
wahrer schon geschehener Geschichte sein konnte und diese, wo sie zu
einem transzendentalen Durchbruch kam, nicht mehr tiberbietbar wurde; so
war letztlich auch von solcher Situation nicht ohne das historische Accessoi-
re zu reden, auch wenn man reformatorisch sehr wohl wusste und hier nun
doch nur wieder in einem Paradoxon reden konnte, dass es «gar nicht

7 C.H.Ratschow Werden und Wirken. Eine Untersuchung des Wortes <hajah> als

Beitrag zur Wirklichkeitserfassung des Alten Testaments, Berlin 1941.
8 Ibid. 29;32;52.



Thomas Buske, Die Via Moderna 113

neutestamtlich» wire «Biicher von christlicher Lehre» zu schreiben, «son-
dern es sollten ohne Biicher an allen Orten sein gute, gelehrte, geistliche,
fleissige Prediger, die das lebendige Wort aus der alten Schrift zogen und
ohne Unterlass dem Volk vorbleuten, wie die Apostel getan haben. Denn
ehe sie schrieben, hatten sie zuvor die Leut mit leiblicher Stimme bepredigt
und bekehrt, welches auch war ihr eigentlich apostolisch und neutestament-
lich Werk... Dass man aber hat miissen Biicher schreiben, ist schon ein
grosser Abbruch und ein Gebrechen des Geistes, dass es die Not erzwungen
hat und nicht die Art ist des Neuen Testaments»; es wurde nur notig, «da
anstatt der frommen Prediger aufstunden Ketzer, falsche Lehrer und man-
cherlei Irrtum...»;’ denn <eigentlich> musste von dieser Geschichte nur
immer wieder gelten: «Evangelion aber heisst nichts anderes, denn ein
Predigt und Geschrei von der Gnad und Barmherzigkeit Gottes... und ein
Stimm, die da in die ganze Welt erschallt und offentlich wird ausgeschrien,
dass mans iiberall horet...»" «Dass es aber auch geschrieben ist, ist aus
Uberfluss geschehen...»," auf den aber dennoch nicht verzichtet werden
konnte. Nur in der an sich unaufhebbaren Gegenseitigkeit von immer neuer
Originalitdt des Geschehens und dem unwiderrufbaren factum est konnte
sich die existentielle Einheit von Geschichte verwirklichen."” Auch Luther
hatte das natiirlich gewusst, «ndmlich dass alle Geschichte im tiefsten Grund
immer ein und dieselbe ist»; oder wie Althaus in seiner Theologie Luthers
weiterschrieb: «Trotz allem Wandel und Wechsel der Zeiten und Verhéltnis-
se, der Personen und Gestalten sind die Menschen insofern allezeit die einen
und selben, als sie immer in der einen grossen Entscheidung fiir den Glauben
oder Unglauben stehen. Der Aufruf zum Glauben ist immer fiir sie da, nicht
erst in dem gekommenen Christus, sondern schon fiir Adam und Abraham
und die anderen Viter aus der Verheissung des kommenden Christus. Glau-
be und Unglaube sind durch alle Zeiten hindurch wesentlich die gleichen. Es
ist der eine und selbe Geist des Glaubens, der in allen Gliedern des Leibes
Christi von Anbeginn der Welt bis zu ihrem Ende lebt. Das gibt die Moglich-
keit, die Bekenntnisse der biblischen Ménner sich in der Kirche jederzeit
anzueignen und auf die eigene Geschichte anzuwenden»;" aber gerade das

? WA 1626.

WA XII 259.

WA XI1 275.

 Die hier notwendigwerdende terminologische Abgrenzung habe ich in «Geschichte
als Uberwindung des Historismus>, Berlin Diss. 1960, vorgenommen.

1 Die Theologie Luthers, Giitersloh 1962, 95; n. P. Althaus, vgl. ferner WA V 29, 30;
VIII 69 usf.



114 Thomas Buske, Die Via Moderna

in einer entsprechenden Einheit der Geschichte und chronologischen Be-
riicksichtigung des <Heilsgeschehens> dann in gleicher Weise, niamlich der
einer Analogie des Glaubens, auch von jeder <nach>-christlichen Geschichte
zu gelten hiitte. ...doch hier liess es Luther bei dem grossen Sprung bewen-
den, ohne auch nur im entferntesten in den vorangegangenen Jahrhunderten
seiner Epoche etwas von dieser Geschichte wieder finden zu wollen. Die
Scholastiker wurden von vorneherein sehr unterschiedslos der reformatori-
schen Verdéchtigung ausgeliefert, ohne dass letztlich diese Tradition auf ihre
Richtigkeit tiberpriift worden wére; es sollte um die Behauptung gehen, die
sich aus einer Lehre vom «natiirlichen Licht der Vernunft und dem freien
Willen» oder «den natiirlichen Kriften» ergidbe, ndmlich «dass vor der
Rechtfertigung sind auch gute Werke... Denn also hat Aristoteles gelehrt,
wer viel gutes tut, der wird dadurch gut. Darauf haftete sie fest und also
kehrt sie die Schrift um; meinet, Gott soll die Werke zuvor ansehen und
danach die Person. Solch teuflische Lehre regieret jetzt in allen hohen
Schulen, Stiften und Kloster»." Und nur einen hat Luther (n.R.Seeberg)
von diesem pelagianischen Irrtum freigesprochen, einen Lehrer seines Or-
dens, Gregor von Rimini", «der allerdings die augustinische Siinden- und
Gnadenlehre verfochten hat; er war wie Luther Gegner des Aristoteles,
ohne Freund des Platon zu werden, denn er war Nominalist»'*; Luther aber
in dieser dogmenhistorischen Interpretation unbewusst in einen anderen
kaum richtigeren Zusammenhang gebracht wurde, der die scholastische
Geistesgeschichte nicht iiber den Gegensatz von Realismus und Nominalis-
mus hinausreichen liess und selbst Occam und eine via moderna nur als
Neuauflage des Nominalismus verstehen wollte; damit aber jede lutherische
Theologie einer wissensmethodologischen Fragwiirdigkeit ausgeliefert wur-
de, die vielleicht auch insgeheim der Grund sein diirfte, dass die theologi-
sche Vorgeschichte der Wittenberger Reformation nie sehr von protestanti-
scher Seite beachtet wurde, wiewohl jedoch gerade die spitere Orthodoxie
und gerade die sog. Gnesiolutheraner hier begriffstechnisch einen erhebli-
chen Riickgriff versuchten,"” ohne sich allerdings der unausgesprochenen
Kontinuitédt im theologischen Denken bewusst geworden zu sein. — So berei-
tete es bei Luther einiges Befremden, wie er sich die Einordnung in die

¥ EA VII 239.

'N. R.Seeberg s. dazu auch WA 11 295;303;308;394 etc.

16 R.Seeberg, Die Theol. des Joh. Duns Scotus, Leipzig 1900, 678 Anm. 1; n. Dogmen-
geschichte IT 225.

7 Vgl. C. H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklirung,
Giitersloh 1964.



Thomas Buske, Die Via Moderna 115

Einheit schon geschehener Geschichte verbaute und die gleiche Originalitit,
auf die er sich selber berief, nicht bei schon anerkannten <Autoritdten> zu
finden vermochte, und so schliesslich der Kirche seiner Zeit eine eigene
konfessionelle Historizitdt gegeniiberstellen musste, die sicher bei einer
weiteren historischen Kenntnis der jiingeren Vergangenheit seiner Zeit we-
niger bewusst protestantisch ausgefallen wire. — Man erféhrt so auch in der
Theologiegeschichtsschreibung Reinhold Seebergs nicht ohne Staunen, dass
man den Kampf Luthers gewissermassen als einen Kampf wider Duns Scotus
bezeichnen kdnnte, wobei er sich auf das der Sache nach — aber die auch
Luther nicht historisch durchschaute — vollig irrige Zitat berief: «Scotus ihr
vornehmster Lehrer und grosster Sophist schreibet, dass ein Mensch aus
seinen natiirlichen Kréften und freiem Willen kénne Gott und seinem Ge-
setz genug tun, was die Substanz und das Wesen des Wortes an ihm selbst
belangt ohne des Hlg. Geistes Gnade ex merito congrui...» usw." ohne nicht
umgekehrt Scotus auch allgemeine Anerkennung zu zollen: «Surrexit Scotus
unus homo et omnium scholarum et doctorum opiniones impugnavit et
praevaluit.»"

Liesse sich aber nun in einem systematischen Zusammenhang eine prizi-
sere Darlegung einer iustificatio impii gewinnen, die auch noch nachtréglich
den Massstidben des sola fide standhielte, als sie von einem katholischen
Mediaevisten in der Einheitlichkeit von Theologie und allgemeiner Wissen-
schaftstheorie fiir Scotus behauptet wurde; sie liess sich nur aus der auch in
der spéteren protestantischen Theologiegeschichte vor allem dann im
19. Jahrhundert nur terminologisch anders ausgesprochenen Unterschei-
dung gewinnen, wie sie die franziskanische Theologie auch schon ausgebrei-
tet hatte, indem die «Befidhigung» «zu einer besseren philosophischen Er-
kenntnis» nur darin moglich wire, dass «der Glaube als fides qua eine
reinigende Kraft gegeniiber dem Intellekt» hitte, so dann aber «der Glaube
als fides quae das geistige Feld, auf welchem sich der Intellekt bewegen
kann, in unvergleichlicher Weise ausweitete»®. Fiir Scotus war es darum
auch gegeniiber jeder sich nicht selbst qualifizierenden Offenbarung so
selbstverstidndlich, «dass in diesem Leben zur Erkenntnis der natiirlichen
Wahrheit» die menschliche Vernunft, der <gesunde Menschenverstand> aus-
reichte und «hierin keiner speziellen Erleuchtung vermittelst des ungeschaf-

B EA 60262, n. R.S. Theol. d. D. Sc, a.a.0. 678.

¥ WA 11 403.

* M. Schmaus, Die Metaphysik in der Theologie des Joh. Duns Scotus, in: Die Meta-
physik im Mittelalter, Aufsitze, ed. P. Wilpert (1963) 34; hier finden sich auch weitere
Literaturangaben.



116 Thomas Buske, Die Via Moderna

fenen Intellekts» bediirfte;” Scotus so stirker noch als Thomas von Aquin
jedem nominalistischen Trend entgegentrat, indem er die Annahme von
angeborenen Erkenntnissen schlechtweg ablehnte, die Thomas wenigstens
noch den Engeln in irgendeiner Weise zuerkennen wollte. «Der Intellekt
bildet (auch) die allgemeinen Begriffe durch Abstrahieren aus den Wahr-
nehmungen ... erkennt das Einzelne friiher als das Universale»**, damit aber
aufs neue daran erinnert werden diirfte, dass es sich um eine historische
Verzeichnung handelte, wenn die vielleicht mit Scotus chronologisch zu
datieren anzufangende via moderna mit der urspriinglich nominalistischen
Problematik belastet werden sollte. Nur die von Abaelard vorgenommene
Verwischung der Konturen in der Definition des Universalen nicht mehr als
vox sondern als sermo konnte hier historischem Vergessen Vorschub leisten,
zumal schliesslich ein Konzeptionalismus erkenntnistheoretisch schwieriger
zu durchdringen schien als ein lediglicher Nominalismus, der schon an sich in
seinem von jedweder Realitdt losgelosten «dialektischen> Wissen-
schaftscharakter in der Verneinung «des Begriffs der Einheitlichkeit des
Ganzen» schwer zu durchschauen war. Oder in der Darlegung Reiners
weiter: «...das Ganze zerfillt bei Roscellin (1050-1125) objektiv in eine
Summe von selbstdndigen Substanzen». «Der Name des Ganzen ist ein
blosses Wort, durch welches nicht ein Ding sondern viele Dinge, ndmlich alle
Teile zugleich bezeichnet werden»* oder wie schon Anselm von Canterbury
als Zeitgenosse formulierte®: illi nostri temporis dialectici, immo dialectices
haeretici, qui non nisi flatum vocis putant esse universales substantias; qui
colorem nihil aliud queunt intelligere quam corpus, nec sapientiam hominis
aluid quam animam. — Scotus wusste dagegen von einer anderen Geschichte,
die ihre Einheit iiber <Sein> und <Werden> hinaus nur in der personhaften
Uberhdhung eigener Existenz fand und in ihrer Erkldrung jeweils so zu allen
Zeiten personhaft-situationsgebunden in echter jeweiliger <reformatori-
scher Originalitdt und immer gleichbleibender Aktualitdt dann mithin nur
eine via «#noderna> sein konnte; das esse est deus einer gesellschaftspolitisch
sakrosankt objektivierten Ordnung jedweder hierarchischer Struktur, deren
sozialer Widerpart in der Unbestimmtheit eines mystischen Selbstversen-
kens nur als Kritik noch deutlich werden konnte, wurde aus der ontologi-
schen Befangenheit zur Analogielosigkeit des Augenblicks durch die Gleich-
heit des Glaubens und jeder nur denkbaren allumfassenden geschichtlichen

2'N. Uberweg Bd. II (B. Geyer) 514 OX. 1d.3q4.

2 N. B. Geyer a.a.0. vgl. Quaestiones in Metaphysicam 11q. 1n 1,2.

2 J. Reiners, Der Nominalismus in der Friithscholastik, Miinster 1910, 34—41.
# De fide trinit. ¢2 PL 158 265 A; n. J. Reiners a.a.O.



Thomas Buske, Die Via Moderna 117

Einheit aufgeldst; es blieb das immer <moderne>, das auch Scotus schon
gegeniiber jedem missverstandenen <ontologischen> Gottesbeweis (wie er
Anselm in spiteren Jahrhunderten angelastet werden sollte) in den Vorder-
grund zu riicken suchte; es konnte sich hier nicht um eine propositio per se
nota handeln; Gottes Existenz konnte uns nicht lediglich nach blossen Be-
griffen (ex terminis) gewiss sein, «und auch nicht apriori, d.h. aus seinen
Ursachen, da er keine Ursache hat, sondern nur aposteriori (demonstratio-
ne quia) d.h. aus seinen Werken erweisbar» sein;” fiir Gott mithin nur jene
theologisch-philosophische Aussage moglich blieb, ohne die sich das gesam-
te reformatorische Anliegen Luthers iiberhob und es nie zu einer Geschichte
hitte kommen konnen, in der der einzelne zu seinem Selbst aufgefordert
war und die schon im prophetischen Judentum als <«ethischer Monotheismus>
(Wellhausen) ihren Niederschlag gefunden hatte. Gott konnte nur noch
«schlechthin einfach» als actus purus definiert werden® und das glaubende
Leben des einzelnen Menschen nur noch die Partizipation am actus purus dei
sein, oder wie Luther sagte: der Mensch cooperator dei.”’ Vielleicht war es
darum auch nur der offenscheinliche Provinzialismus der Erfurter Universi-
tdt und von Wittenberg ganz zu schweigen (wieviel bittere Worte hatte
Luther iiber sein trotz allem geliebtes Wittenberg in Stunden der Niederge-
schlagenheit nicht unterdriicken kénnen), der Luther daran hinderte, im
Ganzen und bewusst aus der Gesamttradition scholastischer Lehrmeinun-
gen zu schopfen, und das reformatorisch <Neue> nur noch in grosserem
«moderneren> Sinne die <Geschichte> hitte subsumieren kdnnen, wie es
Scotus schon zu seiner Zeit auf seine Weise versuchte. Jedenfalls diirfte
heute, nachdem die Forschung die Liicken der vorreformatorischen Jahr-
hunderte zu schliesen beginnt, und die offenbar auch schon fiir Luther in
irgendeiner Art bestanden haben miissen, kein noch so monumentales Per-
sonlichkeitsbild, wie es noch bedenkenlos die Jahrhundertwende ausbreiten
konnte, fiir das theologische Verstindnis der Wittenberger Reformation
auch nur indirekt bestimmend sein®, dass Luther und die <nominalistischen
Scholastiker> (hier wurde dann des 6fteren auch an Occam gedacht) sich nur
in den kritischen Sétzen einig gewesen wiren, aber erst Luther etwas «posi-
tiv Neues» gebracht hitte; namlich die Schrift, die Christum treibet, seinen
Glauben; und es diirfte noch schlechter um die reformatorische Sache einer

5 N. B.Geyer a.a.0. 51; ferner Ox. I d.2q. 2 u. 8.

% N. B.Geyer a.a.0.; Ox 1d.27 q. 3 n. 10.

7 N. E.Seeberg, Luthers Theologie, Stuttgart 1952.

8 Dazu vgl. z.B. H. Boehmer, Der junge Luther, Leipzig 1952.

¥ F. Kropatscheck, Occam und Luther, in: A.Schlatter, Die Furcht vor dem Denken,
Beitrdge zur Forderung christl. Theologie IV 1, 1900, 51-74.



118 Thomas Buske, Die Via Moderna

via moderna oder einer in der theologischen Selbstbesinnung auf das semper
reformanda verwiesenen ecclesia bestellt sein, wenn nur vom «evangelischen
Glaubensgedanken aus ein Verstindnis fiir das Wesen der Reformation
moglich» wire; wenn sich «daran die Geister» schieden und «auch die
Epochen der Kirchengeschichte» und «die Geistesrichtungen in alter und
neuer Zeit» und es nicht auch die Ergebnisse der neueren katholischen
Dogmengeschichtsschreibung zu beherzigen gélte, dass ndmlich auch «tat-
séchlich eine geschichtliche Verbindung von Luther zuriick zu Duns Scotus
gegeben ist»*’. Konnte es deshalb auch in nachlutherischer Zeit eine umfas-
sendere Abgrenzung theologischer Ethik geben, als sie von Scotus entwor-
fen worden war und von Schmaus erst jiingst wieder vorgetragen wurde:
«Man hat Scotus vorgehalten, dass er in der Ethik einen schrankenlosen
gottlichen Voluntarismus vertrete; er habe gelehrt, dass Gott die sieben
letzten Gebote des Dekalogs so willkiirlich aufgestellt habe, dass er auch das
Gegenteil hitte befehlen kdnnen». Scotus ginge nédmlich bei der Behandlung
dieser Frage von einer Tatsache der Hlg. Schrift aus, «von der Tatsache
nidmlich, dass Gott nach dem Zeugnis des Alten Testaments von manchen
Geboten des Dekalogs dispensiert hat. Dies wére nach Scotus unmdéglich,
wenn es sich dabei um solche Wesensgebote gehandelt hitte, welche durch
ihre innere Sinnhaftigkeit unbedingt gefordert sind. Da dies offensichtlich
nicht der Fall ist, ist Gott in diesen Dimensionen derart frei, dass sein Wille
bestimmt, was gut und was bdse ist». Dennoch herrsche kein gottlicher
Despotismus. Scotus sagte, «das Entscheidende im religios-sittlichen Han-
deln ist die Liebe. Die Gebote sind Weisen, in denen die Liebe realisiert
wird. Sie kann in verschiedenen, ja entgegengesetzten Akten verwirklicht
werden. Welche Art des Handelns am meisten ein Handeln aus Liebe ge-
wihrleistet, ldsst sich nicht von vorneherein und ein fiir allemal bestimmen».
Dies hinge auch von der Situation ab. «Was einer geschichtlichen Situation
widerspricht, kann ihr in einer anderen geméss sein. So konnte Gott unter
Beriicksichtigung der jeweiligen Situation in der Tat anstelle eines im Deka-
log aufgefithrten Gebots einmal ein entgegengesetztes geben, weil infolge
der Eigenart der Situation das entgegengesetzte in hoherem Masse Aus-
drucksgestalt der Liebe wire»’', aber gerade so immer wieder gegen jede

¥ Dazu W. Dettloff, Die Entwicklung der Akzeptations- und Verdienstlehre von Duns
Scotus bis Luther. Mit besonderer Beriicksichtigung der Franziskanertheologen, Miinster
1963.

*' M. Schmaus, Die Metaphysik (vgl. Anm. 3) 48.



Thomas Buske, Die Via Moderna 119

logische Verfolgung eine Allwirksamkeit Gottes vor der Person je erneut
aufgebrochen werden musste; und hier vielleicht von Luther entschieden
schirfer gesehen wurde, was in einem Paradox menschlicher Existenz un-
ausgleichbar blieb und in seiner Ungeklirtheit als <metaphysische Unruhe>
menschlicher Handlungen hingenommen werden musste, ohne je aus noch
so starkem «Glauben> das Urteil Gottes als Sicherheit oder Gewissheit anti-
zipieren zu kénnen, sondern eben nur immer von neuem zu beginnen, und
immer am Anfang das Eingestidndnis eines simul iustus et peccator mitzu-
bringen, was in der Unvollendetheit eines historischen factum est zum Impe-
rativ des pecca fortiter werden musste und in der Kluft eines Seins und
Werdens hinzunehmen war, auch wenn es sich einem esse est deus philoso-
phisch widersetzte; eben dies: «Gott wirkt auch in den Gottlosen, dass sie
fortgehend sein miissen, was sie sind; aber dass sie so blind sind, das riihrt
nicht von ihm her — er bewegt sie so, wie sie immer schon sind und wie er sie
schon vorfindet»*. Damit aber Luther nur wieder das unbedingte Existenz-
verstandnis von Person zu Person bezeugte, das nur die Einheit der Ge-
schichte dm> Glauben tliberbriicken konnte, und wenn es mit Ernst gelten
sollte, dann auch Gott gegeniiber nicht anders zu verstehen war; aber gerade
damit das logisch unverstidndlich wurde, was jedem Erkennen nur vorausge-
hen konnte; eben das lutherische servum arbitrium oder in der Sprache eines
Heinrich von Harclay (1270-1317 Weltgeistlicher in Oxford), dass Gott nicht
notwendigerweise die Gnade a principio erschaffen musste, nun aber dazu
stehen miisste, zu dem Ziel menschlicher Hoffnung als secundum quid, und
so auch die Allméchtigkeit Gottes hier nur im Vertrauen auf Gottes Mensch-
lichkeit iiberwindbar wurde.™

So gesehen hatte aber nun die via moderna auch noch einen anderen
Aspekt... Es diirfte némlich deshalb auch nur die halbe Wahrheit sein, wenn
Karl-Heinz Haag in einem Riickblick auf die Scholastik feststellen wollte,
dass «dem Schwinden der umfassenden innen- und aussenpolitischen Funk-
tion der Kirche in der europiischen Gesellschaft das Schwinden des Allge-
meinen als eines genuinen Moments in der philosophischen Theorie ent-
sprach. Die Einzelnen gelangten zu ihrer von den anderen begrenzten Selb-
stindigkeit. Die nominalistische Bestimmung des Verhiltnisses von
Allgemeinem und Besonderem wurde zum herrschenden»™. ... oder ob es

32 N. P. Althaus, Luthers Theologie, Giitersloh 1962, 107: WA18 709;711.
3 Zu Einzelheiten vgl. Anm. 30.
3 K.H.Haag, Kritik der neueren Ontologie, Stuttgart 1960, 21.



120 Thomas Buske, Die Via Moderna

nicht vielmehr umgekehrt nun gerade galt, auch theologisch jenseits eines
nominalistischen und letztlich rationalistischen Versuchs das wahre und
auch gesellschaftlich tragende Allgemeine zu suchen, nachdem das Univer-
salreich von Kaiser und Papst gerade auf Grund der hier relevanten geistig-
religiosen Krifte jener nur immer einen Geschichte nicht die dauernde
Verkorperung sein konnte und neuen Wegen> weichen musste, zumindest,
wenn es nicht ebenso in einer staatspolitischen Fixierung eines esse est deus
sich selbst gegeniiber gleichgiiltig werden sollte, wie es etwa die unterschied-
liche Meinung zwischen Thomas und Scotus in der Beurteilung der Juden-
taufe spiiren liess. Thomas’ Ablehnung jiidischer Zwangstaufe und bei zu
taufenden Kindern die Behauptung eines Elternrechts Andersgldubiger be-
ruhte eher auf der Gleichgiiltigkeit, die aus der vermeintlichen Sicherheit
einer festen theokratischen Ordnung erwuchs, als dass hier Elemente eines
Toleranzgedankens vorhanden gewesen wiiren, wihrend Scotus nach jener
immer praktizierten Losung einer umfassenden «christlichen> Gesellschafts-
gestaltung zu greifen versuchte, ohne wie eben auch Luther letztlich zu
begreifen, weshalb {iber Jahrhunderte hinweg der Kirche ein Punkt <absolu-
ter Verstocktheit> gegeniiberstand und letztlich nur immer wieder als Mah-
nung christlichen Selbstverstindnisses verstehbar bleiben wiirde, wie Franz
Rosenzweig sich schliesslich in unserem Jahrhundert zu deuten miihte. Sco-
tus aber hier im Unterschied zu Thomas die Obrigkeit an ihre an sich
bestehende Aufgabe gemahnte, auch mit jener Einschrinkung, quod ipsi
non essent vere fideles in animo, tamen minus malum esset, eis non posse
immune legem suam sanctam servare, quam posse eam libere servare. Item
filii eorum, si bene educarentur, in tertia et quarta progenie essent vere fide-
les™; nur dass hier sich diese Aufgabe in historischer Verleugnung ihrer
eigenen Legitimitédt vollzog und vergessen worden war, dass in der religio
licita auch in einer christlichen Geschichte die <Vollendung> wenn auch mit
verbundenen Augen lediglich in der historischen Dauer heimlich vorwegge-
nommen schien, jedenfalls von hier und in Zeiten des Friedens und der
Gerechtigkeit immer neue Impulse auch fiir eine christliche Welt ausgingen;
man denke nur daran, welchen bisher wenig beachteten Einfluss die ledigli-
che Existenz der Synagoge im 18. Jahrhundert auf die geistigen Stromungen
in der altpreussischen Kirche gehabt hat, und so gesehen auch ein Stiick via
moderna wenn auch nur indirekt gewesen sein diirfte.

Um aber auch dieses zu verstehen, gehdrte dazu auch als <protestanti-
sches Prinzip> die Uberwindung der historischen Vereinzelung eines be-

% N. J. Guttmann, Die Scholastik d. 13. Jh. in ihrer Beziechung zum Judentum, Breslau
1902, 158.



Thomas Buske, Die Via Moderna 121

stimmten Geschehens, das zur geschichtsphilosophischen Idealbildlichkeit
erhoben werden sollte; und so auch die Erinnerung daran, dass auch fiir
Luther die «Schrift> als Norm immer nur in einer Richtung galt, etwa nach
folgenden Worten: «Man soll nicht umstossen oder dndern, was man nicht
mit heller Schrift kann umstossen oder dndern. Gott ist wunderlich in seinen
Werken. Was er nicht haben will, da zeuget er genugsam von in der Schrift.
Was er deshalb nicht zeuget, das lass man gehen als sein Werk; wir sind
entschuldigt, er wird uns nicht verfithren»*; sich dieses aber wiederum denn
nicht von der moglichen Tradition liber die Schrift hinaus in einem Vergleich
zu Scotus unterscheiden wiirde; auch fiir Scotus galt der Satz: «Es ist alles
fernzuhalten, was die Hlg. Schrift bezeugt... Damit darf aber nicht geleug-
net werden, dass etwas wahr sein kann, was nicht in der Schrift berichtet
wird»; und mit dem schonen poetischen Nachsatz, der von anderen Schola-
stikern ebenfalls als «klassischer Beweis fiir die von der Schrift unabhéngige
apostolische Tradition angesehen» wurde, dass ndmlich der Evangelist Jo-
hannes am Schluss seines Evangeliums ausdriicklich feststellte, «dass Chri-
stus noch andere Zeichen gewirkt habe, die nicht in diesem Buche aufge-
zeichnet seien» und jedem formalen Schriftprinzip schon so Gentige getan
sein diirfte,”” und eigentlich erst in der Reformation o> von sich selbst
befreit wurde; die <Schrift allein> war jedenfalls auch schon der vornehmste
Beweisgrund aller vorangegangenen theologischen Sophistereien und war
als solche so jedenfalls keine reformatorische Entdeckung. — Die Autoritét
musste sich mithin in anderen universalia tradieren lassen, als es der Nomi-
nalismus wahrhaben wollte. Das <Wort> durfte in seiner substantiellen Reali-
tit kaum zu einem flatus vocis gerinnen oder aber auch im Einklang mit jeder
via antigua seine Verwirklichung in dusserer Historizitit wie dem eines
universalen Reiches kaiserlicher oder pépstlicher Gewalt finden wollen. Die
Einheit der Geschichte in der ewig neuen Wandlung des <modernen> und der
immer gleichzeitigen Zuriickfiihrung auf den gleich-<giiltigen> Ursprung
konnte auch fiir die gesellschaftspolitische Gestaltung nur eine alle ver-
pflichtende und unterschiedslose Gerechtigkeit Gottes oder allen nur so
zukommendes und handhabbares «Glauben> sein; nur das konnte dann die
menschheitsgeschichtliche oder «hristliche> Gesellschaft und die Predigt
davon iiber alle Kulturen und konfessionellen Besonderheiten hinweg die
<allgemeine> Kirche sein, aber auch so nur aus solchem Bewusstsein die
Autoritidt unzerstorbarer Geschichte erwachsen. Das dann auch historisch

WA XX VI 167.
7 N. J. Finkenzeller, Offenbarung und Theologie nach der Lehre des Joh. Duns Scotus,
Miinster 1961: Ox. I d.26 un.n.26.



122 Thomas Buske, Die Via Moderna

so versammelte <Volk> und die «demokratische> Begriindung seiner Obrig-
keit war aber mithin vor jedem je zu iberdenkenden sozialen Aufbau dann
anders qualifiziert als durch den aufklirerischen und letztlich schon erkennt-
nistheoretisch im Nominalismus vorgespeicherten Gedanken einer <Volks-
souverinitits. Doch auch dieses lineare Wollen war fiir eine via moderna
oder fiir jeden damals echten Konziliarismus verboten. Nicht erst so hatte
sich darum die lutherische Reformation einem funktionalistisch verstande-
nen und noch von der griechischen Polis her bestimmten Sozialverstindnis
des gesellschaftlichen Lebens zu erwehren. Es konnte auch fiir die via
moderna nicht davon die Rede sein, dass «der oberste Leitgedanke fiir die
Existenz und Art von Autoritdt das Gemeinwohl, der allgemeine Nutzen
sein» miisste. Es sei «die Vernunft des einzelnen bzw. der Majoritit, die
dariiber» entschiede, «was Autoritdt» sei oder bleiben diirfe. Die Vernunft
aber sei von Gott und nur in diesem Sinne (auf ziemlich kasuistischen
Umwegen) besdsse «das durch die Wahl des Volkes erwihlte Oberhaupt»
(und nicht nur in staatlicher Beziehung) «eine gottgeordnete und gottgege-
bene Autoritdt». Somit aber auch jene Betrachtungen fortfielen, dass den
Reformatoren im Unterschied dazu nie eingefallen sei, «sich mit den aufklé-
rerischen Ideen des Staatsvertrages und der Volkssouverénitit einzulas-
sen»>®. — Es sei darum nur hier abschliessend auf eine bisher ungedruckte
Handschrift des Jakob von Viterbo, eines Augustiners, der im gleichen Jahr
wie Scotus (1308) starb, <neu> verwiesen. In dieser Schrift De regimine
christiano (von 1301) wurde nédmlich nicht minder deutlich das Staatsethos,
wie es spiter das Obrigkeitsverstdndnis des lutherischen Landesfiirstentums
charakterisieren sollte, schon vorreformatorisch ausgebreitet. So konnte
auch Richard Scholz® iiber das Anliegen in De regimine christiano referie-
ren, dass aus der Predigt jener geschichtlichen Einheit <im> Glauben die
Kirche der Staat kat’exochen wire; und die Definition der res publica, wie sie
Augustin von Cicero libernahm, tréfe so eigentlich nur auf die Kirche zu
(c.2); wie auch die volle Regierungsgewalt immer nur zugleich aus der
priesterlich-sakramentalen und der koniglichen Gewalt bestehen kodnnte,
was weiter nur hiesse, dass schliesslich auch alle Inhaber der priesterlichen
und koniglichen Gewalt (und wer wire das nicht irgendwie in jeweils seinem
Lebensbereich) Vikare, Diener, Mithelfer Christi wiren. «Ferner gab und
gibt es eine rein menschliche, auf dem natiirlichen Trieb ruhende Staatenbil-
dung, Staaten menschlichen Rechts. Aber es gibt auch eine Konigsgewalt

¥ Fr. Kropatscheck, Occam und Luther (Anm. 29) 62.
¥ Die Publizistik z.Zt. Philipps des Schonen und Bonifaz VIII, Stuttgart 1903, 133 u.f.



Thomas Buske, Die Via Moderna 123

kraft gottlicher Einsetzung und gottlichen Rechts. Beide Arten sind von
Gott, die erste mittelbar, durch Vermittlung der Natur, die andere unmittel-
bar. Jene bestand zu allen Zeiten bei Gldubigen und Ungldubigen, diese nur
bei den wahren Gliaubigen, angedeutet im Alten Testament, erfiillt durch
Christus. Die erstere, die natiirlich Konigsgewalt war mit wenigen Ausnah-
men auch der Person nach vom sacerdotium geschieden; die zweite, gottliche
Konigsgewalt ist der Person nach nicht vom Priestertum» (einem Priester-
tum aller Glaubigen oder doch wenigstens mit nachdriicklichem Einschluss
des Konigs) zu trennen; so waren auch Bischofe und Konige einem «christli-
chen> Reich in gleicher Weise verpflichtet, und die somit auch iiber jeden
communis consensus communitatis hominum hinausreichte; aber so auch
schliesslich zwar in wesentlich vorsichtigerer Weise und mit mancherlei
Unverstidndnis behaftet bei einem anderen <Kurialisten> Aegidius von Rom
auch die Papstgewalt nur noch durch die jeweilige Umschreibung des Amts-
bereiches als bischoflicher und koniglicher Pflicht oder als potestas ordinis
und potestas iurisdictionis offenkundig wiirde; oder zusammengefasst: Man
diirfte nicht einfach priesterliche und konigliche Wiirde und Macht unter-
scheiden, sondern vielmehr ein gottliches, himmlisches, spirituales Konig-
tum und ein menschlich irdisches, weltliches (c.3 fol.75-78)*; beides war
aber in dem Lauf der Geschichte in mannigfacher Weise untrennbar und
immer erst nachtréglich, a posteriori (oder nach einem Wort des Apostels:
was aber zuvor geschrieben ist, das ist uns zur Lehre geschrieben
[R6m 15,4]) verbunden gewesen. — Auch eine via moderna und jede andere
und immer neue Reformation konnte dieses Ritsel geschichtlicher Einheit
dm> Glauben nicht 16sen, wohl aber nicht in Vergessenheit geraten lassen,
eben um der Freiheit der Kinder Gottes willen... (Rom 8,21).

Thomas Buske, Berlin

“'N. R.Scholz a.a.0., u. zu Aegidius von Rom ibid. 62f.



	Die Via Moderna : Geschichte zwischen Sein und Werden

