
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: Die Via Moderna : Geschichte zwischen Sein und Werden

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Via Moderna

Geschichte zwischen Sein und Werden

Wenn der Protestantismus namentlich in seiner theologisch-lutherischen
Ausprägung über die Singularität einer konfessionellen historischen
Zufälligkeit und damit in weltgeschichtlicher Beziehung doch schliesslich über
einen eigenen Relativismus des Traditionsverständnisses hinaus dauern
wollte und mit der Wittenberger Reformation etwas gesagt sein sollte <was

so zuvor noch nicht> formuliert war, und so nun für alle nachfolgende
Geistesgeschichte ein unverzichtbares Erbe geworden und auch jenseits aller
kirchlichen Grenzen als verpflichtende Bedeutsamkeit menschheitlichen
Lebens erkannt worden wäre, durfte es kaum genügen, die eigene historische

Stellung nur durch die Wiederentdeckung von Erkenntnissen zu
umschreiben, die dem Forschungsprinzip des ad fontes entsprungen seien. Die
Geschichte selber, aus der die Erneuerung des Denkens ihren Anfang nahm,
musste sich in gleicher Universalität in der Genese der Reformation
subsumieren lassen, wie es der Anspruch der lutherischen Predigt gegenüber allen
nachfolgenden Zeiten schlechthin behauptete; aber diese Geschichte konnte

dann am allerwenigsten mit den in der Regel (von der Kirchengeschichtsschreibung)

als <vorreformatorisch> bezeichneten aber oftmals nur zu
exzentrischen Bewegungen gedeutet werden, da eine solche Betrachtung schon

von sich aus jedes übergreifendere Selbstverständnis ausschloss, umgekehrt
aber auch durch einen kulturgeschichtlichen Begriff wie den des <Vorpro-
testantismus> in der norddeutschen Backsteinkultur die hier zu erfragende
Einheit einer menschheitlichen Geschichte aus der <Evangelischen Predigt>
kaum erfasst worden sein dürfte. Es musste immer auf das Ganze in der

Vollgültigkeit der theologisch-geistesgeschichtlichen Tradition verwiesen
werden können, die zwar zu ihrer Zeit sehr verschieden schattiert zutage
trat, aber immer zugleich über ihre eigene räumlich begrenzte Historizität
hinaus den Vollsinn einer <christlichen> Geschichte repräsentierte und damit
eine oekumenische Weite offenbarte, die die eigene Konfessionalität als

nicht unaufgebbar erscheinen liess und nur immer wieder stellvertretend die
letzte Aufgabe geschichtlicher Selbstverwirklichung aussprach. Mochte so
auch nur zu Luthers Zeiten diese menschheitsgeschichtliche Zielsetzung in
der Forderung und Verkündigung des zur Selbstbefreiung aufgerufenen, aus
der Rechtfertigung eines sola fide erlösten Menschen mit dem umfangreicheren,

sehr viel mehrschichtigeren und mehrdeutigeren Begriffsystem eines



Thomas Baske, Die Via Moderna 109

sog. Augustinismus zu bezeichnen gewesen sein, oder zu anderen Zeiten
und mit anderen Worten wie im frühen 19. Jahrhundert etwa in Skandinavien

als <Persönlichkeitsphilosophie>1 behauptet oder schon im Alten Testament

vor allem im prophetischen Judentum ausgesprochen, sollte dennoch
auf die je gleiche <Ursprünglichkeit> der Aussage unabhängig von jeder
historischen Genese hingewiesen werden; eine je <neue> Bezeugung jenes
geschichtlich immer gleich-<gültigen> existentiellen Selbstverstehens und
historischen Entäusserns konnte mithin nur immer wieder als wohl notwendige

aber darin gerade nicht ausschliessende Komplementarität <christlicher>
und menschheitsgeschichtlicher Weltaneignung verstanden werden;2 aber
gerade unter solchem Aspekt von protestantischer Seite die vorreformatori-
schen Jahrhunderte in ihrer dogmen- und philosophiegeschichtlichen
Entwicklung so gut wie überhaupt noch nicht berücksichtigt wurden, was aber

umso notwendiger erscheinen dürfte, je weniger die Entdeckung der
reformatorischen iustificatio impii einem Prozess geistesgeschichtlicher Entwicklung)

unterworfen sein sollte, sondern nur wieder als <neuer> Ausdruck für
die Fundamente eines wie auch immer hier zu formulierenden unsichtbaren
Reiches, einer ecclesia universalis oder eben der communio fidelium verstanden

werden konnte, man aber somit auch um des eigenen protestantischen
Selbstbewusstseins willen zu einer reformatorischen Aussage berufen gewesen

war und immer wieder von neuem daran <ausdrücklich> erinnern musste,
man eben so auf eine gleich legitime protestantische Vorgeschichte nicht
verzichten konnte, und etwa auch die Philosophie der Scholastik als theologische

Aufgabe in gleicher Weise zu übernehmen wie andere aus der
evangelischem Kirchengeschichtsschreibung eindeutig als reformatorisch festgelegte

Quellen. Vielleicht ergäbe sich dann einer so gesehenen Geschichte
gegenüber ein weniger ressentimentbeladenes Verhältnis, wie es über die

Extrempositionen der Hochscholastik von einem Zeitgenossen unseren
Lehrbuchschemen zum Trotz hiess und in einer Studie von Michael
Schmaus3 aufgegriffen wurde: «Heute weiss man, dass Scotus sich primär
mit Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines und Aegidius von Rom
auseinandersetzte und erst in zweiter Linie mit Thomas von Aquin. Der

1 Einen kurzen Aufriss versuchte ich zu geben in NZSTh 1 (1965): <Kirche und
Gesellschaft»; ausführlicher in: Archiv für Geschichte der Philosophie 3,1968: societas christiana.

2 Zu der Identifizierung von <christlich> und menschheitsgeschichtlich vgl. die
<Anfänge protestantischer Geschichtsphilosophie», die ich den Überlegungen eines auch von
E.Troeltsch vergessenen <Aufklärers> entnahm, NZSTh 2 (1966).

3 Die Metaphysik in der Theologie des Joh. Duns Scotus, in: Die Metaphysik im
Mittelalter, Aufsätze, ed. P. Wilpert (1963) 30.



110 Thomas Buske, Die Via Moderna

bisher immmer noch nichtidentifizierte Thomas Anglicus hat denn auch in
seinem Liber Propugnatorius, in welchem er die im 1. Sentenzbuch zutage
tretenden Unterschiede von Thomas von Aquin und Johannes Duns Scotus

erörtert, den Franziskanertheologen von seinem thomistischen Standpunkt
aus sehr massvoll kritisiert. Gerade in solchen Fragen, die für gewöhnlich als

besondere Testfälle für thomistisches und scotistisches Denken angeführt
werden, erklärte er, dass zwischen Thomas und Scotus kein sachlicher
Unterschied» bestehe; oder in der Frage, «ob mit dem Verbum divinum eine
aktuelle Erkenntnis Gottes gemeint sei oder etwas vom Akt des Erkennens
Hervorgebrachtes», erklärte Thomas Anglicus in der Quaestio quodlibetatis
117, «der Unterschied zwischen Operatio und Operatum des Intellekts sei so

klein, dass er von vielen unbeobachtet gelassen sei». Daher werde bald
ersteres, bald letzteres als Wort bezeichnet. Wenn das erstere ende, dann
höre auch das zweite auf; weshalb es sich auch «bei der Auseinandersetzung
zwischen Scotus und seinen Gegnern daher eher um einen Wort- als einen
Sachstreit handele. Der Unterschied der Meinungen betreffe den Modus
significandi»;4 damit dann aber auch nur wieder jener von Kierkegaard
später erneut ausgesprochene Tatbestand eines in der Existenz ständig
implizierten Paradoxons ausgesprochen war, das nur äusserlich durch die
Gegensätze von Sein und Werden bestimmbar blieb, doch letztlich nur durch
eine vollgültigere Geschichte überhöht werden konnte, die in ihrer Tradition
immer zugleich die <ganze> Geschichte in der Gleichsetzung von Mensch und
Menschheit sein musste, was allerdings in der Konkretion der nun schon
einmal vorgefundenen und nicht mehr rückgängig zu machenden <christlich>

abendländischen Geschichte nur gelingen sollte, wenn wir uns endlich davon
frei machten, «zu meinen, dass Plato, Aristoteles und das Griechentum
grundlegend an Europa und seiner Kultur mitgestaltet hätten; das ist eine

einseitige Auffassung seit Humanismus und Neuhumanismus, aber historisch

nicht begründbar. Da sind vor allem Augustin zu nennen und wie jüngst
Denis de Rougemont (Merkur Heft 102 1956) ausgezeichnet betont hat, die
christologische Diskussion und die grossen ersten Kirchenversammlungen,
vor allem das Nicaenum von 325. Dort sind Grundbegriffe erarbeitet worden,

von denen sich die europäischen Auffassungen von der menschlichen
Person herleiten. Der Hellenismus hatte nur die Kategorien des individuellen

Seins: Essenz, Substanz, Hypostase erarbeitet. Die Römer hatten den

Begriff der <Persona> geschaffen, der zuerst die Maske des Schauspielers,
dann den Schauspieler selber und seine Rolle, schliesslich den Menschen als

Träger von Rechten und Pflichten im Gemeinwesen, den Bürger, bezeichne-

4 Ibid. 30.



Thomas Buske, Die Via Moderna 111

te. Das in sich begrenzte Individuum Mensch» wurde «zur Person erst durch
seine Fähigkeit, Träger bürgerlicher und rechtlicher Verbindlichkeiten zu
sein. <Persona est sui iuris, servus non est persona>, d.h. die Person» wurde
«durch ihren Rechtstitel umschrieben»... «Die grossen Konzilien haben nun
den lateinischen Begriff mit griechischem Inhalt zu einem Dogma verbunden,

das die dreifache Natur der in Christus geoffenbarten Wahrheit
aussprach. Das war die Geburtsstunde der <Idee der Person>, in der wir eine

spezifische Leistung der abendländischen Anthropologie sehen. Die Lehre
von der Inkarnation, in sich ein Paradoxon, zwang zum <Denken in
Spannungen^ das den wissenschaftlichen Geist des christlichen Abendlandes
formte und ihn vom Monismus der östlichen Weisheitslehre grundlegend
unterschied». Es begründete auch jene andere Leistung, «die das 20.

Jahrhundert wohl am besten» verstehen dürfte, nämlich dies, «dass in den chri-
stologischen Dogmen dem <Fleisch>, der Materie, ein Rang und eine Realität

zuerkannt wurde, die für den Osten undenkbar waren»; und nur in dieser

«Annäherung» konnte eine Wirklichkeitserfassung der Welt vor sich gehen,
die nur <aus christlichem Glauben> die Überwindung von «Magie, Mythen
und Naturreligion von antiker und germanischer Welt» darstellte und gerade
in so christlich «theologischen Denkformen den Geist europäischer Wissenschaft»

weckte;5 hier also eine andere Geschichte zu geschehen begann als

die ewig gleiche und undifferenzierte eines historisierten Mythos des

menschlich Ungeschichtlichen oder des un-menschlichen schlechthin, wie es

«die berühmte Summa der Lehre Buddhas» in der <Visud-dhimagga> wiedergäbe;

«Leid allein gibt es, keinen der leidet, die Tat allein gibt es, aber
keinen Täter; Nirwana gibt es, aber keinen der sucht; den Pfad gibt es, aber
keinen der ihn wandelt».6 - Aber es wäre zu wenig, hier eben vergessen zu
wollen, dass die Entdeckung der unterschiedslosen Würdigkeit menschlicher

Person schon ohne den Ertrag alttestamentlicher Anthropologie denkbar

gewesen wäre; denn gerade mit ihr dürfte nun zwar auch rein chronologisch

als absolutes nicht weiter herleitbares und immer wieder reformatorisch

neu zu erfüllendes Novum jene nur noch personhaft verantwortliche
Geschichte begonnen haben; oder anders: was eine <christliche> Welt zur
menschheitsgeschichtlichen Gültigkeit erhob, war hier - und das in
welthistorischer Ausschliesslichkeit - schon in allen entscheidenden Teilen vorbereitet;

nämlich auch die Spannung zwischen Sein und Werden, die schliesslich

auch schon im Alten Testament nur noch durch die Person erfüllt

5K.Bosl, Die germanische Kontinuität im deutschen Mittelalter, in: Antike und
Orient, Aufsätze, ed. P. Wilpert (1962) 7.

6 N. A.W.Watts, Zen-Buddhismus, Hamburg 1961, 16.



112 Thomas Baske, Die Via Moderna

werden konnte; das aber bedeutete auch schon damals und dort dann immer
nur noch analogieloses Geschehen oder eben Geschichte und was rein
sprachlich in dem an sich so unübersetzbaren hebräischen Wort hajah festgehalten

werden sollte, wie es auch Ratschow in einer Studie beschrieb7,
nämlich dahingehend: Da Werden und Sein - für unser Denken eine unmögliche

coincidentia oppositorum - nicht zusammengeschaut werden könnten,
«so muss <hajah>, das beides fasst, ohne jeden Ausdruck sein»; so fände sich
auch bezeichnenderweise ein hajah Gottes nie ohne Beziehung auf das hajah
des Volkes; und das war mehr als nur eine theologische oder ontologische
Aussage; das Gottestum Jahwes konnte nämlich auf zwei verschiedene Arten

wiedergegeben werden: im Nominalsatz oder durch hajah; und dennoch
waren diese beiden Aussagen in ihrem Gehalt sehr verschieden; sagte das

erstere nur, dass Jahwe Gott ist als positiv statische Feststellung, sollte das

zweite bedeuten, dass dieses <Sein> und <Werdern nur in einer Fortführung
des göttlichen Planes in der Geschichte verstehbar wäre. Nicht dass Gott
Gott sei, sollte so mit hajah wiedergegeben werden, sondern jenes Handeln,
das in die Sphäre des Personhaften als Anfang aller Geschichte gerückt
werden sollte...s

Vielleicht hat nun auch die Überbetonung des nur in der Person
verwirklichbaren Spannungsmomentes zwischen Sein und Werden Luther daran

gehindert, in jedem Augenblick seiner reformatorischen Verkündigung diese

Einheit von Geschichte <im Glauben> und damit in der Identifikation von
Mensch und Menschheit, aber so auch historisch von eigener und universaler

ganz zu berücksichtigen, so dass er sich gelegentlich bis zum Unhistorischen

seiner eigenen Aussage, oder wie wir heute im Gegensatz zu einer
Existenzphilosophie gewöhnlich hören, bis zu einem nur noch <existentia-
len> Selbstverständnis vorwagte, mithin aber die Kontinuität der <Tradi-

tions>geschichte übersehen musste und die <Quellen> in der Terminologie
nicht in einer für ihn viel näher liegenden Epoche suchte... Wohl war dabei
nicht übersehen worden, dass alle Historizität nur immer wieder ein <Ersatz>

wahrer schon geschehener Geschichte sein konnte und diese, wo sie zu
einem transzendentalen Durchbruch kam, nicht mehr überbietbar wurde; so

war letztlich auch von solcher Situation nicht ohne das historische Accessoire

zu reden, auch wenn man reformatorisch sehr wohl wusste und hier nun
doch nur wieder in einem Paradoxon reden konnte, dass es «gar nicht

7 C. H. Ratschow Werden und Wirken. Eine Untersuchung des Wortes <hajah> als

Beitrag zur Wirklichkeitserfassung des Alten Testaments, Berlin 1941.
8 Ibid. 29;32;52.



Thomas Buske, Die Via Moderna 113

neutestamtlich» wäre «Bücher von christlicher Lehre» zu schreiben, «sondern

es sollten ohne Bücher an allen Orten sein gute, gelehrte, geistliche,
fleissige Prediger, die das lebendige Wort aus der alten Schrift zögen und
ohne Unterlass dem Volk vorbleuten, wie die Apostel getan haben. Denn
ehe sie schrieben, hatten sie zuvor die Leut mit leiblicher Stimme bepredigt
und bekehrt, welches auch war ihr eigentlich apostolisch und neutestament-
lich Werk... Dass man aber hat müssen Bücher schreiben, ist schon ein

grosser Abbruch und ein Gebrechen des Geistes, dass es die Not erzwungen
hat und nicht die Art ist des Neuen Testaments»; es wurde nur nötig, «da

anstatt der frommen Prediger aufstunden Ketzer, falsche Lehrer und
mancherlei Irrtum...»;9 denn <eigentlich> musste von dieser Geschichte nur
immer wieder gelten: «Evangelion aber heisst nichts anderes, denn ein

Predigt und Geschrei von der Gnad und Barmherzigkeit Gottes... und ein
Stimm, die da in die ganze Welt erschallt und öffentlich wird ausgeschrien,
dass mans überall höret...»10 «Dass es aber auch geschrieben ist, ist aus
Überfluss geschehen...»,11 auf den aber dennoch nicht verzichtet werden
konnte. Nur in der an sich unaufhebbaren Gegenseitigkeit von immer neuer
Originalität des Geschehens und dem unwiderrufbaren factum est konnte
sich die existentielle Einheit von Geschichte verwirklichen.12 Auch Luther
hatte das natürlich gewusst, «nämlich dass alle Geschichte im tiefsten Grund
immer ein und dieselbe ist»; oder wie Althaus in seiner Theologie Luthers
weiterschrieb: «Trotz allem Wandel und Wechsel der Zeiten und Verhältnisse,

der Personen und Gestalten sind die Menschen insofern allezeit die einen
und selben, als sie immer in der einen grossen Entscheidung für den Glauben
oder Unglauben stehen. Der Aufruf zum Glauben ist immer für sie da, nicht
erst in dem gekommenen Christus, sondern schon für Adam und Abraham
und die anderen Väter aus der Verheissung des kommenden Christus. Glaube

und Unglaube sind durch alle Zeiten hindurch wesentlich die gleichen. Es
ist der eine und selbe Geist des Glaubens, der in allen Gliedern des Leibes
Christi von Anbeginn der Welt bis zu ihrem Ende lebt. Das gibt die Möglichkeit,

die Bekenntnisse der biblischen Männer sich in der Kirche jederzeit
anzueignen und auf die eigene Geschichte anzuwenden»;13 aber gerade das

9 WA I 626.
10 WA XII 259.
11 WA XII 275.
12 Die hier notwendigwerdende terminologische Abgrenzung habe ich in <Geschichte

als Überwindung des Historismus*, Berlin Diss. 1960, vorgenommen.
13 Die Theologie Luthers, Gütersloh 1962, 95; n. P. Althaus, vgl. ferner WA V 29, 30;

VIII69 usf.



114 Thomas Buske, Die Via Moderna

in einer entsprechenden Einheit der Geschichte und chronologischen
Berücksichtigung des <Heilsgeschehens> dann in gleicher Weise, nämlich der
einer Analogie des Glaubens, auch von jeder <nach>-christlichen Geschichte
zu gelten hätte. .doch hier liess es Luther bei dem grossen Sprung bewenden,

ohne auch nur im entferntesten in den vorangegangenen Jahrhunderten
seiner Epoche etwas von dieser Geschichte wieder finden zu wollen. Die
Scholastiker wurden von vorneherein sehr unterschiedslos der reformatorischen

Verdächtigung ausgeliefert, ohne dass letztlich diese Tradition auf ihre
Richtigkeit überprüft worden wäre; es sollte um die Behauptung gehen, die
sich aus einer Lehre vom «natürlichen Licht der Vernunft und dem freien
Willen» oder «den natürlichen Kräften» ergäbe, nämlich «dass vor der
Rechtfertigung sind auch gute Werke... Denn also hat Aristoteles gelehrt,
wer viel gutes tut, der wird dadurch gut. Darauf haftete sie fest und also

kehrt sie die Schrift um; meinet, Gott soll die Werke zuvor ansehen und
danach die Person. Solch teuflische Lehre regieret jetzt in allen hohen
Schulen, Stiften und Klöster».14 Und nur einen hat Luther (n.R.Seeberg)
von diesem pelagianischen Irrtum freigesprochen, einen Lehrer seines
Ordens, Gregor von Rimini15, «der allerdings die augustinische Sünden- und
Gnadenlehre verfochten hat; er war wie Luther Gegner des Aristoteles,
ohne Freund des Piaton zu werden, denn er war Nominalist»16; Luther aber
in dieser dogmenhistorischen Interpretation unbewusst in einen anderen
kaum richtigeren Zusammenhang gebracht wurde, der die scholastische

Geistesgeschichte nicht über den Gegensatz von Realismus und Nominalismus

hinausreichen liess und selbst Occam und eine via moderna nur als

Neuauflage des Nominalismus verstehen wollte; damit aber jede lutherische
Theologie einer wissensmethodologischen Fragwürdigkeit ausgeliefert wurde,

die vielleicht auch insgeheim der Grund sein dürfte, dass die theologische

Vorgeschichte der Wittenberger Reformation nie sehr von protestantischer

Seite beachtet wurde, wiewohl jedoch gerade die spätere Orthodoxie
und gerade die sog. Gnesiolutheraner hier begriffstechnisch einen erheblichen

Rückgriff versuchten,17 ohne sich allerdings der unausgesprochenen
Kontinuität im theologischen Denken bewusst geworden zu sein. - So bereitete

es bei Luther einiges Befremden, wie er sich die Einordnung in die

14 EA VII 239.
15 N. R. Seeberg s. dazu auch WA II 295;303;308;394 etc.
16 R. Seeberg, Die Theol. des Joh. Duns Scotus, Leipzig 1900, 678 Anm. 1; n.

Dogmengeschichte II 225.
17 Vgl. C. H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Reformation und Aufklärung,

Gütersloh 1964.



Thomas Buske, Die Via Moderna 115

Einheit schon geschehener Geschichte verbaute und die gleiche Originalität,
auf die er sich selber berief, nicht bei schon anerkannten <Autoritäten> zu
finden vermochte, und so schliesslich der Kirche seiner Zeit eine eigene
konfessionelle Historizität gegenüberstellen musste, die sicher bei einer
weiteren historischen Kenntnis der jüngeren Vergangenheit seiner Zeit
weniger bewusst protestantisch ausgefallen wäre. - Man erfährt so auch in der
Theologiegeschichtsschreibung Reinhold Seebergs nicht ohne Staunen, dass

man den Kampf Luthers gewissermassen als einen Kampf wider Duns Scotus
bezeichnen könnte, wobei er sich auf das der Sache nach - aber die auch
Luther nicht historisch durchschaute - völlig irrige Zitat berief: «Scotus ihr
vornehmster Lehrer und grösster Sophist schreibet, dass ein Mensch aus
seinen natürlichen Kräften und freiem Willen könne Gott und seinem
Gesetz genug tun, was die Substanz und das Wesen des Wortes an ihm selbst

belangt ohne des Hlg. Geistes Gnade ex merito congrui...» usw.18 ohne nicht
umgekehrt Scotus auch allgemeine Anerkennung zu zollen: «Surrexit Scotus

unus homo et omnium scholarum et doctorum opiniones impugnavit et
praevaluit.»19

Liesse sich aber nun in einem systematischen Zusammenhang eine präzisere

Darlegung einer iustificatio impii gewinnen, die auch noch nachträglich
den Massstäben des sola fide standhielte, als sie von einem katholischen
Mediaevisten in der Einheitlichkeit von Theologie und allgemeiner
Wissenschaftstheorie für Scotus behauptet wurde; sie liess sich nur aus der auch in
der späteren protestantischen Theologiegeschichte vor allem dann im
19. Jahrhundert nur terminologisch anders ausgesprochenen Unterscheidung

gewinnen, wie sie die franziskanische Theologie auch schon ausgebreitet

hatte, indem die «Befähigung» «zu einer besseren philosophischen
Erkenntnis» nur darin möglich wäre, dass «der Glaube als fides qua eine

reinigende Kraft gegenüber dem Intellekt» hätte, so dann aber «der Glaube
als fides quae das geistige Feld, auf welchem sich der Intellekt bewegen
kann, in unvergleichlicher Weise ausweitete»20. Für Scotus war es darum
auch gegenüber jeder sich nicht selbst qualifizierenden Offenbarung so

selbstverständlich, «dass in diesem Leben zur Erkenntnis der natürlichen
Wahrheit» die menschliche Vernunft, der <gesunde Menschenverstand»
ausreichte und «hierin keiner speziellen Erleuchtung vermittelst des ungeschaf-

18 EA 60 262, n. R. S. Theol. d. D. Sc, a.a.O. 678.
19 WA II 403.
20 M. Schmaus, Die Metaphysik in der Theologie des Joh. Duns Scotus, in: Die

Metaphysik im Mittelalter, Aufsätze, ed. RWilpert (1963) 34; hier finden sich auch weitere
Literaturangaben.



116 Thomas Buske, Die Via Moderna

fenen Intellekts» bedürfte;21 Scotus so stärker noch als Thomas von Aquin
jedem nominalistischen Trend entgegentrat, indem er die Annahme von
angeborenen Erkenntnissen schlechtweg ablehnte, die Thomas wenigstens
noch den Engeln in irgendeiner Weise zuerkennen wollte. «Der Intellekt
bildet (auch) die allgemeinen Begriffe durch Abstrahieren aus den
Wahrnehmungen erkennt das Einzelne früher als das Universale»22, damit aber
aufs neue daran erinnert werden dürfte, dass es sich um eine historische
Verzeichnung handelte, wenn die vielleicht mit Scotus chronologisch zu
datieren anzufangende via moderna mit der ursprünglich nominalistischen
Problematik belastet werden sollte. Nur die von Abaelard vorgenommene
Verwischung der Konturen in der Definition des Universalen nicht mehr als

vox sondern als sermo konnte hier historischem Vergessen Vorschub leisten,
zumal schliesslich ein Konzeptionalismus erkenntnistheoretisch schwieriger
zu durchdringen schien als ein lediglicher Nominalismus, der schon an sich in
seinem von jedweder Realität losgelösten <dialektischen>
Wissenschaftscharakter in der Verneinung «des Begriffs der Einheitlichkeit des

Ganzen» schwer zu durchschauen war. Oder in der Darlegung Reiners
weiter: «...das Ganze zerfällt bei Roscellin (1050-1125) objektiv in eine
Summe von selbständigen Substanzen». «Der Name des Ganzen ist ein
blosses Wort, durch welches nicht ein Ding sondern viele Dinge, nämlich alle
Teile zugleich bezeichnet werden»23 oder wie schon Anselm von Canterbury
als Zeitgenosse formulierte24: illi nostri temporis dialectici, immo dialectices

haeretici, qui non nisi flatum vocis putant esse universales substantias; qui
colorem nihil aliud queunt intelligere quam corpus, nec sapientiam hominis
aluid quam animam. - Scotus wusste dagegen von einer anderen Geschichte,
die ihre Einheit über <Sein> und <Werden> hinaus nur in der personhaften
Überhöhung eigener Existenz fand und in ihrer Erklärung jeweils so zu allen
Zeiten personhaft-situationsgebunden in echter jeweiliger <reformatori-
scher> Originalität und immer gleichbleibender Aktualität dann mithin nur
eine via <moderna> sein konnte; das esse est deus einer gesellschaftspolitisch
sakrosankt objektivierten Ordnung jedweder hierarchischer Struktur, deren
sozialer Widerpart in der Unbestimmtheit eines mystischen Selbstversenkens

nur als Kritik noch deutlich werden konnte, wurde aus der ontologi-
schen Befangenheit zur Analogielosigkeit des Augenblicks durch die Gleichheit

des Glaubens und jeder nur denkbaren allumfassenden geschichtlichen

21 N. Überweg Bd. II (B. Geyer) 514 OX. I d. 3q4.
22 N. B. Geyer a.a.O. vgl. Quaestiones in Metaphysicam Ilq. 1 n 1,2.
23 J. Reiners, Der Nominalismus in der Frühscholastik, Münster 1910, 34—41.
24 De fide trinit. c2 PL 158 265 A; n. J. Reiners a.a.O.



Thomas Buske, Die Via Moderna 117

Einheit aufgelöst; es blieb das immer <moderne>, das auch Scotus schon

gegenüber jedem missverstandenen <ontologischen> Gottesbeweis (wie er
Anselm in späteren Jahrhunderten angelastet werden sollte) in den Vordergrund

zu rücken suchte; es konnte sich hier nicht um eine propositio per se

nota handeln; Gottes Existenz konnte uns nicht lediglich nach blossen
Begriffen (ex terminis) gewiss sein, «und auch nicht apriori, d.h. aus seinen

Ursachen, da er keine Ursache hat, sondern nur aposteriori (demonstratio-
ne quia) d.h. aus seinen Werken erweisbar» sein;25 für Gott mithin nur jene
theologisch-philosophische Aussage möglich blieb, ohne die sich das gesamte

reformatorische Anliegen Luthers überhob und es nie zu einer Geschichte
hätte kommen können, in der der einzelne zu seinem Selbst aufgefordert
war und die schon im prophetischen Judentum als «ethischer Monotheismus>
(Wellhausen) ihren Niederschlag gefunden hatte. Gott konnte nur noch
«schlechthin einfach» als actus purus definiert werden26 und das glaubende
Leben des einzelnen Menschen nur noch die Partizipation am actus purus dei
sein, oder wie Luther sagte: der Mensch cooperator dei.21 Vielleicht war es

darum auch nur der offenscheinliche Provinzialismus der Erfurter Universität

und von Wittenberg ganz zu schweigen (wieviel bittere Worte hatte
Luther über sein trotz allem geliebtes Wittenberg in Stunden der
Niedergeschlagenheit nicht unterdrücken können28), der Luther daran hinderte, im
Ganzen und bewusst aus der Gesamttradition scholastischer Lehrmeinungen

zu schöpfen, und das reformatorisch <Neue> nur noch in grösserem
«modernerem Sinne die <Geschichte> hätte subsumieren können, wie es

Scotus schon zu seiner Zeit auf seine Weise versuchte. Jedenfalls dürfte
heute, nachdem die Forschung die Lücken der vorreformatorischen
Jahrhunderte zu schliesen beginnt, und die offenbar auch schon für Luther in
irgendeiner Art bestanden haben müssen, kein noch so monumentales
Persönlichkeitsbild, wie es noch bedenkenlos die Jahrhundertwende ausbreiten
konnte, für das theologische Verständnis der Wittenberger Reformation
auch nur indirekt bestimmend sein29, dass Luther und die «nominalistischen
Scholastiken (hier wurde dann des öfteren auch an Occam gedacht) sich nur
in den kritischen Sätzen einig gewesen wären, aber erst Luther etwas «positiv

Neues» gebracht hätte; nämlich die Schrift, die Christum treibet, seinen
Glauben; und es dürfte noch schlechter um die reformatorische Sache einer

25 N. B.Geyer a.a.O. 51; ferner Ox. I d.2q. 2 u. 8.
26 N. B.Geyer a.a.O.; Ox I d.27 q. 3 n. 10.
27 N. E. Seeberg, Luthers Theologie, Stuttgart 21952.
28 Dazu vgl. z.B. H.Boehmer, Der junge Luther, Leipzig 1952.
29 F.Kropatscheck, Occam und Luther, in: A.Schlatter, Die Furcht vor dem Denken,

Beiträge zur Förderung christl. Theologie IV1,1900, 51-74.



118 Thomas Buske, Die Via Moderna

via moderna oder einer in der theologischen Selbstbesinnung auf das semper
reformanda verwiesenen ecclesia bestellt sein, wenn nur vom «evangelischen
Glaubensgedanken aus ein Verständnis für das Wesen der Reformation
möglich» wäre; wenn sich «daran die Geister» schieden und «auch die

Epochen der Kirchengeschichte» und «die Geistesrichtungen in alter und
neuer Zeit» und es nicht auch die Ergebnisse der neueren katholischen
Dogmengeschichtsschreibung zu beherzigen gälte, dass nämlich auch
«tatsächlich eine geschichtliche Verbindung von Luther zurück zu Duns Scotus

gegeben ist»30. Konnte es deshalb auch in nachlutherischer Zeit eine
umfassendere Abgrenzung theologischer Ethik geben, als sie von Scotus entworfen

worden war und von Schmaus erst jüngst wieder vorgetragen wurde:
«Man hat Scotus vorgehalten, dass er in der Ethik einen schrankenlosen

göttlichen Voluntarismus vertrete; er habe gelehrt, dass Gott die sieben
letzten Gebote des Dekalogs so willkürlich aufgestellt habe, dass er auch das

Gegenteil hätte befehlen können». Scotus ginge nämlich bei der Behandlung
dieser Frage von einer Tatsache der Hlg. Schrift aus, «von der Tatsache

nämlich, dass Gott nach dem Zeugnis des Alten Testaments von manchen
Geboten des Dekalogs dispensiert hat. Dies wäre nach Scotus unmöglich,
wenn es sich dabei um solche Wesensgebote gehandelt hätte, welche durch
ihre innere Sinnhaftigkeit unbedingt gefordert sind. Da dies offensichtlich
nicht der Fall ist, ist Gott in diesen Dimensionen derart frei, dass sein Wille
bestimmt, was gut und was böse ist». Dennoch herrsche kein göttlicher
Despotismus. Scotus sagte, «das Entscheidende im religiös-sittlichen Handeln

ist die Liebe. Die Gebote sind Weisen, in denen die Liebe realisiert
wird. Sie kann in verschiedenen, ja entgegengesetzten Akten verwirklicht
werden. Welche Art des Handelns am meisten ein Handeln aus Liebe
gewährleistet, lässt sich nicht von vorneherein und ein für allemal bestimmen».
Dies hinge auch von der Situation ab. «Was einer geschichtlichen Situation
widerspricht, kann ihr in einer anderen gemäss sein. So könnte Gott unter
Berücksichtigung der jeweiligen Situation in der Tat anstelle eines im Dekalog

aufgeführten Gebots einmal ein entgegengesetztes geben, weil infolge
der Eigenart der Situation das entgegengesetzte in höherem Masse

Ausdrucksgestalt der Liebe wäre»31, aber gerade so immer wieder gegen jede

30 Dazu W. Dettloff, Die Entwicklung der Akzeptations- und Verdienstlehre von Duns
Scotus bis Luther. Mit besonderer Berücksichtigung der Franziskanertheologen, Münster
1963.

31 M. Schmaus, Die Metaphysik (vgl. Anm. 3) 48.



Thomas Buske, Die Via Moderna 119

logische Verfolgung eine Allwirksamkeit Gottes vor der Person je erneut
aufgebrochen werden musste; und hier vielleicht von Luther entschieden
schärfer gesehen wurde, was in einem Paradox menschlicher Existenz un-
ausgleichbar blieb und in seiner Ungeklärtheit als <metaphysische Unruhe>
menschlicher Handlungen hingenommen werden musste, ohne je aus noch
so starkem <Glauben> das Urteil Gottes als Sicherheit oder Gewissheit
antizipieren zu können, sondern eben nur immer von neuem zu beginnen, und
immer am Anfang das Eingeständnis eines simul iustus et peccator
mitzubringen, was in der Unvollendetheit eines historischen factum est zum Imperativ

des pecca fortiter werden musste und in der Kluft eines Seins und
Werdens hinzunehmen war, auch wenn es sich einem esse est deus philosophisch

widersetzte; eben dies: «Gott wirkt auch in den Gottlosen, dass sie

fortgehend sein müssen, was sie sind; aber dass sie so blind sind, das rührt
nicht von ihm her - er bewegt sie so, wie sie immer schon sind und wie er sie

schon vorfindet»32. Damit aber Luther nur wieder das unbedingte
Existenzverständnis von Person zu Person bezeugte, das nur die Einheit der
Geschichte <im> Glauben überbrücken konnte, und wenn es mit Ernst gelten
sollte, dann auch Gott gegenüber nicht anders zu verstehen war; aber gerade
damit das logisch unverständlich wurde, was jedem Erkennen nur vorausgehen

konnte; eben das lutherische servum arbitrium oder in der Sprache eines
Heinrich von Harclay (1270-1317 Weltgeistlicher in Oxford), dass Gott nicht
notwendigerweise die Gnade a principio erschaffen musste, nun aber dazu
stehen müsste, zu dem Ziel menschlicher Hoffnung als secundum quid, und
so auch die Allmächtigkeit Gottes hier nur im Vertrauen auf Gottes Menschlichkeit

überwindbar wurde.33

So gesehen hatte aber nun die via moderna auch noch einen anderen

Aspekt... Es dürfte nämlich deshalb auch nur die halbe Wahrheit sein, wenn
Karl-Heinz Haag in einem Rückblick auf die Scholastik feststellen wollte,
dass «dem Schwinden der umfassenden innen- und aussenpolitischen Funktion

der Kirche in der europäischen Gesellschaft das Schwinden des
Allgemeinen als eines genuinen Moments in der philosophischen Theorie
entsprach. Die Einzelnen gelangten zu ihrer von den anderen begrenzten
Selbständigkeit. Die nominalistische Bestimmung des Verhältnisses von
Allgemeinem und Besonderem wurde zum herrschenden»34. oder ob es

32 N. P. Althaus, Luthers Theologie, Gütersloh 1962,107: WA18 709;711.
33 Zu Einzelheiten vgl. Anm. 30.
34 K.H.Haag, Kritik der neueren Ontologie, Stuttgart 1960, 21.



120 Thomas Baske, Die Via Moderna

nicht vielmehr umgekehrt nun gerade galt, auch theologisch jenseits eines

nominalistischen und letztlich rationalistischen Versuchs das wahre und
auch gesellschaftlich tragende Allgemeine zu suchen, nachdem das Universalreich

von Kaiser und Papst gerade auf Grund der hier relevanten
geistigreligiösen Kräfte jener nur immer einen Geschichte nicht die dauernde

Verkörperung sein konnte und <neuen Wegen> weichen musste, zumindest,
wenn es nicht ebenso in einer staatspolitischen Fixierung eines esse est deus

sich selbst gegenüber gleichgültig werden sollte, wie es etwa die unterschiedliche

Meinung zwischen Thomas und Scotus in der Beurteilung der Judentaufe

spüren liess. Thomas' Ablehnung jüdischer Zwangstaufe und bei zu
taufenden Kindern die Behauptung eines Elternrechts Andersgläubiger
beruhte eher auf der Gleichgültigkeit, die aus der vermeintlichen Sicherheit
einer festen theokratischen Ordnung erwuchs, als dass hier Elemente eines

Toleranzgedankens vorhanden gewesen wären, während Scotus nach jener
immer praktizierten Lösung einer umfassenden <christlichen> Gesellschaftsgestaltung

zu greifen versuchte, ohne wie eben auch Luther letztlich zu
begreifen, weshalb über Jahrhunderte hinweg der Kirche ein Punkt <absolu-

ter Verstocktheit> gegenüberstand und letztlich nur immer wieder als Mahnung

christlichen Selbstverständnisses verstehbar bleiben würde, wie Franz
Rosenzweig sich schliesslich in unserem Jahrhundert zu deuten mühte. Scotus

aber hier im Unterschied zu Thomas die Obrigkeit an ihre an sich

bestehende Aufgabe gemahnte, auch mit jener Einschränkung, quod ipsi
non essent vere fideles in animo, tarnen minus malum esset, eis non posse
immune legem suam sanctam servare, quam posse earn libéré servare. Item

filii eorum, si bene educarentur, in tertia et quarta progenie essent vere fideles35

; nur dass hier sich diese Aufgabe in historischer Verleugnung ihrer
eigenen Legitimität vollzog und vergessen worden war, dass in der religio
licita auch in einer christlichen Geschichte die <Vollendung> wenn auch mit
verbundenen Augen lediglich in der historischen Dauer heimlich vorweggenommen

schien, jedenfalls von hier und in Zeiten des Friedens und der
Gerechtigkeit immer neue Impulse auch für eine christliche Welt ausgingen;
man denke nur daran, welchen bisher wenig beachteten Einfluss die ledigli-
che Existenz der Synagoge im 18. Jahrhundert auf die geistigen Strömungen
in der altpreussischen Kirche gehabt hat, und so gesehen auch ein Stück via
moderna wenn auch nur indirekt gewesen sein dürfte.

Um aber auch dieses zu verstehen, gehörte dazu auch als protestantisches

Prinzip» die Überwindung der historischen Vereinzelung eines be-

35 N. J. Guttmann, Die Scholastik d. 13. Jh. in ihrer Beziehung zum Judentum, Breslau
1902, 158.



Thomas Buske, Die Via Moderna 121

stimmten Geschehens, das zur geschichtsphilosophischen Idealbildlichkeit
erhoben werden sollte; und so auch die Erinnerung daran, dass auch für
Luther die <Schrift> als Norm immer nur in einer Richtung galt, etwa nach

folgenden Worten: «Man soll nicht umstossen oder ändern, was man nicht
mit heller Schrift kann umstossen oder ändern. Gott ist wunderlich in seinen
Werken. Was er nicht haben will, da zeuget er genugsam von in der Schrift.
Was er deshalb nicht zeuget, das lass man gehen als sein Werk; wir sind

entschuldigt, er wird uns nicht verführen»36; sich dieses aber wiederum denn
nicht von der möglichen Tradition über die Schrift hinaus in einem Vergleich
zu Scotus unterscheiden würde; auch für Scotus galt der Satz: «Es ist alles

fernzuhalten, was die Hlg. Schrift bezeugt... Damit darf aber nicht geleugnet

werden, dass etwas wahr sein kann, was nicht in der Schrift berichtet
wird»; und mit dem schönen poetischen Nachsatz, der von anderen Scholastikern

ebenfalls als «klassischer Beweis für die von der Schrift unabhängige
apostolische Tradition angesehen» wurde, dass nämlich der Evangelist
Johannes am Schluss seines Evangeliums ausdrücklich feststellte, «dass Christus

noch andere Zeichen gewirkt habe, die nicht in diesem Buche
aufgezeichnet seien» und jedem formalen Schriftprinzip schon so Genüge getan
sein dürfte,37 und eigentlich erst in der Reformation <so> von sich selbst
befreit wurde; die <Schrift allein> war jedenfalls auch schon der vornehmste
Beweisgrund aller vorangegangenen theologischen Sophistereien und war
als solche so jedenfalls keine reformatorische Entdeckung. - Die Autorität
musste sich mithin in anderen universalia tradieren lassen, als es der
Nominalismus wahrhaben wollte. Das <Wort> durfte in seiner substantiellen Realität

kaum zu einem flatus vocis gerinnen oder aber auch im Einklang mit jeder
via antiqua seine Verwirklichung in äusserer Historizität wie dem eines
universalen Reiches kaiserlicher oder päpstlicher Gewalt finden wollen. Die
Einheit der Geschichte in der ewig neuen Wandlung des <modernen> und der
immer gleichzeitigen Zurückführung auf den gleich-<gültigen> Ursprung
konnte auch für die gesellschaftspolitische Gestaltung nur eine alle
verpflichtende und unterschiedslose Gerechtigkeit Gottes oder allen nur so

zukommendes und handhabbares <Glauben> sein; nur das konnte dann die
menschheitsgeschichtliche oder <christliche> Gesellschaft und die Predigt
davon über alle Kulturen und konfessionellen Besonderheiten hinweg die
<allgemeine> Kirche sein, aber auch so nur aus solchem Bewusstsein die
Autorität unzerstörbarer Geschichte erwachsen. Das dann auch historisch

36 WA XXVI167.
37 N. J.Finkenzeller, Offenbarung und Theologie nach der Lehre des Joh. Duns Scotus,

Münster 1961: Ox. I d.26 un.n.26.



122 Thomas Buske, Die Via Moderna

so versammelte <Volk> und die <demokratische> Begründung seiner Obrigkeit

war aber mithin vor jedem je zu überdenkenden sozialen Aufbau dann
anders qualifiziert als durch den aufklärerischen und letztlich schon
erkenntnistheoretisch im Nominalismus vorgespeicherten Gedanken einer <Volks-
souveränität>. Doch auch dieses lineare Wollen war für eine via moderna
oder für jeden damals echten Konziliarismus verboten. Nicht erst so hatte
sich darum die lutherische Reformation einem funktionalistisch verstandenen

und noch von der griechischen Polis her bestimmten Sozialverständnis
des gesellschaftlichen Lebens zu erwehren. Es konnte auch für die via
moderna nicht davon die Rede sein, dass «der oberste Leitgedanke für die
Existenz und Art von Autorität das Gemeinwohl, der allgemeine Nutzen
sein» müsste. Es sei «die Vernunft des einzelnen bzw. der Majorität, die
darüber» entschiede, «was Autorität» sei oder bleiben dürfe. Die Vernunft
aber sei von Gott und nur in diesem Sinne (auf ziemlich kasuistischen

Umwegen) besässe «das durch die Wahl des Volkes erwählte Oberhaupt»
(und nicht nur in staatlicher Beziehung) «eine gottgeordnete und gottgegebene

Autorität». Somit aber auch jene Betrachtungen fortfielen, dass den
Reformatoren im Unterschied dazu nie eingefallen sei, «sich mit den
aufklärerischen Ideen des Staatsvertrages und der Volkssouveränität einzulassen»38.

- Es sei darum nur hier abschliessend auf eine bisher ungedruckte
Handschrift des Jakob von Viterbo, eines Augustiners, der im gleichen Jahr
wie Scotus (1308) starb, <neu> verwiesen. In dieser Schrift De regimine
christiano (von 1301) wurde nämlich nicht minder deutlich das Staatsethos,
wie es später das Obrigkeitsverständnis des lutherischen Landesfürstentums
charakterisieren sollte, schon vorreformatorisch ausgebreitet. So konnte
auch Richard Scholz39 über das Anliegen in De regimine christiano referieren,

dass aus der Predigt jener geschichtlichen Einheit <im> Glauben die
Kirche der Staat kat'exochen wäre; und die Definition der res publica, wie sie

Augustin von Cicero übernahm, träfe so eigentlich nur auf die Kirche zu
(c.2); wie auch die volle Regierungsgewalt immer nur zugleich aus der

priesterlich-sakramentalen und der königlichen Gewalt bestehen könnte,
was weiter nur hiesse, dass schliesslich auch alle Inhaber der priesterlichen
und königlichen Gewalt (und wer wäre das nicht irgendwie in jeweils seinem
Lebensbereich) Vikare, Diener, Mithelfer Christi wären. «Ferner gab und
gibt es eine rein menschliche, auf dem natürlichen Trieb ruhende Staatenbildung,

Staaten menschlichen Rechts. Aber es gibt auch eine Königsgewalt

38 Fr. Kropatscheck, Occam und Luther (Anm. 29) 62.
39 Die Publizistik z.Zt. Philipps des Schönen und Bonifaz VIII, Stuttgart 1903,133 u.f.



Thomas Buske, Die Via Moderna 123

kraft göttlicher Einsetzung und göttlichen Rechts. Beide Arten sind von
Gott, die erste mittelbar, durch Vermittlung der Natur, die andere unmittelbar.

Jene bestand zu allen Zeiten bei Gläubigen und Ungläubigen, diese nur
bei den wahren Gläubigen, angedeutet im Alten Testament, erfüllt durch
Christus. Die erstere, die natürlich Königsgewalt war mit wenigen Ausnahmen

auch der Person nach vom sacerdotium geschieden; die zweite, göttliche
Königsgewalt ist der Person nach nicht vom Priestertum» (einem Priester-
tum aller Gläubigen oder doch wenigstens mit nachdrücklichem Einschluss
des Königs) zu trennen; so waren auch Bischöfe und Könige einem christlichem

Reich in gleicher Weise verpflichtet, und die somit auch über jeden
communis consensus communitatis hominum hinausreichte; aber so auch
schliesslich zwar in wesentlich vorsichtigerer Weise und mit mancherlei
Unverständnis behaftet bei einem anderen <Kurialisten> Aegidius von Rom
auch die Papstgewalt nur noch durch die jeweilige Umschreibung des
Amtsbereiches als bischöflicher und königlicher Pflicht oder als potestas ordinis
und potestas iurisdictionis offenkundig würde; oder zusammengefasst: Man
dürfte nicht einfach priesterliche und königliche Würde und Macht
unterscheiden, sondern vielmehr ein göttliches, himmlisches, spirituales Königtum

und ein menschlich irdisches, weltliches (c.3 fol. 75-78)40; beides war
aber in dem Lauf der Geschichte in mannigfacher Weise untrennbar und
immer erst nachträglich, a posteriori (oder nach einem Wort des Apostels:
was aber zuvor geschrieben ist, das ist uns zur Lehre geschrieben
[Rom 15,4]) verbunden gewesen. - Auch eine via moderna und jede andere
und immer neue Reformation konnte dieses Rätsel geschichtlicher Einheit
<im> Glauben nicht lösen, wohl aber nicht in Vergessenheit geraten lassen,
eben um der Freiheit der Kinder Gottes willen... (Rom 8,21).

Thomas Buske, Berlin

40 N. R.Scholz a.a.O., u. zu Aegidius von Rom ibid. 62f.


	Die Via Moderna : Geschichte zwischen Sein und Werden

