
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

Autor: Fischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 50 1994 Heft 2

Zum Wahrheitsanspruch der Theologie1

«Wer weiss, ob's wahr ist, und wenn's wahr ist, ich glaub's nicht» - so sagt
man in Bayern, wenn man skeptisch ist. Solcher Skepsis sieht in besonderer
Weise die Theologie sich heute ausgesetzt. Dazu trägt wesentlich bei, dass

weithin unklar ist, mit welcher Art von Wahrheit die Theologie es zu tun hat
und was für einen Wahrheitsanspruch sie folglich erhebt. Darüber möchte
ich im Folgenden mit Ihnen nachdenken.

Die Absicht, den Wahrheitsanspruch der Theologie zu erörtern, mag auf
den ersten Blick vielleicht vermessen erscheinen. Die Theologie besteht aus
verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen, die sich auf verschiedene
Erkenntnisbereiche und Gegenstände beziehen. So könnte man einwenden,
dass sich die Frage des Wahrheitsanspruchs in den verschiedenen Disziplinen

unterschiedlich stellt. Nun verhält es sich so, dass diese Disziplinen
theologische nur insoweit sind, als sie sich bei ihrer Arbeit von der Unterstellung

leiten lassen, dass es mit der christlichen Rede von Gott «etwas auf sich
hat». Den in dieser Unterstellung enthaltenen Anspruch will ich in erster
Annäherung den Wahrheitsanspruch der Theologie nennen. Er ist für die

Theologie schlechthin konstitutiv. Liesse er sich definitiv widerlegen, liesse
sich also zeigen, dass es mit der christlichen Rede von Gott nichts auf sich

hat, dass sie vielmehr unwahr oder sinnlos ist, dann könnte dasjenige, was

jetzt in den theologischen Disziplinen betrieben wird, zwar weiterhin
Gegenstand religionswissenschaftlichen oder historischen Interesses sein,
und unter diesen Interessen könnte vieles von dem weitergeführt werden,
was heute in der Theologie erforscht wird. Aber es könnte dann nicht mehr
Gegenstand theologischen Interesses sein.

Nun habe ich den Wahrheitsanspruch der Theologie bewusst offen
formuliert als den Anspruch, dass es mit der christlichen Rede von Gott «etwas
auf sich hat». Denn es ist nicht leicht zu sagen, worin er genau besteht. Und
man darf vermuten, dass es diesbezüglich unter den Vertretern der theologischen

Disziplinen in der Tat unterschiedliche Auffassungen gibt. Der Praktische

Theologe wird diesen Anspruch vielleicht in dem Sinne auffassen, dass

1 Mit Anmerkungen versehene Fassung meiner am 14.1.1994 gehaltenen Antrittsvorlesung

an der Universität Basel.



94 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

die «christliche Verkündigung», oder weniger traditionell ausgedrückt: das

christliche Existenz- und Wirklichkeitsverständnis dem heutigen Menschen
etwas zu sagen hat. Darin erweist sich ihre Wahrheit. Der Systematische
Theologe andererseits mag dazu neigen, Wahrheit als Übereinstimmung mit
der Wirklichkeit zu verstehen. Für ihn bezieht sich somit der Wahrheitsanspruch

der Theologie darauf, dass in den theologischen Sätzen die Wirklichkeit

Gottes adäquat zur Sprache kommt. Es sei also von vorneherein
zugestanden, dass der Wahrheitsanspruch der Theologie von den unterschiedlichen

theologischen Disziplinen unterschiedlich aufgefasst und gedeutet
werden kann. Um so wichtiger wäre das Gespräch der theologischen
Disziplinen hierüber, das leider kaum stattfindet. So will ich vorweg betonen, dass

die folgenden Überlegungen die eines Systematischen Theologen sind, der
für die anderen theologischen Disziplinen nicht sprechen kann.

In diesen einleitenden Bemerkungen deutet sich bereits eines an: Die
Frage nach dem Wahrheitsanspruch der Theologie kann nicht so beantwortet

werden, dass wir uns zunächst einen Begriff von Wahrheit bilden, von
ihrem Wesen und ihren Kriterien, wie sie etwa in den diversen philosophischen

Wahrheitstheorien expliziert werden, und dass wir diesen Wahrheitsbegriff

dann auf die Theologie anwenden unter der Fragestellung, ob und in
welchem Sinne die Theologie Anspruch auf so begriffene Wahrheit erheben
kann. Die Theologie weiss aus ihrer eigenen Geschichte am besten, wie
unterschiedlich die Frage nach der Wahrheit gestellt werden kann und wie
sehr hier alle Antworten dem Denken ihrer Zeit verpflichtet sind. So will ich
ein paar geschichtliche Erinnerungen vorausstellen.

I

Vor dreihundert Jahren, zur Zeit der altprotestantischen Orthodoxie, ist
die Frage nach der Wahrheit der Theologie vergleichsweise einfach
beantwortet worden. Ihre Wahrheit bestand in ihrer Teilhabe an Gottes Wahrheit.
Das Wort «Theologie» wurde damals in einem viel weiteren Sinne
gebraucht, als er uns heute geläufig ist. «Das Gott-Schauen von Engeln und
Seligen, das Gottesbewusstsein Jesu wie die Gottesnähe Adams vor dem
Fall kann als Theologie angesprochen werden.»2 Der Theologiebegriff war
noch nicht wissenschaftstheoretisch verengt, vielmehr war er «noch offen zu

ganz andersartigen Formen des Wissens und Redens von Gott»3. Freilich

2 C.H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Orthodoxie und Aufklärung 1,1964, 30.
3 A.a.O. 30f.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 95

war man sich auch zutiefst des Abstandes der menschlichen Theologie von
der ursprünglichen Wahrheit Gottes bewusst, was darin zum Ausdruck
kommt, dass eine ganze Reihe von Theologien unterschieden wird, «die von
Gott herab über die Engel und Jesus, Urständ und Selige bis zur theologia
viatorum post lapsum verfolgt wird»4

Die Quelle, durch welche Gottes Wahrheit zum Menschen kommt und
durch welche mithin die menschliche Theologie Anteil an ihr bekommt, ist
die Heilige Schrift. Und so konkretisiert sich der Wahrheitsanspruch der
menschlichen Theologie in dem Kriterium, mit der Heiligen Schrift in
Übereinstimmung zu sein. Von entscheidender Bedeutung ist dabei, dass die
durch die Heilige Schrift vermittelte göttliche Wahrheit erschliessende Funktion

hatte für die Wirklichkeit der Welt. Der Welt ist ja nicht anzusehen, dass

sie Schöpfung ist, den Tieren und Pflanzen ist nicht anzusehen, dass sie

Mitgeschöpfe sind, dem anderen Menschen ist nicht anzusehen, dass er
Nächster oder Bruder ist. Das muss dem Menschen vielmehr erst mitgeteilt
werden, und das Medium dieser Mitteilung ist die Heilige Schrift. Denn
allein Gott selbst, der die Welt geschaffen hat, kann den Menschen zuverlässig

darüber informieren, mit welchem Wesen und welcher Bestimmung er
seine Geschöpfe ausgestattet hat. Die altprotestantische Orthodoxie sah in
Gott daher nicht nur die causa efficiens der Welt, sondern auch die causa

exemplaris: In der Erkenntnis, mit der der Schöpfer seine Geschöpfe
entworfen und erkannt hat, ist deren Wesen und Bestimmung vorgebildet. Im
Tiefsten muss daher alle Wirklichkeitserkenntnis Gottes eigene Erkenntnis
nachvollziehen und in diesem Sinne theologische Erkenntnis sein.

Weil die durch die Schrift vermittelte göttliche Wahrheit die Wirklichkeit
allererst erschliesst, ist es völlig ausgeschlossen, dass diese Wahrheit umgekehrt

an der Wirklichkeit verifiziert werden könnte. Letzteres würde voraussetzen,

dass es eine zweite, von der göttlichen Offenbarung unabhängige
Quelle gibt, durch die uns die Wirklichkeit gegeben ist. Und es würde
überdies bedeuten, dass diese zweite Quelle, da sie als Verifikationskriterium

für die göttliche Wahrheit genommen wird, über diese gestellt wird. Das
aber ist für die altprotestantische Orthodoxie undenkbar. So hoch sie von
der menschlichen Vernunft dachte und so sehr sie davon selbst Gebrauch
machte, so sehr war sie doch darum bemüht, der menschlichen Vernunft ihre
Grenzen zu bestimmen, damit sie nicht als eine solche zweite, unabhängige
Quelle in Konkurrenz zur göttlichen Offenbarung tritt. Was aus heutiger
Sicht als fragwürdige Fixierung auf die alleinige Autorität der Schrift
erscheinen mag, das hatte also tiefe theologische Gründe. Gott als der Ur-

4 A.a.O. 30.



96 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

sprung der Wirklichkeit kann letztlich allein auch die Quelle aller Wirklich-
keitsvergewisserung sein. Und so besteht der Wahrheitsanspruch der Theologie

darin, mit der göttlichen Wahrheit in Übereinstimmung zu sein, wie sie

in der Schrift niedergelegt ist.
Der Umbruch von Neuzeit und Aufklärung hat für die Theologie zur

Folge, dass nun eine zweite Quelle der Wirklichkeitserkenntnis in Konkurrenz

zur göttlichen Offenbarung tritt, nämlich die menschliche Vernunft und
Subjektivität. Alles, was seither in der Theologie geschehen ist, ist durch
diese neue Konstellation bestimmt gewesen. Vom Standpunkt der autonom
gewordenen menschlichen Vernunft aus betrachtet erscheint nun eine

Offenbarungstheologie nach dem Modell der Orthodoxie als autoritätsgebunden
und rational nicht ausgewiesen. Ihre Aussagen werden nicht mehr in

ihrer allererst wirklichkeitserschliessenden Funktion verstanden. Vielmehr,
da nun die Wirklichkeit durch die Vernunft erschlossen ist, wirken jene
Aussagen wie Feststellungen und Behauptungen über die gegebene, vernünftig

aufweisbare Wirklichkeit, in bezug auf die sich die Frage stellt, ob sie mit
dieser in Übereinstimmung sind. Die Frage der Wahrheit der Theologie wird
zur Frage nach ihrer Übereinstimmung mit der gegebenen, feststellbaren
Wirklichkeit (statt mit der Heiligen Schrift). Das altprotestantische Modell
wird jetzt als heteronomer Supranaturalismus empfunden, welcher oberhalb
der von der menschlichen Vernunft erkannten Wirklichkeit eine andere,
«zweite» Wirklichkeit postuliert.

Der Versuch Schleiermachers in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts,
solchen Supranaturalismus dadurch zu vermeiden, dass die Theologie selbst
ihren Standpunkt in der menschlichen Subjektivität nimmt und sich vom
frommen Selbstbewusstsein her begründet, markiert die eingetretene Wende.

Es kehrt sich sozusagen das Verhältnis von Erschliessendem und
Erschlossenem um. Zugespitzt ausgedrückt: Nicht mehr in den christlichen
Glaubensinhalten liegt der Schlüssel zur Wirklichkeit, sondern die Wirklichkeit

des frommen Bewusstseins wird zum Schlüssel zu den christlichen
Glaubensinhalten, und deren Wahrheit erweist sich eben darin, dass sie als der
authentische Ausdruck des frommen Bewusstseins begriffen werden können.

Seit Schleiermachers Ansatz beim Selbstbewusstsein als Schlüssel zur
christlichen Wahrheit hat es auch andere solche Schlüssel gegeben, vom
sittlichen Bewusstsein in der Theologie des 19. Jahrhunderts über die

Existenzphilosophie bis heute zur Tiefenpsychologie.
Andererseits scheint es keinen Weg zurück zu geben. Nach der Wende

von Neuzeit und Aufklärung steht jeder Versuch, an das offenbarungstheologische

Modell der Orthodoxie anzuknüpfen und die Theologie exklusiv
von der Heiligen Schrift und dem Wort Gottes her zu begründen, unter



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 97

einem nicht auszuräumenden Subjektivitätsverdacht. Denn mag für solchen
Versuch auch noch so sehr geltend gemacht werden, dass man gerade nicht
bei der menschlichen Subjektivität und Vernunft, sondern bei Gottes
Offenbarung ansetzt: Wie kann der Nachweis dafür erbracht werden, dass es sich
hier tatsächlich um Gottes Offenbarung handelt? Wie kann gezeigt werden,
dass es sich hier nicht um eine subjektive Setzung des Theologen handelt,
der sich ein Prinzip in Gestalt des Wortes Gottes voraussetzt, aus dem er sich
die Wirklichkeit konstruiert. Dieser Subjektivitätsverdacht ist in unserem
Jahrhundert vor allem gegen die Theologie Karl Barths geltend gemacht
worden. So schreibt Wolfhart Pannenberg, dass «der Anspruch des Barth-
schen Wortes Gottes - der kirchlichen Verkündigung? der Schrift? Jesu

selbst? - auf Glaubensgehorsam... als solcher gar nicht eindeutig auszumachen

<ist>, weil und solange es zumindest problematisch bleibt, ob es sich
dabei ausser um menschliche Überzeugungen überhaupt um Gott und göttliche

Offenbarung handelt.»5 Pannenberg insistiert demgegenüber darauf,
dass auch eine Theologie, die ihren Ausgangspunkt bei Gottes Offenbarung
nimmt, der Wahrheitsfrage nicht ausweichen dürfe - der Wahrheitsfrage in
ihrer durch die Neuzeit gegebenen Gestalt, d. h. als Frage nach der
Übereinstimmung mit der vernünftig aufweisbaren Wirklichkeit, mit der Geschichte,

der Anthropologie oder der naturwissenschaftlich erforschten Natur.
Doch: Wie kann die durch die menschliche Vernunft erschlossene

Wirklichkeit Kriterium göttlicher Wahrheit sein? Kann nicht, wenn Gott wirklich
als Gott gedacht wird, allein er, der Ursprung aller Wirklichkeit, auch die

Quelle aller Wirklichkeitsgewissheit sein? Barth ist in der ihm eigenen
Konsequenz so weit gegangen, noch das Descartessche «cogito, sum» durch eine
Art «credo, sum» zu ersetzen.6 Selbst noch die Wirklichkeit der eigenen
Existenz kann allein vom Glauben an Gott den Schöpfer her gewiss werden.

Damit ist in sehr groben Zügen der Problemhorizont der theologischen
Wahrheitsfrage umrissen. Seit der Wende von Neuzeit und Aufklärung
befindet sich die Theologie mit ihrem Wahrheitsanspruch im Dilemma
zwischen Offenbarung und Vernunft. Der Anspruch, von Gott zu reden,
verpflichtet sie auf Gottes Offenbarung als Erkenntnisquelle, der Anspruch,
Wahres von Gott zu reden, verpflichtet sie unter den Bedingungen von
Neuzeit und Aufklärung auf die menschliche Vernunft, vor der sich alle

Wahrheitsansprüche rechtfertigen müssen. So wichtig Barths Einspruch in
unserem Jahrhundert gewesen ist, er hat doch dieses Dilemma nur noch
einmal in aller Schärfe zu Bewusstsein gebracht.

5 W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, 1977, 275.
6 KD III, 1, 401ff.



98 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

II

Heute scheint neue Bewegung in die theologische Wahrheitsproblematik zu
kommen. Und zwar geht sie von dem Zweifel aus, ob denn die Wahrheit, der
die Theologie verpflichtet ist, überhaupt in die Erkenntnis der Theologie
fällt. So schreibt der Erlanger Systematiker Friedrich Mildenberger in seiner
Biblischen Dogmatik: «Die Wahrheit, der sie <Die Theologie> verpflichtet
ist, ist ihr äusserlich, verwirklicht sich in anderen Lebenszusammenhängen
als dem der theologischen Reflexion. Diese kann diesen Lebenszusammenhängen

nur zudienen», die Mildenberger als «einfache Gottesrede» bezeichnet

im Unterschied zur theologisch-reflektierten Rede von Gott.7Das heisst:
Nicht die Theologie kann diese Wahrheit sichern - sei es durch Rückführung
auf göttliche Offenbarung in Gestalt des Wortes Gottes oder durch
Rückführung auf Gründe menschlicher Vernunft - sondern diese Wahrheit gibt
sich nur in jenen anderen Lebenszusammenhängen zu erkennen, in der
«einfachen Gottesrede» bzw. in der Kommunikation und dem Lebensvollzug

des Glaubens und der Kirche.8
Um Mildenbergers Anliegen zu verstehen, muss man sich vergegenwärtigen,

dass das Terrain, auf dem wir Theologen uns bewegen, nämlich der
theologische Diskurs, eine höchst spezialisierte und damit auch höchst
reduzierte Form von Kommunikation ist. Er vollzieht sich allein in der Sphäre
der menschlichen Intersubjektivität. In dieser Sphäre wird Gott in der Weise
des Redens über Gott thematisch. Die Inhalte der christlichen Überlieferung
haben dagegen ihren Ursprung in einer um vieles reicheren Kommunikation,

zu welcher nicht nur das Reden über Gott, sondern auch das Reden zu
Gott, zum Beispiel das Gebet, der Hymnus und Psalm oder die gottesdienstliche

Feier gehören und welche mithin über die Sphäre menschlicher
Intersubjektivität hinausreicht. Von daher ist es eine berechtigte Frage, ob die
Erkenntnis der «Wahrheit» dieser Inhalte nicht an diese reichere Kommunikation

gebunden und nur in dieser möglich ist; ob diese Inhalte also aus der
«einfachen Gottesrede» herausgelöst und auf die Ebene des theologischen
Diskurses übergeführt werden können, um dort auf ihre Wahrheit hin beurteilt

und diskutiert zu werden. Was masst sich die Theologie an, wenn sie

ihren Diskurs zur Norm und zum Kriterium macht dafür, was innerhalb jener
viel reicheren Kommunikation Anspruch auf Wahrheit erheben kann und

7 Fr. Mildenberger, Biblische Dogmatik. Eine biblische Theologie in dogmatischer
Perspektive. Bd. 1,1991,15.

8 In der gegenwärtigen Situation muss die Theologie sich dafür offenhalten, dass der
Bereich des «Glaubens» und der «Kirche» weiter ist als das, was volkskirchlich darunter
verstanden und definiert wird.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 99

was nicht? Mildenbergers These ist, dass die Theologie damit etwas an sich

reisst, was ihr nicht zukommt. Die Wahrheit des Glaubens kann sich allein in
der Kommunikation und den Lebensvollzügen des Glaubens selbst zur
Erkenntnis verdichten. Die Theologie kann daher dieser Wahrheit nur so
zudienen, dass sie zu einer Kommunikation anleitet, in welcher diese Wahrheit

befreiend erfahren wird. Hier liegt die eigentliche Pointe, und sie ist für
einen Systematischen Theologen nicht leicht zu akzeptieren: Der Gegenstand

und die Aufgabe theologischer Wahrheitsverantwortung lassen sich
nicht auf die Inhalte christlicher Rede von Gott beschränken, nicht auf das

Wirklichkeitsverständnis des Glaubens, seine Aufasssung von Gott, von der

Schöpfung, der Erlösung und Vollendung; Gegenstand und Aufgabe theologischer

Wahrheitsverantwortung ist vielmehr sehr viel umfassender die
Kommunikation und der Lebensvollzug des Glaubens, in welchem jene
Inhalte ihren «Sitz» haben. Damit aber muss der Begriff der Wahrheit, mit
dem es die Theologie zu tun hat, weiter gefasst werden, als er üblicherweise
gebraucht wird, nicht als die Wahrheit einer Aussage, einer Proposition,
nicht als Übereinstimmung mit der Wirklichkeit, sondern als die Wahrheit
einer Kommunikation und eines LebensVollzugs. Oder anders gesagt: als die
Wahrheit dessen, was eine Kommunikation und einen Lebensvollzug
auszeichnet und von anderen unterscheidet, nämlich als die Wahrheit des darin
gegenwärtigen Geistes. Gegenstand und Aufgabe theologischer
Wahrheitsverantwortung ist der Geist, dem die Kirche sich verdankt und den sie mit
ihrer Existenz bezeugt.

Dies wirft eine Reihe von Fragen auf: Wie lässt sich solch kommunika-
tionsbezogene, lebensbezogene Wahrheit begrifflich fassen und päzisieren?
Wie lässt sich insbesondere der hier etwas schnell eingeführte Begriff des

Geistes näherhin fassen?9 Was ergibt sich aus dem angedeuteten Wahrheitsbegriff

für die Reflexion und Methode der Theologie? Was ergibt sich
hinsichtlich der Aufgabe der einzelnen theologischen Disziplinen? Ich kann
diese Fragen im Rahmen dieses Vortrags auch nicht annähernd beantworten.

Ich will mich im Folgenden darauf beschränken, zunächst ein Argument
zu skizzieren, das m.E. die hier skizzierte Position zwingend macht, und
sodann Konsequenzen anzudeuten, die sich aus dieser Position für die
theologische Reflexion ergeben.

9 Vgl. dazu J. Fischer, Leben aus dem Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik, 1994.



100 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

III

Das Argument10 bezieht sich auf den biblischen Gottesgedanken. Und zwar
nimmt es darauf Bezug, dass Gott in der Bibel als Handelnder vorgestellt
und zur Sprache gebracht wird. Von der Erschaffung der Welt über die
Geschichte Israels, der Sendung Jesu bis hin zur verheissenen Vollendung -
für schlechthin alles, was in der Bibel zur Sprache kommt, ist der Gedanke
von Gottes Handeln konstitutiv. Das eben kennzeichnet die biblische
Wirklichkeitsauffassung, dass hier die Wirklichkeit unter Gottes Handeln ist.
Nun muss man sich vergegenwärtigen, dass die Wahrnehmung und Erkenntnis

von etwas als Handeln an eine bestimmte kommunikative Perspektive
geknüpft ist. Man mag sich dies an unserer Alltagswahrnehmung verdeutlichen.

Wenn wir ein Geschehen nicht als kausalen Naturvorgang, sondern als

Handeln wahrnehmen, dann ist dies immer mit der Unterstellung einer
prinzipiell möglichen Verständigung mit einem Handelnden verbunden.
Eben dies unterscheidet das Handeln einer Person von einem blossen

Naturvorgang, dass man sich mit der Person verständigen kann, und wo wir
Zweifel haben, ob etwas ein Handeln ist und was für eine Handlung es ist, da
kann sich uns allein in der Verständigung mit der betreffenden Person die
Tatsache der Handlung zur Erkenntnis verdichten. Dem Vorgang selbst,
z.B. einer einfachen Armbewegung, ist der Handlungscharakter nicht unbedingt

anzusehen. Und so ist auch der Weltwirklichkeit nicht anzusehen, dass

sie unter Gottes Handeln ist. Zur Erkenntnis kann sich das nur innerhalb
einer kommunikativen Perspektive verdichten, die sich auf den handelnden
Gott selbst bezieht und mit ihm in Kommunikation tritt - in Lob, Dank,
Klage oder Bitte - und ihn aus seinen Selbstbekundungen in seinem Handeln

zu verstehen sucht - z. B. als den, der Israel aus Ägypten geführt hat -.
Dies aber ist die kommunikative Perspektive des Glaubens, der nicht nur
über Gott redet, sondern in die Kommunikation mit Gott eintritt in all der
Vielfalt von Sprachformen, die sich in biblischem Zusammenhang dafür
finden. Die Erkenntnis Israels, dass Gott in seiner Geschichte handelt, und
die Formen seiner Kommunikation mit Gott bilden einen untrennbaren
Zusammenhang. Und dasselbe gilt für die Glaubenserkenntnis der christlichen

Gemeinde, dass Gott in Jesus Christus gehandelt hat, und die Formen
von Kommunikation, in denen sich die christliche Gemeinde auf den dreieinigen

Gott bezieht. An dieser kommunikativen Perspektive des Glaubens

10 Ich habe dieses Argument ausführlich an anderer Stelle entwickelt. Vgl. J. Fischer,
Wie wird Geschichte als Handeln Gottes offenbar? Zur Bedeutung der Anwesenheit
Gottes im Offenbarungsgeschehen, in: ZThK 1991, Heft 2, 211-231.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 101

hat der theologische Diskurs nicht teil. Er bleibt auf die Ebene der menschlichen

Intersubjektivität beschränkt, auf der Gott in der Weise des Redens
über Gott zur Sprache kommt. Das bedeutet aber, dass der theologische
Diskurs ausserstande ist, die Aussage, dass die Welt unter Gottes Handeln
ist, als Wahrheit begreiflich zu machen. Die Wahrheit der christlichen
Glaubensaussagen und Glaubensinhalte, der Auffassung der Wirklichkeit unter
Gottes Handeln, der Schöpfung, der Rechtfertigung und Versöhnung -
diese Wahrheit ist der Theologie äusserlich und in ihrer Perspektive nicht
aufweisbar.uSie kann sich allein in der Kommunikation und im Lebensvollzug

des Glaubens zur Erkenntnis verdichten.
Es kommt hier ein Sachverhalt in den Blick von weitreichender Bedeutung.

Die christliche Theologie beruhte in ihrer fast zweitausendjährigen
Geschichte auf der Synthese zweier im Grunde unvereinbarer Wirklichkeitsauffassungen.

Die eine ist die von den Griechen herkommende Auffassung

11 Wo die Theologie dennoch meint, diese Wahrheit aufweisen zu können, verstrickt sie
sich unvermeidlich in Aporien. Dies zeigt sich gegenwärtig nirgendwo deutlicher als im
Dialog zwischen theologischer Schöpfungslehre und Naturwissenschaft. Von Seiten der
Theologie wird dieser Dialog mit dem Anspruch geführt, «der naturwissenschaftlichen
Vernunft die Welt als Schöpfung und die Geschichte der Welt als Wirken Gottes verständlich

zu machen». (Chr. Link, Schöpfung. Schöpfungstheologie angesichts der Herausforderungen

des 20. Jahrhunderts, 1991, 347) Um diesen Anspruch einzulösen, muss die in der
Rede von der Schöpfung enthaltene Perspektive des Handelns und der Freiheit Gottes in
die Ereignis-Perspektive der Naturwissenschaften übersetzt und dort aufgewiesen werden.
Wie aber soll das möglich sein? In der Antwort auf diese Frage kommen so unterschiedliche

Theologen wie J.Moltmann, W. Pannenberg und Chr. Link überein: dadurch, dass

Gottes schöpferische Freiheit in der Kontingenz alles Naturgeschehens aufgewiesen wird,
insbesondere im kontingenten, «epigenetischen» Charakter der Evolution. Doch was für
eine Auffassung von «Freiheit» wird damit unterstellt? In der Terminologie Kants müsste
man sagen, dass hiermit «Freiheit» im Zusammenhang der unter den Bedingungen von
Raum und Zeit stehenden «Erscheinungen» aufgewiesen wird - ein für Kant unmöglicher
Gedanke. Für ihn hat die Freiheit des Handelns als das Vermögen, eine Reihe von
Begebenheiten von selbst anzufangen, nicht Kontingenz auf der Ebene der Erscheinungen
zur Bedingung, so als liesse sich auf dieser Ebene der im Begriff der Freiheit gedachte
schlechthin erste Anfang identifizieren. Auch wenn die Welt ein durchgehend determinierter

Kausalzusammenhang wäre, liesse sich nach der Kantschen Auffassung der Freiheit
innerweltliches Geschehen als Manifestation freien, spontanen, schöpferischen Handelns
auffassen. Und so ist es, so muss man folgern, auch für das theologische Verständnis der
Welt aus Gottes schöpferischem Handeln völlig unerheblich, ob diese als «Erscheinung»,
d. h. unter den Bedingungen von Raum und Zeit, ein geschlossener Kausalzusammenhang
oder ein Prozess im Sinne der Prozessphilosophie oder ein Offenes System mit den
Merkmalen der Selbstorganisation und Selbsttranszendenz ist. Der Schluss von der
innerweltlichen Kontingenz auf die Freiheit und schöpferische Potenz göttlichen Handelns, von
der Theorie der Offenen Systeme auf die creatio continua, überhaupt von der Ereignisper-



102 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

der Wirklichkeit als Einheitsraum, in welchem alles, Gott, Welt und Mensch
in einer einheitlichen Perspektive gegeben und aufeinander beziehbar ist.
Diese Perspektive wird von der Theologie eingenommen. In ihr kommt das

Ganze der Wirklichkeit in den Blick. Die Theologie hat einen direkten
Zugang zu der göttlichen Wahrheit und kann von dieser her die gesamte
Wirklichkeit auslegen und Mensch und Welt in ihrer Beziehung zu Gott
thematisieren. Bezeichnenderweise wird dabei die Beziehung Gottes zur
Welt weniger im Begriff des Handelns als vielmehr im Begriff der Kausalität
gedacht. Gott ist die prima causa der Welt. Auch da, wo vom göttlichen
Handeln, von der göttlichen actio, die Rede ist, wie in der Scholastik oder in
der altprotestantischen Orthodoxie, wird dieses Handeln mit dem aristotelischen

Kausalschema interpretiert. Damit tritt die im Begriff des Handelns
Gottes angelegte kommunikative Problematik hier nicht ins Bewusstsein.

Weil hier die Frage der kommunikativen Perspektive, durch welche die
Wirklichkeit erschlossen ist, überhaupt keine Rolle spielt, konzentriert sich

hier alles auf die Frage nach der Wirklichkeit. Die Theologie ist Darstellung
und Auslegung der Wirklichkeit Gottes, der Welt und des Menschen. Gottes

Offenbarung ist die Quelle solcher Wirklichkeitserkenntnis, und die Wahrheit

der Theologie besteht darin, dass sie die Wirklichkeit adäquat aussagt.
Dem entspricht ein Verständnis der theologischen Hermeneutik, demzufolge

diese vornehmlich auf die Ebene der Semantik bezogen ist. Es geht um
die Bedeutung der Zeichen und um die Art und Weise, wie diese die be-

spektive auf die Perspektive des Handelns und der Freiheit ist damit unzulässig. So läuft
das Bemühen, «der naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schöpfung... verständlich

zu machen», faktisch darauf hinaus, die Schöpfung aus der Sphäre göttlicher Freiheit
in den Bereich der Erscheinungswelt hineinzuverlagern. Aus dem Handeln Gottes wird
innerweltliche Geschehenskontingenz, über die sich mit theologischem Vokabular vielfältig

spekulieren lässt. Aus der Verlagerung der Schöpfung in die Immanenz der
Erscheinungswelt erklärt sich im übrigen die starke Tendenz, auch den Schöpfer noch in die
Weltimmanenz hineinzuverlagern. Denn wenn erst einmal das Schöpferische mit
Geschehenskontingenz (bzw. mit Selbsttranszendenz) identifiziert ist, wenn es erst einmal in der
Ereignis-Sprache definiert ist als die Unableitbarkeit neuer Zustände aus alten, dann
ereignet sich Schöpfung im Fluss des Geschehens selbst, und Gott wird zum Namen für
dessen innere Struktur und Dynamik. Statt Gottes Freiheit in die Erscheinungswelt zu
projizieren und dort als Geschehenskontingenz dingfest zu machen, käme es umgekehrt
darauf an, die Welt in der kommunikativen Perspektive von Gottes Freiheit zu situieren,
indem die Kommunikation des Glaubens die Welt - insbesondere die naturwissenschaftlich

erforschte Welt - vor Gott bringt in Lob, Dank, Bitte oder Klage. Kurzum, das

Problem der Wahrnehmung der Welt als Schöpfung betrifft nicht die theologische «Deutung»

der naturwissenschaftlich festgestellten Welt, sondern die kommunikative Situie-

rung der Welt, weil die Wahrnehmung der Welt als Schöpfung, d.h. als Werk göttlicher
Freiheit, an eine bestimmte kommunikative Perspektive gebunden ist.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 103

zeichnete Wirklichkeit vergegenwärtigen. Dieses Modell ist theologiegeschichtlich

dominant gewesen bis in die Systematische Theologie der Gegenwart.

Der Streit um die Wahrheit der Theologie wird auf dem Feld der
Auseinandersetzung um die Wirklichkeit geführt, sei diese durch Gottes
Offenbarung oder durch die menschliche Vernunft erschlossen. Wolfhart
Pannenbergs Bemühen, die Wahrheit der Theologie in der Auseinandersetzung

mit den Wissenschaften zu bewähren, macht dies in der Gegenwart in
besonders imponierender Weise deutlich. Diesem Bemühen liegt der
Gedanke zugrunde, dass Theologie und Wissenschaften beide auf die eine

Wirklichkeit bezogen sind und dass daher theologische Wahrheitsansprüche
auf diesem Felde zu bewähren sind.12

Die andere Wirklichkeitsauffassung ist die soeben skizzierte biblische
Auffassung, für welche die Wirklichkeit aus Gottes Handeln hervorgeht.
Hier ist die Wahrnehmung und Erkenntnis der Wirklichkeit an eine
bestimmte kommunikative Perspektive geknüpft. Die Vielfalt der biblischen
Sprach- und Kommunikationsformen ist Ausdruck dieser kommunikativen
Perspektive. Damit aber ist hier die eigentlich zentrale Frage nicht die nach
der Wirklichkeit, sondern vielmehr die Frage nach der Kommunikation,
nach dem kommunikativ wirkenden Geist, durch den die Wirklichkeit
erschlossen ist. Augenfällig wird dies im biblischen Zusammenhang in den

paulinischen Paränesen, welche, um der Gemeinde die Wirklichkeit des

Leibes Christi vor Augen zu stellen, an den Geist erinnert, aus dem die
Gemeinde lebt und durch den sie zur Teilhabe an dieser Wirklichkeit
bestimmt ist. Dieser Geist aber manifestiert sich in der Kommunikation und
dem Leben der Gemeinde, wobei diesbezüglich bei Paulus der Taufe und
dem Herrenmahl besondere Bedeutung zukommen. So hat hier die Frage
nach dem kommunikativ wirkenden Geist Vorrang vor der Frage nach der
Wirklichkeit. Denn durch ihn ist die Wirklichkeit allererst erschlossen.

12 Die Berufung auf die «eine» Wirklichkeit ist eine Art Standardargument im Dialog
zwischen Theologie und Wissenschaften. So argumentiert J. Moltmann, dass im Zeitalter
der ökologischen Krise Theologie und Naturwissenschaften sich «keine Aufteilung der
einen Wirklichkeit» mehr leisten können. (Gott in der Schöpfung. Oekologische
Schöpfungslehre, 1985, 48) Doch besitzt dieses Argument nur eine vordergründige Plausibilität.
Denn selbst wenn es diese «eine» Wirklichkeit gibt, dann haben Theologie und
Naturwissenschaften ersichtlich unterschiedliche Perspektiven auf diese Wirklichkeit. Die entscheidende

Frage ist dann, ob diese Perspektiven ineinander überführbar und abbildbar sind
oder nicht. Nur wenn sie überführbar sind, haben Theologie und Naturwissenschaften ein
gemeinsames Erkenntnisfeld. Das eben müsste geklärt werden. Dagegen spricht, dass die
Theologie an die Flandlungsperspektive gebunden ist, während die Naturwissenschaften
an die Ereignisperspektive gebunden sind. Mit der Berufung auf die «eine» Wirklichkeit
wird dieses Problem nur verdeckt.



104 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

Heute deutet einiges darauf hin, dass jene erste, an der Wirklichkeit
orientierte Auffassung, die in der Theologie fast 2000 Jahre hinweg beherrschend

gewesen ist, ihre Plausibilität verliert. Man kann das schon daraus
ersehen, dass es dem heutigen Bewusstsein zunehmend zweifelhaft wird, ob
es denn überhaupt so etwas wie «die» Wirklichkeit gibt, ob es nicht stattdessen

nur eine Vielzahl disparater Wirklichkeitskonzepte und kommunikativer

Perspektiven auf Wirklichkeit gibt. Wissenschaftstheorie und Philosophie

nähren solchen Zweifel. Und ebenso macht die Erfahrung der multireligiösen

und multikulturellen Gesellschaft unübersehbar, dass das, was wir
«Wirklichkeit» nennen, abhängig ist von den Kommunikationszusammenhängen

und Lebensformen, in denen ein Mensch aufgewachsen ist und
denen er sich verdankt. Die Theologie aber erlebt gegenwärtig, dass die
christliche Auffassung der Wirklichkeit rapide an Plausibilität einbüsst und
auch bei grösster Anstrengung auf der Ebene des theologischen Diskurses
nicht wieder in Geltung gesetzt werden kann. Die Theologie kann nicht
zeigen oder auch nur halbwegs plausibel machen, dass diese Welt Schöpfung,

dass sie von Gott versöhnt ist oder dass sie ihrer eschatologischen
Vollendung entgegengeht13. Und sie kann dies insbesondere nicht in
Auseinandersetzung mit Wissenschaften und Philosophie. So sieht sich die Theologie

zurückgeworfen auf die Einsicht, dass die christliche Auffassung der
Wirklichkeit ihren Ursprung nicht im theologischen Diskurs hat, sondern in
einer ganz anderen Kommunikation, eben dem, was Mildenberger «einfache

Gottesrede» nennt und was man die Kommunikation und den Lebensvollzug

des Glaubens und der Kirche nennen kann. Das heisst aber: Wenn
die Theologie etwas zur christlichen Auffassung der Wirklichkeit beitragen
kann, dann nur so, dass sie diese Kommunikation und diesen Lebensvollzug
zu ihrer Aufgabe macht. Dort verwirklicht sich die Wahrheit, der sie

verpflichtet ist. Statt als Theorie über die Wirklichkeit muss die Theologie sich
als Anleitung zu einer bestimmten kommunikativen Praxis verstehen.

IV

Welche Konsequenzen ergeben sich hieraus für die systematisch-theologische

Reflexion. Die Aufgabe lässt sich grob so umreissen: Das, was in der
theologischen Tradition als Aussage über die Wirklichkeit formuliert wurde,
muss im Rückgang auf die biblische Überlieferung in die kommunikative
Dimension zurückübersetzt werden. Denn erst über diese kann es heute

13 Vgl. Anm. 11.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 105

konkret und relevant werden für den Lebensvollzug des einzelnen und der
Kirche in der Gegenwart. Ich möchte dies mit wenigen, groben Strichen am
trinitarischen Gottesverständnis verdeutlichen.

Die Lehre von der Trinität ist entstanden im Horizont der Frage nach der
Wirklichkeit, nämlich als Spekulation über Gottes Wirklichkeit, wie sie nach

aussen in Schöpfung und Heilsgeschichte offenbar wird. Gott begegnet
biblisch auf dreifache Weise als Vater, Sohn und Geist. Wie lässt diese

Dreiheit sich zusammendenken mit Gottes Einheit? Die Antwort bestand in
dem Versuch, sich die Personen der Trinität als intensivste Gemeinschaft
von Unterschiedenem zu denken. Dass man dabei an die Grenze des

Denkmöglichen stiess, versteht sich von selbst. Diese Gemeinschaft bildet Gott
exklusiv in sich selbst und als diese Gemeinschaft steht Gott dem Menschen
und der Schöpfung gegenüber. Das ist das Grundmodell. Noch der in der
Gegenwart unternommene Versuch Leonardo Boffs14, in die Trinität
befreiungstheologisch zu interpretieren, ist an diesem Modell orientiert. Gott wird
als ideale, vollkommene Gemeinschaft verstanden, welche in ihrer Idealität
eine Utopie und einen Massstab abgibt für die Gestaltung menschlicher
Gemeinschaftsformen. Auch hier ist die innertrinitarische Gemeinschaft
etwas, das Gott exklusiv in sich selber bildet und das uns Menschen gegenüber

steht, und als dieses Gegenüber soll sie Modell und Vorbild ethischer
Praxis auf Erden sein.

Doch ist das biblisch? Liegt nicht die neutestamentliche Pointe gerade
darin, dass die Jünger Jesu hineingezogen werden in die Beziehung des
Sohns zum Vater, indem Jesus sie lehrt, zu Gott als Vater zu beten, wie er
selbst es tut, und den Willen des Vaters zu tun, wie er selbst es tut? Werden
sie nicht auch hineingezogen in die Beziehung des Geistes zum Vater und
zum Sohn, indem sie im Geist den Vater anrufen und im Geist mit dem Sohn
verbunden sind? Liegt die Pointe nicht darin, dass die Jünger, statt dass

ihnen die innertrinitarische Gemeinschaft gegenüber ist, einbezogen dieser
Gemeinschaft und dass ihnen gerade in diesem Einbezogensein Gottes
Wirklichkeit und Wahrheit aufgeht?15 Ist nicht dies der Sinn von Johl4,6,
dem Wort Jesu: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben, niemand

14 L. Boff, Der dreieinige Gott, 1987.
15 Die traditionelle Trinitätslehre für die Erfahrung des Glaubens zu öffnen, war das

Grundanliegen von K. Rahners These «Die <ökonomische> Trinität ist die <immanente>
Trinität und umgekehrt.» (Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der
Heilsgeschichte, in: Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, hg. von J. Feiner

und M. Löhrer, Bd. 2,1967, 317-401, 328). Vgl. auch die kritische Feststellung E. Jün-
gels hinsichtlich der Trinitätslehre der Tradition: «Die Offenbarung des mysterium trinita-
tis erschöpfte sich darin, über das Geheimnis des dreieinigen Gottes eine gewisse



106 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

kommt zum Vater denn durch mich»: Dass in Jesu Ruf in die Nachfolge
Menschen in jenen Beziehungsraum eingewiesen wird, in welchem ihnen
Gottes Wirklichkeit, die Gegenwart seines kommenden Reiches, begegnet?
So käme es darauf an, den fundamentalen kommunikativen Sinn der Trinität
zurückzugewinnen als die Weise, wie hier auf Erden sich Gottes Leben für
den Menschen öffnet, und zwar als kommunikatives Geschehen öffnet, an
dem teilzuhaben Menschen berufen sind - so fragmentarisch dies Menschen
auch nur möglich ist. Eben dieses Geschehen bezeugt die Kirche mit ihren
Gottesdiensten, ihrer Seelsorge, ihrem diakonischen Handeln an den
«geringsten» Brüdern und Schwestern oder mit ihrem aktiven Eintreten für
Flüchtlinge und Asylsuchende. In diesen kommunikativen Raum muss die

theologische Reflexion einweisen.

V

Ich komme damit zum Ende. Vielleicht ist mancher enttäuscht, der wissen

wollte, wie sich der Wahrheitsanspruch der Theologie im Horizont des

wissenschaftlichen Wahrheitsbewusstseins rechtfertigen lässt. Es ist deutlich
geworden, dass dieser Wahrheitsanspruch sich nicht auf eine
wissenschaftlich feststellbare Wahrheit bezieht, so sehr natürlich die einzelnen
theologischen Disziplinen wie Exegese oder Kirchengeschichte im strengen
Sinne Wissenschaften sind. Vielleicht ist mancher auch enttäuscht, dass es

mir nicht besser gelungen ist, den Gedanken einer kommunikationsbezoge-
nen, lebensbezogenen Wahrheit zu präzisieren. Dieser Gedanke ist nicht
leicht zu fassen. Aber es ist, wie ich hoffe, so viel deutlich geworden, dass wir
genötigt sind, ihn zu denken, und dies nicht nur in der Theologie. Die
Schwierigkeiten hängen damit zusammen, dass wir üblicherweise den
Begriff der Wahrheit auf jenen Bereich beziehen, der Gegenstand unserer
Kommunikation und Verständigung ist, eben auf den Bereich der
gegenständlichen Wirklichkeit. Hier hat jener Wahrheitsbegriff seinen Sitz,
demzufolge «Wahrheit» «Übereinstimmung mit der Wirklichkeit» ist.
Wahrheitsbehauptungen werden dementsprechend in der Kommunikation über

Orientierung zu geben - statt in das Geheimnis so einzuweisen, dass dieses selber dem
Glaubenden zu einer sein ganzes Gottesverhältnis und Selbstverhältnis - als Glied seiner
Kirche und als Individuum! - orientierenden Erfahrung wird. Diese Einweisung in das

Mysterium zu leisten, ist Aufgabe einer Theologie, deren Realgrund ihr Praktisch-werden-
Können ist.» (Das Verhältnis von ökonomischen und <immanenter> Trinität. Erwägungen
über eine biblische Begründung der Trinitätslehre - im Anschluss an und in Auseinandersetzung

mit Karl Rahners Lehre vom dreifaltigen Gott als transzendentem Urgrund der
Heilsgeschichte, in: E. Jüngel, Entsprechungen: Gott - Wahrheit - Mensch, 1980, 265-
275,266).



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 107

Wirklichkeit entschieden. Doch folgt daraus umgekehrt: Wenn «Wirklichkeit»

nicht anders denn als Gegenstand von Kommunikation gegeben und
erschlossen ist, dann ist das, was als Wirklichkeit erscheint, durch die jeweilige

Kommunikation mitbedingt. Und das gilt dann auch für die hier zu
findende Wahrheit. Dieser Sachverhalt wird da bewusst, wo unterschiedliche

Kulturen und Religionen mit unterschiedlichen Wirklichkeitsauffassungen

aufeinander treffen. Hier lässt sich die Wahrheitsfrage nicht mehr durch
irgendeine Berufung auf «die» Wirklichkeit entscheiden, sondern sie rückt
auf die Ebene der kulturellen oder religiösen Kommunikationszusammenhänge

und «Lebensformen», durch welche die Wahrnehmung von Wirklichkeit

geprägt ist. Der Begriff der «Wahrheit» bezieht sich damit auf etwas, das

das ganze Leben in allen seinen Bezügen umfasst, eben auf etwas, worin
Leben zu seiner Wahrheit findet. Gerade in der multireligiösen und
multikulturellen Gesellschaft wird diese kommunikative, lebensbezogene
Dimension der Wahrheit in besonderem Masse bewusst.

Darin liegt der spezifische Beitrag der Theologie innerhalb der Universität,

dass sie Anwalt dieses umfassenden Verständnisses von Wahrheit ist.
Die wissenschaftliche Forschung in den einzelnen theologischen Disziplinen
dient dazu, die Antwort im Bewusstsein zu halten, welche die Frage nach
Wahrheit in diesem umfassenden Sinne in der christlichen Überlieferung
gefunden hat, und diese Antwort ins Gespräch zu bringen mit anderen
religiösen und kulturellen Lebensformen in der modernen Gesellschaft.
Gerade angesichts der immer weiter fortschreitenden Spezialisierung innerhalb

der universitären Disziplinen ist es wichtig, dass die Frage nach Wahrheit

in diesem umfassenden Sinne ihren Ort innerhalb der Universität hat.
Wir sind ausgegangen von dem Dilemma, in das die Theologie mit der

Neuzeit und Auklärung geraten ist. Soll sie die Erkenntnis der Wirklichkeit
aus Gottes Offenbarung, aus dem «Wort Gottes», herleiten oder aus der
Vernunft und Subjektivität des Menschen. Es hat sich im Verlauf der
Überlegungen gezeigt, dass diese Alternative falsch gestellt ist. Denn wenn diese

Überlegungen im Ansatz zutreffen, dann ist der Gegenstand theologischer
Erkenntnis gar nicht die Wirklichkeit, sondern der Geist, den die christliche
Kirche mit ihrer Existenz bezeugt. Diesen Geist aber hat die Theologie
weder aus göttlicher Offenbarung herzuleiten noch aus der menschlichen
Vernunft zu entwickeln. Vielmehr ist er ihr in den geschichtlichen Urkunden
und im Lebensvollzug der empirischen Kirche gegeben.

Johannes Fischer, Basel


	Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

