Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 2

Artikel: Zum Wabhrheitsanspruch der Theologie
Autor: Fischer, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 50 1994 Heft 2

Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

«Wer weiss, ob’s wahr ist, und wenn’s wahr ist, ich glaub’s nicht» — so sagt
man in Bayern, wenn man skeptisch ist. Solcher Skepsis sieht in besonderer
Weise die Theologie sich heute ausgesetzt. Dazu tragt wesentlich bei, dass
weithin unklar ist, mit welcher Art von Wahrheit die Theologie es zu tun hat
und was fiir einen Wahrheitsanspruch sie folglich erhebt. Dariiber méchte
ich im Folgenden mit Ihnen nachdenken.

Die Absicht, den Wahrheitsanspruch der Theologie zu erdrtern, mag auf
den ersten Blick vielleicht vermessen erscheinen. Die Theologie besteht aus
verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen, die sich auf verschiedene Er-
kenntnisbereiche und Gegensténde beziehen. So kénnte man einwenden,
dass sich die Frage des Wahrheitsanspruchs in den verschiedenen Diszipli-
nen unterschiedlich stellt. Nun verhilt es sich so, dass diese Disziplinen
theologische nur insoweit sind, als sie sich bei ihrer Arbeit von der Unterstel-
lung leiten lassen, dass es mit der christlichen Rede von Gott «etwas auf sich
hat». Den in dieser Unterstellung enthaltenen Anspruch will ich in erster
Anndherung den Wahrheitsanspruch der Theologie nennen. Er ist fiir die
Theologie schlechthin konstitutiv. Liesse er sich definitiv widerlegen, liesse
sich also zeigen, dass es mit der christlichen Rede von Gott nichts auf sich
hat, dass sie vielmehr unwahr oder sinnlos ist, dann konnte dasjenige, was
jetzt in den theologischen Disziplinen betrieben wird, zwar weiterhin
Gegenstand religionswissenschaftlichen oder historischen Interesses sein,
und unter diesen Interessen konnte vieles von dem weitergefiihrt werden,
was heute in der Theologie erforscht wird. Aber es konnte dann nicht mehr
Gegenstand theologischen Interesses sein.

Nun habe ich den Wahrheitsanspruch der Theologie bewusst offen for-
muliert als den Anspruch, dass es mit der christlichen Rede von Gott «etwas
auf sich hat». Denn es ist nicht leicht zu sagen, worin er genau besteht. Und
man darf vermuten, dass es diesbeziiglich unter den Vertretern der theologi-
schen Disziplinen in der Tat unterschiedliche Auffassungen gibt. Der Prakti-
sche Theologe wird diesen Anspruch vielleicht in dem Sinne auffassen, dass

! Mit Anmerkungen verschene Fassung meiner am 14.1.1994 gehaltenen Antrittsvorle-
sung an der Universitit Basel.



94 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

die «christliche Verkiindigung», oder weniger traditionell ausgedriickt: das
christliche Existenz- und Wirklichkeitsverstindnis dem heutigen Menschen
etwas zu sagen hat. Darin erweist sich ihre Wahrheit. Der Systematische
Theologe andererseits mag dazu neigen, Wahrheit als Ubereinstimmung mit
der Wirklichkeit zu verstehen. Fiir ihn bezieht sich somit der Wahrheitsan-
spruch der Theologie darauf, dass in den theologischen Sitzen die Wirklich-
keit Gottes addquat zur Sprache kommt. Es sei also von vorneherein zuge-
standen, dass der Wahrheitsanspruch der Theologie von den unterschiedli-
chen theologischen Disziplinen unterschiedlich aufgefasst und gedeutet
werden kann. Um so wichtiger wire das Gesprich der theologischen Diszi-
plinen hieriiber, das leider kaum stattfindet. So will ich vorweg betonen, dass
die folgenden Uberlegungen die eines Systematischen Theologen sind, der
fiir die anderen theologischen Disziplinen nicht sprechen kann.

In diesen einleitenden Bemerkungen deutet sich bereits eines an: Die
Frage nach dem Wahrheitsanspruch der Theologie kann nicht so beantwor-
tet werden, dass wir uns zunichst einen Begriff von Wahrheit bilden, von
ihrem Wesen und ihren Kriterien, wie sie etwa in den diversen philosophi-
schen Wahrheitstheorien expliziert werden, und dass wir diesen Wahrheits-
begriff dann auf die Theologie anwenden unter der Fragestellung, ob und in
welchem Sinne die Theologie Anspruch auf so begriffene Wahrheit erheben
kann. Die Theologie weiss aus ihrer eigenen Geschichte am besten, wie
unterschiedlich die Frage nach der Wahrheit gestellt werden kann und wie
sehr hier alle Antworten dem Denken ihrer Zeit verpflichtet sind. So will ich
ein paar geschichtliche Erinnerungen vorausstellen.

Vor dreihundert Jahren, zur Zeit der altprotestantischen Orthodoxie, ist
die Frage nach der Wahrheit der Theologie vergleichsweise einfach beant-
wortet worden. Thre Wahrheit bestand in ihrer Teilhabe an Gottes Wahrheit.
Das Wort «Theologie» wurde damals in einem viel weiteren Sinne ge-
braucht, als er uns heute geldufig ist. «Das Gott-Schauen von Engeln und
Seligen, das Gottesbewusstsein Jesu wie die Gottesndhe Adams vor dem
Fall kann als Theologie angesprochen werden.»* Der Theologiebegriff war
noch nicht wissenschaftstheoretisch verengt, vielmehr war er «noch offen zu
ganz andersartigen Formen des Wissens und Redens von Gott»”. Freilich

* C. H. Ratschow, Lutherische Dogmatik zwischen Orthodoxie und Aufklirung I, 1964, 30.
7 A.a.0. 30f.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 95

war man sich auch zutiefst des Abstandes der menschlichen Theologie von
der urspriinglichen Wahrheit Gottes bewusst, was darin zum Ausdruck
kommt, dass eine ganze Reihe von Theologien unterschieden wird, «die von
Gott herab iiber die Engel und Jesus, Urstand und Selige bis zur theologia
viatorum post lapsum verfolgt wird»*

Die Quelle, durch welche Gottes Wahrheit zum Menschen kommt und
durch welche mithin die menschliche Theologie Anteil an ihr bekommt, ist
die Heilige Schrift. Und so konkretisiert sich der Wahrheitsanspruch der
menschlichen Theologie in dem Kriterium, mit der Heiligen Schrift in Uber-
einstimmung zu sein. Von entscheidender Bedeutung ist dabei, dass die
durch die Heilige Schrift vermittelte gottliche Wahrheit erschliessende Funk-
tion hatte fiir die Wirklichkeit der Welt. Der Welt ist ja nicht anzusehen, dass
sie Schopfung ist, den Tieren und Pflanzen ist nicht anzusehen, dass sie
Mitgeschopfe sind, dem anderen Menschen ist nicht anzusehen, dass er
Nichster oder Bruder ist. Das muss dem Menschen vielmehr erst mitgeteilt
werden, und das Medium dieser Mitteilung ist die Heilige Schrift. Denn
allein Gott selbst, der die Welt geschaffen hat, kann den Menschen zuverlis-
sig dariiber informieren, mit welchem Wesen und welcher Bestimmung er
seine Geschopfe ausgestattet hat. Die altprotestantische Orthodoxie sah in
Gott daher nicht nur die causa efficiens der Welt, sondern auch die causa
exemplaris: In der Erkenntnis, mit der der Schopfer seine Geschopfe ent-
worfen und erkannt hat, ist deren Wesen und Bestimmung vorgebildet. Im
Tiefsten muss daher alle Wirklichkeitserkenntnis Gottes eigene Erkenntnis
nachvollziehen und in diesem Sinne theologische Erkenntnis sein.

Weil die durch die Schrift vermittelte gottliche Wahrheit die Wirklichkeit
allererst erschliesst, ist es vollig ausgeschlossen, dass diese Wahrheit umge-
kehrt an der Wirklichkeit verifiziert werden konnte. Letzteres wiirde voraus-
setzen, dass es eine zweite, von der gottlichen Offenbarung unabhingige
Quelle gibt, durch die uns die Wirklichkeit gegeben ist. Und es wiirde
tiberdies bedeuten, dass diese zweite Quelle, da sie als Verifikationskriteri-
um fiir die gottliche Wahrheit genommen wird, iiber diese gestellt wird. Das
aber ist fiir die altprotestantische Orthodoxie undenkbar. So hoch sie von
der menschlichen Vernunft dachte und so sehr sie davon selbst Gebrauch
machte, so sehr war sie doch darum bemiiht, der menschlichen Vernunft ihre
Grenzen zu bestimmen, damit sie nicht als eine solche zweite, unabhingige
Quelle in Konkurrenz zur gottlichen Offenbarung tritt. Was aus heutiger
Sicht als fragwiirdige Fixierung auf die alleinige Autoritdt der Schrift er-
scheinen mag, das hatte also tiefe theologische Griinde. Gott als der Ur-

*A.a.0. 30.



96 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

sprung der Wirklichkeit kann letztlich allein auch die Quelle aller Wirklich-
keitsvergewisserung sein. Und so besteht der Wahrheitsanspruch der Theo-
logie darin, mit der gottlichen Wahrheit in Ubereinstimmung zu sein, wie sie
in der Schrift niedergelegt ist.

Der Umbruch von Neuzeit und Aufkldrung hat fiir die Theologie zur
Folge, dass nun eine zweite Quelle der Wirklichkeitserkenntnis in Konkur-
renz zur gottlichen Offenbarung tritt, ndmlich die menschliche Vernunft und
Subjektivitiat. Alles, was seither in der Theologie geschehen ist, ist durch
diese neue Konstellation bestimmt gewesen. Vom Standpunkt der autonom
gewordenen menschlichen Vernunft aus betrachtet erscheint nun eine Of-
fenbarungstheologie nach dem Modell der Orthodoxie als autorititsgebun-
den und rational nicht ausgewiesen. Ihre Aussagen werden nicht mehr in
ihrer allererst wirklichkeitserschliessenden Funktion verstanden. Vielmehr,
da nun die Wirklichkeit durch die Vernunft erschlossen ist, wirken jene
Aussagen wie Feststellungen und Behauptungen iiber die gegebene, verniinf-
tig aufweisbare Wirklichkeit, in bezug auf die sich die Frage stellt, ob sie mit
dieser in Ubereinstimmung sind. Die Frage der Wahrheit der Theologie wird
zur Frage nach ihrer Ubereinstimmung mit der gegebenen, feststellbaren
Wirklichkeit (statt mit der Heiligen Schrift). Das altprotestantische Modell
wird jetzt als heteronomer Supranaturalismus empfunden, welcher oberhalb
der von der menschlichen Vernunft erkannten Wirklichkeit eine andere,
«zweite» Wirklichkeit postuliert.

Der Versuch Schleiermachers in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts,
solchen Supranaturalismus dadurch zu vermeiden, dass die Theologie selbst
ihren Standpunkt in der menschlichen Subjektivitit nimmt und sich vom
frommen Selbstbewusstsein her begriindet, markiert die eingetretene Wen-
de. Es kehrt sich sozusagen das Verhiltnis von Erschliessendem und Er-
schlossenem um. Zugespitzt ausgedriickt: Nicht mehr in den christlichen
Glaubensinhalten liegt der Schliissel zur Wirklichkeit, sondern die Wirklich-

“keit des frommen Bewusstseins wird zum Schliissel zu den christlichen Glau-
bensinhalten, und deren Wahrheit erweist sich eben darin, dass sie als der
authentische Ausdruck des frommen Bewusstseins begriffen werden kon-
nen. Seit Schleiermachers Ansatz beim Selbstbewusstsein als Schliissel zur
christlichen Wahrheit hat es auch andere solche Schliissel gegeben, vom
sittlichen Bewusstsein in der Theologie des 19. Jahrhunderts {iber die Exi-
stenzphilosophie bis heute zur Tiefenpsychologie.

Andererseits scheint es keinen Weg zuriick zu geben. Nach der Wende
von Neuzeit und Aufklidrung steht jeder Versuch, an das offenbarungstheo-
logische Modell der Orthodoxie anzukniipfen und die Theologie exklusiv
von der Heiligen Schrift und dem Wort Gottes her zu begriinden, unter



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 97

einem nicht auszurdumenden Subjektivitdtsverdacht. Denn mag fiir solchen
Versuch auch noch so sehr geltend gemacht werden, dass man gerade nicht
bei der menschlichen Subjektivitdt und Vernunft, sondern bei Gottes Offen-
barung ansetzt: Wie kann der Nachweis dafiir erbracht werden, dass es sich
hier tatsdchlich um Gottes Offenbarung handelt? Wie kann gezeigt werden,
dass es sich hier nicht um eine subjektive Setzung des Theologen handelt,
der sich ein Prinzip in Gestalt des Wortes Gottes voraussetzt, aus dem er sich
die Wirklichkeit konstruiert. Dieser Subjektivititsverdacht ist in unserem
Jahrhundert vor allem gegen die Theologie Karl Barths geltend gemacht
worden. So schreibt Wolfhart Pannenberg, dass «der Anspruch des Barth-
schen Wortes Gottes — der kirchlichen Verkiindigung? der Schrift? Jesu
selbst? — auf Glaubensgehorsam. .. als solcher gar nicht eindeutig auszuma-
chen «st>, weil und solange es zumindest problematisch bleibt, ob es sich
dabei ausser um menschliche Uberzeugungen iiberhaupt um Gott und gottli-
che Offenbarung handelt.»’ Pannenberg insistiert demgegeniiber darauf,
dass auch eine Theologie, die ihren Ausgangspunkt bei Gottes Offenbarung
nimmt, der Wahrheitsfrage nicht ausweichen diirfe — der Wahrheitsfrage in
ihrer durch die Neuzeit gegebenen Gestalt, d. h. als Frage nach der Uberein-
stimmung mit der verniinftig aufweisbaren Wirklichkeit, mit der Geschich-
te, der Anthropologie oder der naturwissenschaftlich erforschten Natur.

Doch: Wie kann die durch die menschliche Vernunft erschlossene Wirk-
lichkeit Kriterium gottlicher Wahrheit sein? Kann nicht, wenn Gott wirklich
als Gott gedacht wird, allein er, der Ursprung aller Wirklichkeit, auch die
Quelle aller Wirklichkeitsgewissheit sein? Barth ist in der ihm eigenen Kon-
sequenz so weit gegangen, noch das Descartessche «cogito, sum» durch eine
Art «credo, sum» zu ersetzen.® Selbst noch die Wirklichkeit der eigenen
Existenz kann allein vom Glauben an Gott den Schopfer her gewiss werden.

Damit ist in sehr groben Ziigen der Problemhorizont der theologischen
Wahrheitsfrage umrissen. Seit der Wende von Neuzeit und Aufklirung be-
findet sich die Theologie mit ihrem Wahrheitsanspruch im Dilemma zwi-
schen Offenbarung und Vernunft. Der Anspruch, von Gott zu reden, ver-
pflichtet sie autf Gottes Offenbarung als Erkenntnisquelle, der Anspruch,
Wahres von Gott zu reden, verpflichtet sie unter den Bedingungen von
Neuzeit und Aufklarung auf die menschliche Vernunft, vor der sich alle
Wabhrheitsanspriiche rechtfertigen miissen. So wichtig Barths Einspruch in
unserem Jahrhundert gewesen ist, er hat doch dieses Dilemma nur noch
einmal in aller Schéirfe zu Bewusstsein gebracht.

> W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, 1977, 275.
® KD III, 1, 401ff.



98 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie
11

Heute scheint neue Bewegung in die theologische Wahrheitsproblematik zu
kommen. Und zwar geht sie von dem Zweifel aus, ob denn die Wahrheit, der
die Theologie verpflichtet ist, iiberhaupt in die Erkenntnis der Theologie
fillt. So schreibt der Erlanger Systematiker Friedrich Mildenberger in seiner
Biblischen Dogmatik: «Die Wahrheit, der sie <Die Theologie> verpflichtet
ist, ist ihr dusserlich, verwirklicht sich in anderen Lebenszusammenhingen
als dem der theologischen Reflexion. Diese kann diesen Lebenszusammen-
héngen nur zudienen», die Mildenberger als «einfache Gottesrede» bezeich-
net im Unterschied zur theologisch-reflektierten Rede von Gott.’Das heisst:
Nicht die Theologie kann diese Wahrheit sichern —sei es durch Riickfithrung
auf gottliche Offenbarung in Gestalt des Wortes Gottes oder durch Riick-
fiihrung auf Griinde menschlicher Vernunft — sondern diese Wahrheit gibt
sich nur in jenen anderen Lebenszusammenhingen zu erkennen, in der
«einfachen Gottesrede» bzw. in der Kommunikation und dem Lebensvoll-
zug des Glaubens und der Kirche.®

Um Mildenbergers Anliegen zu verstehen, muss man sich vergegenwérti-
gen, dass das Terrain, auf dem wir Theologen uns bewegen, ndmlich der
theologische Diskurs, eine hochst spezialisierte und damit auch héchst redu-
zierte Form von Kommunikation ist. Er vollzieht sich allein in der Sphire
der menschlichen Intersubjektivitit. In dieser Sphére wird Gott in der Weise
des Redens iiber Gott thematisch. Die Inhalte der christlichen Uberlieferung
haben dagegen ihren Ursprung in einer um vieles reicheren Kommunika-
tion, zu welcher nicht nur das Reden iiber Gott, sondern auch das Reden zu
Gott, zum Beispiel das Gebet, der Hymnus und Psalm oder die gottesdienst-
liche Feier gehdren und welche mithin iiber die Sphére menschlicher Inter-
subjektivitit hinausreicht. Von daher ist es eine berechtigte Frage, ob die
Erkenntnis der «Wahrheit» dieser Inhalte nicht an diese reichere Kommuni-
kation gebunden und nur in dieser moglich ist; ob diese Inhalte also aus der
«einfachen Gottesrede» herausgelost und auf die Ebene des theologischen
Diskurses iibergefiihrt werden kénnen, um dort auf ihre Wahrheit hin beur-
teilt und diskutiert zu werden. Was masst sich die Theologie an, wenn sie
ihren Diskurs zur Norm und zum Kriterium macht dafiir, was innerhalb jener
viel reicheren Kommunikation Anspruch auf Wahrheit erheben kann und

7 Fr. Mildenberger, Biblische Dogmatik. Eine biblische Theologie in dogmatischer
Perspektive, Bd. I, 1991, 15.

¥ In der gegenwirtigen Situation muss die Theologie sich dafiir offenhalten, dass der
Bereich des «Glaubens» und der «Kirche» weiter ist als das, was volkskirchlich darunter
verstanden und definiert wird.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 99

was nicht? Mildenbergers These ist, dass die Theologie damit etwas an sich
reisst, was ihr nicht zukommt. Die Wahrheit des Glaubens kann sich allein in
der Kommunikation und den Lebensvollziigen des Glaubens selbst zur Er-
kenntnis verdichten. Die Theologie kann daher dieser Wahrheit nur so
zudienen, dass sie zu einer Kommunikation anleitet, in welcher diese Wahr-
heit befreiend erfahren wird. Hier liegt die eigentliche Pointe, und sie ist fiir
einen Systematischen Theologen nicht leicht zu akzeptieren: Der Gegen-
stand und die Aufgabe theologischer Wahrheitsverantwortung lassen sich
nicht auf die Inhalte christlicher Rede von Gott beschrinken, nicht auf das
Wirklichkeitsverstdandnis des Glaubens, seine Aufasssung von Gott, von der
Schopfung, der Erlosung und Vollendung; Gegenstand und Aufgabe theolo-
gischer Wahrheitsverantwortung ist vielmehr sehr viel umfassender die
Kommunikation und der Lebensvollzug des Glaubens, in welchem jene
Inhalte ihren «Sitz» haben. Damit aber muss der Begriff der Wahrheit, mit
dem es die Theologie zu tun hat, weiter gefasst werden, als er iiblicherweise
gebraucht wird, nicht als die Wahrheit einer Aussage, einer Proposition,
nicht als Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit, sondern als die Wahrheit
einer Kommunikation und eines Lebensvollzugs. Oder anders gesagt: als die
Wabhrheit dessen, was eine Kommunikation und einen Lebensvollzug aus-
zeichnet und von anderen unterscheidet, ndmlich als die Wahrheit des darin
gegenwirtigen Geistes. Gegenstand und Aufgabe theologischer Wahrheits-
verantwortung ist der Geist, dem die Kirche sich verdankt und den sie mit
ihrer Existenz bezeugt.

Dies wirft eine Reihe von Fragen auf: Wie lasst sich solch kommunika-
tionsbezogene, lebensbezogene Wahrheit begrifflich fassen und pézisieren?
Wie ldsst sich insbesondere der hier etwas schnell eingefiihrte Begriff des
Geistes niherhin fassen?’ Was ergibt sich aus dem angedeuteten Wahrheits-
begriff fiir die Reflexion und Methode der Theologie? Was ergibt sich
hinsichtlich der Aufgabe der einzelnen theologischen Disziplinen? Ich kann
diese Fragen im Rahmen dieses Vortrags auch nicht annihernd beantwor-
ten. Ich will mich im Folgenden darauf beschrinken, zunéchst ein Argument
zu skizzieren, das m.E. die hier skizzierte Position zwingend macht, und
sodann Konsequenzen anzudeuten, die sich aus dieser Position fiir die theo-
logische Reflexion ergeben.

° Vgl. dazu J. Fischer, Leben aus dem Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik, 1994.



100 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

111
Das Argument' bezieht sich auf den biblischen Gottesgedanken. Und zwar
nimmt es darauf Bezug, dass Gott in der Bibel als Handelnder vorgestellt
und zur Sprache gebracht wird. Von der Erschaffung der Welt {iber die
Geschichte Israels, der Sendung Jesu bis hin zur verheissenen Vollendung —
fiir schlechthin alles, was in der Bibel zur Sprache kommt, ist der Gedanke
von Gottes Handeln konstitutiv. Das eben kennzeichnet die biblische Wirk-
lichkeitsauffassung, dass hier die Wirklichkeit unter Gottes Handeln ist.
Nun muss man sich vergegenwirtigen, dass die Wahrnehmung und Erkennt-
nis von etwas als Handeln an eine bestimmte kommunikative Perspektive
gekniipft ist. Man mag sich dies an unserer Alltagswahrnehmung verdeutli-
chen. Wenn wir ein Geschehen nicht als kausalen Naturvorgang, sondern als
Handeln wahrnehmen, dann ist dies immer mit der Unterstellung einer
prinzipiell méglichen Verstindigung mit einem Handelnden verbunden.
Eben dies unterscheidet das Handeln einer Person von einem blossen Natur-
vorgang, dass man sich mit der Person verstindigen kann, und wo wir
Zweifel haben, ob etwas ein Handeln ist und was fiir eine Handlung es ist, da
kann sich uns allein in der Verstédndigung mit der betreffenden Person die
Tatsache der Handlung zur Erkenntnis verdichten. Dem Vorgang selbst,
z.B. einer einfachen Armbewegung, ist der Handlungscharakter nicht unbe-
dingt anzusehen. Und so ist auch der Weltwirklichkeit nicht anzusehen, dass
sie unter Gottes Handeln ist. Zur Erkenntnis kann sich das nur innerhalb
einer kommunikativen Perspektive verdichten, die sich auf den handelnden
Gott selbst bezieht und mit ihm in Kommunikation tritt — in Lob, Dank,
Klage oder Bitte — und ihn aus seinen Selbstbekundungen in seinem Han-
deln zu verstehen sucht — z. B. als den, der Israel aus Agypten gefiihrt hat -.
Dies aber ist die kommunikative Perspektive des Glaubens, der nicht nur
iiber Gott redet, sondern in die Kommunikation mit Gott eintritt in all der
Vielfalt von Sprachformen, die sich in biblischem Zusammenhang dafiir
finden. Die Erkenntnis Israels, dass Gott in seiner Geschichte handelt, und
die Formen seiner Kommunikation mit Gott bilden einen untrennbaren
Zusammenhang. Und dasselbe gilt fiir die Glaubenserkenntnis der christli-
chen Gemeinde, dass Gott in Jesus Christus gehandelt hat, und die Formen
von Kommunikation, in denen sich die christliche Gemeinde auf den dreiei-
nigen Gott bezieht. An dieser kommunikativen Perspektive des Glaubens

1 Tch habe dieses Argument ausfiihrlich an anderer Stelle entwickelt. Vgl. J. Fischer,
Wie wird Geschichte als Handeln Gottes offenbar? Zur Bedeutung der Anwesenheit
Gottes im Offenbarungsgeschehen, in: ZThK 1991, Heft 2, 211-231.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 101

hat der theologische Diskurs nicht teil. Er bleibt auf die Ebene der menschli-
chen Intersubjektivitdt beschrinkt, auf der Gott in der Weise des Redens
iiber Gott zur Sprache kommt. Das bedeutet aber, dass der theologische
Diskurs ausserstande ist, die Aussage, dass die Welt unter Gottes Handeln
ist, als Wahrheit begreiflich zu machen. Die Wahrheit der christlichen Glau-
bensaussagen und Glaubensinhalte, der Auffassung der Wirklichkeit unter
Gottes Handeln, der Schopfung, der Rechtfertigung und Verséhnung —
diese Wahrheit ist der Theologie dusserlich und in ihrer Perspektive nicht
aufweisbar."'Sie kann sich allein in der Kommunikation und im Lebensvoll-
zug des Glaubens zur Erkenntnis verdichten.

Es kommt hier ein Sachverhalt in den Blick von weitreichender Bedeu-
tung. Die christliche Theologie beruhte in ihrer fast zweitausendjihrigen
Geschichte auf der Synthese zweier im Grunde unvereinbarer Wirklichkeits-
auffassungen. Die eine ist die von den Griechen herkommende Auffassung

1'Wo die Theologie dennoch meint, diese Wahrheit aufweisen zu konnen, verstrickt sie
sich unvermeidlich in Aporien. Dies zeigt sich gegenwirtig nirgendwo deutlicher als im
Dialog zwischen theologischer Schopfungslehre und Naturwissenschaft. Von seiten der
Theologie wird dieser Dialog mit dem Anspruch gefiihrt, «der naturwissenschaftlichen
Vernunft die Welt als Schopfung und die Geschichte der Welt als Wirken Gottes verstéind-
lich zu machen». (Chr. Link, Schopfung. Schopfungstheologie angesichts der Herausfor-
derungen des 20. Jahrhunderts, 1991, 347) Um diesen Anspruch einzulosen, muss die in der
Rede von der Schopfung enthaltene Perspektive des Handelns und der Freiheit Gottes in
die Ereignis-Perspektive der Naturwissenschaften tibersetzt und dort aufgewiesen werden.
Wie aber soll das moglich sein? In der Antwort auf diese Frage kommen so unterschiedli-
che Theologen wie J.Moltmann, W. Pannenberg und Chr. Link iiberein: dadurch, dass
Gottes schopferische Freiheit in der Kontingenz alles Naturgeschehens aufgewiesen wird,
insbesondere im kontingenten, «epigenetischen» Charakter der Evolution. Doch was fiir
eine Auffassung von «Freiheit» wird damit unterstellt? In der Terminologie Kants miisste
man sagen, dass hiermit «Freiheit» im Zusammenhang der unter den Bedingungen von
Raum und Zeit stehenden «Erscheinungen» aufgewiesen wird — ein fiir Kant unmoglicher
Gedanke. Fiir ihn hat die Freiheit des Handelns als das Vermogen, eine Reihe von
Begebenheiten von selbst anzufangen, nicht Kontingenz auf der Ebene der Erscheinungen
zur Bedingung, so als liesse sich auf dieser Ebene der im Begriff der Freiheit gedachte
schlechthin erste Anfang identifizieren. Auch wenn die Welt ein durchgehend determinier-
ter Kausalzusammenhang wiire, liesse sich nach der Kantschen Auffassung der Freiheit
innerweltliches Geschehen als Manifestation freien, spontanen, schopferischen Handelns
auffassen. Und so ist es, so muss man folgern, auch fiir das theologische Verstindnis der
Welt aus Gottes schopferischem Handeln véllig unerheblich, ob diese als «Erscheinung»,
d.h. unter den Bedingungen von Raum und Zeit, ein geschlossener Kausalzusammenhang
oder ein Prozess im Sinne der Prozessphilosophie oder ein Offenes System mit den
Merkmalen der Selbstorganisation und Selbsttranszendenz ist. Der Schluss von der inner-
weltlichen Kontingenz auf die Freiheit und schopferische Potenz gottlichen Handelns, von
der Theorie der Offenen Systeme auf die creatio continua, iiberhaupt von der Ereignisper-



102 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

der Wirklichkeit als Einheitsraum, in welchem alles, Gott, Welt und Mensch
in einer einheitlichen Perspektive gegeben und aufeinander beziehbar ist.
Diese Perspektive wird von der Theologie eingenommen. In ihr kommt das
Ganze der Wirklichkeit in den Blick. Die Theologie hat einen direkten
Zugang zu der gottlichen Wahrheit und kann von dieser her die gesamte
Wirklichkeit auslegen und Mensch und Welt in ithrer Beziehung zu Gott
thematisieren. Bezeichnenderweise wird dabei die Beziehung Gottes zur
Welt weniger im Begriff des Handelns als vielmehr im Begriff der Kausalitét
gedacht. Gott ist die prima causa der Welt. Auch da, wo vom gottlichen
Handeln, von der gottlichen actio, die Rede ist, wie in der Scholastik oder in
der altprotestantischen Orthodoxie, wird dieses Handeln mit dem aristoteli-
schen Kausalschema interpretiert. Damit tritt die im Begriff des Handelns
Gottes angelegte kommunikative Problematik hier nicht ins Bewusstsein.
Weil hier die Frage der kommunikativen Perspektive, durch welche die
Wirklichkeit erschlossen ist, tiberhaupt keine Rolle spielt, konzentriert sich
hier alles auf die Frage nach der Wirklichkeit. Die Theologie ist Darstellung
und Auslegung der Wirklichkeit Gottes, der Welt und des Menschen. Gottes
Offenbarung ist die Quelle solcher Wirklichkeitserkenntnis, und die Wahr-
heit der Theologie besteht darin, dass sie die Wirklichkeit addquat aussagt.
Dem entspricht ein Verstdndnis der theologischen Hermeneutik, demzufol-
ge diese vornehmlich auf die Ebene der Semantik bezogen ist. Es geht um
die Bedeutung der Zeichen und um die Art und Weise, wie diese die be-

spektive auf die Perspektive des Handelns und der Freiheit ist damit unzulissig. So l4duft
das Bemiihen, «der naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schopfung. .. verstind-
lich zu machen», faktisch darauf hinaus, die Schépfung aus der Sphire gottlicher Freiheit
in den Bereich der Erscheinungswelt hineinzuverlagern. Aus dem Handeln Gottes wird
innerweltliche Geschehenskontingenz, iiber die sich mit theologischem Vokabular vielfal-
tig spekulieren ldsst. Aus der Verlagerung der Schopfung in die Immanenz der Erschei-
nungswelt erklért sich im tbrigen die starke Tendenz, auch den Schopfer noch in die
Weltimmanenz hineinzuverlagern. Denn wenn erst einmal das Schopferische mit Gesche-
henskontingenz (bzw. mit Selbsttranszendenz) identifiziert ist, wenn es erst einmal in der
Ereignis-Sprache definiert ist als die Unableitbarkeit neuer Zustinde aus alten, dann
ereignet sich Schopfung im Fluss des Geschehens selbst, und Gott wird zum Namen fiir
dessen innere Struktur und Dynamik. Statt Gottes Freiheit in die Erscheinungswelt zu
projizieren und dort als Geschehenskontingenz dingfest zu machen, kime es umgekehrt
darauf an, die Welt in der kommunikativen Perspektive von Gottes Freiheit zu situieren,
indem die Kommunikation des Glaubens die Welt — insbesondere die naturwissenschaft-
lich erforschte Welt - vor Gott bringt in Lob, Dank, Bitte oder Klage. Kurzum, das
Problem der Wahrnehmung der Welt als Schopfung betrifft nicht die theologische «Deu-
tung» der naturwissenschaftlich festgestellten Welt, sondern die kommunikative Situie-
rung der Welt, weil die Wahrnehmung der Welt als Schopfung, d.h. als Werk gottlicher
Freiheit, an eine bestimmte kommunikative Perspektive gebunden ist.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 103

zeichnete Wirklichkeit vergegenwirtigen. Dieses Modell ist theologiege-
schichtlich dominant gewesen bis in die Systematische Theologie der Gegen-
wart. Der Streit um die Wahrheit der Theologie wird auf dem Feld der
Auseinandersetzung um die Wirklichkeit gefiihrt, sei diese durch Gottes
Offenbarung oder durch die menschliche Vernunft erschlossen. Wolfhart
Pannenbergs Bemiihen, die Wahrheit der Theologie in der Auseinanderset-
zung mit den Wissenschaften zu bewihren, macht dies in der Gegenwart in
besonders imponierender Weise deutlich. Diesem Bemiihen liegt der Ge-
danke zugrunde, dass Theologie und Wissenschaften beide auf die eine
Wirklichkeit bezogen sind und dass daher theologische Wahrheitsanspriiche
auf diesem Felde zu bewihren sind."

Die andere Wirklichkeitsauffassung ist die soeben skizzierte biblische
Auffassung, fiir welche die Wirklichkeit aus Gottes Handeln hervorgeht.
Hier ist die Wahrnehmung und Erkenntnis der Wirklichkeit an eine be-
stimmte kommunikative Perspektive gekniipft. Die Vielfalt der biblischen
Sprach- und Kommunikationsformen ist Ausdruck dieser kommunikativen
Perspektive. Damit aber ist hier die eigentlich zentrale Frage nicht die nach
der Wirklichkeit, sondern vielmehr die Frage nach der Kommunikation,
nach dem kommunikativ wirkenden Geist, durch den die Wirklichkeit er-
schlossen ist. Augenfillig wird dies im biblischen Zusammenhang in den
paulinischen Pardnesen, welche, um der Gemeinde die Wirklichkeit des
Leibes Christi vor Augen zu stellen, an den Geist erinnert, aus dem die
Gemeinde lebt und durch den sie zur Teilhabe an dieser Wirklichkeit be-
stimmt ist. Dieser Geist aber manifestiert sich in der Kommunikation und
dem Leben der Gemeinde, wobei diesbeziiglich bei Paulus der Taufe und
dem Herrenmahl besondere Bedeutung zukommen. So hat hier die Frage
nach dem kommunikativ wirkenden Geist Vorrang vor der Frage nach der
Wirklichkeit. Denn durch ihn ist die Wirklichkeit allererst erschlossen.

" Die Berufung auf die «eine» Wirklichkeit ist eine Art Standardargument im Dialog
zwischen Theologie und Wissenschaften. So argumentiert J. Moltmann, dass im Zeitalter
der okologischen Krise Theologie und Naturwissenschaften sich «keine Aufteilung der
einen Wirklichkeit» mehr leisten konnen. (Gott in der Schopfung. Oekologische Schép-
fungslehre, 1985, 48) Doch besitzt dieses Argument nur eine vordergriindige Plausibilitiit.
Denn selbst wenn es diese «eine» Wirklichkeit gibt, dann haben Theologie und Naturwis-
senschaften ersichtlich unterschiedliche Perspektiven auf diese Wirklichkeit. Die entschei-
dende Frage ist dann, ob diese Perspektiven ineinander iiberfithrbar und abbildbar sind
oder nicht. Nur wenn sie iiberfithrbar sind, haben Theologie und Naturwissenschaften ein
gemeinsames Erkenntnisfeld. Das eben miisste geklart werden. Dagegen spricht, dass die
Theologie an die Handlungsperspektive gebunden ist, wihrend die Naturwissenschaften
an die Ereignisperspektive gebunden sind. Mit der Berufung auf die «eine» Wirklichkeit
wird dieses Problem nur verdeckt.



104 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

Heute deutet einiges darauf hin, dass jene erste, an der Wirklichkeit
orientierte Auffassung, die in der Theologie fast 2000 Jahre hinweg beherr-
schend gewesen ist, ihre Plausibilitit verliert. Man kann das schon-daraus
ersehen, dass es dem heutigen Bewusstsein zunehmend zweifelhaft wird, ob
es denn liberhaupt so etwas wie «die» Wirklichkeit gibt, ob es nicht stattdes-
sen nur eine Vielzahl disparater Wirklichkeitskonzepte und kommunikati-
ver Perspektiven auf Wirklichkeit gibt. Wissenschaftstheorie und Philoso-
phie ndhren solchen Zweifel. Und ebenso macht die Erfahrung der multire-
ligiosen und multikulturellen Gesellschaft uniibersehbar, dass das, was wir
«Wirklichkeit» nennen, abhingig ist von den Kommunikationszusammen-
hingen und Lebensformen, in denen ein Mensch aufgewachsen ist und
denen er sich verdankt. Die Theologie aber erlebt gegenwirtig, dass die
christliche Auffassung der Wirklichkeit rapide an Plausibilitét einbiisst und
auch bei grosster Anstrengung auf der Ebene des theologischen Diskurses
nicht wieder in Geltung gesetzt werden kann. Die Theologie kann nicht
zeigen oder auch nur halbwegs plausibel machen, dass diese Welt Schop-
fung, dass sie von Gott versohnt ist oder dass sie ihrer eschatologischen
Vollendung entgegengeht”. Und sie kann dies insbesondere nicht in Ausein-
andersetzung mit Wissenschaften und Philosophie. So sieht sich die Theolo-
gie zuriickgeworfen auf die Einsicht, dass die christliche Auffassung der
Wirklichkeit ihren Ursprung nicht im theologischen Diskurs hat, sondern in
einer ganz anderen Kommunikation, eben dem, was Mildenberger «einfa-
che Gottesrede» nennt und was man die Kommunikation und den Lebens-
vollzug des Glaubens und der Kirche nennen kann. Das heisst aber: Wenn
die Theologie etwas zur christlichen Auffassung der Wirklichkeit beitragen
kann, dann nur so, dass sie diese Kommunikation und diesen Lebensvollzug
zu ihrer Aufgabe macht. Dort verwirklicht sich die Wahrheit, der sie ver-
pflichtet ist. Statt als Theorie iiber die Wirklichkeit muss die Theologie sich
als Anleitung zu einer bestimmten kommunikativen Praxis verstehen.

Iv

Welche Konsequenzen ergeben sich hieraus fiir die systematisch-theologi-
sche Reflexion. Die Aufgabe lésst sich grob so umreissen: Das, was in der
theologischen Tradition als Aussage iiber die Wirklichkeit formuliert wurde,
muss im Riickgang auf die biblische Uberlieferung in die kommunikative
Dimension zuriickiibersetzt werden. Denn erst iiber diese kann es heute

B Vgl. Anm. 11.



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 105

konkret und relevant werden fiir den Lebensvollzug des einzelnen und der
Kirche in der Gegenwart. Ich mochte dies mit wenigen, groben Strichen am
trinitarischen Gottesverstindnis verdeutlichen.

Die Lehre von der Trinitét ist entstanden im Horizont der Frage nach der
Wirklichkeit, nimlich als Spekulation iiber Gottes Wirklichkeit, wie sie nach
aussen in Schopfung und Heilsgeschichte offenbar wird. Gott begegnet
biblisch auf dreifache Weise als Vater, Sohn und Geist. Wie ldsst diese
Dreiheit sich zusammendenken mit Gottes Einheit? Die Antwort bestand in
dem Versuch, sich die Personen der Trinitit als intensivste Gemeinschaft
von Unterschiedenem zu denken. Dass man dabei an die Grenze des Denk-
moglichen stiess, versteht sich von selbst. Diese Gemeinschaft bildet Gott
exklusiv in sich selbst und als diese Gemeinschaft steht Gott dem Menschen
und der Schopfung gegeniiber. Das ist das Grundmodell. Noch der in der
Gegenwart unternommene Versuch Leonardo Boffs', in die Trinitit befrei-
ungstheologisch zu interpretieren, ist an diesem Modell orientiert. Gott wird
als ideale, vollkommene Gemeinschaft verstanden, welche in ihrer Idealitéit
eine Utopie und einen Massstab abgibt fiir die Gestaltung menschlicher
Gemeinschaftsformen. Auch hier ist die innertrinitarische Gemeinschaft
etwas, das Gott exklusiv in sich selber bildet und das uns Menschen gegen-
iiber steht, und als dieses Gegeniiber soll sie Modell und Vorbild ethischer
Praxis auf Erden sein.

Doch ist das biblisch? Liegt nicht die neutestamentliche Pointe gerade
darin, dass die Jiinger Jesu hineingezogen werden in die Beziechung des
Sohns zum Vater, indem Jesus sie lehrt, zu Gott als Vater zu beten, wie er
selbst es tut, und den Willen des Vaters zu tun, wie er selbst es tut? Werden
sie nicht auch hineingezogen in die Beziehung des Geistes zum Vater und
zum Sohn, indem sie im Geist den Vater anrufen und im Geist mit dem Sohn
verbunden sind? Liegt die Pointe nicht darin, dass die Jiinger, statt dass
ihnen die innertrinitarische Gemeinschaft gegeniiber ist, einbezogen dieser
Gemeinschaft und dass ihnen gerade in diesem Einbezogensein Gottes
Wirklichkeit und Wahrheit aufgeht?" Ist nicht dies der Sinn von Joh 14,6,
dem Wort Jesu: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben, niemand

4 L. Boff, Der dreieinige Gott, 1987.

" Die traditionelle Trinitétslehre fiir die Erfahrung des Glaubens zu 6ffnen, war das
Grundanliegen von K. Rahners These «Die «6konomische> Trinitét ist die <immanente>
Trinitdt und umgekehrt.» (Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsge-
schichte, in: Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, hg. von J. Fei-
ner und M. Lohrer, Bd. 2, 1967, 317401, 328). Vgl. auch die kritische Feststellung E. Jiin-
gels hinsichtlich der Trinititslehre der Tradition: «Die Offenbarung des mysterium trinita-
tis erschopfte sich ... darin, liber das Geheimnis des dreieinigen Gottes eine gewisse



106 Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

kommt zum Vater denn durch mich»: Dass in Jesu Ruf in die Nachfolge
Menschen in jenen Beziehungsraum eingewiesen wird, in welchem ihnen
Gottes Wirklichkeit, die Gegenwart seines kommenden Reiches, begegnet?
So kidme es darauf an, den fundamentalen kommunikativen Sinn der Trinitét
zuriickzugewinnen als die Weise, wie hier auf Erden sich Gottes Leben fiir
den Menschen 6ffnet, und zwar als kommunikatives Geschehen o6ffnet, an
dem teilzuhaben Menschen berufen sind — so fragmentarisch dies Menschen
auch nur moglich ist. Eben dieses Geschehen bezeugt die Kirche mit ihren
Gottesdiensten, ihrer Seelsorge, ihrem diakonischen Handeln an den «ge-
ringsten» Briidern und Schwestern oder mit ihrem aktiven Eintreten fiir
Fliichtlinge und Asylsuchende. In diesen kommunikativen Raum muss die
theologische Reflexion einweisen.

A\

Ich komme damit zum Ende. Vielleicht ist mancher enttiduscht, der wissen
wollte, wie sich der Wahrheitsanspruch der Theologie im Horizont des
wissenschaftlichen Wahrheitsbewusstseins rechtfertigen ldsst. Es ist deutlich
geworden, dass dieser Wahrheitsanspruch sich nicht auf eine wissen-
schaftlich feststellbare Wahrheit bezieht, so sehr natiirlich die einzelnen
theologischen Disziplinen wie Exegese oder Kirchengeschichte im strengen
Sinne Wissenschaften sind. Vielleicht ist mancher auch enttduscht, dass es
mir nicht besser gelungen ist, den Gedanken einer kommunikationsbezoge-
nen, lebensbezogenen Wahrheit zu prizisieren. Dieser Gedanke ist nicht
leicht zu fassen. Aber es ist, wie ich hoffe, so viel deutlich geworden, dass wir
genotigt sind, thn zu denken, und dies nicht nur in der Theologie. Die
Schwierigkeiten hédngen damit zusammen, dass wir iiblicherweise den Be-
griff der Wahrheit auf jenen Bereich beziehen, der Gegenstand unserer
Kommunikation und Verstindigung ist, eben auf den Bereich der gegen-
stindlichen Wirklichkeit. Hier hat jener Wahrheitsbegriff seinen Sitz, dem-
zufolge «Wahrheit» «Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit» ist. Wahr-
heitsbehauptungen werden dementsprechend in der Kommunikation iiber

Orientierung zu geben — statt in das Geheimnis so einzuweisen, dass dieses selber dem
Glaubenden zu einer sein ganzes Gottesverhéltnis und Selbstverhiltnis — als Glied seiner
Kirche und als Individuum! — orientierenden Erfahrung wird. Diese Einweisung in das
Mysterium zu leisten, ist Aufgabe einer Theologie, deren Realgrund ihr Praktisch-werden-
Konnen ist.» (Das Verhiltnis von «0konomischer> und <immanenter> Trinitéit. Erwigungen
tiber eine biblische Begriindung der Trinitatslehre — im Anschluss an und in Auseinander-
setzung mit Karl Rahners Lehre vom dreifaltigen Gott als transzendentem Urgrund der
Heilsgeschichte, in: E. Jingel, Entsprechungen: Gott — Wahrheit — Mensch, 1980, 265-
275, 266).



Johannes Fischer, Zum Wahrheitsanspruch der Theologie 107

Wirklichkeit entschieden. Doch folgt daraus umgekehrt: Wenn «Wirklich-
keit» nicht anders denn als Gegenstand von Kommunikation gegeben und
erschlossen ist, dann ist das, was als Wirklichkeit erscheint, durch die jewei-
lige Kommunikation mitbedingt. Und das gilt dann auch fiir die hier zu
findende Wahrheit. Dieser Sachverhalt wird da bewusst, wo unterschiedli-
che Kulturen und Religionen mit unterschiedlichen Wirklichkeitsauffassun-
gen aufeinander treffen. Hier ldsst sich die Wahrheitsfrage nicht mehr durch
irgendeine Berufung auf «die» Wirklichkeit entscheiden, sondern sie riickt
auf die Ebene der kulturellen oder religiosen Kommunikationszusammen-
hédnge und «Lebensformen», durch welche die Wahrnehmung von Wirklich-
keit geprigt ist. Der Begriff der «Wahrheit» bezieht sich damit auf etwas, das
das ganze Leben in allen seinen Beziigen umfasst, eben auf etwas, worin
Leben zu seiner Wahrheit findet. Gerade in der multireligiosen und multi-
kulturellen Gesellschaft wird diese kommunikative, lebensbezogene Di-
mension der Wahrheit in besonderem Masse bewusst.

Darin liegt der spezifische Beitrag der Theologie innerhalb der Universi-
tat, dass sie Anwalt dieses umfassenden Verstindnisses von Wahrheit ist.
Die wissenschaftliche Forschung in den einzelnen theologischen Disziplinen
dient dazu, die Antwort im Bewusstsein zu halten, welche die Frage nach
Wahrheit in diesem umfassenden Sinne in der christlichen Uberlieferung
gefunden hat, und diese Antwort ins Gesprdach zu bringen mit anderen
religivsen und kulturellen Lebensformen in der modernen Gesellschaft.
Gerade angesichts der immer weiter fortschreitenden Spezialisierung inner-
halb der universitdren Disziplinen ist es wichtig, dass die Frage nach Wahr-
heit in diesem umfassenden Sinne ihren Ort innerhalb der Universitit hat.

Wir sind ausgegangen von dem Dilemma, in das die Theologie mit der
Neuzeit und Auklédrung geraten ist. Soll sie die Erkenntnis der Wirklichkeit
aus Gottes Offenbarung, aus dem «Wort Gottes», herleiten oder aus der
Vernunft und Subjektivitit des Menschen. Es hat sich im Verlauf der Uber-
legungen gezeigt, dass diese Alternative falsch gestellt ist. Denn wenn diese
Uberlegungen im Ansatz zutreffen, dann ist der Gegenstand theologischer
Erkenntnis gar nicht die Wirklichkeit, sondern der Geist, den die christliche
Kirche mit ihrer Existenz bezeugt. Diesen Geist aber hat die Theologie
weder aus gottlicher Offenbarung herzuleiten noch aus der menschlichen
Vernunft zu entwickeln. Vielmehr ist er ihr in den geschichtlichen Urkunden
und im Lebensvollzug der empirischen Kirche gegeben.

Johannes Fischer, Basel



	Zum Wahrheitsanspruch der Theologie

