Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 50 (1994)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Textwissenschaft - Theologie - Hermeneutik - Linguistik - Literaturanalyse - Informatik (THLI) —
herausgegeben von Harald Schweizer, Tiibingen, A. Francke Verlag.

Eine neue Publikations-Reihe ist anzuzeigen, eine Reihe, deren objektiv-wissenschaftlicher
Anspruch hoch (sehr hoch!) ist, deren Bereitschaft (Moglichkeit?), auf die subjektiven Refle-
xions- bzw. Rezeptions-Kapazititen eines durchschnittlichen theologisch gebildeten Lesers
Riicksicht zu nehmen, indes — zieht man die bereits vorliegenden 5 Biinde in Betracht — demge-
geniiber weniger ausgepriégt erscheint. Trotzdem — oder vielleicht gerade deshalb — lohnt es sich,
die Reihe THLI (Textwissenschaft - Theologie - Hermeneutik - Linguistik - Literaturanalyse -
Informatik) des Tiibinger Theologen und Informatikers Harald Schweizer einem breiteren exege-
tisch-theologisch interessierten Publikum vorzustellen, enthalten doch die bisher vorgelegten
Untersuchungen wichtige methodische und inhaltliche Anregungen fiir die exegetische Diskus-
sion iiber Gen 37-50; Ri 13-16 und I Sam 2, 1-10 bzw. eine exemplarische Studie zu methodischen
Grundsatzfragen.

Schon der in dem — als Programm formulierten — Titel enthaltene Hinweis darauf, dass
wissenschaftlich-theologische Textauslegung ohne den Kontakt zu neueren textorientierten Wis-
senschaften heute nicht mehr sinnvoll zu leisten ist, wire es wert, griindlicher als es hier moglich
ist, reflektiert zu werden: Der derzeit dominante konservative Trend zur Konzentration auf das
«Proprium» der Theologie — das Kennzeichen vieler neuerer «biblisch-theologischer» Publikatio-
nen —, z.T. gepaart mit einem Riickzug auf «bewiihrte» Hypothesen wie die Neuere Urkunden-
hypothese, hat ja die v.a. von Wolfgang Richter initiierte Beschiftigung mit «Allotria» wie
Linguistik, Philologie oder Textwissenschaft missliebig werden lassen, obgleich die negativen
Folgen solchen Vorgehens fiir den Stellenwert der Theologie im Gesprich mit anderen wissen-
schaftlichen Disziplinen absehbar sind. — Schweizer stellt sich nun mit seiner Reihe erfreulicher-
weise konsequent gegen den herrschenden Trend zu einfachen Losungen auf «bewéhrten» Wegen
—dies gewissermassen analog zu seiner personlichen Biographie als seit einigen Jahren verheirate-
ter katholischer Priester, der um der Wahrhaftigkeit willen seine sichere Professur fiir Biblische
Einleitungswissenschaft zugunsten einer mit manchen Schwierigkeiten behafteten Neuorientie-
rung im Fachbereich Informatik aufgegeben hat.

Der erste Eindruck, den der primér theologisch interessierte Leser der Reihe allerdings -
unbeschadet aller Sympathie fiir differenziertes Vorgehen — beim ersten Durchbléttern der fiinf
Binde gewinnt, ist das unbestimmte Gefiihl, dass das «Schlaraffenland» wissenschaftlich abgesi-
cherten theologischen Verstehens von Texten offenbar nur durch einen «Hirseberg» von Textwis-
senschaft, Hermeneutik, Linguistik, Literaturanalyse und Informatik, und unter Einsatz von
entsprechend programmierten Maschinen zu erreichen ist, und dass ihm der Zugang dazu man-
gels mathematischen bzw. linguistischen «Appetits» wohl fiir immer verschlossen bleiben wird.
(Dass dieser Eindruck der wissenschaftlichen Intention Schweizers freilich schon deshalb nicht
gerecht wird, weil er den genannten Wissenschaften niemals den Charakter des «Hirsebergs» im
Mirchen beimessen wiirde — und iiberdies der Theologie in der titelbildenden Reihe offenbar
bewusst keine herausgehobene Position beigemessen hat —, steht auf einem anderen Blatt). Bei
nidherem Hinsehen ergibt sich allerdings ein weit weniger abschreckendes Bild, denn die hier zu
besprechenden drei Arbeiten (in vier Banden) von Harald Schweizer und Winfried Bader geben
auch dem mit den genannten Disziplinen wenig vertrauten Leser immer wieder Gelegenheit, sich
von geldufigen Problemstellungen her in den Gedankenduktus «einzuklinken», und unterschei-
den sich zudem im konkreten Vorgehen und thematischen Interesse doch erheblich voneinander.



Rezensionen i

Harald Schweizer, Sprachkritik als Ideologiekritik. Zur Grammatikrevision am Beispiel von

QRB, THLI 1, Tiibingen, A. Francke Verlag, 1991. XII, 173 S. DM 68.—-

Was Schweizer 1981 in seiner Habilitationsschrift «Metaphorische Grammatik. Wege zur
Integration von Grammatik und Textinterpretation in der Exegese, ATS 15, St. Ottilien 1981»,
allgemein-programmatisch begonnen hat, fithrt er in dieser «Studie» (i.S. von «Training»! VII)
exemplarisch weiter, ndmlich den Versuch, durch Einbezichung der Betrachtungsebene «Prag-
matik» die klassische Grammatiktheorie des Biblischen Hebriisch, in der s.E. bislang nur «Syn-
tax» und «Semantik» Beriicksichtigung gefunden haben, nidher an den Diskussionsstand der
modernen Linguistik heranzufiihren. Dass so «die Augen fiir weitere Aspekte der Textinterpreta-
tion» geoffnet werden konnen (167), steht m.E. ausser Frage, hat doch schon L. Wittgenstein vor
knapp 100 Jahren vollig zu Recht festgestellt, dass die Bedeutung eines Wortes sein Gebrauch in
der Sprache ist, und finden sich auch in dem - seiner Gattung nach - eher der Tradition
verpflichteten ThWAT (vgl. dazu die generelle Kritik von James Barr am ThWNT) in neuerer
Zeit immer wieder Artikel, in denen nicht mehr simpel von einer urspriinglichen Grundbedeu-
tung ausgegangen wird, die angeblich bei jeder Verwendung irgendwie mitschwingt, sondern in
denen die Kategorie «Grundbedeutung» nur mehr i.S. einer Abstraktion des Lexikographen
(entsprechend den — differenzierteren — «Grobbedeutungen» bei Schweizer) verwendet wird, und
in denen verstirkt die «Valenz» von Verben Beriicksichtigung findet — sei es explizit, sei es
implizit.

Was Schweizers «Studie» gegeniiber den genannten Vorstufen auszeichnet, ist die beispiellose
methodische Konsequenz, mit der er sein Ziel verfolgt: Sie geht — etwa bei der Unterscheidung
von Ausdrucks- und Inhaltsebene - noch erheblich {iber das hinaus, was sein Lehrer Wolfgang
Richter der literaturwissenschaftlich orientierten Exegese wie der Hebraistik als bleibenden
Auftrag mitgegeben hat (3f.). Diese beispiellose Konsequenz hat allerdings nicht nur den Vorteil,
dass der Leser wirklich jeden Argumentationsschritt unmittelbar tiberpriifen kann, was der vom
Autor intendierten «Intersubjektivitdt im Interpretationsakt» auf dem Wege zu einer «Verste-
henstheorie» (so die Charakterisierung der Reihe im Verlagsprospekt) naturgemass forderlich ist,
sie fithrt auch zu gewissen — nicht unbedingt himmlischen — Léngen (z.B. 58-109) und Redundan-
zen: Nicht jedem Leser bereitet es schliesslich Vergniigen, seitenlang Listen im Stile von Compu-
ter-Ausdrucken im Haupttext eines Buches vorzufinden. Als Anhang —im Kleinformat gedruckt
— wiirden sie ihren Dienst genauso versehen; iiberdies wiirden so Umfang (mindestens ein Baum
hitte der Umwelt erhalten bleiben kénnen!') und Preis des Buches den studentischen bzw.
pfarramtlichen Kapazitiiten nidher kommen.

Der Aufbau des Buches spiegelt die angestrebte methodische Konsequenz, lasst den Leser
jedoch zugleich am Fortschreiten des Erkenntnisprozesses des Autors teilhaben, so dass gelegent-
lich beinahe die Gattungsgrenzen zwischen wissenschaftlicher Untersuchung und Erlebnisbericht
verschwimmen (35ff.), was der Lesbarkeit iibrigens durchaus zum Vorteil gereicht. Im einzelnen
finden sich: Eine «Hinfithrung» zur Problemstellung (1-9); eine «Konstituierung der Textbelege»,
die ziemlich breit ausgefallen ist und den Leser (bewusst!) dadurch etwas irritiert, dass als
deutsche Ubersetzung ausgerechnet die den hebriischen Text oft verzeichnende Ubersetzung
Buber-Rosenzweigs (vgl. dazu A.R. Miiller, Martin Bubers Verdeutschung der Schrift, ATS 14,
St. Ottilien 1982) verwendet ist (11-33); ein Kapitel iiber das Problem einer reinen — d.h. wirklich
allein an dusserlich erkennbaren Morphemen orientierten — «Ausdrucks-Syntax» mit dem extrem
ausfiihrlichen (Computer-) Ausdruck aller detailliert analysierten Belegstellen (35-109); eine

"' Vgl. dazu H. Schweizer (Hg.) «...Biume braucht man doch!» Das Symbol des Baumes zwischen
Hoffnung und Zerstérung, Sigmaringen 1986.



78 Rezensionen

«Bedeutungsbeschreibung» mit «methodologische(r) Zwischenreflexion» (111-112); ein Kapitel
zur «semantische(n) Beschreibung und Auswertung» (113-130); drei Kapitel unter der Uber-
schrift «Pragmatik» — aufgeteilt in «Textgrammatik», «Textlinguistik» und «Textpragmatik» (131-
162) —, in denen die vier «Grobbedeutungen» von QRB («Ortsverdnderung», «Transport»,
«jemandem bereitstellen», «opfern») textspezifisch ausdifferenziert werden, so dass «21 pragma-
tische Einzelbedeutungen» — von «bleiben» iiber «wegriicken», «zur Verantwortung zichen» bis
«opfern» — «zum Vorschein kommen» (114-117); eine Ubersicht iiber «die Belege von QRB im
Buch Dtn» (163-166). In ihr wird die Relevanz der Untersuchung fiir die Auslegung des Buches
Dtn besonders deutlich herausgearbeitet. Ein «Schluss»wort (167) sowie ein «Anhang: Zur
Zwiespiiltigkeit traditioneller Morphologie» (168-172) und eine knappe Seite «Literatur» (173;
ausser den geldufigen Grammatiken von Gesenius-Kautzsch bis Richter werden fast ausschliess-
lich eigene Werke des Autors zitiert!) beschliessen den vor allem methodologisch ungemein
instruktiven Band.

Winfried Bader, Simson bei Delila. Computerlinguistische Interpretation des Textes Ri 13-16,
THLI 3, Tiibingen, A. Francke Verlag, 1991. X, 468 S. 1 ausklappbare Tabelle, DM 136.—.
Von ginzlich anderer Art als der erste Band der Reihe ist das (entstehungsgeschichtlich

gesehen) éltere Opus von Winfried Bader, das bereits 1989 bei der Tiibinger Kath.-Theol.

Fakultit als Dissertation eingereicht wurde und nunmehr —in leicht revidierter Fassung - gedruckt

vorliegt. Dass hier trotz formaler bzw. methodischer Ubereinstimmungen eine vollig andere

Gattung gegeben ist, zeigt neben dem Titel schon ein Blick auf den Gesamtumfang, das Literatur-

verzeichnis, das hier immerhin sieben Seiten umfasst und Arbeiten hochst unterschiedlicher

Herkunft verzeichnet, sowie der — etwas — leserfreundlichere Aufbau: Das Belegmaterial ist z.T.

in einen «Anhang» (379-454; Tabelle am Schluss) verbannt, und es finden sich ein Abkiirzungs-

verzeichnis und zwei Register (462-468).

Um das Anliegen Baders richtig zu erfassen, darf man dem Haupttitel iibrigens kein allzu
grosses Gewicht beimessen — das Proprium der Arbeit ist im Untertitel artikuliert: «Die compu-
terlinguistische Erarbeitung der Befunde ist nicht nur Mittel zum Zweck, sondern reflektierter
Gegenstand der Untersuchung... Nicht in erster Linie die Inhalte, sondern der Weg dahin ist der
wichtige, und gegeniiber anderen Arbeiten neue Aspekt, der Interpretation» (4; Interpunktion
des Autors).

Damit sind Anspruch und Grenze des Vorhabens klar umschrieben: Der Text der Simsonge-
schichte wird als «eigene(r) Wert» — unabhingig von «historischen, quellen- und redaktionskriti-
schen oder motivgeschichtlichen ... Fragen» (5) — untersucht, wobei die Moglichkeiten des
Computers wic das vom Doktorvater vorgegebene Textanalysemodell «Syntax — Semantik —
Pragmatik» erkenntnisleitende Funktion haben. Angesichts dieses von grosser methodischer
Disziplin zeugenden, rigoros eingeschrinkten Fragehorizonts — bei der «Interpretation der com-
puterlinguistischen Befunde» beschrinkt sich Bader gar auf «die Erziihlung von Simson bei Delila
in Ri 16», also auf weniger als ein Drittel der gesamten Erzidhlung! (4; 320-374) — wirkt es ziemlich
iiberraschend, wie Bader die theologische Dimension in den Blick nimmt bzw. dass er dabei doch
recht konventionell-plakativ und zugleich widerspriichlich argumentiert: Bei der (im analytischen
Teil unabhingig vom Kontext als literarisches Dokument gelesenen) Simsonerzihlung handelt es
sich (gemiss den Ausfithrungen in der «Einleitung») um «Deutung der Geschichte», um «religio-
se Unterweisung» in erzéhlender Form. «Israel handelt und Gott handelt. Daher gilt es, die
Erzdhlung aufzunehmen und zu interpretieren» (5). Dass «Israel» ausserhalb der von Bader
ausdriicklich ausgeschiedenen dtr. Zusétze nirgends in der Simsonerzdhlung vorkommt, ist dabei
im theologischen Eifer ebenso iibersehen wie die Tatsache, dass Gott/YHWH in der «besonders
... intensiv bearbeitete(n) Textschicht S5» (376; der Text ist 398-402 abgedruckt) iberhaupt keine



Rezensionen 79

Rolle spielt — und in der iibrigen Simsonerzihlung wiederum nur an ausdriicklich als «Zusétze»
qualifizierten Stellen vorkommt. Auch der Umstand, dass am Ende der Arbeit quasi die gute alte
Verbalinspirationslehre in leicht verdndertem, modernem Gewand erscheint — «beim Hinterfra-
gen der Gesetze» (sc. der Sprache) «nach ihrer Herkunft, musste ich an Gott denken» (376;
Interpunktion des Autors) — befremdet im Kontext dieser sonst weitgehend von urspriinglich
naturwissenschaftlichen Primissen geprigten Arbeit.

Lasst man derartige — wohl als Zugesténdnisse an die fiir die Beurteilung der Dissertation
zustdndige Theologische Fakultédt zu erkldrenden — Unstimmigkeiten einmal ausser Betracht,
steht man fasziniert vor einer in sich geschlossenen und zugleich alle vom Doktorvater vorgegebe-
nen Methodenschritte erschopfend behandelnden Analyse der Simsonerzihlung — nein, der erst
in einem umfangreichen ersten Kapitel (7-69) zu konstituierenden Simsonerzahlung: «Zunéchst
muss man sich entscheiden, in welcher Textform man den Text zum Untersuchungsgegenstand
machen will», und dazu bedarf es nicht nur textkritischer Erwédgungen, sondern der Text muss
transkribiert, in Ausserungseinheiten aufgeteilt und iibersetzt werden, damit er «Gegenstand
einer Sprachbeschreibung» sein kann (9).

Der dann folgende Teil zur «Literarkritik» (71-131) besticht durch aussergewohnliche Griind-
lichkeit, methodisch saubere Unterscheidung von Analyse und Synthese und innere Konsequenz:
246 Einzelbeobachtungen, «die das Leseerlebnis storen, die einer gegliickten Kommunikation zu
widersprechen scheinen» (74), fithren zur Feststellung von 62 «echten Spannungen» («Brii-
chen»), was erlaubt, innerhalb der Simsonerzihlung 63 «Teiltexte» (= «zusammenhingender
Text zwischen zwei Briichen»; 117 — Tabelle 396f.) auszusondern. Diese wiederum werden
daraufhin gepriift, ob bzw. welche «Teiltexte» als «Textschichten» zusammengehoren. Das Er-
gebnis dieses vierten Schritts der Literarkritik ist die Feststellung von zehn —z.T. zusammengeho-
rigen — «Textschichten», zwischen denen sich 27 «Zusitze», darunter eine Reihe von «Verbin-
dungsschichten», ausmachen lassen (117-131). Was in diesem beeindruckend geschlossenen Teil
etwas stort, ist der Umgang mit der Sekundirliteratur: Wo Bader auf andere Autoren eingeht, die
viele von seinen Beobachtungen vorweggenommen, aber oft anders als er ausgewertet haben,
fehlt gelegentlich die Bereitschaft, deren erkenntnisleitende Interessen ernstzunehmen: So fiihlt
sich der Unterzeichnete — unbeschadet dessen, dass er zugestehen muss, dass sich seine von Bader
am Beginn der Literarkritik ausfiihrlich kritisch vorgestellte (75f.) und 1.f. hiufig zitierte Disser-
tation (AThANT 65) im Blick auf die methodische Prizision bei weitem nicht mit THLI 3 messen
kann — schlicht missverstanden, wenn seine traditionsgeschichtlich begriindeten Erwédgungen mit
der Elle der Schweizerschen Anspriiche an Literarkritik gemessen werden, zumal dessen metho-
discher Ansatz von 1988 seinerzeit (1976) beim besten Willen noch nicht zu erahnen war.

Geht man vom Untertitel aus, bildet das dritte Kapitel «Ausdruckssyntax» (133-221) das
Herzstiick der Arbeit, denn hier vor allem ist «der Computer als Analyseinstrument» einsetzbar,
arbeitet er doch «immer auf der Basis des formalen Vergleichs von Zeichencodes» (135) — und
genau darum geht es auf der Ausdrucksebene. Da hier indes weitgehend mathematisch-statisti-
sche Prozesse bzw. Befunde diskutiert werden — es geht u.a. um Kategorien wie «Wortformen-
wortschatz», «Wortschatzzunahme», «Wortschatzreichtum» oder «Wortschatzkurven» —, lassen
sich die dort diskutierten Probleme nur schwer in (wenigen) Worten zusammenfassen, zumal sich
Bader hier auch weitgehend auf die Auswertung der vom Computer errechneten Tabellen be-
schriankt. Dass die vom Computer erstellte «Distributionstabelle» es ermdéglicht, den Text Ri 16 so
zu bewerten, dass «vv6-20 eine sehr klare Struktur» aufweisen, «die im Nachhinein durch v5 und
vv22.23 gerahmt erscheint», withrend in vvl-4 ein «etwas verwirrende(r) Anfang» gegeben ist
(221), beeindruckt den in Informatik unbewanderten Laien, vermittelt ihm aber zugleich den
Eindruck, dass manches auch ohne die Hilfe dieses «objektiven» Helfers zu erkennen gewesen
wire.



80 Rezensionen

Sollte der unbefangene Leser die Hoffnung haben, dass sich Bader im Kapitel «Semantik»
(223-356) ein wenig den konventionellen exegetischen Fragestellungen ndhern kénnte, wird er
enttiduscht — die den Theologen am meisten interessierende «Inhaltsinterpretation» wird erst im
Rahmen der «Pragmatik» (357-376) verhandelt. Hier geht es um die durchformalisierte Beschrei-
bung von Sitzen mit metasprachlichen Termini unter besonderer Beriicksichtigung von «Aktan-
ten/Priadikationen, Adjunktionen und Codes» (225). So sinnvoll dieses Verfahren vom Prinzip
her scheint, so wenig kann ein linguistischer Laie, der die Studie von ihrem exegetischen An-
spruch her liest, mit seiner redundanten Realisation anfangen. Zudem bringt die breite Aufli-
stung von Satzanalysen nach den in semantischen «Biumen» zusammengefassten Kriterien
Schweizers (229-302) nur wenig Neues gegeniiber den Tabellen C und D des Anhangs (414-434,
435-444); Analoges gilt fiir die entsprechende «Beschreibung der Codes» (309-319) im Vergleich
mit Tabelle B (444-448). Auch die Tatsache, dass das Kapitel von einer ganzen Reihe situativ
eingeschobener Exkurse gewissermassen «zerhackt» wird, bedingt, dass hier schwerlich von einer
«gegliickten Kommunikation» (s.0.) mit dem Leser gesprochen werden kann, wohl aber von
einer beeindruckenden Demonstration der linguistischen Kompetenz des Autors.

Mit weniger Miithe mehr erfihrt der vornehmlich exegetisch interessierte Leser im Kapitel
«Pragmatik», auch wenn die ausfithrliche Diskussion, wer an welcher Stelle der Erzéhlung von
Simson bei Delila welcher Aktant ist, sicherlich kiirzer zu fassen wire. Das Ergebnis ist jedenfalls
iiberraschend: Obwohl Simson mit Abstand der am héufigsten genannte Aktant ist, ist er —
pragmatisch gesehen — nur 2. Aktant, der Betroffene (in klassischer Terminologie «Objekt») in
einem Geschehen, das von den Philistern als 1. Aktanten (d.h. als eigentlich handelnden «Subjek-
ten») dominiert wird, und in dem selbst Delila lediglich die Rolle des Adjuvanten spielt. Dass
Bader ungeachtet dieses wirklich erstaunlichen Ergebnisses fiir seine Untersuchung den Obertitel
«Simson bei Delila» gewéhlt hat, gehort zu den oben angedeuteten, wohl entstehungsgeschicht-
lich bedingten Ungereimtheiten, die den exegetischen Wert dieser griindlichen Studie allerdings
in keiner Weise in Frage stellen.

Harald Schweizer, Die Josefsgeschichte. Konstituierung des Textes, Teil I: Argumentation; Teil IT:
Textband, THLI 4, Tiibingen, A. Francke Verlag, 1991. X, 358 S.; V, 203 S. DM 178.—-
Vorbemerkung: Alle Seitenangaben i.f. beziehen sich auf Teil I des besprochenen Werkes.

Der Textband, in dem nacheinander der «Text der masoretischen Josefsgeschichte», die «Teiltex-

te der Josefsgeschichte», der «Text der kohidrenten urspriinglichen Josefsgeschichte» und der

«Text der sekundéren Schichten», sowie das Abkiirzungsverzeichnis und das Literaturverzeichnis

enthalten sind, stellt kein eigenstéindiges Werk dar. Er dient lediglich der Veranschaulichung der

«Argumentation» und bedarf insofern keiner eigenen Besprechung, will man nicht auf drucktech-

nische Eigentiimlichkeiten zu sprechen kommen, wie das Phiinomen, dass Vokalzeichen wie z.B.

Qames, Hireq oder Swa bei Konsonanten, die mit einem Abstrich an der rechten Seite des

(gedachten) Quadrats enden (z.B. Dalet, Reg), stets zu weit links gedruckt sind. Beim Einfachen

hat offenbar selbst ein «intelligenter» Computer seine Probleme!

«Fleiss und Genauigkeit der Methodenreflexion» (VI) - diese selbstgewihlten Pridikate wird
auch der Leser der beiden ersten Binde eines umfassender angelegten Werks zur Josefsgeschich-
te Harald Schweizer nicht absprechen wollen, der angesichts des stetig wachsenden Umfangs der
Werke Schweizers den Eindruck hat, das computergestiitzte Vollkommenheitsstreben dieses
leidenschaftlichen Exegeten konne letztlich in der Sackgasse des «Nicht-mehr-Wahrgenommen-
Werdens» enden.

Dazu eine kleine Hochrechnung: im oben besprochenen Werk seines Schiilers W. Bader
nehmen die Teile des Buches, die sich mit der «Konstituierung des Textes» und der «Literarkri-
tik» befassen — also mit den Methodenschritten, die Schweizer in den vorliegenden Teilbdnden



Rezensionen 81

diskutiert —, rund ein Viertel des gesamten Bandes ein. Dabei ist allerdings noch zu beriicksichti-
gen, dass Bader den Umfang seines Werkes dadurch begrenzt hat, dass er nur einen Teil der
Simsonerzihlung einer genaueren Analyse unterzogen hat — bei vollstandiger Textanalyse wiirde
der proportionale Anteil der beiden ersten Methodenschritte wohl auf weniger als ein Sechstel
sinken. Selbst wenn man nun von der — ziemlich unwahrscheinlichen — Voraussetzung ausgeht,
dass sich Schweizer einer dhnlichen Selbstbeschrinkung im Blick auf die Josefsgeschichte unter-
zichen konnte, muss man von daher prognostizieren, dass das Gesamtwerk — von dem offenbar
bereits ein weiteres Teilmanuskript vorliegt (vgl. BN 63, 1992, 53) — mindestens 2200 Seiten
Exegese umfassen wird! Der Rezensent kann es sich angesichts dessen — auch wenn ihm die
Problematik von psychologisierenden Vergleichen (auf der Basis eines einzigen tertium compara-
tionis) bewusst ist — nicht versagen, hier eine gewisse Analogie zum Papierverbrauch von E. Dre-
wermann zu sehen: Moglicherweise ist es kein Zufall, dass Theologen, die —aus welchen Griinden
auch immer - in «Konflikt mit der romischen Amtskirche» (VI) geraten sind, ein volumindses
Buch nach dem anderen produzieren. (Die «Weimarana» wiire iibrigens ein weiteres Beispiel
dafiir, dass diese Assoziation jedenfalls nicht véllig abwegig ist.)

Kiirzer gesagt: Der Gedanke, dass weniger Seiten u.U. mehr Wirkung erzielen konnten, ist
Schweizer offenbar vollig fremd, und so ldsst er — nach einer instruktiven, an manchen Punkten zu
Recht auch polemischen «Einfiihrung» (1-7; vgl. v.a. die Defizitanzeigen 3f. incl. Anm. 12.13), in
der einmal mehr auf den «Dreischritt: Syntax — Semantik — Pragmatik» rekurriert wird (5) — den
Leser an allen Beobachtungen, die er bzw. sein Computerprogramm TUSTEP gemacht haben,
ausfiihrlich teilhaben. So umfasst schon allein die «Textkritik» 45 Seiten (9-53). An diesem Teil
beeindruckt v.a. die Konsequenz in der Unterscheidung zwischen «Sachkritik» (Literarkritik)
und «Tkr» (z.B. 10, Anm. 7; 41). Was angesichts von Schweizers sonstiger Tendenz zu konsequen-
ter Kritik ein wenig verwundert, ist seine —unbeschadet der Abgrenzung gegeniiber B.S. Childs -
fast glaubige Anlehnung an den «Masoretentext des Codex Leningradensis» (9); so hilt er es
sogar fiir notwendig, Quisquilien wie das «dages§ euphonicum» zu diskutieren, die fiir das Textver-
stindnis gar nichts austragen (z.B. 59). Ob es sinnvoll ist, in diesem Zusammenhang dann auch
noch mit dem dogmatisch so hoch besetzten Begriff «Gemeinschaft der Glaubenden» (10) zu
operieren, scheint mir doch zweifelhaft, zumal wir ja nicht nur verschiedene masoretische Vokali-
sations- (= Interpretations-) Systeme kennen, sondern auch in Rechnung stellen miissen, dass bis
weit ins Mittelalter hinein in der Judenheit unterschiedliche Formen des hebréischen Konsonan-
tentexts kursierten, und v.a. die Tatsache nicht vergessen diirfen, dass die hebraica veritas - sicht
man von Hieronymus einmal ab — in der Christenheit erst von der Renaissance-Zeit an eine
grossere Rolle zu spielen begann: Fiir die frithchristliche bzw. mittelalterliche «Gemeinschaft der
Glaubenden» war die Septuaginta bzw. die Vulgata die massgebliche Version — auch der Josefsge-
schichte!

Methodisch bemerkenswert ist v.a. das 2. Kapitel, in dem — vor der Sammlung von literarkri-
tisch auswertbaren «Beobachtungen», (die im Teil «Literarkritik» zu jedem Kapitel in einem
ersten «Schritt» aufgelistet werden) —, zunéichst «Verstehensprobleme (Grammatik, Uberset-
zung, Ausserungseinheiten)» diskutiert werden (55-103). Schweizers Insistieren auf der «Eigen-
stindigkeit» dieses Methodenschritts, in dem iiber «Konkordanz- und Lexikonarbeit ... ver-
gleichbare Befunde» zu schwierigen Fiigungen gesucht werden (55), ist — betrachtet man die
jiingeren literarkritisch orientierten Opera zur Josefsgeschichte — nur allzu versténdlich bzw.
berechtigt. Hitte sich z.B. L. Schmidt (BZAW 167, 145f.) dieser von Schweizer eingeklagten
Miihe unterzogen, hiitte er sehen konnen, dass das hinnéni in Gen 37,13 nicht an der Stelle steht,
wo man eine Bestdtigung des Auftragsempfangs erwartet, sondern im Kommunikationsgesche-
hen zwischen Jakob/Israel und Josef die Funktion hat, erst einmal die «Horbereitschaft» des Josef
zu signalisieren: Der (vorangekiindigte) Auftrag wird erst in der folgenden Ausserungseinheit



82 Rezensionen

erteilt (vgl. zu diesem Phidnomen etwa Gen 22,11). Insofern besteht nicht der geringste Anlass,
hier einen Bruch zu sehen und zwei Quellen zu postulieren (122f.). — Einschrinkungen im Blick
auf die eingangs vorgenommene positive Stellungnahme zu diesem Kapitel sind allerdings im
Blick auf die hier integrierten «Konventionen fiir die Arbeitsiibersetzung» zu machen. Sie in allen
Punkten fiir sinnvoll zu halten, wird nicht allen Lesern gelingen, vermeidet es Schweizer doch
z.B. konsequent, bei der Ubersetzung von hebriischen Nominalsitzen im Deutschen die Kopula
«sein» zu verwenden (56), was die Verstindlichkeit der Ubersetzungen in Teil II erschwert, ohne
die Struktur der Texte wesentlich zu erhellen.

Den voluminosen Teil «Literarkritik» (105-355) mit all seinen Einzelbeobachtungen so vorzu-
stellen, dass dem Anliegen des Autors Geniige getan wird, ist hier nicht méglich. Das methodi-
sche Verfahren lésst sich indes leichter beschreiben. Schweizer nimmt hier gegeniiber dem
Verfahren Baders noch einmal eine Verfeinerung vor: Zwischen den auch dort vorkommenden
Arbeitsschritten «Beobachtungen» (I) und «Teiltexte» (IIT) steht bei ihm ein «Schritt IT: Minima-
le Leseeinheiten», von dem allerdings selbst der Schweizer-Schiiler Bader annimmt, dass er als
eigener Arbeitsschritt «sicherlich keine neuen Ergebnisse» erbringen kénne (THLI 3, 73, Anm.
1). Dem schliesst sich Rezensent an, erschopft sich doch der «Schritt II» in tabellarischen
Auflistungen, in denen auf andere Arbeitsschritte verwiesen wird (z.B. 117f.). Was bei Bader —
bedingt durch die literarische Eigenart von Ri 13-16 — unter dem Stichwort «Textschichten»
erscheint, wird bei Schweizer, der auf eine generell anwendbare Methodologie zielt, «Schritt I'V:
Zusammengehorigkeit der Teiltexte» genannt. Uber den schon oben bei Bader vorgestellten
literarkritischen Methodenkanon hinaus kennt Schweizer schliesslich noch einen «Schritt V:
Gegenkontrolle», was im Sinne der von ihm angestrebten (gewissermassen «aseptischen») Me-
thodik durchaus sinnvoll erscheint, aber die Gefahr von Zirkelschliissen wohl letztlich trotzdem
nicht verhindert. Diese fiinf Arbeitsschritte werden zunéchst kapitelweise durchexerziert, wobei
am Ende jeden Kapitels die Zusitze (sekundidren Schichten) sduberlich vom «Haupttext» ge-
trennt werden, dann folgt ein Teil mit dem Titel: «Die literarkritische Stellung der Kapitel 38 und
49 zu Gen 37-50». Die Literarkritik endet mit einer «III.Stufe» («Kapiteliiberginge»: 341-355),
obwohl vorher weder von einer ersten noch von einer zweiten Stufe die Rede war. Aus dem, was
hier verhandelt wird, ldsst sich im Blick auf diese offene Frage immerhin so viel erschliessen, dass
die Feststellung des jeweiligen Haupttexts der einzeln verhandelten Kapitel wohl die Stufe II
darstellt, denn hier wird nun festgestellt, welche «Haupttexte» zusammengehodren, und welche
nicht. Gegeniiber den vorliegenden Analysen fillt dabei v.a. auf, dass Schweizer den Haupttext
von Kap. 44 der «urspriinglichen Josefsgeschichte» abspricht, ebenso (hier mit H. Donner) den
von Kap. 48, wo er zudem eine «Israel-Schicht», eine «Jakob-Schicht», sowie zwei anhand des
jeweiligen Verhiltnisses von Ephraim und Manasse bestimmte Schichten und weitere Zusitze
unterscheidet (303).

Was die Einzelargumentation betrifft, gibt Schweizer in seiner «Schlussreflexion» (375f.)
zu, dass sogar er gelegentlich in der Gefahr stand, in der «Flut von Beobachtungen zu ertrin-
ken» (357). Wenn schon ein so ausgezeichneter — und mit dem an einen Hochleistungscomputer
angeschlossenen «Rettungsring» TUSTEP ausgeriisteter — «Schwimmer» in Auseinanderset-
zung mit der Materialfiille zu ertrinken droht, wird man es dem Rezensenten, der sich ohne
Computerprogramm, DFG-Mittel und Hilfskrifte (V) in die Informationsflut geworfen sieht,
nachsehen, wenn er sich hier auf eine Wiederholung des Resiimees beschriankt und den Leser
der ThZ fiir Einzelheiten auf das Original verweist. Im Reslimee bewegt sich Schweizer
letztlich auf dem Boden der Ergénzungshypothese: Gegen «die vorgefasste(n) Quellenhypo-
thesen» war es moglich, eine literarisch kohérente «urspriingliche Josefsgeschichte» zu erarbei-
ten. Sie ist deutlich kiirzer als etwa die von H. Donner erschlossene Version (SAH Phil.-hist.
Klasse 1976, 2, Heidelberg 1976), umfasst aber doch mehr Text, als z.B. H.-C. Schmitt (BZAW



Rezensionen 83

154) seiner Juda-Israel- oder D.B. Redford (VT S 20) seiner urspriinglichen Reuben-Version
zuzugestehen bereit war.

Angesichts dieses im Ergebnis doch recht nahe an die derzeit dominante Forschungsrichtung
herankommenden Schlusses ist man gespannt, welche neuen Aspekte die im Schlusssatz als
nichstes Kapitel angekiindigte «Interpretation» bringen wird.

Riidiger Bartelmus, Worthsee

Steven M. Sheeley, Narrative Asides in Luke-Acts, Journal for the Study of the New Testament

Suppl. Ser. 72. JSOT Press, Sheffield 1992. 204 S., Ln. £27.50 $ 47.50.

Das vorliegende Buch ist die iiberarbeitete Fassung einer Dissertation aus dem Jahre 1987
(Southern Baptist Theological Seminary, Louisville/Kentucky). Mit Hilfe der «asides» im lukani-
schen Doppelwerk will Sheeley die Art und Weise besser verstehen, in der Lukas zum Leser
spricht, um diesen in die Welt seiner Erzihlung hineinzuziehen» (12), kurz, Sheeley will einen
Beitrag zur literarischen Technik des Lukas liefern. Doch was sind «asides»?

Wer je Shakespeare gelesen oder gesehen hat, der weiss, «asides» sind jene Texte, vor denen
die Anweisung «aside» (auf Deutsch «beiseite») steht und die ein Schauspieler abgewandt von
seinen Mitschauspielern nur zum Publikum hin spricht. Im Englischen konnen «asides» auch die
gelegentlichen Zwischenbemerkungen (incidental remarks) eines Autors sein. «asides» sollen
den jeweiligen Kontext dem Zuschauer oder Leser im Sinne des Autors verdeutlichen. Im Neuen
Testament finden sich «asides» noch am ehesten im Joh, kaum in den anderen Schriften, auch
nicht in Lk and Apg.

Sheeley kann deshalb in seinem L.Kap. («Ch.1 Introduction: Narrative Asides in Current
Research», 11-39) nur auf einige Aufsitze zu Joh (und Mk) hinweisen und im iibrigen zu Recht
feststellen, die «asides» des Lukas seien in der Forschung fast gar nicht beachtet worden, «weil das
Phidnomen dort nicht annihernd so oft wie bei Johannes begegnet» (25) — fiir eine Monographie
ist also nicht genug Material vorhanden! —. Diesen Mangel will Sheeley durch zwei Operationen
beheben, ndmlich 1. durch eine Ausweitung des Begriffes «asides» und 2. durch «eine Exkursion
in das literarische Milieu des luk. Doppelwerks» (39; «Ch.2 Narrative Asides in Ancient Narrati-
ves», 40-96). Fiir Sheeley sind nicht nur die Zwischenbemerkungen eines Autors «asides»,
sondern auch alles, was zu dessen «reflektierter Erzdhlweise («self-conscious narration») gehort
(Wechsel der Erzihlebenen, direkte Anrede des Lesers u.d.), im luk. Doppelwerk z.B. auch Lk
1,14 und Apg 1,1-5. Mit diesem m.E. unzulissig weiten Begriff von «asides» begibt sich Sheeley
zunichst auf die «Exkursion» in die Umwelt des luk. Doppelwerks (Ch.2), dann wendet er sich
diesem selbst zu («Ch.3 Narrative Asides in Luke-Acts», 97-136; «Ch.4 The Function of Narrative
Asides in Luke Acts», 137-176). Das Ergebnis («Conclusion», 177-185) ist diinn: Das 2.Kap.
erbringt, was ohnehin bekannt war, ndmlich, die Verwendung von «asides» héinge mehr von der
individuellen Personlichkeit eines Autors ab als von der literarischen Gattung seines Werkes
(178). Was aber das luk. Doppelwerk betrifft, so rdumt Sheeley im letzten Abschnitt ein, «der
Erzihler des luk. Doppelwerks unterbreche den Erzihlfaden nur einige Male, um den Leser
anzureden» (185). Wer hiitte das nicht schon vorher gewusst?

Martin Rese, Miinster

Holger Finze-Michaelsen, «Von Graubiinden an die Wolga — Pfarrer Johannes Baptista Cattaneo
(1745-1831) und seine Zeit». Verlag Biindner Monatsblatt, Chur 1992.
Der Titel dieses Buches kiindigt einen weiten Spannungsbogen an: Zum einen geographisch
(«Von Graubiinden an die Wolga»), zum anderen historisch (die Zeit zwischen 1745 und 1831).
Beim Lesen des Buches erweist sich, dass diese Ankiindigung kein leeres Versprechen ist: Holger



84 Rezensionen

Finze umreisst mit fester Hand die Pole des Spannungsbogens und versteht es dabei, den Leser in
Spannuung zu versetzen und in Spannung zu halten.

Die geographischen Pole des Spannungsbogens sind offensichtlich: die Schweiz einerseits —
Russland andererseits, und in beiden Bereichen génzlich abgelegene Gebiete: die reformierten
Téler Engadin und Prittigau in Graubiinden — das deutsche Siedlungsgebiet der Wolga am Rande
von Steppe und Wildnis Eurasiens. — Die historischen Pole weiss der zu ermessen, welcher das
Miteinander, Gegeneinander und Nebeneinander von Aufklirung und Pietismus kennt, das
seinerseits eingeschaltet ist zwischen das Zeitalter der Orthodoxie (vorher) und die Zeit der
Erweckung (beginnend etwa um das Todesjahr von J.B. Cattaneo). So geht Finze aufschlussreich
u.a. auf den bis heute mit Vorurteilen betrachteten «Herrnhuter-Streit» in Graubiinden ein.

Dabei gelingt es dem Verfasser, auch dem wissenschaftlich nicht vorbelasteten Leser ein
anschauliches Bild dieser Zeit jeweils am Schauplatz entfernter Orte vor Augen zu malen: mit
klaren Konturen, wo es nétig ist (z.B. Wiirdigung der Verdienste der Herrnhuter Brudergemeine
in Russland wie in der Schweiz) — mit fliessenden Ubergiingen, wo es das Differenzierungsvermo-
gen erfordert (z.B. in der Schilderung von J.B. Cattaneo als eines mehr aufklirerischen als
pietistischen Pfarrers, der aber begeisterter Mitarbeiter der sonst prototypisch pietistischen
Herrnhuter ist).

4 Holger Finze ist Reformierter Ostfriese und Wahl-Biindner (beliebter Pfarrer in Schiers).
Sein Buch atmet den Geist liberaler Offenheit fiir Details, Personlichkeiten und Schicksale.
Entsprechend objektiv und liebevoll zugleich ist die Auswertung schwer zuginglicher Quellen
(besonders der herrnhutischen Archive). Und entsprechend einfiihlsam, abwechslungsreich und
spannend ist die Darstellung: eine lebhafte Biographie, dokumentarisch fiir eine bis heute
nachwirkende Epoche.

Klaus Borchers-Ziobro, Tschlin

Niklaus Peter, /m Schatten der Modernitit. Franz Overbecks Weg zur «Christlichkeit unserer

heutigen Theologie», J. B. Metzler Verlag Stuttgart/Weimar 1992. VIII + 272 S.

Niklaus Peters Monographie zu Overbecks «Christlichkeit» (1873) untersucht auf eine sehr
anschaulich-erhellende Weise die komplexen ideologischen Verflechtungen, von denen her das
Werk — die «Zwillingsschrift» zu Nietzsches «1. Unzeitgemisser Betrachtung: David Strauss, der
Bekenner und Schriftsteller» — (neu) zu interpretieren ist. Bei aller (iibrigens eindriicklichen)
Gelehrsamkeit entwirft Peter ein ausgesprochen buntes Bild der Umstinde, die Overbecks
kritischer Sichtung von Christentum und Theologie zugrunde liegen; dieses Bild jedoch gerét —
und dafiir gebiihrt dem Autor besondere Anerkennung —, trotz grell kontrastierender Richtun-
gen, kaum aus dem Gleichgewicht. Das systematische Interesse der Studie gilt der Frage nach der
Vertriglichkeit von Moderne und Christentum: Einleitende Anmerkungen zur notwendig gewor-
denen Auseinandersetzung mit Moderne und «Postmoderne» in der Gegenwartstheologie ma-
chen die Aktualitdt von Overbecks Losungsversuchen (und seinem Scheitern) deutlich.

Nach einem kurzen biographischen Exkurs zeichnet Peter sorgfiltig den «Weg zur Christlich-
keit»> von Karl Schwarz, dessen Werk «Zur Geschichte der neuesten Theologie» (1856, *1864)
Overbeck als «wichtigste Anregung» (48) seines ersten Studienjahres erwdhnt, tiber die Tiibinger
Schule, deren Geist Overbecks frithe Publikationen atmen, und iiber die Freundschaft mit
Treitschke bis hin zur Professur in Basel, wo Overbeck in den Dunstkreis Nietzsches trat und die
«konkreten Anlidsse zur Abfassung der Christlichkeit» (163), ndmlich Lagardes und Straussens
nachchristliche Religionskonzepte, virulent wurden. Die bei Schwarz gewonnene Einsicht in die
Notwendigkeit einer «radikalen Erneuerung von Theologie und Gesellschaft» (58) hielt den
jungen Overbeck von unbesehener Ubernahme einer teleologischen Geschichts- und Geistmeta-
physik, wie sie F. C. Baur im Anschluss an Hegel entworfen hatte, ab: «Als Tiibinger verstand er



Rezensionen 85

sich nur, insoweit er die kompromisslose historisch-kritische Methodologie dieser Schule fortfiih-
ren wollte» (61). Eine gewaltsame «Synthese von Christentum und Moderne» (62) widerstrebte
seinem Empfinden einer zu offenkundigen Kluft zwischen Gegenwart und (friih)christlicher
Religion.

Obwohl der eigentliche Einschnitt erst durch die Begegnung mit Nietzsche markiert wird,
trug schon die Freundschaft mit dem urspriinglich liberalen Heinrich von Treitschke, der spiter
als Prophet antisemitischer «Nationalbegeisterung» (111) religiése, neopagane Tone anschlagen
sollte, zu Overbecks Entfremdung vom Christentum entscheidend bei. Peters Verdienst ist es,
Nietzsches «Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik» (1872) die fundamentale Stellung
eingerdumt zu haben, welche ihr fiir die Deutung der «Christlichkeit» wohl gebiihrt, denn sie
nimmt eine vollige «Umwertung der kognitiven Struktur, des epistemischen Feldes» vor, diskredi-
tiert den Bereich «Vernunft — Wahrheit — Wissenschaft» zugunsten von «Mythos — Unertriglich-
keit der Wahrheit — Notwendigkeit der Illusion» (123): ein Modell, das Overbeck aufgreifen wird.
Nietzsche denunziert die Gegenwart von Fortschrittsoptimismus und Wissenschaftlichkeit als
alexandrinisch, soll heissen: oberflachlich, degeneriert, ausgelaugt durch die Séure des sokrati-
schen Rationalismus, und verschreibt ihr deswegen eine Radikalkur: die Wiedergeburt im My-
thos, dem Wagnerschen Musikdrama. Der Mythos (auch der Vernunftsglaube ist ein solcher)
erhilt nach dieser Lesart die Funktion, iiber die Schrecklichkeit der faktischen Realitédt hinwegzu-
helfen, schafft eine artifizielle (oder, mit Blumenberg, poetische?) Gegenwelt. Zur Konstituie-
rung einer grossen Kultur bediirfe es dennoch auch der Wahrnehmung von Wirklichkeit, des
Gleichgewichts von Apollinisch und Dionysisch. Allerdings wird — ganz im Gegensatz zur Ro-
mantik — der Mythos negativ umgepolt, «wird zur iiberlebensnotwendigen Illusion, zu Tduschung
und Wahn» (159), um die «grausige Nacht» (145) der wirklichen Welt zu vertuschen. «Die
Wissenschaft, die Vernunft, durch die erst Einblick in die <grauenhafte Wahrheit> moglich wurde,
zerstoren genau das, was die Rettung bringen sollte: sie zerstéren den Mythos» (161). Nietzsches
Argumentation verlduft sich im eigenen Labyrinth.

Die «Christlichkeit», gelesen als «Dokument einer Standortbestimmung und Identitétssuche
eines liberalen Theologen [...], dem Zweifel an seiner Wissenschaft gekommen sind» (173),
iibertrage, wie Peter konstatiert, den «von Nietzsches Verstidndnis beeinflussten Mythosbegriff»
(193) auf die Auseinandersetzung mit der «heutigen Theologie». Eine durch Schopenhauer
inspirierte Diastase von Glauben und Wissen von Religion und Rationalitéit voraussetzend,
verwirft Overbeck einerseits die liberale und anderseits die apologetische Theologie, weil beide
Wissen und Glauben unstatthaft vermengten. Heute seien die eschatologische Dimension und die
Weltverneinung des Urchristentums vollkommen verdringt worden. Dezidiert hilt Peter fest,
dass Overbeck 1873 noch nicht mit dem Christentum iiberhaupt breche, «auch wenn er mit seiner
radikalen Theologiekritik die entscheidenden Probleme fiir das Christentum in der Moderne
aufzeigen will» (200). Lebendige Religion muss fiir Overbeck Mythos sein, «eine aus dem Dunkel
auftauchende Art von Wissen, die der «Wirklichkeit> und der an ihr orientierten Wissenschaft
nicht standhélt» (202). Peter schliesst daraus, dass jegliche Art von Theologie durch solche
axiomatischen Vorentscheidungen sabotiert werde. Overbecks eigenes, «kritisches» Theologie-
projekt hitte «zwischen der Religion und der Bildung» (214) zu stehen kommen, praktischen
Interessen dienen und christliche «Lebensbetrachtung» beschiitzen sollen. Dieser wichtige Be-
griff sei, so Peter, ein Schritt zu einer gehaltvolleren Einschétzung von Religion, als sie Nietzsches
Mythostheorie gestattet habe. Auch pflichte Overbeck Nietzsches Vision eines neuen deutschen
Mythos nicht bei und verteidige aus durchaus «ethischer Position» (216) die «Lebensbetrachtung»
des Christentums gegen die flache Diffamierung christlicher Dogmen in Straussens «Altem und
neuem Glauben» (1872). Dann aber kann m.E. auch Nietzsches Pamphlet gegen Strauss ein
solcher ethischer Standpunkt attestiert werden, wenn er seinen heroischen Pessimismus als



86 Rezensionen

Trumpfkarte ausspielt. Gerade dass in Peters Abhandlung ein Vergleich der «Christlichkeit» mit
der «Ersten Unzeitgeméssen» fehlt, ist zu bedauern, obzwar eine solche Gegeniiberstellung
andernorts schon durchexerziert worden ist.

Die Schlussbetrachtungen zur Problematik der theologisch-philosophischen Auseinanderset-
zung mit der Moderne folgern, dass aufgrund der bei Nietzsche und Overbeck beiden Seiten —
Mythos und Rationalitit — vorgeschalteten negativen Vorzeichen kein Weiterdenken mehr mog-
lich sei, die zweifache Verneinung aporetisch ende.

Besonders im Hinblick auf die demnéchst erscheinenden ersten Bénde der Overbeck-Werk-
und Nachlassausgabe — seit langem ein Desiderat —empfiehlt sich Peters Arbeit als Prolegomenon
(Overbecks «labyrinthische Sétze» [Nietzsche] muten mitunter dunkel an. . .); fiir die Beschéfti-
gung mit der «Christlichkeit unserer heutigen Theologie» und ihrer Vorgeschichte erginzt sie
Walter Niggs «Franz Overbeck. Versuch einer Wiirdigung» (Miinchen 1931) und Arnold Pfeiffers
«Franz Overbecks Kritik des Christentums» (Goéttingen 1975) um den ideengeschichtlichen Hin-
tergrund.

Andreas Urs Sommer, Basel

Godwin Laimmermann, Grundriss der Religionsdidaktik, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart Ber-

lin Ké6ln 1991.

Lammermann betitelt sein Buch in der Einleitung als «iiberblickshaften Grundriss», der «den
relativ gesicherten (Theorie-)Stand der Diskussion um den RU - teilweise kritisch kommentie-
rend — wieder(gibt), um so dem Praktiker Impulse fiir sein Nachdenken iiber Sinn, Struktur und
Ziel seiner taglichen «Schularbeit» und dem Studenten Perspektiven und Kriterien fiir ein realisti-
sches, theologisch wie padagogisch angemessenes (Selbst-)Konzept seines zukiinftigen Berufes
zu geben» (10).Die Darstellung beschrinkt sich daher — entsprechend der Definition des Wortes
«Didaktik» (vgl. 8) — auf den Unterricht. Das Anliegen einer solchen Darstellung ist es, «den
Lehrer zum eigenstandigen konstruktiven und kritischen Umgang mit den vorgestellten Ansétzen
an(zu)regen», so dass er sich «zum Subjekt seiner eigenen gegenwiirtigen und zukiinftigen Praxis»
(10) machen kann.

Seiner eigenen konstruktiv-kritischen Position folgend — «konstruktiv-kritisch» bedeutet in
diesem Zusammenhang ein Primat der Didaktik vor den fachwissenschaftlichen Uberlegungen —,
beginnt Lammermann bei der Erdrterung der «Bedingungen des RUs», zu denen er die Ge-
schichte des RUs, seine institutionellen Bedingungen, die verschiedenen Erwartungen an den
RU, seine rechtliche Begriindung und schliesslich entwicklungspsychologische Grundlageein-
sichten rechnet (12-61). Im Mittel- und Hauptteil des Buches stellt Limmermann die allgemein-
und fachdidaktische Diskussion des 20. Jh. und ihre theroretische Verschrinkungsméglichkeiten
dar (62-188). Den Abschluss der Arbeit bilden Bemerkungen zu Planungs- und Methodenfragen
bzw. zu Fragen der Unterrichtsanalyse (189-217). Man kann mit Recht bezweifeln, ob die Lektiire
solcher Uberblicksdarstellungen zur Verfolgung des angegebenen Ziels — zu einer eigenstindig
verantworteten Praxis zu gelangen — etwas beitrdgt. Das machte fiir mich diese Lektiire span-
nend. Denn von Beginn weg stellte sich mir die Frage, woriiber das Buch einen Uberblick
verschaffen soll. Die Auskunft, dass es «den relativ gesicherten Theoriestand der Diskussion»
wiedergeben will, ist aber zu eingeschrinkt. Um zu verstehen, worin die eigentliche Kraft der
Darstellung besteht, muss man die zweite grundlegende These, welche Limmermann in der
Darstellung verfolgt, beriicksichtigen: «Gegenwirtiges wird durch den Rekurs auf seine Genese
oft verstiandlicher als durch unmittelbare Anschauung» (12).

Was diese These leistet, fithrt Limmermann in den Kapiteln zur allgemeinen Didaktik, zur
Fachdidaktik und zur Verschriankung der beiden vor. Hier stellt er unter der grundsitzlich
leitenden Fragestellung nach der Vermittlung des Sachanliegens mit dem Anliegen der Didaktik



Rezensionen 87

den Streit dar, der im 20. Jh. in der Wissenschaft gefithrt wurde und bis heute nicht zu einem Ende
gekommen ist. Diese Darstellung zeigt iiberzeugend, dass der Positionsstreit um die angemessene
religionsdidaktische Konzeption iiberhaupt erst unter historischer Perspektive — unter der Per-
spektive seiner Genese — interessant und verstéindlich wird. Es gelingt Limmermann, die ver-
schiedenen Positionen als Reaktionen auf vorhergehende Mingel verstehbar zu machen und
ihren Bezug zu den jeweiligen fachwissenschaftlichen Anliegen bzw. zu den jeweiligen unterricht-
lichen Fehlschldgen herzustellen. Die Darstellung etwa der bildungstheoretischen Didaktik und
der kategorialen Bildung sowie die lerntheoretische Reaktion auf die Bildungstheorie mit ihrer
Forderung des Einbezugs der empirischen Wirklichkeit des Unterrichts, zeigen sehr eindriicklich
das Bemiihen in der wissenschaftlichen Diskussion, Absichtserkldrungen und schulische Realitéit
miteinander zu vermitteln. Auch die Darstellungen der religionsdidaktischen Konzeptionen —
immer in bezug zu den allgemeindidaktischen Uberlegungen und in Auseinandersetzung mit der
Frage nach dem theologischen Anliegen — halte ich fiir ein ldngst filliges Unternehmen wissen-
schaftsgeschichtlicher Art. Wie sich der hermeneutische RU aus der liberalen Didaktik entwik-
kelt, wie aus ihm die problemorientierten Ansitze herauswachsen, die schliesslich in den ideolo-
giekritischen und den sozialisationsbegleitenden RU einmiinden, und wie sich hier wieder die
bibelorientierten Ansitze als Reaktion darauf zu Wort melden, das als Leser mitzuverfolgen ist
geradezu ein Vergniigen. Man merkt, dass der Autor in der Kenntnis dieser Positionen beheima-
tet ist. Und es ist gut, dass es endlich eine griindlichere und trotzdem noch kurze Darstellung der
Konzeptionen des Religionsunterrichts im 20. Jh. gibt, als sie im Kompendium von Adam/
Lachmann zu finden ist, auf die man bis jetzt zuriickgreifen musste.

Demgegeniiber wirken das erste Kapitel zu den Bedingungen des RUs und die beiden
Schlusskapitel eher strukturlos und unbedarft. Die Auswahl sowohl der sogenannten Bedingun-
gen des Unterrichts wie auch der planerischen und methodischen Vorschlige geschieht willkiir-
lich, und als Leser vermisse ich die Grundsitzlichkeit und Konsequenz des mittleren Teils des
Buches. Beispiele dafiir sind etwa die Darstellung der Interaktionsanalyse (204f.) oder das
Rollenspiel als mogliche Aktionsform der Schiiler (210f.). Wie soll sich ein Praktiker hier Einblick
verschaffen konnen, wenn die Ausfiihrungen derart kurz und unsystematisch sind? Limmermann
ist hier dem von ihm theoretisch immer wieder betonten Implikationszusammenhang von Inten-
tion, Inhalt und Methode nicht besonders treu.

Ein weiteres Problem, das ich hier nur noch nennen will, besteht in der starken Anlehnung an
soziologische Literatur bzw. an Autoren in der Religionsdidaktik und Didaktik, die sich an
soziologischen Perspektiven orientieren. Durch diese Bevorzugung eines Typs wissenschaftlicher
Forschung wird eine Schwierigkeit unter den Tisch gewischt, die Limmermann ein vorziigliches
Analyseinstrument hitte liefern konnen. In den von Limmermann dargestellten Positionen wird
der Ausdruck «religids» ausschliesslich in der Definition einer soziologischen Perspektive ver-
wendet. Und es ist die Infragestellung dieser Verwendung, die doch eigentlich erst die Moglich-
keit des Zusammenhangs von Sach- und Vermittlungsfrage freilegen wiirde. Damit erst bekdme
die wissenschaftliche Diskussion des 20. Jh. einen einheitlichen Rahmen. Aber moglicherweise
entspricht es dem «Stand der Forschung», diese Infragestellung auszusparen, weil sie der zukiinf-
tigen Forschung noch als Aufgabe bevorsteht.

Trotz dieser Einwinde haben mich Methode und Ausfithrung der Arbeit iiberzeugt, so dass
ich glaube, dass das Anliegen des Autors bei seinen Lesern zum Ziel kommt. Hinzuweisen ist zum
Schluss auf die gravierenden drucktechnischen Fehler und Liicken in den Literaturverweisen, von
denen ich nicht weiss, ob sie dem Autor oder dem Verlag anzulasten sind —in der Hoffnung, dass
das Buch fiir eine 2. Auflage, die es bestimmt erleben wird und die ihm auch zu wiinschen ist,
davon gesdubert wird.

Kurt Schori, Bremgarten



88 Rezensionen

Raymond Battegay/Udo Rauchfleisch (Hg.), Das Kind in seiner Welt, Vandenhoeck und

Ruprecht, Géttingen 1991. 285 S., DM 36.—

In dieser Basler Ringvorlesung bieten Dozenten von verschiedenen Fakultiten einen Beitrag
zum Thema aus ihrem Spezialgebiet an. Aus psychiatrischem Bereich informiert D. Biirgin tiber
den gegenwirtigen Forschungsstand der prinatalen Entwicklung und in einem zweiten Beitrag
iiber das Todeserleben des Kindes; R. Battegay referiert iiber die heutigen psychoanalytischen
Theorien der ersten Lebensjahre und der Pubertiit; und Th. Haenel eroértert die Suizidproblema-
tik beim Kind und die Mdéglichkeiten der Therapie und der Priavention. K. Wolff behandelt aus
der Sicht C.G. Jungs das «gottliche Kind» als Gestalt der innerseelischen Entwicklung, wie sie
auch in den verschiedenen Gestalten der Kinderzeichnung zum Ausdruck kommt. K. v. Klitzing
berichtet iiber psychische Probleme von Gastarbeiterkindern. Aus der Literaturwissenschaft
kommen M. Stern (iiber literarische Kindheiten) und A.K. Ulrich (iiber Kinderliteratur) zu
Wort. Der Theologe E. Anderegg interpretiert das Kind in der Legende. Die Philosophin A. Pie-
per zeigt Moglichkeiten, Kinder in Philosophie zu unterrichten. Aus der Sicht der Pddagogik stellt
A. Hiigli hochst kritische Fragen nach dem Verhiltnis unserer Erziehungslehren zur Menschen-
wiirde des Kindes. L. Hurni-Caille stellt die Bemiihungen des Kinderschutzbundes dar zur Ver-
hiitung der Misshandlung von Kindern in jeder Form und zur Betreuung von Familien, in denen
Misshandlungen geschehen sind. E. Kobi beschreibt die Grundmodelle des Verhaltens gegen-
iiber behinderten Kindern und erinnert an die Problematik des Machbarkeitswahns, der auch in
diesem péddagogischen Bereich zu spiiren ist. Der vor kurzem verstorbene Ethnomusikologe
H. Oesch referiert mit Musikbeispielen aus Stammeskulturen in Malaysia tiber Lieder, die fir
Kinder gesungen werden und die teilweise Beschworungscharakter haben. Der Ethnologe
M. Schuster erzihlt aus einem Sioux-Stamm iiber Riten, mit denen bestimmte Phasen der Kind-
heit (Geburt, Zeit, in der das Kind gehen gelernt hat) markiert werden. U. Rauchfleisch, dem wir
eine psychologisch versierte Schumann-Biographie verdanken, greift Aspekte der Kindheit und
der Jugend von R. Schuhmann auf und zeigt, wie sie das spétere Leben des Musikers mitbestimmt
haben. Es ist der Reiz des vorliegenden Bandes, dass Neues zu einem schon vielfach behandelten
Thema zusammengetragen wird, weil jeder Autor aus seinem Spezialgebiet etwas behandelt.

Walter Neidhart, Basel

Werner Reiser, Hiob. Ein Rebell bekommt Recht, Quellverlag, Stuttgart 1991. 208 S.

Buchbesprechungen zerfallen zumeist in zwei Teile, einen anerkennenden und einen Kriti-
schen. Dem Hiob-Buch Werner Reisers gegeniiber zerbricht mir dieses Schema. Es iiberrascht
von einen Kapitel zum andern durch die Sorgfalt, mit dem der Verfasser diesem dunkelsten Buch
des Alten Testaments Zug um Zug nachgeht, durch die Fiille und Lebenswahrheit der aktuellen
Beziige, in die er es hineinstellt, durch die unwahrscheinlich plastische, exakte, reiche Sprache,
die ihm zur Verfiigung steht. In all dem durch eine Theologie, die ihr Thema bekennend festhilt:
«Ich bin nicht Hiob. Aber eines soll mich mit ihm verbinden, der unnachgiebige und unermiidli-
che Schrei nach dem wirklichen und lebendigen Gott. Damit méchte ich nie zu Ende kommen»
(208).

Um nicht im allgemeinen zu bleiben, wihle ich vier Abschnitte aus, die sich mir in besonderer
Weise eingepriigt, eingesenkt haben.

Warum Hiob und die ihn besuchenden Freunde aneinandervorbeireden (zu Kp. 4, 12-21).

«Der Erschiitterte und der Unerschiitterte leben in zwei verschiedenen Welten... Das Ge-
spriich der drei Freunde mit Hiob spiegelt auf erschreckende Weise diesen Sachverhalt wider.»
Der Standort der Freunde ist «der feste Boden. Von ihm aus argumentieren sie mit festen
Uberzeugungen, gefestigten Erfahrungen, festgefiigten Erkenntnissen und befestigten Gottesbil-



Rezensionen 89

dern. Das ist ihr Boden, ihre Welt, ihr Glaube. Alles ist fest umrissen, weil es nie ins Wanken
kam... Eine Zeitlang schienen sie ins Wanken geraten zu sein, als sie hilflos und schweigend um
den hilflosen und schweigenden Hiob herumsassen. Aber jetzt, da er sein Schweigen durchbro-
chen hat, stehen sie wieder auf sichern Fiissen. Hilflosem Schweigen kann man nichts entgegen-
setzen, aber Worten kann man mit Worten entgegentreten. Darum sind Worte so beliebt, auch im
Glauben. .. Gefragt ist nur... ob bei Abgriinden Griinde wirklich weiterhelfen.»

Man denkt hier unwillkiirlich an die Diskussion, die heute durch unsere Gesellschaft hin-
durchgeht: zwischen denen, die unerschiitterlich an der iiberkommenen Wachstumsideologie
festhalten, und jenen andern, denen diese Ideologie mitsamt der auf sie gegriindeten Wirtschafts-
und Lebensordnung ins Wanken gekommen ist, sind nur Scheingesprache méglich.

Ach Zophar, dein abstrakter Gott (11, 1-20)

Hier nimmt der Verfasser das Gesprich der Freunde mit Hiob in der Weise auf, dass er selber
zum Gespréchspartner wird. Er «m&chte gegeniiber Zophar nicht Zuschauer und Richter sein,
sondern Mitgefragter und Mitgemeinter».

So redet er diesen an: «Lieber Zophar in mir und anderswo: du kommst als letzter der drei
Freunde zu Wort. Das ist eine undankbare Rolle. Es ist schwierig, nach den beiden Rednern
etwas Neues zu sagen. In unsern Diskussionen schliessen wir uns in solchen Fillen gerne «den
Worten unserer Vorredner an>. Oder wir iiberbieten alles Bisherige durch etwas ganz besonders
Wichtiges und noch nie Gesagtes und Gehortes. . .

Es gibt ... noch eine andere Moglichkeit. Die wire, endlich einmal exakt zu horen, was der
leidende Hiob eigentlich sagt und meint. Sein letzter Aufschrei zu Gott war doch die Bitte, ihm
ein wenig Erleichterung und Erheiterung zu schaffen, bevor er im Dunkel verschwindet. Dazu
konntest du eigentlich nichts Schéneres sagen als <Amen> und dich seiner Bitte anschliessen. Das
wire eine Antwort, geboren aus Hilflosigkeit und Solidaritdt. Auf Hilferufe kann doch keine
Antwort tiber die Art des Rufes erfolgen.

Du horst nicht einen Schrei heraus. Horst du tiberhaupt hin?. ..

Du vergisst Hiob den elenden Menschen und diskutierst geistreich iiber seine Klagen. Wahr-
scheinlich ist dir ein schreiender Mensch unangenehm und unbequem.

«Kannst du die Tiefen Gottes ergriinden oder die Grenzen des Allméchtigen fassen...?»

So holst du aus zu philosophisch-theologischen Erorterungen. .. Nur, was helfen sie Hiob auf
dem Scherbenhauben?»

Hier wendet W. Reiser selber Zophars Ausweichen auf unsre heutige gesellschaftliche Situa-
tion an: «Wenn uns Proteste und Schreie der Hungernden und Unterdriickten aus Siidamerika
und Siidafrika in die Ohren dringen, dussern wir gescheite Gedanken iiber Recht und Unrecht
zum Widerstand und iiber die gefdhrlichen Folgen einer angeblich marxistischen Befreiungstheo-
logie ... Wir akademisieren die Auseinandersetzung ... Das ist die andere Art der Hilflosigkeit,
nicht die echte, die aus der Not kommt, sondern die produzierter Hilflosigkeit, welche die ...
konkrete Hilfe verweigert. Das ist gesteuerte Vergesslichkeit. . .»

Eliphas (15, 1-35)

«Wenn man einem Menschen von keiner Seite beikommt, taucht der Verdacht auf, er habe
etwas zu vertuschen. <Deine Schuld leitet und lehrt deinen Mund, und du wihlst die Sprache des
Listigen.> Eliphas will um jeden Preis eine dunkle Stelle herausfinden. So verstockt wie Hiob
kann nur jemand sein, der massiv verdringt und abwehrt. Wenn er schon nicht freiwillig ein
Schuldbekenntnis ablegt, muss er eben iiberfallsmissig darauthin angesprochen und schockartig
aufgeriittelt werden. Das gehort zur psychologischen Technik, lange bevor es das Wort dafiir
gab...

Es wird gewiss niemand leugnen, dass in uns immer viel Verdringtes und Vertuschtes liegt
und entdeckt werden kann. ... Hiob aber wehrt sich gegen jede moralische oder psychologische



90 Rezensionen

Technisierung, die einfach Recht haben will, weil sie in den meisten Fillen tatséchlich Recht
hat... Eliphas kann nur in Form von Schuld und Schuldbekenntnis die Beziehung zwischen Gott
und Mensch sehen. . .»

Wie ofters in diesem Buch offnet sich hier der alttestamentliche Text auf das NT, die
Hiobsituation auf diejenige Jesu hin: «Johannes der Tédufer beginnt im Licht der Verheissung fast
wie Eliphas zu reden. Er spricht von <«umhauen, verbrennen, Tenne fegen>. Und dann kommt
Jesus und handelt ganz anders. Er schligt nicht drein, sondern heilt, haut nicht um, sondern
richtet auf, verbrennt nicht, er errettet. Er ist offen fiir die Wunden der Menschen ... und ist
zuletzt selbst eine einzige offene Wunde. . .» (110-112).

«Ich weiss, dass mein Erloser lebt» (19, 1-29)

«Solche Spitzensiitze sind Schreie aus dem Abgrund. Wir diirfen sie darum auch nicht von
oben horen, sondern miissen dorthin hinuntersteigen, wo sie geboren werden, zu Hiob hinunter.

Er ist ganz am Boden. Jetzt bedrohen ihn nicht nur Krankheit, Schmerz und Angriffe von
innen und aussen, jetzt umschleicht ihn das Gespenst der Einsamkeit. Das ist die schauerlichste
Zusammenfassung menschlicher Leiden. ... Plotzlich ist niemand mehr da. Alle sind weg.» Sie
haben sich vom Leidenden aus Selbstschutz abgesetzt. «Die ganze Hiille menschlicher Verbun-
denheit zerplatzt.. .»

«In der tiefsten Einsamkeit und inmitten der erdriickendsten Dunkelheit ist plotzlich Gewiss-
heit da. ... In einer blitzartigen Erleuchtung sieht Hiob beides, sich selber und den, der zu ihm
steht. ... Es ist ein unfassbares Geheimnis, wenn ein Mensch auf einmal spiiren und plétzlich
sagen kann: <ch weiss, er ist da. Ich weiss, es ist so. Ich bin gewiss, dass nichts mich von ihm
scheiden kann.. .»»

Hier dringt sich der Durchstoss zum Neuen Testament unmittelbar auf: «Nach Karfreitag und
Ostern konnen wir Hiobs Dunkel und blitzartige Erleuchtung nicht mehr sehen ohne das Dunkel
des Mannes am Kreuz und ohne das Aufleuchten des Auferstandenen. Jesus muss den Weg noch
weitergehen, muss noch tiefer abstiirzen als Hiob und ist doch da als Zeuge der Treue Gottes, die
durch die Tiefe hindurchtrigt. . .» (126-128).

Antwort fiir Hiob (38, 1-41; 39, 1-27)

«Die Schonheit der Sprache und der Bilder in dieser einzigartigen Schdpfungsgeschichte ist
bewundernswert. Man kann geradezu darin schwelgen ... Nur, was soll das fiir einen Menschen,
der auf dem Elendshaufen sitzt? ... Soll Hiob abgelenkt werden, dass er fiir einige Zeit seinen
Zustand vergisst, den Blick iiber sein Krankenlager erhebt und seinen Horizont erweitert?

Nun, eine Ablenkung ist nicht nichts. ... Auch ein Leidender nimmt den Blumenstrauss wahr,
der ihm auf das Tischchen gestellt wird. ..

Bei Hiob geschieht mehr. «Er wird definitiv von dem befreit, womit ihm seine Freunde so hart
zugesetzt haben. Von Seiten Gottes kein Wort von Schuld, Schuldzuweisung und Vergeltung.
Kein Ausrechnen und Nachrechnen dariiber, warum es ihm so schlecht geht. Keine Schniiffelei
nach verborgenen Fehlern ... Hiob hat es nur mit thm zu tun, und alles von Menschen dazwischen
Gebrachte fillt stillschweigend zusammen. Das ist Grund. .. zum Durchatmen und zum Hinaus-
pressen aller Angste. ..

Hiob wird in den weiten Raum der gesamten Schopfung gefiihrt. Der Blick weitet sich ins
Unendliche und ldsst ihn seinen menschlichen Ort um so bescheidener erkennen. An sich miisste
man diesen grandiosen Ausblick in der Form des Hymnus wiederholen. . .» (183f.).

Der Sinn des ungeheuren Leidens: der Text gibt keine rational fassbare Antwort

In der Auslegung der letzten Kapitel versucht der Verfasser zu verstehen und verstiandlich zu
machen, warum dem so ist. Ich sehe drei Weisen, wie er dem Ritsel, ohne es aufzuldsen, gerecht
werden mochte:

1. Auf einer vorldufigen, gleichsam anthropologisch-ethischen Ebene argumentiert er folgen-



Rezensionen 91

dermassen: «Hiitte das Leiden in der Welt einen fest umrissenen Platz, geriete es sofort in den
Erkldarungszwang unseres Verstandes.» Solche Erkldrungsversuche «sind doch immer auch Er-
leichterungs- oder gar Entschuldigungsversuche. Sie machen nur passive und ldhmen die Hande
und die Herzen statt sie zur Hilfe zu bewegen, die begleitet und veréndert, soweit es menschen-
moglich ist. Wir wissen nicht, warum Leid ist, aber wir konnen wissen, wie wir dann helfen und
dabeisein kénnen.»

2. Tiefer geht die theologisch-christologische Deutung: Gott «gibt dem Leiden keinen festge-
fiigten Raum... Er geht selbst in das Leiden ein. Er verwendet keine menschlichen Worte, um
uns das Leiden zu deuten. Er wird selbst einer, der leidet. Im Zentrum der Bibel steht der
leidende Mensch in der Leidensgeschichte Jesu. Stellvertretend fiir viele Leidende. In ihm
solidarisiert sich Gott mit dem Leiden der Menschen. Er steht nicht daneben, er ist drin. Im
Sterben Jesu vollendet sich die Teilnahme Gottes am nichtbegreiflichen Elend, das Menschen
angetan wird. Er trdgt es mit, nimmt es auf, iiberwindet es und bettet es in neue Kraft und
Ermutigung ein. .. Gott gibt keine lehrhafte Antwort. Er gibt sich selbst als Antwort.»

3. Eine dritte Deutungsweise konnte man, wenn man schon die theologische Fachsprache
verwenden will, die pneumatologische nennen. Hier wird das Allgemeine konkret. Es geht hier
um diesen einen Menschen, der Hiob heisst. «Es gibt weder im Buch Hiob noch in der iibrigen
Bibel einen einzigen Satz, der auf irgendeine befriedigende Weise das Leiden erkldren konnte.
Und dennoch sagt Hiob: (Nun aber hat dich mein Auge gesehen.> ... Wie er die Antwort
bekommen hat und worin sie besteht, teilt er uns nicht mit. Thm gentigt, dass ihm die Augen
aufgegangen sind. .. An diesem Punkt muss uns Hiob allein lassen. .. Er will nicht zwischen Gott
und uns stehen. Wir sollen es an unserm Ort mit Gott wagen. ..

Dass es vom Horensagen zur eigenen Gewissheit wird, das kommt iiber uns wie eine Offen-
barung, eine Erleuchtung, oder sie wichst geheimnisvoll verborgen in uns und sie ist plotzlich da.
Oder sie wird wie bei Hiob im tiefsten Schmerz geboren. Die Stunde kommt, und was im
Verborgenen gezeugt wurde, ist plotzlich als Uberzeugung da. . .» (183, 185f., 194).

«Ein Rebell bekommt Recht»

Der Titel von W. Reisers Hiob-Auslegung wird erst am Schluss des Buches erhellt. Hiob
bekommt eben in seinem wilden Ringen mit Gott Recht, wihrend seine theologisch korrekt
redenden Freunde ins Unrecht versetzt werden. Wie ist das zu verstehen?

Hiob ist nicht irgendein Rebell. Er rebelliert gegen die Instanz, von der es anderswo in der
Bibel heisst: «O Mensch, wer bist du, dass du mit Gott rechten willst» (Rom 9, 20). Es gibt
offenbar verschiedene Weisen des Rechtens. Und es gibt verschiedene Weisen, theologisch von
Gott zu reden.

«Hiob hat geschrien und gekdmpft, hat Gott herausgefordert und ihm ins Gesicht gefuchtelt —
wie die bittende Witwe beim ungerechten Richter —, aber in allem hat er sich drangegeben und
sich Gott ganz und nackt ausgeliefert. .. Die Freunde aber haben sich hinter ihre religidsen Sitze
und Weisheiten verschanzt, haben ihre schénen und weisen Bilder von Gott sorgfiltig hingepin-
selt, haben ihn gerechtfertigt und verteidigt, weil sie ja Bescheid wussten iiber ihn. Sie standen in
ihrem Wissen iiber ihm und darin fest und brauchten sich keinen Zentimeter von sich weg zu ihm
hin zu bewegen... Gott benotet nicht theologische Sitze... Er misst die Bewegungen des
Herzens.» (196).

Es wiire hier ein leichtes, den Verfasser kritisch zu hinterfragen. Aber seine Hiob-Auslegung
geht gerade dem theologischen Rezensenten zu sehr ans Lebendige, als dass er noch Mut und
Musse hitte dazu. Er wird gut tun, sich der Frage zu beugen, die sich ihm vom Gott des
Hiobbuches her stellt.

Eduard Buess, Fliih



	Rezensionen

