
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 1

Artikel: Hamanns Frage an die Homiletik ; Eduard Buess zum 80. Geburtstag
gewidmet

Autor: Knellwolf, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hamanns Frage an die Homiletik

Eduard Buess zum 80. Geburtstag gewidmet

Hamanns Autorschaft hatte «nichts als ein evangelisches Luthertum in
petto»1; seine Schriftstellerei wollte «das verkannte Christentum und Luthertum

erneuern».2
Es gibt freilich mindestens einen sehr wichtigen Punkt, worin Hamann

deutlich von Luther abweicht und zugleich Positionen Luthers klärt. Das ist
die Frage der Verkündigung.3

In seiner Schrift «An den christlichen Adel deutscher Nation von des

christlichen Standes Besserung» von 1520 entfaltet Luther seine Lehre vom
allgemeinen Priestertum. Hier steht der berühmte Satz: «Dan was ausz der
tauff krochen ist, das mag sich rumen, das es schon priester, Bischoff und
Bapst geweyhet sey», meist bis hierher zitiert; doch geht der Satz weiter: «ob

wol nit einem yglichen zympt, solch ampt zu üben.»4

Allgemeines Priestertum wird also postuliert und in gewisser Weise gleich
wieder zurückgenommen. Luther liefert sofort die Begründung: «Dan weyl
wir alle gleich priester sein, musz sich niemant selb erfur thun und sich

unterwinden, an unszer bewilligen und erwelen das zuthun, des wir alle

gleychen gewalt haben, Den was gemeyne ist, mag niemandt on der gemey-
ne willen und befehle an sich nehmen.»5

Was die so Gewählten von den andern Christen unterscheidet, ist, «das

sie das wort gottis unnd die sacrament sollen handeln, das ist yhr werck unnd
ampt».6 Konkrete Verkündigung ist demnach nicht die Sache aller Christen.
An dieser zentralen Stelle wird das Priestertum aller Gläubigen faktisch
aufgehoben.

'J.G. Hamann, Briefwechsel, Bd. IV-VII, herausgegeben von A. Henkel, Wiesbaden
1955, Frankfurt 1965-1979, Bd VI, 466.

2 Hamann, Briefwechsel, BdVII, 43f. Vgl. dazu O.Bayer, Zeitgenosse im
Widerspruch. Johann Georg Hamann als radikaler Aufklärer, München 1988, 34f.

3 Die hier beschäftigende Frage tönt an bei Bayer, Zeitgenosse, 28, wenn er im
Zusammenhang mit den «Sokratischen Denkwürdigkeiten» schreibt: «Die Schriftstellerei ist ein
Predigtamt eigener Art. So bewegt sich Hamanns Sprache nicht in den üblichen Formen
reformatorischer Predigttradition.»

4 WA (Weimarer Ausgabe) 6, 408, 11-13.
5 WA 6, 408, 13-17.
6 WA 6, 409, 3f.



72 Ulrich Knellwolf, Hamanns Frage an die Homiletik

Luther identifiziert die Verkündigung, die Promissio, mit der Predigt als

öffentlicher Rede und der Sakramentsspendung des beamteten Pfarrers.
Im Jahr nach dem Erscheinen von Luthers Schrift an den Adel veröffentlichte

Melanchthon seine «Loci». Im Kapitel «De signis» handelt er unter
anderem «De privatis confessionibus». Und hier schreibt er: «Absolutio
privata sie necessaria est ut baptismus. Tametsi enim audias evangelium
communiter universae ecclesiae praedicari, tarnen tum demum certus es id ad
te proprie pertinere, cum tu privatim ac proprie absolveris. »7

Gewiss denkt Melanchthon in erster Linie an die Amtsträger als Zuspre-
cher der Privatabsolution, aber, wie die ersten Sätze des Abschnitts zeigen,
nicht nur. Und gewiss begegnen in dem Abschnitt Ausführungen, die, wie
Bizer dargelegt hat8, eher zu einer vorreformatorischen Mortificatio-Theo-
logie als zu einer reformatorischen Theologie der Verheissung gehören.
Dennoch weist Melanchthon hier auf eine Frage hin, auf die er, soweit ich
sehe, später so nicht mehr zurückgekommen ist, die Frage nämlich, ob die

Predigt als öffentliche Rede die Zusprechung der Promissio leisten könne.
«Flamann war kein akademisch zünftiger Theologe und kein ordentlich

berufener Mann der Kirche.. .»9 Als solcher predigte er zwar nicht, aber er
«verkündigte», das heisst: Er sprach die Promissio zu. Dessen war er sich
durchaus bewusst. Das zeigt sich unter anderem an seiner vor allem im
späteren Werk oft gebrauchten Selbstbezeichnung als «Spermologos» und
«Seminiverbius». Es handelt sich um die Aufnahme jenes Schimpfwortes,
das die Philosophen Athens in Apg 17,18 gegen den verkündigenden Paulus

gebrauchen. Haenchen schreibt in seinem Kommentar zu dem Begriff:
«Spermologos ist ursprünglich der Körner aufpickende Vogel, dann der den

Marktplatz nach Resten absuchende Brockensammler, weiter jemand, der
fremde Gedanken aufschnappt und unverstanden als eigene weitergibt, endlich

jeder Taugenichts.. .»10 «Spermologos» hat hier also deutlich die Bedeutung

eines, der ohne Auftrag und nicht in offiziell vorgegebener Institution
redet. Das passt zu der von Lukus erzählten Szene. Paulus ist für die athenischen

Philosophen der als <nicht ordentlich Berufenen (im Sinn des nicht
öffentlich Approbierten) Redende.

7 Melanchthons Werke in Auswahl, herausgegeben von R. Stupperich, II/l, Gütersloh
1975, 175.

8 in: Theologie der Verheissung. Studien zur Theologie des jungen Melanchthon
(1519-1524), Neukirchen 1964, 75.

9 Bayer, Zeitgenosse, 29.
10 Die Apostelgeschichte, Göttingen 61968, 455, Anm. 3.



Ulrich Knellwolf, Hamanns Frage an die Homiletik 73

Zugleich aber ist der «Spermologos» derjenige, der das Wort ausstreut,
das der Same ist, aus dem der Glaube wächst.

Dieses Selbstverständnis Hamanns kommt schon in seiner ersten
publizierten Schrift, den «Sokratischen Denkwürdigkeiten» zum Ausdruck.
Hamann will seine beiden Freunde Kant und Berens mit dieser Schrift auf den
Glauben hin ansprechen. Er muss es tun, weil die öffentliche Predigt dazu
nicht in der Lage ist. Denn für die treffende Anrede braucht es den «Affect
der Freundschaft», der die Angeredeten etwas entdecken lässt, was andere
nicht zu sehen vermögen,11 während im Gegenüber des Publikums und
seiner Priester, also in institutionalisierter öffenlicher Rede, eine wirkliche
Anrede nicht zustande kommt.12

Nun ist freilich Vorsicht geboten mit dem Begriff der Öffentlichkeit. Der
Bezug auf Sokrates in den «Denkwürdigkeiten» zeigt, dass Hamann kein
Winkelchristentum im Sinn hat, sondern die Verkündigung auf dem Marktplatz.

Darum ja schreibt er für seine Freunde und redet sie nicht privat an;
schreibt allerdings sokratisch für sie,13 das heisst, er schreibt, als schriebe er
nicht.14 Und er verkündigt dergestalt auf dem Marktplatz, und nicht in der
Volksversammlung des Forums, zu der die dazu Beamteten das Publikum
rufen. Es handelt sich um eine nichtoffizielle, sokratische Öffentlichkeit, wie
sie dem Marktplatz im Gegensatz zum Forum oder dem Gericht eigen ist.
Dieser Art von Öffentlichkeit entspricht genau der anstössige Begriff des

«Spermologos». Denn er redet ja auch von etwas, was als Pudendum nicht
aufs Forum gehört, obwohl es so öffentlich ist, dass es unausweichlich jeden
Menschen betrifft.15

Das ist die Ebene der Promissio: Die Alltäglichkeit, die keine geheime,
sondern eine öffentliche Angelegenheit ist, ihren Ort aber trotzdem nicht
auf dem Forum hat. Martin Seils übersetzt «Spermologos» bzw. «Seminiver-
bius» mit «Schwätzer vom Heil».16 Das tägliche Geschwätz ist der Ort der
Verkündigung. Und die Nichtordinierten, aber Getauften, sind ihre Träger.
Damit ist die Aufhebung des allgemeinen Priestertums im Herzstück allen
Priestertums, der Verkündigung, rückgängig gemacht.

"J.G.Hamann, Sokratische Denkwürdigkeiten, erklärt von F. Blanke, Gütersloh
1959, 72f.

12 Ebda 64.
13 Ebda 74.
14 Ebda 172.
15 Zur Sprache der Geschlechtlichkeit bei Hamann vgl. Bayer, Zeitgenosse, 22 und

208ff.
16 Theologische Aspekte der gegenwärtigen Hamann-Deutung, Göttingen 1957, 15

u.ö.



74 Ulrich Knellwolf, Hamanns Frage an die Homiletik

Das soll mit der Interpretation eines Satzes aus Hamanns Brief vom
30. April 1787 an Jacobi, den Oswald Bayer zitiert,17 unterstrichen werden.
Hamann schreibt: «Glaube ist nicht jedermanns Ding, und auch nicht
communicable wie eine Ware, sondern das Himmelreich und die Hölle in

uns.»
Der Satz setzt in seinem zweiten Drittel voraus, dass der Glaube

«communicable» ist. Der Glaube kommt zustande durch das Wort. Das ist gut
lutherisch.

Aber der Glaube ist nicht «communicable wie eine Ware». Also nicht
durch jedes beliebige Wort, das als «<Wortwechsel> dem Geldwechsel und
Warentausch gleicht».18 «Sache und Gegenstand des Mitzuteilenden ist nicht
zu lösen von der Art und Weise, in der es gesagt wird und gehört werden
kann und - vielleicht verkehrt - faktisch gehört wird. Die Vermittlung ist von
vornherein mitzubedenken und nicht etwas Sekundäres; sie ist nicht etwa

nur eine Frage der Applikation der schon vor der Applikation gewussten
und verstandenen Sache.»19 Das heisst: Das Wort ist formenkritisch danach

zu befragen, ob es der zu leistenden Sache gemäss sei.20

Die Möglichkeit, ja Notwendigkeit formenkritischer Befragung des Wortes

der Promissio sieht nach Verfügbarkeit aus. Als wäre nun also der
Glaube erst recht «communicable wie eine Ware».

Dagegen steht der erste Drittel des Satzes. «Glaube ist nicht jedermanns
Ding.» Damit ist die menschliche Verfügbarkeit über den Glauben abge-

17 O. Bayer, «Nicht communicable wie eine Ware». Zu Hamanns Bedeutung für die
Homiletik, ZOP 6 (1988) 27.

18 Ebda 27.
19 Ebda 29f.
20 Als Gruss an Eduard Buess und in Hinsicht auf einen, dessen Werk uns besonders

verbindet, sei darauf aufmerksam gemacht, dass Ansätze zu solch theologisch verantworteter

formenkritischer Überlegung auch bei Jeremias Gotthelf zu finden sind, vor allem in
der Passionssprache, die er im Zusammenhang mit seiner Schriftstellerei anschlägt, besonders

in seinen Briefen an Joseph Burkhalter, zusammengestellt in dem Bändchen «Mir wei
eis uf Lützelflüh». Jeremias Gotthelfs Briefwechsel mit Amtsrichter Burkhalter, zweite
Auflage, Bern und Leipzig 1941. Siehe dort 60 (Brief vom 22. Januar 1837), 65f. (Brief vom
14. Dezember 1837), 94 (Brief vom 16. April 1841). Solche Passionssprache ist zu verstehen
vor dem Hintergrund der Rede an die Schullehrer vom 31. Juli 1834, Sämtliche Werke, 17.

Ergänzungsband, Reden und Predigten, bearbeitet von K. Guggisberg, Erlenbach-Zürich
1969, 38ff. Deutlicher noch sind die formenkritischen Überlegungen in Gotthelfs Brief
vom 16. Dezember 1838 an Carl Bitzius anlässlich seiner Übernahme einer Kalenderredaktion,

Sämtliche Werke, 4. Ergänzungsband. Briefe, erster Teil, bearbeitet von K. Guggisberg

und W. Juker, Erlenbach-Zürich 1948, 279, insbesondere 282, Z. 5ff.; eine für das

Verständnis der theologischen und, damit verbunden, formenkritischen Bedeutung von
Gotthelfs erzählendem Werk entscheidende Stelle.



Ulrich Knellwolf, Hamanns Frage an die Homiletik 75

wehrt, ebenso wie der zweite Drittel den ersten vor dem spiritualistischen
Missverständnis der Unkommunikabilität des Glaubens bewahrt. Die beiden

Satzdrittel schützen einander vor je einem Missverständnis, das beide
Male auf dasselbe Resultat hinausliefe, wie es im dritten Drittel genannt
wird: Wir blieben in der Hölle, statt aus der Hölle ins Himmelreich zu
kommen. Das Evangelium wird geschützt vor der Pervertierung in
Gesetzlichkeit.

Erinnern wir uns jetzt der formenkritischen Ansätze, die in der Sokrates-
schrift ebenso wie in den Selbstbezeichnungen Hamanns enthalten sind und
mit dem zuletzt besprochenen Satz theologisch akzentuiert werden, dann
stellt sich von Hamann her die Frage an Luther, ob seine Identifikation der
öffentlichen Kanzelrede mit der Verkündigung des Evangeliums als Promis-
sio zumindest nach der Aufklärung einer Formenkritik standhalten kann,
oder ob nicht Melanchthon, abgesehen von eventuellen schwärmerischen

Implikaten, in seinen Aussagen zur Privatabsolution (die ja auch Luther sein
Leben lang sehr geschätzt hat) etwas unter formenkritischem Aspekt Richtiges

gesehen hat.
Hamann, der Verkündiger für seine Freunde, stellt der Homiletik die

Aufgabe, formenkritischer als bisher zu fragen, ob die Predigt als institutionalisierte

öffentliche Rede wirklich die Form der Promissio sein kann, um so
das Amt der Predigt und des Predigers präziser als bisher zu bestimmen.

Ulrich Knellwolf, Zürich


	Hamanns Frage an die Homiletik ; Eduard Buess zum 80. Geburtstag gewidmet

