
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 1

Artikel: Theologia crucis als Fundamentalkritik

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologia crucis
als Fundamentalkritik

I

Karl Popper diagnostiziert unsere westlich-abendländische Erziehung als

korrupt, und zwar intellektuell und sittlich. Diese Korruption hat nach

Popper ihren Grund in dem Aussetzen, Nichtanwenden, Verweigern von
Kritik in dem, was wir tun und sagen. «Und in der Tat - unsere intellektuelle
wie auch unsere sittliche Erziehung ist korrupt. Sie ist verdorben durch die
Bewunderung der Brillanz, durch die Bewunderung der Weise, in der Dinge
gesagt werden, die an die Stelle einer kritischen Betrachtung des Gesagten
(und des Getanen) tritt. Sie ist verdorben durch die romantische Idee des

Glanzes auf der Bühne der Geschichte, auf der wir alle Schauspieler sind.
Wir sind dazu erzogen, bei allen unseren Handlungen die Galerie im Auge
zu behalten.»1

Diese Prägung und Fixierung auf und «durch die Bewunderung der
Brillanz» bringt uns die Anpassung an die Faszination dessen, was sich im «man»
aufweisend zur Pose stellen kann. Die «romantische Idee des Glanzes»
verdirbt uns innen und aussen. Wir können in allem, was wir tun, denken
und handeln, ja müssen «die Galerie im Auge behalten». Die Idee des

Glanzes ideologisiert unser Dasein. Sie ist eingenistet in das, was wir tun,
denken, erreichen. In fruchtbarer Evidenz bestimmt sie die Alltäglichkeit.
Die «Bühne der Geschichte, auf der wir alle Schauspieler sind», lebt von der
Ideologie des Glanzes. Immer, wann und wo, wie und was, klein und gross -
immer gilt es, die Galerie im Auge zu behalten.

So aber gedeiht der Verfall. Indem sich die bewunderte Brillanz durchsetzt,

sich verherrlicht, glorifiziert, verlieren sich die Konturen des Menschlichen.

Menschliches gedeiht nicht durch die und in der (blinden) Faszination

der romantischen Idee des Glanzes. Nein, diese Idee ist Verderben
bringend. An ihr orientiert, sind wir ideologisch irregeleitet.

Wie aber können wir ausziehen aus der Leben und Denken zerstörenden
Bewunderung der Brillanz?

Es gilt: «Der kritische Weg ist allein noch offen.»2

1 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, II. Falsche Propheten. Hegel,
Marx und die Folgen, München 41975, 341.

2 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 856.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 63

Aber ist das nicht das perennierend neuzeitliche Geschäft, kritisch die
Wege zur Wirklichkeit zu beschreiten?

Muss man nicht Theodor Adorno recht geben, wenn er sagt, dass «wenig
übertreibt, wer den neuzeitlichen Begriff der Vernunft mit Kritik
gleichsetzt?»3 Sind nicht bei aller Incompatibilität kritische Theorien so etwas wie
eine Art Koinzidenzpunkt zumindest neuzeitlich wissenschaftlichen Erkennens

und Gestaltens? Ist nicht insbesondere philosophisches und
naturwissenschaftliches Erkennen idealtypisch als solches von der Basis kritischer
Theorien aus zu sehen? Hat nicht die Kritik ihren Siegeszug als
Fundamentalkategorie neuzeitlicher Wissenschaft und Lebenstheorie erfolgreich
angetreten, ja verwirklicht? Versteht sich nicht der neuzeitlich Gebildete als

kritischer Mensch par excellence?
Sicherlich ist man geneigt, diese Fragen zunächst positiv zu beantworten.

Neuzeitliches Denken und Gestalten ist wesentlich von kritischem
Herangehen und von kritischer Interpretation geprägt. Aber diese Antwort ist

zu generalisierend, zu oberflächlich, ungenau, insuffizient. Wir haben
neuzeitliche Kritik nicht unverstellt entfaltet. Typisch ist uns der begrenzte,
genauer: instrumentalisierte Umgang mit Kritik. Wir haben das Potential
der Kritik wesentlich instrumental eingegrenzt. Kritische Theorie in
Philosophie und Wissenschaft überhaupt sind für uns der adäquate Ort von
Kritik. Wir haben in Wissenschaft und Gesellschaft durch gänzliche
Instrumentalisierung Kritik eng geführt. Indem wir Kritik ausschliesslich
instrumentalisierten, haben wir sie selbst beschnitten und als Mittel instrumental
gefangen gesetzt. In dieser Gefangenschaft verzehrt sich dieselbe und ist
dazu verurteilt, in partikulärer Perfektion, sich kritizistisch matt zu setzen.
Wo sich die Instrumentalisierung nicht unmittelbar auszahlt, verliert sich das

Kritikpotential. Die kritische Schau verliert das Feld an die «Bewunderung
der Brillanz». Das aber ist Welt und Leben gefährdend. Immer mehr
beherrscht die «Idee des Glanzes» das Feld. Damit gerät aber selbst die
instrumentalisierte Kritik in effiziente Gefahr.

Kritik bedarf des Fundamentalen. Sie kann auch nur recht instrumental
effizient werden, wenn sie des fundamentalen Horizontes nicht entbehrt. Es

gilt, dieses Fundamentale, was wir im Begriff sind zu verlieren, zu entdek-
ken.

3 T.W. Adorno, Kritik, in: Kritik. Kleine Schriften zur Gesellschaft. Frankfurt/Main
1971,11; zitiert nach C. von Bormann, Kritik, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe,

herausgegeben von H. Krings,H.M. Baumgartner und C. Wild, Studienausgabe Bd. 3,
München 1973, 807-823, hier: 808.



64 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

Hilfreich ist es, sich hier zunächst der alten Differenz zu erinnern, die
dem allgemein Gebildeten die Kritik zuschreibt und nicht dem
«Wissenschaftler, dessen Urteil auf ein bestimmtes Gebiet, in welchem er sachverständig

ist, beschränkt ist».4 Aristoteles sagt: «Der allseitig Gebildete ist
nach unserem Urteil sozusagen ein Kritiker über alle Fragen (ton holos
pepaideumenon peripanton hos eipein kritikon tina nomizomen einai).»5
Kritik erschliesst sich dem allseitig Gebildeten. Sie darf nicht reduziert
werden zum Kriterium sachlich urteilender Wissenschaft. Das gilt es auch
neuzeitlich zu beherzigen. Kritik bedarf des allseitig Gebildeten. Sie

verkommt, wo dieses beides nicht berücksichtigt wird.
Aristoteles6 siedelt Kritik im Bereich des Handelns {praxis) und

Hervorbringens (poiesis und techne) an. Ort der Kritik ist für Aristoteles nicht im
Bereich der theoretischen Wissenschaft (theoria), also der Physik, Mathematik

und Theologie (erste Philosophie, Metaphysik), denn diese betrachten

das, was ist. Nicht das Betrachten des Für-sich-selbst-Seins der Dinge ist
Ort der Kritik, sondern nur die vom menschlichen Handeln abhängigen
Dinge, wo Differenz zwischen Sollen und Sein ist, sind Ort der Kritik. So ist
die ethische Praxis Hauptfeld der Kritik. «Ihre Aufgabe verwirklicht Kritik
in der Entscheidung oder Wahl (proairesis) als <Prüfen des Ethos> {krinein ta

ethe), als Verständigkeit (synesis) und Unterscheidung {gnome), die als

<richtige Beurteilung des Billigen) {kritike tou epieikous orthe) von der sittlichen

Einsicht oder Klugheit {phronesis) geleitet werden.»7

Diese aristotelische Verortung der Kritik auf das im aristotelischen Sinne

Ethische, das ja bekanntlich in seiner Dimensionalität gegenüber der
neuzeitlichen Dimensionierung des Ethischen als ungeheuer weit bezeichnet
werden muss, eröffnet der Kritik Raum, der über die neuzeitlich instrumentalisierte

Kritik weit hinausreicht. Aber die verengte instrumentalisierte
Kritik kann nicht hinreichend mit Hilfe der aristotelischen Verortung gerettet

werden. Denn unseres Erachtens ist es notwendig, Kritik im Rahmen der
im aristotelischen Sinne - und somit gegen Aristoteles - theoretischen
Wissenschaften zu bestimmen.

4 C. von Bormann, a.a.O. 807.
5 Aristoteles, De part. an. 11, 639 a 6ff. ; zitiert bei C. von Bormann, a.a.O. 807.
6 Vgl. U. Kern, Zum Charisma der Rationalität. Eine Problemanzeige, ThLZ 112

(1987) 865-882, hier: 867f. Vgl. auch C. von Bormann, a.a.O. 812f., der leider nicht präzise
das aristotelische Material einbringt.

7 C. von Bormann, a.a.O. 813.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 65

Auch der Theologe ist um seinen Beitrag gefragt. Rettung der Kritik
muss theologisch fundamental definiert werden. Theologisch ist der
Fundamentalort von Kritik zu benennen. Hinweis dazu soll die theologische Veror-
tung der Kritik in Luthers theologia crucis sein.

II

Für Martin Luther gilt: «Crux probat omina.»8 Das Kreuz Christi ist Luther
alles entscheidende Norm des Denkens, Handelns und Lebens. Theologie
ist bestimmt als Theologie des Kreuzes und nur als solche ist sie Theologie.
«Crux sola est nostra Theologia.»9 Nur das Kreuz gilt. Keine andere Norm,
keine andere theologische Fundamentalkategorie ist in Geltung. Es gibt für
Luther nur die eine. Nur als «sapientia crucis» ist Theologie rechte Theologie.10

Die Koordinaten des Kreuzes definieren Theologie, wenn sie denn
Theologie, biblisch fundierte Theologie ist. Für Luthers Schriftverständnis
ist es klar: «Crux enim Christi ubique in Scripturis occurrit.»11 So ist Christus
der «punctus mathematicus sacrae scripturae»,12 Clare et distincte ist Theologie

gesiegelt durch den Christus crucifixus.
Indem das «Crux probat omnia» als Fundamentalnorm theologischen

Erkennens und Handelns gilt, wird Theologie zur fundamental kritischen
Theorie. Die Fundamentalkritik des Kreuzes ergibt sich aus dem fundamen-
tum des Christus crucifixus. Es gibt keine Wahrheit an der Fundamentalnorm

der theologia crucis vorbei, «omnis Veritas... brevi verbo ipsa crux
Christi.»13

Theologie als kritische Theorie auf Grund des «Crux probat omnia» hat
ihren endgültigen Falsifikationsfaktor in dem Christus crucifixus. Theologia
crucis bedarf der ständigen Falsifikation durch den Christus crucifixus, damit
sie auch tatsächlich Theologie des Kreuzes wird. Die Falsifikation des

theologischen Theorems theologia crucis durch den Christus crucifixus bewahrt
die theologia crucis vor Depravierung, Destruktion, davor, dass diese
verkommt zum dogmatischen Gestell (subjektivistischer oder objektivistischer)
klerikaler Pose, die in ihrem Gehäuse permanent Entfremdung fabriziert.

8 WA 5,179, 31.
9 WA 5,176, 33.

10 WA 5, 42, 8; 45, 30.
11 WA 3, 63, lf.
12 WA Tr 2, 439, 25 (nr. 2383).
13 WA 4, 383, 34f.



66 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

Das Kreuz Christi ist die Norm, nicht unsere kruzialen Befindlichkeiten.
Diese müssen ständig falsifiziert werden durch den endgültigen
Falsifikationsfaktor. Indem Theologie diesen endgültigen Falsifikationsfaktor, den
Christus crucifixus (er)kennt, ist ihre kritische Theorie in dieser Endgültigkeit

herausgehoben aus der ständig notwendigen ubiquitären Universalfalsifikation,

wie sie sich philosophisch und wissenschaftstheoretisch zumindest
für den Kritischen Rationalismus14 ergibt. Theologia crucis ist als kritische
Theorie, kurz gesagt, ein spezifisch theologisches Fundamentaltheorem.

Der Massstab des Kreuzes Christi ist der Massstab für die Erkenntnis von
Wirklichkeit. Theologie kann nur mit Hilfe dieses Massstabes Wirklichkeit
(er)messen. Nur, wenn in ihr das Kreuz gilt, wenn sie crucial dimensioniert
ist, kann sie Wirklichkeit recht erkennen. Ohne das Kreuz verkommt Theologie

zur gefährdenden und gefährlichen Ideologie, die untauglich ist, die

Dinge zu sehen, wie sie tatsächlich sind. Eine solche Theologie ist fade,
nutzlos und tatsächlich Opium des Volks oder fürs Volk. Es gibt für den

Theologen nur eine Möglichkeit, Wirklichkeit zu erkennen: Unter dem
Kreuz stehend kommt er zu realem Erkennen. Indem er Theologus crucis

wird, kann er sagen, wie die Dinge sind. «Theologus crucis dicit, id quod res
est. »15 Für den Theologus crucis ist das eine strenge Implikation, die Dinge so

zu benennen, wie sie tatsächlich sind. Das «west» aus der Gotteserkenntnis
sub cruce.

«Gott kann nur in Leiden und Kreuz gefunden werden (Deum non inue-

niri, nisi in passionibus [et cruce]).»16

Nur die «amici crucis»17 erkennen den Christus crucifixus und damit den
in Kreuz und Leiden verborgenen Gott. Dagegen ignoriert der «theologus
gloriae» Christus und den in Kreuz und Leiden vorborgenen Gott («ignorât
Christum, ignorât Deum absconditum in passionibus» }& Der Theologus gloriae

ist auf Grund seines theologischen Habensmodus durch Verkehrtheit
geprägt, so nennt er das «Malum bonum, (et) bonum malum»19. Die
Aufgeblasenheit durch seine eigenen Werke20 verstellt dem Theologus gloriae den

Weg und Horizont wirklicher Gott- und Welterkenntnis. Der Theologus

14 Dessen philosophische Einseitigkeit zu erörtern, ist hier nicht der Ort.
15 M. Luther, Studienausgabe, in Zusammenarbeit mit H. Junghans, R. Pietz, J. Rogge

und G. Wartenberg herausgegeben von H.-U. Delius (im folgenden zitiert als StA), Bd. 1,

Berlin 1979, 208, 21f.
16 StA 1, 208, 27.
17 StA 1, 209,1.
18 StA 1, 208, 22.
19 StA 1, 208, 20.
20 StA 1, 209, 3.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 67

gloriae pervertiert die Theologie zur Ideologie. Er instrumentalisiert Theologie

zur Ideologie des eigenen selbstischen Selbstseins und Wirkens. «Er
will Gottes Herrlichkeit so erkennen, dass er darin seine eigenen opera
bestätigt findet und seiner eigenen potentia und sapientia sich bewusst sein
kann.»21

Wer das Kreuz wie der Theologus gloriae ignoriert, kommt notwendig zur
Eigenliebe, zur Glorifizierung des eigenen Wissens und Könnens. «Quia ex

quo crucem ignorant atque odiunt, necessario contraria diligunt, scilicet, sa-

pientiam, gloriam (et) potentiam (et) c(etera).»22

Die Ignorierung des Kreuzes führt zu Blindheit, Verblendung und störrischer

Verstockung. «Ideo tali amore magis excaecantur (et) indurantur.»23

Die Gier nach dem Eigenen wächst ins Unermessliche, Grenzenlose.24 So

aber kommt es zur schlimmen, Verderben bringenden Perversion. «Das
aber ist die völlige Perversion (tota est peruersitas), wenn man sich selbst

gefällt (sibi placere), sich selbst geniesst (frui [que] seipso) in seinen Werken
(in operibus suis) und sich als Götzen anbetet (idolam adorare).»15 Wer dem
Kreuz ausweicht - das macht Luther insbesondere in den Thesen 19 und 20

der Heidelberger Disputation deutlich -, gerät, indem er sich mit seiner
theologischen Spekulation auf das unsichtbare Wesen Gottes «einschiesst»
und das uns in Kreuz und Leiden zugewandte Wesen Gottes, seine «huma-
nitas, infirmitas, stulticia»26 fundamental vernachlässigt, auf theologische
Irrwege, ja disqualifiziert sich als Theologe fundamental. Er hat sein Theo-
loge-sein verloren. Denn «nicht jener ist wert, Theologe genannt zu werden,
der Gottes unsichtbares Wesen (inuisibilia Dei) durch seine Werke (per ea,

quae facta sunt) erkennt und versteht (intellecta conspicit)» ,27 «sondern der,
der das, was von Gottes Wesen sichtbar und der Welt zugewandt ist (uisibilia
[et] posteriora Dei), als in Leiden und Kreuz (per passiones [et] crucem
conspecta) begreift (intelligit)»,28 «Der abusus, der die Gotteserkenntnis aus
den Werken der Schöpfung in das verwerfliche Unternehmen der Theologie
gloriae verwandelt, muss also darin liegen, dass der Mensch hier in Gottes
Herrlichkeit und Seinsmacht die urbildliche causa seiner eigenen Seins- und

21 W. Joest, Ontologie der Person bei Luther, Göttingen 1967,125f.
22 StA 1, 209, 9f.
23 StA 1, 209, lOf.
24 Vgl. StA 1, 209, llff.
25 StA 1, 203, 5-7.
26 StA 1, 208, 4f.
27 StA 1, 207, 26f.
28 StA 1, 208, 2f.



68 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

Wirkmächtigkeit sehen und diese damit in Gott metaphysisch garantiert und
bestätigt finden will. Das ist das eigene bonum, das der Theologus gloriae in
der Gotteserkenntnis sucht und das in Wahrheit ein malum ist. Der Theologus

gloriae sucht m.a.W. die Analogie der absoluten göttlichen und der
relativen menschlichen Seinsvollkommenheit, in ihr sieht er den positiven
Zusammenhang des göttlichen und menschlichen Seins. Er betrachtet Gott
im Kreatürlichen so, dass er die am Kreatürlichen aufscheinende Seinskraft
als das ihm immanente Analogat zu der göttlichen Seinskraft wertet. Auf der
Ebene dieser Analogie-Beziehung sucht er mit Gott zu verkehren und ihm
seine eigenen opera gewissermassen als die des (wenn auch weitaus
schwächeren) Partners darzubieten... Diesen analogisierenden Missbrauch der
Erkenntnis seiner an den Werken aufscheinenden maiestas zerbricht Gott,
indem er selbst nun umgekehrt in der Ohnmacht und dem Zunichtewerden
des gekreuzigten Christus erscheint und den Menschen an diesen Punkt der
anihilatio (hervorgehoben durch U.K.) gleichsam mit sich zieht als auf die

einzige <Ebene>, auf der er in Wahrheit mit Gott verkehren kann. Damit
wird offenbar, dass der Mensch nicht in einer Gott relativ-analogen Seinsund

Wirkmächtigkeit, sondern gerade in der Nicht-Behauptung einer
solchen die wahre Gestalt seines Verhältnisses zu Gott hat. Weil er aber solche
Seins- und Wirkmächtigkeit erstrebt und behauptet, darum muss Gott diese

Behauptung auf dem Weg des Kreuzes destruieren.. ,»2y

Durch das Kreuz wird der Verkehrtheit des sich selbst glorifizierenden
Menschen gewehrt. Der Mensch, der sich durch seine eigenen Werke
selbstisch aufbauen will, wird durch das Kreuz aus seiner Werk-Leistungs-Verblendung

herausgenommen. Das Kreuz destruiert den Weg der Verderben
bringenden Glorifizierung des Eigenen. Der Weg zur geschlossenen Zuhan-
denheit der Menschen und der Dinge wird fundamental annulliert. Des
Pochens auf die eigene Werkleistung leer gemacht und destruiert - und in
diesem Sinne ein «exinanitus» und «destructus»30 - erkennt man durch das

Kreuz, dass «man selbst nichts ist (seipsum esse nihil) und die Werke nicht
unser, sondern Gottes sind (opera non sua, sed Dei esse)».31

Damit ist der Grund des universalen theologischen Kritikpotentials
genannt, das Kreuz. «.. .per crucem destruuntur opera [et] crucifigitur Adam,
qui per opera potius [a] edificatur.»32 Wenn immer Theologie Theologie des

Kreuzes ist, ist es ihr essentiell, fundamental Kritik zu üben. Das Kreuz

29 W. Joest, a.a.O. 126f.
30 StA 1, 209, 3f.
31 StA 1, 209, 4f.
32 StA 1, 209, lf.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 69

zerstört also nach Luther die Werke, die wir errichten, um unseren eigenen
Ruhm zu behaupten. Der alte Adam, der dadurch charakterisiert ist, dass er
sich ständig durch eigene Werke auferbauend glorifiziert, wird gekreuzigt.
Vom Kreuz her ergibt sich fundamental das «destruuntur opera» und das

«crucifigitur Adam». Fundamentalkritik ergibt sich für die Theologie nicht
aus opportunistischer Angepasstheit an ein mehr oder weniger ausgeprägtes
und überzeugendes aktuelles Kritikbedürfnis in und an den Rändern der
Gesellschaft, sondern aus ihrem Wesen selbst und zwar als perrenierende
Notwendigkeit.

Der Theologus crucis sagt und benennt klar «id quod res est».33 Er durch-
stösst die «Bewunderung der Brillanz», «die romantische Idee des Glanzes»,
die Verblendung durch die Galerie.34 Passiones und crux Christi machen ihn
immer wieder neu fähig, qualifizieren ihn, produktive Kritik an den
Verblendungen des Eigenen, der Welt zu üben. Nicht in pfäffischer und
pharisäischer Pose, sondern als Mitbetroffener. Indem der Theologus crucis die

Glorifizierung und Vergötzungen benennt, trifft das auch die eigene Person
mit ihrer Welt. Immer gilt hier das «tua res agitur». Das «crucifigitur Adam»
gilt immer auch ihm selbst. Der Theologe wird immer je und je kontingent
zum Theologus crucis. Er ist das nicht aus sich heraus, auf Grund eigener
Befindlichkeiten und Verdienste. Es ist das Kreuz Christi, das den Theologen

je und je zum Theologus crucis werden lässt. Und nur als solchem, also
durch das je und je ihm Ereignis- und Gestaltwerden im Denken, Leben und
Handeln durch den Christus crucifixus Geprägten, Stigmatisiertem, ermöglicht

sich ihm Fundamentalkritik an Ich, Du und Welt.
Das theologische Kritikpotential auf Grund der theologia crucis ist also

nicht dogmatischer Kritizismus, nicht Einnisten in skeptische Figurationen.
Auch eine Art «l'art pour l'art-Kritizismus» ist nicht sein Gehäuse. Destruie-
render Kritizismus, der sich an seinen kritizistischen Figurationen und
seinem Flair ergötzt, wird offengelegt durch das Kritikpotential der theologia
crucis als (defiziente) Glorifizierung des eigenen Habitus. Es kann zwar
bequem und angesichts der Galerie dienlich und förderlich sein, hier seinen
Platz einzunehmen. Hier aber ist nicht der locus theologiae crucis. Der
Theologus crucis muss - wann, wie und wo auch immer - sagen, «was Sache
ist».35 Ihm ist es nicht vergönnt und erlaubt, sich bei den pejorativen und
affirmativen Domestikationen und Utopien des glorifizierten und glorifzie-

33 StA 1, 208, 20f.
34 K.R. Popper, a.a.O. 341.
35 StA 1, 208, 20f.



70 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

renden Selbstischen von Menschen und Welt zu etablieren. Das Kritikpotential
der theologia crucis durchschaut und entlarvt diese Domestikationen und

Utopien als Gestaltungen der theologia gloriae. Die theologia crucis
entdeckt und benennt perennierend glorifizierende vergötzende Vorstellungen
und (Ver)bildungen.

Indem der Christus cruxificus je und je Raum gewinnt im erkennenden
und handelnden Glaubenden, wird dieser zum kritischen Theologen, d.h. zu
einem, dem, indem er dem Christus crucifixus nachfolgt, die Potenz und
theologische Kompetenz je und je geschenkt wird, Menschen, Geschöpfe
und Sachen so zu benennen, wie sie tatsächlich sind. Das Kritikpotential
orientiert auf dieses. Es ist also letztlich eine auferbauende Kritik, die z.B.
gesellschaftlich gesehen, dazu dient, der Stadt Bestes zu suchen (Jer 29,7).

Der zu Anfang meines Beitrages genannten durch Karl Popper konstatierten

Misere des Kritikpotentials kann theologisch gewehrt werden,
wenn der Theologe, ja wenn der Christ seinen «Beruf» als theologus crucis
«realisiert». Indem er das tut, wird ihm unerschöpfliches Kritikpotential
gegeben, das er anwendet auf sich, andere, die Welt. Er kann (weil er darf)
es einbringen zum wahren Nutzen, zur oixoÔopfj von Ich, Du, Gesellschaft,
Kirche und Welt. Die kritische Theologie sieht die Wirklichkeit durch die
Balken des Kreuzes.

Udo Kern, Jena


	Theologia crucis als Fundamentalkritik

