Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 50 (1994)

Heft: 1

Artikel: Theologia crucis als Fundamentalkritik
Autor: Kern, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologia crucis
als Fundamentalkritik

Karl Popper diagnostiziert unsere westlich-abendléndische Erziehung als
korrupt, und zwar intellektuell und sittlich. Diese Korruption hat nach
Popper ithren Grund in dem Aussetzen, Nichtanwenden, Verweigern von
Kritik in dem, was wir tun und sagen. «Und in der Tat — unsere intellektuelle
wie auch unsere sittliche Erziehung ist korrupt. Sie ist verdorben durch die
Bewunderung der Brillanz, durch die Bewunderung der Weise, in der Dinge
gesagt werden, die an die Stelle einer kritischen Betrachtung des Gesagten
(und des Getanen) tritt. Sie ist verdorben durch die romantische Idee des
Glanzes auf der Biihne der Geschichte, auf der wir alle Schauspieler sind.
Wir sind dazu erzogen, bei allen unseren Handlungen die Galerie im Auge
zu behalten.»'

Diese Pragung und Fixierung auf und «durch die Bewunderung der Bril-
lanz» bringt uns die Anpassung an die Faszination dessen, was sich im «man»
aufweisend zur Pose stellen kann. Die «romantische Idee des Glanzes»
verdirbt uns innen und aussen. Wir konnen in allem, was wir tun, denken
und handeln, ja miissen «die Galerie im Auge ... behalten». Die Idee des
Glanzes ideologisiert unser Dasein. Sie ist eingenistet in das, was wir tun,
denken, erreichen. In fruchtbarer Evidenz bestimmt sie die Alltdglichkeit.
Die «Biihne der Geschichte, auf der wir alle Schauspieler sind», lebt von der
Ideologie des Glanzes. Immer, wann und wo, wie und was, klein und gross —
immer gilt es, die Galerie im Auge zu behalten.

So aber gedeiht der Verfall. Indem sich die bewunderte Brillanz durch-
setzt, sich verherrlicht, glorifiziert, verlieren sich die Konturen des Mensch-
lichen. Menschliches gedeiht nicht durch die und in der (blinden) Faszina-
tion der romantischen Idee des Glanzes. Nein, diese Idee ist Verderben
bringend. An ihr orientiert, sind wir ideologisch irregeleitet.

Wie aber konnen wir ausziehen aus der Leben und Denken zerstérenden
Bewunderung der Brillanz?

Es gilt: «Der kritische Weg ist allein noch offen.»’

' K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, I1. Falsche Propheten. Hegel,
Marx und die Folgen, Miinchen 1975, 341.
2 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 856.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 63

Aber ist das nicht das perennierend neuzeitliche Geschift, kritisch die
Wege zur Wirklichkeit zu beschreiten?

Muss man nicht Theodor Adorno recht geben, wenn er sagt, dass «wenig
tibertreibt, wer den neuzeitlichen Begriff der Vernunft mit Kritik gleich-
setzt?»* Sind nicht bei aller Incompatibilitit kritische Theorien so etwas wie
eine Art Koinzidenzpunkt zumindest neuzeitlich wissenschaftlichen Erken-
nens und Gestaltens? Ist nicht insbesondere philosophisches und naturwis-
senschaftliches Erkennen idealtypisch als solches von der Basis kritischer
Theorien aus zu sehen? Hat nicht die Kritik ihren Siegeszug als Fundamen-
talkategorie neuzeitlicher Wissenschaft und Lebenstheorie erfolgreich ange-
treten, ja verwirklicht? Versteht sich nicht der neuzeitlich Gebildete als
kritischer Mensch par excellence?

Sicherlich ist man geneigt, diese Fragen zunéchst positiv zu beantworten.
Neuzeitliches Denken und Gestalten ist wesentlich von kritischem Her-
angehen und von kritischer Interpretation geprigt. Aber diese Antwort ist
zu generalisierend, zu oberflédchlich, ungenau, insuffizient. Wir haben neu-
zeitliche Kritik nicht unverstellt entfaltet. Typisch ist uns der begrenzte,
genauer: instrumentalisierte Umgang mit Kritik. Wir haben das Potential
der Kritik wesentlich instrumental eingegrenzt. Kritische Theorie in Philo-
sophie und Wissenschaft tiberhaupt sind fiir uns der adidquate Ort von
Kritik. Wir haben in Wissenschaft und Gesellschaft durch génzliche Instru-
mentalisierung Kritik eng gefithrt. Indem wir Kritik ausschliesslich instru-
mentalisierten, haben wir sie selbst beschnitten und als Mittel instrumental
gefangen gesetzt. In dieser Gefangenschaft verzehrt sich dieselbe und ist
dazu verurteilt, in partikuldrer Perfektion, sich kritizistisch matt zu setzen.
Wo sich die Instrumentalisierung nicht unmittelbar auszahlt, verliert sich das
Kritikpotential. Die kritische Schau verliert das Feld an die «Bewunderung
der Brillanz». Das aber ist Welt und Leben gefihrdend. Immer mehr be-
herrscht die «Idee des Glanzes» das Feld. Damit gerit aber selbst die instru-
mentalisierte Kritik in effiziente Gefahr.

Kritik bedarf des Fundamentalen. Sie kann auch nur recht instrumental
effizient werden, wenn sie des fundamentalen Horizontes nicht entbehrt. Es
gilt, dieses Fundamentale, was wir im Begriff sind zu verlieren, zu entdek-
ken.

3 T.W. Adorno, Kritik, in: Kritik. Kleine Schriften zur Gesellschaft, Frankfurt/Main
1971, 11; zitiert nach C. von Bormann, Kritik, in: Handbuch philosophischer Grundbegrif-
fe, herausgegeben von H. Krings, H. M. Baumgartner und C. Wild, Studienausgabe Bd. 3,
Miinchen 1973, 807-823, hier: 808.



64 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

Hilfreich ist es, sich hier zunidchst der alten Differenz zu erinnern, die
dem allgemein Gebildeten die Kritik zuschreibt und nicht dem «Wissen-
schaftler, dessen Urteil auf ein bestimmtes Gebiet, in welchem er sachver-
stiandig ist, beschriinkt ist».* Aristoteles sagt: «Der allseitig Gebildete ist
nach unserem Urteil sozusagen ein Kritiker iiber alle Fragen (ton holos
pepaideumenon . .. peri panton hos eipein kritikon tina nomizomen einai).»”
Kritik erschliesst sich dem allseitig Gebildeten. Sie darf nicht reduziert
werden zum Kriterium sachlich urteilender Wissenschaft. Das gilt es auch
neuzeitlich zu beherzigen. Kritik bedarf des allseitig Gebildeten. Sie ver-
kommt, wo dieses beides nicht beriicksichtigt wird.

Aristoteles® siedelt Kritik im Bereich des Handelns (praxis) und Hervor-
bringens (poiesis und techne) an. Ort der Kritik ist fiir Aristoteles nicht im
Bereich der theoretischen Wissenschaft (theoria), also der Physik, Mathe-
matik und Theologie (erste Philosophie, Metaphysik), denn diese betrach-
ten das, was ist. Nicht das Betrachten des Fiir-sich-selbst-Seins der Dinge ist
Ort der Kritik, sondern nur die vom menschlichen Handeln abhingigen
Dinge, wo Differenz zwischen Sollen und Sein ist, sind Ort der Kritik. So ist
die ethische Praxis Hauptfeld der Kritik. «Ihre Aufgabe verwirklicht Kritik
in der Entscheidung oder Wahl (proairesis) als <Priifen des Ethos> (krinein ta
ethe), als Verstindigkeit (synesis) und Unterscheidung (gnome), die als
«richtige Beurteilung des Billigen> (kritike tou epieikous orthe) von der sittli-
chen Einsicht oder Klugheit (phronesis) geleitet werden.»’

Diese aristotelische Verortung der Kritik auf das im aristotelischen Sinne
Ethische, das ja bekanntlich in seiner Dimensionalitidt gegeniiber der neu-
zeitlichen Dimensionierung des Ethischen als ungeheuer weit bezeichnet
werden muss, eroffnet der Kritik Raum, der {iber die neuzeitlich instrumen-
talisierte Kritik weit hinausreicht. Aber die verengte instrumentalisierte
Kritik kann nicht hinreichend mit Hilfe der aristotelischen Verortung geret-
tet werden. Denn unseres Erachtens ist es notwendig, Kritik im Rahmen der
im aristotelischen Sinne — und somit gegen Aristoteles — theoretischen Wis-
senschaften zu bestimmen.

4 C. von Bormann, a.a.O. 807.

* Aristoteles, De part. an. 11, 639 a 6ff.; zitiert bei C. von Bormann, a.a.O. 807.

®Vgl. U. Kern, Zum Charisma der Rationalitit. Eine Problemanzeige, ThLZ 112
(1987) 865-882, hier: 867f. Vgl. auch C. von Bormann, a.a.O. 812f., der leider nicht prizise
das aristotelische Material einbringt.

7 C. von Bormann, a.a.O. 813.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 65

Auch der Theologe ist um seinen Beitrag gefragt. Rettung der Kritik
muss theologisch fundamental definiert werden. Theologisch ist der Funda-
mentalort von Kritik zu benennen. Hinweis dazu soll die theologische Veror-
tung der Kritik in Luthers theologia crucis sein.

I1

Fiir Martin Luther gilt: «Crux probat omina.»® Das Kreuz Christi ist Luther
alles entscheidende Norm des Denkens, Handelns und Lebens. Theologie
ist bestimmt als Theologie des Kreuzes und nur als solche ist sie Theologie.
«Crux sola est nostra Theologia.»° Nur das Kreuz gilt. Keine andere Norm,
keine andere theologische Fundamentalkategorie ist in Geltung. Es gibt fiir
Luther nur die eine. Nur als «sapientia crucis» ist Theologie rechte Theolo-
gie.'” Die Koordinaten des Kreuzes definieren Theologie, wenn sie denn
Theologie, biblisch fundierte Theologie ist. Fiir Luthers Schriftverstindnis
ist es klar: «Crux enim Christi ubigue in Scripturis occurrit.»" So ist Christus
der «punctus mathematicus sacrae scripturae».” Clare et distincte ist Theolo-
gie gesiegelt durch den Christus crucifixus.

Indem das «Crux probat omnia» als Fundamentalnorm theologischen
Erkennens und Handelns gilt, wird Theologie zur fundamental kritischen
Theorie. Die Fundamentalkritik des Kreuzes ergibt sich aus dem fundamen-
tum des Christus crucifixus. Es gibt keine Wahrheit an der Fundamental-
norm der theologia crucis vorbei. «omnis veritas. .. brevi verbo ipsa crux
Christi »"

Theologie als kritische Theorie auf Grund des «Crux probat omnia» hat
ihren endgiiltigen Falsifikationsfaktor in dem Christus crucifixus. Theologia
crucis bedarf der stindigen Falsifikation durch den Christus crucifixus, damit
sie auch tatsédchlich Theologie des Kreuzes wird. Die Falsifikation des theo-
logischen Theorems theologia crucis durch den Christus crucifixus bewahrt
die theologia crucis vor Depravierung, Destruktion, davor, dass diese ver-
kommt zum dogmatischen Gestell (subjektivistischer oder objektivistischer)
klerikaler Pose, die in ihrem Gehéduse permanent Entfremdung fabriziert.

8 WA 5,179, 31.
? WA 5,176, 33.
WA 5, 42, 8; 45, 30.
'WA 3, 63, 1f.
2 WA Tr 2, 439, 25 (nr. 2383).
B WA 4, 383, 34f.



66 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

Das Kreuz Christi ist die Norm, nicht unsere kruzialen Befindlichkeiten.
Diese miissen sténdig falsifiziert werden durch den endgiiltigen Falsifika-
tionsfaktor. Indem Theologie diesen endgiiltigen Falsifikationsfaktor, den
Christus crucifixus (er)kennt, ist ihre kritische Theorie in dieser Endgiiltig-
keit herausgehoben aus der stindig notwendigen ubiquitdren Universalfalsi-
fikation, wie sie sich philosophisch und wissenschaftstheoretisch zumindest
fiir den Kritischen Rationalismus™ ergibt. Theologia crucis ist als kritische
Theorie, kurz gesagt, ein spezifisch theologisches Fundamentaltheorem.

Der Massstab des Kreuzes Christi ist der Massstab fiir die Erkenntnis von
Wirklichkeit. Theologie kann nur mit Hilfe dieses Massstabes Wirklichkeit
(er)messen. Nur, wenn in ihr das Kreuz gilt, wenn sie crucial dimensioniert
ist, kann sie Wirklichkeit recht erkennen. Ohne das Kreuz verkommt Theo-
logie zur gefdhrdenden und gefidhrlichen Ideologie, die untauglich ist, die
Dinge zu sehen, wie sie tatsichlich sind. Eine solche Theologie ist fade,
nutzlos und tatséchlich Opium des Volks oder fiirs Volk. Es gibt fiir den
Theologen nur eine Moglichkeit, Wirklichkeit zu erkennen: Unter dem
Kreuz stehend kommt er zu realem Erkennen. Indem er Theologus crucis
wird, kann er sagen, wie die Dinge sind. «Theologus crucis dicit, id quod res
est.»" Fiir den Theologus crucis ist das eine strenge Implikation, die Dinge so
zu benennen, wie sie tatsdchlich sind. Das «west» aus der Gotteserkenntnis
sub cruce.

«Gott kann nur in Leiden und Kreuz gefunden werden (Deum non inue-
niri, nisi in passionibus [et cruce]).»"

Nur die «amici crucis»”’ erkennen den Christus crucifixus und damit den
in Kreuz und Leiden verborgenen Gott. Dagegen ignoriert der «theologus
gloriae» Christus und den in Kreuz und Leiden vorborgenen Gott («ignorat
Christum, ignorat Deum absconditum in passionibus»."® Der Theologus glo-
riae ist auf Grund seines theologischen Habensmodus durch Verkehrtheit
gepriigt, so nennt er das «Malum bonum, (et) bonum malum»". Die Aufge-
blasenheit durch seine eigenen Werke® verstellt dem Theologus gloriae den
Weg und Horizont wirklicher Gott- und Welterkenntnis. Der Theologus

" Dessen philosophische Einseitigkeit zu erdrtern, ist hier nicht der Ort.

15 M. Luther, Studienausgabe, in Zusammenarbeit mit H. Junghans, R. Pietz, J. Rogge
und G. Wartenberg herausgegeben von H.-U. Delius (im folgenden zitiert als StA), Bd. 1,
Berlin 1979, 208, 21f.

16 StA 1, 208, 27.

7'StA 1, 209, 1.

'8 StA 1, 208, 22.

¥ StA 1, 208, 20.

2 StA 1, 209, 3.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 67

gloriae pervertiert die Theologie zur Ideologie. Er instrumentalisiert Theo-
logie zur Ideologie des eigenen selbstischen Selbstseins und Wirkens. «Er
will Gottes Herrlichkeit so erkennen, dass er darin seine eigenen opera
bestétigt findet und seiner eigenen potentia und sapientia sich bewusst sein
kann.»*

Wer das Kreuz wie der Theologus gloriae ignoriert, kommt notwendig zur
Eigenliebe, zur Glorifizierung des eigenen Wissens und Koénnens. «Quia ex
quo crucem ignorant atque odiunt, necessario contraria diligunt, scilicet, sa-
pientiam, gloriam (et) potentiam (et) c(etera).»*

Die Ignorierung des Kreuzes fiihrt zu Blindheit, Verblendung und storri-
scher Verstockung. «Ideo tali amore magis excaecantur (et) indurantur.»>
Die Gier nach dem Eigenen wichst ins Unermessliche, Grenzenlose.** So
aber kommt es zur schlimmen, Verderben bringenden Perversion. «Das
aber ist die vollige Perversion (fota est peruersitas), wenn man sich selbst
gefillt (sibi placere), sich selbst geniesst (frui [que] seipso) in seinen Werken
(in operibus suis) und sich als G6tzen anbetet (idolam adorare).»* Wer dem
Kreuz ausweicht — das macht Luther insbesondere in den Thesen 19 und 20
der Heidelberger Disputation deutlich —, gerit, indem er sich mit seiner
theologischen Spekulation auf das unsichtbare Wesen Gottes «einschiesst»
und das uns in Kreuz und Leiden zugewandte Wesen Gottes, seine «huma-
nitas, infirmitas, stulticia»*® fundamental vernachldssigt, auf theologische
Irrwege, ja disqualifiziert sich als Theologe fundamental. Er hat sein Theo-
loge-sein verloren. Denn «nicht jener ist wert, Theologe genannt zu werden,
der Gottes unsichtbares Wesen (inuisibilia Dei) durch seine Werke (per ea,
quae facta sunt) erkennt und versteht (intellecta conspicit)»,” «sondern der,
der das, was von Gottes Wesen sichtbar und der Welt zugewandt ist (uisibilia
[et] posteriora Dei), als in Leiden und Kreuz (per passiones [et] crucem
conspecta) begreift (intelligit)».*® «Der abusus, der die Gotteserkenntnis aus
den Werken der Schopfung in das verwerfliche Unternehmen der Theologie
gloriae verwandelt, muss also darin liegen, dass der Mensch hier in Gottes
Herrlichkeit und Seinsmacht die urbildliche causa seiner eigenen Seins- und

' W. Joest, Ontologie der Person bei Luther, Géttingen 1967, 125f.
2 StA 1, 209, 91.

3 StA 1, 209, 10f.

# Val. StA 1, 209, 11ff.

3 StA 1, 203, 5-7.

* StA 1, 208, 4f.

2 StA 1, 207, 26f.

8 StA 1, 208, 2f.



68 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

Wirkmichtigkeit sehen und diese damit in Gott metaphysisch garantiert und
bestitigt finden will. Das ist das eigene bonum, das der Theologus gloriae in
der Gotteserkenntnis sucht und das in Wahrheit ein malum ist. Der Theolo-
gus gloriae sucht m.a.W. die Analogie der absoluten gottlichen und der
relativen menschlichen Seinsvollkommenbheit, in ihr sieht er den positiven
Zusammenhang des gottlichen und menschlichen Seins. Er betrachtet Gott
im Kreatiirlichen so, dass er die am Kreatiirlichen aufscheinende Seinskraft
als das ihm immanente Analogat zu der gottlichen Seinskraft wertet. Auf der
Ebene dieser Analogie-Beziehung sucht er mit Gott zu verkehren und ihm
seine eigenen opera gewissermassen als die des (wenn auch weitaus schwi-
cheren) Partners darzubieten... Diesen analogisierenden Missbrauch der
Erkenntnis seiner an den Werken aufscheinenden maiestas zerbricht Gott,
indem er selbst nun umgekehrt in der Ohnmacht und dem Zunichtewerden
des gekreuzigten Christus erscheint und den Menschen an diesen Punkt der
anthilatio (hervorgehoben durch U.K.) gleichsam mit sich zieht als auf die
einzige <Ebene>, auf der er in Wahrheit mit Gott verkehren kann. Damit
wird offenbar, dass der Mensch nicht in einer Gott relativ-analogen Seins-
und Wirkmichtigkeit, sondern gerade in der Nicht-Behauptung einer sol-
chen die wahre Gestalt seines Verhéltnisses zu Gott hat. Weil er aber solche
Seins- und Wirkmichtigkeit erstrebt und behauptet, darum muss Gott diese
Behauptung auf dem Weg des Kreuzes destruieren .. .»”

Durch das Kreuz wird der Verkehrtheit des sich selbst glorifizierenden
Menschen gewehrt. Der Mensch, der sich durch seine eigenen Werke selb-
stisch autbauen will, wird durch das Kreuz aus seiner Werk-Leistungs-Ver-
blendung herausgenommen. Das Kreuz destruiert den Weg der Verderben
bringenden Glorifizierung des Eigenen. Der Weg zur geschlossenen Zuhan-
denheit der Menschen und der Dinge wird fundamental annulliert. Des
Pochens auf die eigene Werkleistung leer gemacht und destruiert — und in
diesem Sinne ein «exinanitus» und «destructus»” — erkennt man durch das
Kreuz, dass «man selbst nichts ist (seipsum esse nihil) und die Werke nicht
unser, sondern Gottes sind (opera non sua, sed Dei esse)».™

Damit ist der Grund des universalen theologischen Kritikpotentials ge-
nannt, das Kreuz. «...per crucem destruuntur opera [et] crucifigitur Adam,
qui per opera potius [a] edificatur.»** Wenn immer Theologie Theologie des
Kreuzes ist, ist es ihr essentiell, fundamental Kritik zu iiben. Das Kreuz

2 W. Joest, a.a.0. 126f.
WStA 1, 209, 3f.
M StA 1, 209, 4f.
2 StA 1, 209, 1f.



Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik 69

zerstort also nach Luther die Werke, die wir errichten, um unseren eigenen
Ruhm zu behaupten. Der alte Adam, der dadurch charakterisiert ist, dass er
sich stindig durch eigene Werke auferbauend glorifiziert, wird gekreuzigt.
Vom Kreuz her ergibt sich fundamental das «destruuntur opera» und das
«crucifigitur Adam». Fundamentalkritik ergibt sich fiir die Theologie nicht
aus opportunistischer Angepasstheit an ein mehr oder weniger ausgeprégtes
und iiberzeugendes aktuelles Kritikbediirfnis in und an den Réndern der
Gesellschaft, sondern aus ihrem Wesen selbst und zwar als perrenierende
Notwendigkeit.

Der Theologus crucis sagt und benennt klar «id quod res est».* Er durch-
stosst die «Bewunderung der Brillanz», «die romantische Idee des Glanzes»,
die Verblendung durch die Galerie.* Passiones und crux Christi machen ihn
immer wieder neu fidhig, qualifizieren ihn, produktive Kritik an den Ver-
blendungen des Eigenen, der Welt zu iiben. Nicht in pfiffischer und phari-
sdischer Pose, sondern als Mitbetroffener. Indem der Theologus crucis die
Glorifizierung und Vergdtzungen benennt, trifft das auch die eigene Person
mit ihrer Welt. Immer gilt hier das «tua res agitur». Das «crucifigitur Adam»
gilt immer auch ihm selbst. Der Theologe wird immer je und je kontingent
zum Theologus crucis. Er ist das nicht aus sich heraus, auf Grund eigener
Befindlichkeiten und Verdienste. Es ist das Kreuz Christi, das den Theolo-
gen je und je zum Theologus crucis werden ldsst. Und nur als solchem, also
durch das je und je ihm Ereignis- und Gestaltwerden im Denken, Leben und
Handeln durch den Christus crucifixus Geprégten, Stigmatisiertem, ermog-
licht sich ihm Fundamentalkritik an Ich, Du und Welt.

Das theologische Kritikpotential auf Grund der theologia crucis ist also
nicht dogmatischer Kritizismus, nicht Einnisten in skeptische Figurationen.
Auch eine Art «I’art pour I’art-Kritizismus» ist nicht sein Gehéuse. Destruie-
render Kritizismus, der sich an seinen kritizistischen Figurationen und sei-
nem Flair ergotzt, wird offengelegt durch das Kritikpotential der theologia
crucis als (defiziente) Glorifizierung des eigenen Habitus. Es kann zwar
bequem und angesichts der Galerie dienlich und forderlich sein, hier seinen
Platz einzunehmen. Hier aber ist nicht der locus theologiae crucis. Der
Theologus crucis muss — wann, wie und wo auch immer — sagen, «was Sache
ist».> Thm ist es nicht vergénnt und erlaubt, sich bei den pejorativen und
affirmativen Domestikationen und Utopien des glorifizierten und glorifzie-

3 StA 1, 208, 20f.
* K.R. Popper, a.a.0. 341.
¥ StA 1, 208, 20f.



70 Udo Kern, Theologia crucis als Fundamentalkritik

renden Selbstischen von Menschen und Welt zu etablieren. Das Kritikpoten-
tial der theologia crucis durchschaut und entlarvt diese Domestikationen und
Utopien als Gestaltungen der theologia gloriae. Die theologia crucis ent-
deckt und benennt perennierend glorifizierende vergdtzende Vorstellungen
und (Ver)bildungen.

Indem der Christus cruxificus je und je Raum gewinnt im erkennenden
und handelnden Glaubenden, wird dieser zum kritischen Theologen, d.h. zu
einem, dem, indem er dem Christus crucifixus nachfolgt, die Potenz und
theologische Kompetenz je und je geschenkt wird, Menschen, Geschopfe
und Sachen so zu benennen, wie sie tatsdchlich sind. Das Kritikpotential
orientiert auf dieses. Es ist also letztlich eine auferbauende Kritik, die z.B.
gesellschaftlich gesehen, dazu dient, der Stadt Bestes zu suchen (Jer 29, 7).

Der zu Anfang meines Beitrages genannten durch Karl Popper konsta-
tierten Misere des Kritikpotentials kann theologisch gewehrt werden,
wenn der Theologe, ja wenn der Christ seinen «Beruf» als theologus crucis
«realisiert». Indem er das tut, wird ihm unerschopfliches Kritikpotential
gegeben, das er anwendet auf sich, andere, die Welt. Er kann (weil er darf)
es einbringen zum wahren Nutzen, zur oixodopun von Ich, Du, Gesellschaft,
Kirche und Welt. Die kritische Theologie sieht die Wirklichkeit durch die
Balken des Kreuzes.

Udo Kern, Jena



	Theologia crucis als Fundamentalkritik

