
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 4

Artikel: "Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn" : Anmerkungen zu Karl
Ludwig Schmidt und der Neutestamentler-Erklärung des Jahres 1933

Autor: Mühling, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn»

Anmerkungen zu Karl Ludwig Schmidt und der
Neutestamentler-Erklärung des Jahres 19331

Die politische Katastrophe der nationalsozialistischen Machtergreifung
am 30. Januar 1933 traf den überwiegenden Teil des deutschen Protestantismus

theologisch nahezu völlig unvorbereitet.2 Die theologischen Implikationen

der «politischen Theologie», die eine untrennbare Verantwortung der
deutschen Theologie und Kirche für das «völkische» Schicksal Deutschlands
behauptete, nahmen die meisten Theologen, Pfarrer und Kirchenleitungen
sehr wohl wahr, doch führten sie seit dem erdrutschartigen Sieg der NSDAP
bei den Septemberwahlen 1930 und dem dadurch bedingten Erstarken der
«Deutschen Christen» die Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus
im wesentlichen auf der politischen Ebene. Wurde in der «politischen
Theologie» der Begriff der politischen Zugehörigkeit zu einer theologischen
Kategorie und bereitete auf diese Weise den innerkirchlichen Durchbruch der
«Deutschen Christen» mit vor, so gingen diese noch einen Schritt weiter:
Entscheidend war den «Deutschen Christen» allein die rücksichtslose
Durchsetzung ihrer theologisch verbrämten politischen Ziele, die auf diese *
Weise theologische Wahrhaftigkeit ihrem ideologischen Totalitätsanspruch
unterordneten.

So überraschend es klingt: Eine problemorientierte theologische
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus hat bis 1933 im Bereich der Theologie

und der Kirche kaum stattgefunden, selbst die Diskussionen um die

«Hirsch-Althaus-Erklärung» von 1931 und die Streitigkeiten um den sog.
«Fall Dehn» wurden überwiegend auf der politischen Ebene geführt, indem
das politische Bekenntnis zum entscheidenden Kriterium der Kirchenzugehörigkeit

wurde3.

1 Überarbeitete Geburtstagsgabe für Erich Grässer zum 23.10.1992.
2 Neben R. Karwehls berühmtem Aufsatz: Politisches Messiastum. Zur Auseinandersetzung

zwischen Kirche und Nationalsozialismus, ZZ 9 (1931) 519-543 gehörte damals der
von L. Klotz herausgegebene Band: Die Kirche und das Dritte Reich. Fragen und
Forderungen deutscher Theologen 1, Gotha 1932, zu den rühmlichen Ausnahmen.

3 Zu den wenigen Ausnahmen, die auch die theologische Problematik der Streitigkeiten

erfassten, gehören die Reaktionen von Karl Ludwig Schmidt auf die Flirsch/Althaus-
Erklärung - Schmidt hielt diese theologisch, kirchlich, politisch und menschlich für eine

Unmöglichkeit (vgl. ThBl 10 [1931] 178 f.) - sowie auf den «Fall Dehn», in dem sich Schmidt
gemeinsam mit Karl Barth, Martin Dibelius, Otto Piper und Georg Wünsch mit Günther
Dehn «persönlich und sachlich solidarisch» erklärte (vgl. ThBl 10 [1931] 332 f.).



354 Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn

Diese theologische Sprachlosigkeit war es, die die Evangelische Kirche
gerade nach dem 30. Januar 1933 für die deutsch-christlichen Parolen mit
ihrer Gleichsetzung von «völkischem Erwachen» und von «göttlicher
Offenbarung in der Geschichte» anfällig machte und die Ursache für die weit
verbreitete Ratlosigkeit der Kirchenleitungen und theologischen Fakultäten
gegenüber dem absoluten Machtanspruch der «Glaubensbewegung Deutscher

Christen» bildete. Offenkundig wurden die verhängnisvollen Defizite
theologischer Reflexion des traditionell staatsloyalen deutschen Protestantismus

nicht nur in der schon im Frühjahr 1933 einsetzenden Diskussion über
den NS-Staat als Obrigkeit im Sinne von Rom 13,4 sondern auch in den
Reaktionen von Theologie und Kirche dem nationalsozialistischen
Antisemitismus gegenüber, die von vereinzeltem Protest über weitverbreitete
Sprachlosigkeit bis zur allgemeinen Zustimmung reichten.

Theologische Klärung war in den Monaten, in denen sich die Ereignisse
überschlugen, dringend erforderlich. In dieser Linie einer theologischen
Standortbestimmung um des Evangeliums willen ist auch der Ende Juni 1933

abgeschlossene berühmte Aufsatz Barths «Theologische Existenz heute» zu
verstehen, dessen Aufruf zu sachlicher theologischer Arbeit angesichts der

Machtansprüche der «Deutschen Christen» nicht nur einen kirchenpolitischen

Anspruch in sich barg, sondern zugleich auch eine starke Auswirkung
auf die kirchenpolitische Diskussion hatte.

Mit Barths «Rückzug» in die Theologie war sein Bonner neutestamentli-
cher Kollege und Freund Karl Ludwig Schmidt keinesfalls einverstanden. In
den aus den Jahren 1933/34 erhalten gebliebenen Briefen an Karl Barth
bestritt Schmidt zwar nicht die Richtigkeit der Barthschen Überlegungen,
hielt jedoch die Preisgabe der Möglichkeit einer direkten politischen
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus für einen grossen Fehler.5

4 Bis in die «Barmer Theologische Erklärung» hinein, deren Stossrichtung nicht
politisch, sondern primär theologisch und innerkirchlich ausgerichtet ist, ist dieses tradierte
Obrigkeitsverständnis einer dem Staat gegenüber loyal sich verhaltenden Kirche zu erkennen.

Die einstimmige Verabschiedung der sechs Barmer Thesen durch die Synode war nur
möglich, weil der Einführungsvortrag von Hans Asmussen durch die Synode zum nicht
abtrennbaren Bestandteil der Barmer Erklärung erhoben wurde. In dem Vortrag Asmus-
sens heisst es u.a., dass der theologische Protest gegen die Häresien der DC keine
Opposition «gegen die jüngste Geschichte des Volkes,... gegen den neuen Staat,... gegen
die Obrigkeit» bedeute (H. Asmussen, Vortrag über die Theologische Erklärung zur
gegenwärtigen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche, in: Die Barmer Theologische
Erklärung, hg.v. A. Burgsmüller, R. Weth, Neukirchen 41984, 48).

5 Die unterschiedliche Position zwischen Barth und Schmidt bestand also darin, dass

Schmidt über die theologische und kirchenpolitische Diskussion eines Karl Barth hinaus



Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn 355

Die Verantwortung eines jeden Bürgers für die politische Mitgestaltung
der Gesellschaft erkannte Schmidt während des ersten Weltkrieges schon
sehr früh - diese Erkenntnis führte ihn nach dem Weltkrieg in die politische
Arbeit hinein. Seine Überzeugung, dass das Christentum eine konkrete
soziale Ausgestaltung erfahren müsse, fand er zunächst in der Deutschen
Demokratischen Partei (DDP)6 und, nach dem Versagen des Liberalismus in
der sozialen Frage, seit 1924 in der SPD am nächsten verwirklicht. Durch
und durch eine politische Existenz, erklärte er sich im Februar 1933 - wenige
Tage nach der sog. «Machtergreifung»! - bereit, für die Bonner SPD auf
dem sicheren Listenplatz 3 bei der Kommunalwahl des März 1933 zu
kandidieren. Schmidt gehörte zu den wenigen Personen im Deutschland des

Jahres 1933, die schon früh das Unheil einer nationalsozialistischen Regierung

erkannten, vor dieser Erkenntnis nicht die Augen verschlossen und
genügend Zivilcourage bewiesen haben, dagegen anzugehen.

Schmidt, dem seit seiner ersten Begegnung im Jahre 1912 mit Adolf
Deissmann, der «zeit seines Lebens in einem protestantischen Diskurs mit
der Welt, der ökumenischen und der säkulären gestanden hat und in
zugespitzten Situationen zu entschiedener Haltung bereit war»7, die
Weltverantwortung eines Christen zur festen Überzeugung geworden war, wusste

genau, welche Gefahr und persönliche Konsequenz ihm im Falle einer
absoluten Mehrheit der Nationalsozialisten drohte. Doch Schmidt setzte
sich über seine eigenen Bedenken hinweg: Die Scham über die Regierung
Hitler und die Erkenntnis über den sich im Staat abzeichnenden Terror
trieben ihn zu diesem Schritt.8

die direkte politische Auseinandersetzung mit dem deutschen Nationalsozialismus des

Frühjahres 1933 suchte. Für Schmidt war daher die Beschränkung auf die theologische
Auseinandersetzung unfreiwillig und erzwungen, wie in einem Brief an Bultmann vom
7.5.1933, eine Woche nach der Zwangsbeurlaubung Schmidts, zu spüren ist. Hierin heisst
es u. a.: «Wenn es so ist, was kann und soll da unsereiner tun? Ich kann nur schweigen
und muss weiter mein engeres theologisches Geschäft tun und hoffen, dass von da aus
Bibel und Bekenntnis durch wirre und dunkle Zeitläufe hinübergerettet werden» (Original
im Nachlass Bultmann, UB Tübingen).

6 Zur DDP vgl. K. Wegner (Bearb.), Linksliberalismus in der Weimarer Republik,
Quellen zur Geschichte des Parlamentarismus und der politischen Parteien, Reihe III, 5,
1980.

7 G. Wirth, Adolf Deissmann und der Arierparagraph, DtPfrBl 91 (1991) 508-510:
508.

8 Dem Rückzug seines Parteifreundes Barth ins Theologische stand Schmidt verständnislos

gegenüber: «Sie haben neulich in unserem Gespräch nicht auf den Ewigkeitswert
Ihrer Dogmatik hingewiesen, aber doch wohl auf ihren Säkulums- oder Dezenniumswert.
Ich kann mit diesem an sich korrekten Hinweis nicht alles zudecken. Ist es nicht so, dass



356 Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn

In einem Brief an Martin Buber, mit dem er wenige Wochen zuvor, am 14.

Januar 1933, das berühmte öffentliche «Zwiegespräch» im Stuttgarter
Jüdischen Lehrhaus führte9, offenbarte Schmidt die Motive seines Entschlusses:

«Bonn, 23.2.1933

Sehr geehrter, lieber Herr Buber,
.Sie werden verstehen, dass ich mich mehr als je mit der leidigen Politik befasse. Ich kann

und will mir nicht helfen: dieser <deutschen>, dieser <nationalen> Regierung schäme ich mich als

Deutscher und als Christ. Während ich bis jetzt jeden Antrag der SPD, dieses oder jenes Mandat
anzunehmen, abgelehnt habe, habe ich nun dieses Mal ein ganz bescheidenes Mandat angenommen:

als mich vor wenigen Tagen die SPD-Leitung dringend bat, habe ich ja gesagt Ich stehe

an 3. Stelle, also an todsicherer Stelle. Gegenüber der offiziellen Parole des Evangelischen
Bundes, dass sich jeder Evangelische für diese Regierung einzusetzen habe, gegenüber den

Nazi-Anträgen, die <Religion> auf Berufsschulen obligatorisch zu machen usw. usw., wird man
gerade um der recht verstandenen Kirche willen die Freiheit des Gewissens - schliesslich handelt
es sich hier nun doch nicht um einen liberalen Ladenhüter - betonen müssen.10

Schmidt wurde zwar am 12. März in das Bonner Stadtparlament
gewählt11, konnte aber im Rahmen der sich auch auf kommunaler Ebene
vollziehenden Gleichschaltung sein Mandat nicht mehr ausüben12.

Ein Theologieprofessor, der den Kampf gegen den Nationalsozialismus
nicht nur auf theologischer, sondern auch auf politischer Ebene führte, war für
das preussische, nun mit Nationalsozialisten besetzte Kultusministerium nicht
mehr tragbar. Eine beispiellose Kampagne übelster Art setzte nach der
Kommunalwahl gegen Schmidt ein, die im April seine Beurlaubung nach dem

berüchtigten «Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums» vom
7. April 1933 zur Folge hatte und an deren Ende im September 1933 seine

Entlassung aus dem Staatsdienst - die ihn als einen der ersten in Deutschland
traf - sowie die Emigration in die Schweiz Oktober 1933 standen.13

man wirklich nicht recht arbeiten kann, ich meine: in äusserer und innerer Ruhe arbeiten
kann, wenn vorm Haus Leute stehen, die Bomben aufs Dach werfen?» (Brief Schmidts an
Barth vom 12.2.1933, Original im Karl-Barth-Archiv, Basel).

9 Abgedruckt in ThBl 12 (1933) 257-274; in einer erweiterten Fassung in: Leben als

Begegnung. Ein Jahrhundert Martin Buber (1878-1978), hg. v. P. von den Osten-Sacken,
Berlin 1978, 119-135; diese Fassung abgedruckt in: K.L.Schmidt, Neues Testament -
Judentum - Kirche, TB 69 (1981) 149-165.

10 Abgedruckt in: M. Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. Band II: 1918-1938,

hg. v. Grete Schaeder, Heidelberg 1973, 471.
11 Vgl. Amtsblatt d. Stadt Bonn 4 (1933) 255.267.
12 Vgl. Amtsblatt d. Stadt Bonn 5 (1933) 9.39.46.
13 Vgl. hierzu auch den Aufsatz von H. Faulenbach, Heinrich Josef Oberheids theologisches

Examen im Jahr 1932 und das Geschick seines Prüfers Karl Ludwig Schmidt im Jahre
1933, in: FS H. Dembowski, hg. v. J.-E. Gutheil und S. Zoske, Frankfurt/M., Bern u.a.
1989, 57-97.



Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn 357

Enttäuschend war in diesen Monaten die Reaktion seiner Bonner Kollegen.

Von erklärten Sympathisanten bzw. Mitgliedern der «Deutschen Christen»

wie Pfenningsdorf oder Schmidt-Japing erhoffte sich Schmidt keinerlei
Unterstützung. Empört war Schmidt hingegen von dem Verhalten seines

Assistenten Ernst Fuchs, der, erst Anfang Februar 1933 in die SPD eingetreten,

wenige Tage nach dem Pfingstfest des Jahres 1933 vor seiner Wohnung
eine schwarz-weiss-rote Fahne hisste, auf der in der Mitte des weissen

Streifens ein kleines, offenbar selbstgefertigtes schwarzes Hakenkreuz zu
sehen war,14 und Karl Ludwig Schmidt bei den staatlichen Stellen belastete,
um so der eigenen drohenden Entlassung zu entgehen.15

Doch selbst Hölscher, Goeters oder Barth enttäuschten Schmidt in ihrem
Verhalten, die ihn seiner Ansicht nach aus taktischen Gründen in dieser

schwierigen Situation nicht genügend unterstützten und erst dann den

Kampf gegen die Gleichschaltungspolitik des Kultusministerium und die
Häresien der «Deutschen Christen» mit aller Entschiedenheit aufnahmen,
als es zu einem wirksamen Widerstand schon längst zu spät war.16

Um so entschlossener führte Schmidt den kirchenpolitischen Kampf in
den «Theologischen Blättern» fort, ohne dabei auf seine ungesicherte Stellung

Rücksicht zu nehmen. Es kam Schmidts theologischem Interesse an
dem Verhältnis von Kirche und Judentum sehr entgegen, dass dieser Kampf
in der zweiten Jahreshälfte 1933 um die Frage der Gültigkeit des Arierparagraphen

im kirchlichen Bereich geführt werden musste.
Am 6. September, wenige Tage vor Schmidts Entlassung aus dem Staatsdienst,

beschloss die neugewählte Synode der Altpreussischen Union mit
ihrer DC-Mehrheit das «Gesetz betreffend die Rechtsverhältnisse der Geist-

14 Der Sohn Karl Ludwig Schmidts, Prof. Martin Anton Schmidt aus Basel, erinnert
sich noch lebhaft an diese Fahne (Gesprächsnotiz vom 15.8.1992 und Brief an den Verf.
vom 16.11.1992).

15 Die bedrückenden Dokumente, in denen Fuchs auch auf Kosten Schmidts seine

Stelle zu retten versucht, befinden sich heute im Nordrhein-Westfälischen Hauptstaatsarchiv

Düsseldorf, HSt AD NW 5 899/3719, 28-35.40A1 und NW 5 896/3720,134-138.
16 Die Korrespondenz Schmidts mit Karl Barth von Februar 1933 an bis in den April

1933 hinein durchzieht Schmidts dringende Bitte um Mithilfe und Solidarität. Erst gegen
Ende April 1933 resignierte Schmidt, als er erkennen musste, dass Barth ihm die notwendige

politische Solidarität verweigerte. So heisst es in einem Brief an Barth vom 20. April:
«Für mich ist eine Solidarität in solchem Zusammenhang (Schmidt meint hier die
Zwangsbeurlaubung Dehns, A.M.) eine Selbstverständlichkeit. In Ihrem Vokabelschatz kam
doch bisher dieses der SPD geradezu heilige Wort auch vor. Vgl. unsere gemeinsame
Erklärung für besagten Günther Dehn! Jetzt wollen Sie, wenn ich den Märtyrertod auf
dem Katheder sterben sollte, weinend und protestierend dabeistehen*. Das ist eigentlich



358 Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn

liehen und Kirchenbeamten»; die grösste Landeskirche im Deutschen Reich
führte damit als erste den kirchlichen «Arierparagraphen» in ihrem
Geltungsbereich ein,17 was zahlreiche Proteste mit sich brachte. Beinahe
selbstverständlich für alle Gegner des Arierparagraphen war es, dass die lebhafte
Diskussion, die nun als Reaktion auf diesen Beschluss geführt wurde,
überwiegend in den «Theologischen Blättern» geführt wurde.18 In unserem
Zusammenhang verdient die von Bultmann geschriebene Erklärung «Neues
Testament und Rassenfrage», die Mitte September 1933 verfasst wurde, am
23. September an die Öffentlichkeit ging und bis zum 5. Oktober von 21

Neutestamentlern, u.a. von Deissmann, Schlier, Jeremias, Jülicher, Lietz-
mann, Windisch, von Soden, K.L.Schmidt und Lohmeyer, sowie auch
zunächst von Heim, Juncker und Schniewind unterzeichnet wurde, besondere
Beachtung.19

Am 16.10.1933 wandte sich Rudolf Bultmann an den Zürcher Neutesta-
mentler Werner Georg Kümmel mit folgender Bitte: «Nun wäre es für
unsere Situation sehr erfreulich, wenn wir zu unserer Erklärung die Zustimmung

möglichst vieler ausser-reichs-deutscher Neutestamentier bekämen.

ein bisschen wenig. Aber da ich nun selbst betroffen bin, denke ich nicht daran, etwa in Sie

zu dringen, mehr zu tun» (Original im Karl-Barth-Archiv, Basel). Und abschliessend am
25.4.1933: «Lieber Herr Kollege Barth, mir kommt es in dieser Gegenrede nicht darauf an,
Sie auch nur von ferne um eine Aktion der Solidarität zu bitten. Das ist vorbei. Gegenüber
einem Einspänner, dessen besondere Kraft zu verkennen mir nicht einfällt, muss ich mich
darauf beschränken, meinen Widerspruch zu den Akten zu geben» (Original im Karl-
Barth-Archiv, Basel). Noch Jahre später warf Schmidt Barth dieses Verhalten des Jahres
1933 vor: «In der Universität Bonn habe ich damals eine Fronde bilden wollen, für die Du
nicht zu haben gewesen bist. Vielleicht besinnst Du Dich darauf, wie ich im Sommer
während meines Urlaubs eine Fakultätssitzung mitmachte, bei der Schmidt-Japing vom
Leder zog und alle, alle schwiegen. Solltest Du damals wirklich nicht Luthers Lehre von
den beiden Reichen nachgelebt haben?» (Brief vom 13.7.1943, Original im Karl-Barth-
Archiv, Basel).

17 Zur 10. Generalsynode der altpreussischen Union vgl. jetzt auch ergänzend E.
Lessing, Zwischen Bekenntnis und Volkskirche, Unio und Confession 17 (1992) 191-195.

18 Die wichtigsten Beiträge wurden von H. Liebing zusammengefasst und in dem Band:
Die Marburger Theologen und der Arierparagraph in der Kirche, Marburg 1977,
veröffentlicht.

19 Auf E. Dinklers Aufsatz: Neues Testament und Rassenfrage, ThR 44 (1979) 70-81,
der die Vorgänge um diese Erklärung nachzeichnet und zugleich auf die Kritik an diesen

Vorgängen in dem von Leonore Siegele-Wenschkewitz im Beiheft 4 der ZThK (1978)
53-80 veröffentlichten Aufsatz: Gerhard Kittel und die Judenfrage eingeht, sei ausdrücklich

hingewiesen.
20 Dinkier, Neues Testament (s. Anm. 19) 72. Bultmann lernte den erst im Jahre 1932

nach Zürich berufenen Werner Georg Kümmel während dessen Assistentenzeit bei von



Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn 359

Daher wollte ich Sie fragen bzw. bitten, ob Sie von Zürich aus eine solche

Zustimmungs-Erklärung ins Werk setzen könnten.»20

Umgehend verfasste Kümmel einen Brief, der von seinem Zürcher Kollegen

Schrenk mitunterzeichnet und am 24. Oktober 1933 an 70 Neutesta-
mentler verschickt wurde und um Unterstützung der Neutestamentler-Er-
klärung warb. Dieser Schritt Kümmels und Schrenks erforderte hohe
Zivilcourage, da beide durch diese Massnahme eine Berufung auf einen
reichsdeutschen Lehrstuhl unmöglich machten und ihre deutsche Staatsbürgerschaft

gefährdeten. Ungeschickterweise findet sich in diesem Schreiben21

ein «harmlos formulierter Satz»22, der einigen Wirbel auslöste.
Die Formulierung: «Nun richten die deutschen Glaubens- und Amtsbrüder

an uns Kollegen ausserhalb Deutschlands die Bitte, sie in dieser Äusserung

durch unser zustimmendes Urteil zu unterstützen», wurde von einigen
«ängstlichen Herren»23, die die Bultmannsche Erklärung unterzeichnet hatten,

als Einmischung in die inneren Angelegenheiten Deutschlands verstanden.

Dazu konnte es kommen, weil die Neutestamentier Hoffmann aus
Wien sowie Michaelis aus Bern die Erklärung unter Protest an deutsche

Kollegen verschickten und daraufhin Heim, Juncker und Schniewind ihre
Unterschrift zu der Neutestamentler-Erklärung zurückzogen.24

Soden kennen und wusste, dass er aus politischen und theologischen Motiven heraus mit
Kümmels Unterstützung rechnen konnte (Gesprächsnotiz mit W. G. Kümmel vom
6.7.1992).

21 Das Anschreiben ist vollständig abgedruckt bei Dinkier, Neues Testament
(s. Anm. 19) 73f. Auf den Seiten 74-75 finden sich die zahlreichen Namen derer, die dieser

Erklärung ihre Zustimmung gaben.
22 So W. G. Kümmel in einem Schreiben an mich vom 18.7.1991.
23 Ebda.
24 Dieser Vorgang wird durch ein von Günther Wirth im Deissmann-Nachlass gefundenes

Schreiben von Michaelis an seinen Lehrer Deissmann vom 1.11.1933 bestätigt. Darin
heisst es u. a. : «<Ich habe neulich meine ablehnende Haltung der Erklärung gegenüber
nach Zürich gemeldet. Da die Sache mich sehr bewegte und ich für mich selbst weitere
Erklärung wünschte, hatte ich an Gerhard K(ittel) in Tüb(ingen) geschrieben, ja auch ein
NichtUnterzeichner, und hatte ihn gefragt, wie er die Sache ansehe, warum er nicht
unterzeichnet habe usw. Dabei habe ich nebenher erwähnt, dass ich vor der Frage, ob ich
unterzeichnen wolle, gerade jetzt gestellt sei durch die von Zürich ausgehende Aktion.
GK beantwortet mir nun zu meinem Brief und schreibt besonders zu diesem Punkt: er sei

über diese Aktion denn doch etwas erschrocken .» Die Sache sei nach Kittel <eminent

politisch» und könne schwere Folgen haben. Er werde daher mit Heim reden, ob dieser
nicht auf die Initianten einen Druck ausüben wolle, gegebenenfalls die Unterschrift
zurückzuziehen für den Fall, dass man diese Aktion nicht abstoppe.» Abgedruckt bei Wirth,
Deissmann (s. Anm. 7) 509.



360 Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn

Die Stellung der «Theologischen Blätter» innerhalb der damaligen
theologischen Zeitschriftenlandschaft, die Schmidt, ohne dabei seine eigene
Meinung zurückzustellen, zu einem Forum intensivster Rede und Gegenrede

machte, wird u.a. auch dadurch charakterisiert, dass Heim K. L. Schmidt
am 30. Oktober umgehend über diese Entscheidung informierte und eine

von ihm, Juncker und Schniewind unterzeichnete Erklärung zur Veröffentlichung

in den «Theologischen Blättern» beifügte. Das Schreiben Heims an
K.L.Schmidt25 ist bezeichnend für die Argumentation einer «politischen
Theologie»: Durch das Kümmeische Schreiben «muss der Anschein entstehen,

als wollten wir mit den ausländischen Kritikern Deutschlands gemeinsame

Sachen machen, zumal sich bestimmt nicht verhindern lässt, dass dann

unsere Namen durch die Weltpresse gehen und gegen Deutschland benutzt
werden»: Erneut bestimmten politische Einsichten und Vorentscheidungen
die Gültigkeit theologischer Grundsätze.

Als Bultmann von diesen Vorgängen hörte26, schrieb er umgehend an

Kümmel, um weiteren Schaden zu vermeiden:

«Marburg, 1.11.33

Lieber Herr Kollege Kümmel! Besten Dank für Ihre Benachrichtigung! Gestern waren schon

von deutschen Kollegen Fragen wegen der Zürcher Aktion an uns gelangt, ja Äusserungen des

Unwillens. Leider ist ein fataler Satz Ihres Begleitschreibens wohl im wesentlichen die Veranlassung,

nämlich der Satz: <Nun richten die deutschen Glaubens- und Amtsbrüder an uns die

Bitte, sie zu unterstützen.» Ich habe mich in meinem Briefe seiner Zeit an Sie wohl nicht
deutlich oder vorsichtig genug ausgedrückt, es musste alles vermieden werden, Ihre Aktion als

eine indirekte Aktion der Unterzeichner der Erklärung erscheinen zu lassen. Jener Satz aber

erweckt den Eindruck, als sei das, was meine (freilich im Einverständnis mit einigen Kollegen

25 Zusammen mit der gemeinsamen Erklärung der drei Professoren unter I. abgedruckt
in ThBl 12 (1933) 374.

26 Die These von Günther Wirth, dass «man jetzt wohl davon ausgehen» kann, «dass es

die Intervention von Deissmann und von Lietzmann gewesen ist, in deren Ergebnis die

Zustimmungserklärung der ausländischen Neutestamentaler nicht veröffentlicht worden
ist» (Wirth, Deissmann [s. Anm. 7] 509), lässt sich nicht halten. Zwar telegrafierte Deissmann

am 31.10.1933 an den Zürcher Althistoriker Ernst Meyer - Deissmann wusste nicht,
wer hinter der Zürcher Aktion steckte - «<Bitte Unterschriften ausländischer Historiker
verhindern - Brief folgt.» In dem erläuternden Brief vom gleichen Tage heisst es: <So sehr

wir die gute Meinung dieser Aktion würdigen, so sehr möchten wir doch bitten, dieselbe zu
verhindern. Sie würde, wie ich Ihnen vertraulich sagen darf, in der gegenwärtigen Lage die
innerdeutsche Wirkung der Erklärung abschwächen und insbesondere beabsichtigte
Schritte der Obersten Kirchenleitung möglicherweise stören...»» (Ebda.) Entscheidend

für die NichtVeröffentlichung der Zustimmungserklärung war vielmehr das Schreiben
Bultmanns an Kümmel vom 1. November 1933, der daraufhin auf die Namensnennung der
ausländischen Unterzeichner verzichtete!



Andreas Miihling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn 361

gegebene) Anregung war, die förmliche Bitte der Unterzeichner. Das Richtige wäre gewesen,
dass Sie von jeder Bezugnahme auf uns abgesehen hätten. - Nun das lässt sich nicht mehr ändern,
und mir persönlich ist auch nicht viel daran gelegen. Aber vielen Kollegen liegt aus Gründen, die
ich nicht zu erörtern brauche, sehr viel daran, dass jeder Schein vermieden wird, dass wir, die

Unterzeichner der Erklärung, um Unterschriften im Ausland werben. Da durch jenen Satz dieser
Schein nun einmal entstanden ist, und da offenbar mit diesem Satz gegen uns Propaganda
gemacht wird (durch die Äusserung eines Kollegen habe ich Anlass, anzunehmen, dass das z.B.

von Wien aus geschieht), so sehe ich in der Tat für den Augenblick keine andere Möglichkeit, als

Sie zu bitten, auf die Publikation der Antworten, die Sie erhalten, zu verzichten, - mindestens bis

auf weiteres.»27

Kümmel nahm die Bitte Bultmanns auf und informierte Schmidt, dass die
Unterschriften aus kirchenpolitischen Gründen nicht ohne weiteres in den
ThBl veröffentlicht werden könnten. Verschärft wurde nun die Situation
durch die Erklärung der Tübinger Fakultät vom 9. November 1933, in der

gegen das Zürcher Vorgehen protestiert und die Tübinger Zustimmung zu
der Schrift Gerhard Kittels, Neues Testament und Judenfrage, Stuttgart
21933, bekräftigt wurde.28

Karl Heim schickte am 10. November erneut einen Brief an Schmidt, in
dem er sein Handeln zu rechtfertigen suchte29, und fügte in der Anlage den
Rundbrief von Kümmel und Schrenk sowie ein Sonderbulletin aus einer
Zürcher Zeitungskorrespondenz vom 16.10.33 bei.

Schmidt war daraufhin fest entschlossen, die ihm von Heim zugesandten
Dokumente sofort in der Dezember-Nummer der «Theologischen Blätter»
zu veröffentlichen, ohne dabei die Namen der ausländischen Unterzeichner
zu nennen. Ein Entschluss, mit dem Schmidt ein hohes Risiko für sich und
seine Familie einging! Karl Ludwig Schmidt, der während der ersten Monate
seiner Schweizer Zeit notdürftig in Frenkendorf untergekommen war, benötigte

nämlich eine Aufenthaltsgenehmigung der dortigen Behörden, um
nicht als Flüchtling in der Schweiz leben zu müssen. Die in einem
Flüchtlingsstatus in der Schweiz lebenden Deutschen waren rechtlich völlig unge-

27 Original aus den Unterlagen W. G. Kümmels.
28 Abgedruckt in ThBl 12 (1933) 375. Das vom Tübinger Dekan Wehrung unterzeichnete

Anschreiben und die Tübinger Erklärung befinden sich im Bonner Universitätsarchiv,
EF 35.

29 Darin heisst es u. a.: «Die politische Auswirkung war in vollem Gang, und was sie in
demselben Augenblick bedeuten musste, in welchem Deutschland wegen der Judenfrage
in der ganzen Welt und im Völkerbund aufs Heftigste angegriffen wurde, und mit aus
diesem Grunde aus dem Völkerbund austrat, das bedarf keines Wortes.» Dieser Brief
sollte gemeinsam mit der Pressenotiz und der Kümmel/Schrenk-Erklärung in der Dez.-
Nummer der ThBl erscheinen, wurde jedoch zurückgezogen (Die Druckfahne befindet
sich im Besitz W. G. Kümmels).



362 Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn

schützt und mussten mit der täglichen Abschiebung nach Deutschland rechnen.

Diese Aufenthaltsgenehmigung war aber nur dann zu bekommen,
wenn der Flüchtling den schweizerischen Behörden einen sog. «Heimatschein»,

der von der Polizeidienststelle der deutschen Heimatgemeinde
auszustellen war, vorweisen konnte. Es bestand die Hoffnung, dass dieser
«Heimatschein» für Schmidt von der Bonner Polizei bei entsprechend «guter
Führung» Schmidts in der Schweiz ausgestellt würde. Neben der finanziell
ungeklärten Lage hing Schmidts Zukunft und die seiner Familie nun völlig
vom Wohlwollen der GeStaPo, die sich in seinen Fall eingeschaltet hatte,
ab.30 Klugerweise hätte sich Schmidt aus seiner exponierten Stellung als

Herausgeber der «Theologischen Blätter» zurückziehen müssen, um nicht
den neuen Machthabern zu missfallen und so die Ausstellung eines
«Heimatscheines» zu gefährden, da abzusehen war, dass die Ausweisung aus der
Schweiz für ihn schwerste persönliche Implikationen mit sich bringen würde.

Schmidts feste Überzeugung, als Schriftleiter der «Theologischen Blätter»

der Diskussion ein offenes Forum gewähren zu müssen, siegte aber über
die Rücksichtnahme auf seine eigene Person. Am 21.11.33 teilte Karl Ludwig

Schmidt Werner Georg Kümmel mit, dass er sämtliche ihm bekannt
gewordene Dokumente zu diesem Fall in der Dezember-Nummer der

«Theologischen Blätter» veröffentlichen wolle. Kümmel war von diesem
Entschluss Schmidts mehr als unangenehm überrascht, da durch die Erklärung

der Tübinger Fakultät die Stimmung gegen Schrenk und Kümmel so

umgeschlagen war, dass Kümmel durch die Veröffentlichung des Rundbriefes

in den «Theologischen Blättern» Schaden für die «Neutestamentier
Erklärung» erwartete. In einem einstündigen Telefongespräch gelang es Kümmel

am darauffolgenden Tag, mit Billigung Bultmanns, Schmidt von seinem
Vorhaben, das nicht nur der Sache, sondern ebenfalls den beteiligten Perso-

30 Im Bonner Universitätsarchiv sind die Anträge der Familie Schmidt auf Ausstellung
eines Heimatscheines und die amtlichen Reaktionen darauf erhalten geblieben. Wiederholte

Anträge der Familie blieben ohne Antwort, intern wies die GeStaPo den Kölner
Regierungspräsidenten am 27.12.1934 an, «die Ausstellung eines Heimatscheines
stillschweigend auszusetzen». Erst am 25. Mai 1935 gelangte Schmidt endlich in den Besitz des

ersehnten Papieres. (Vgl. Personalakte K.L.S., Universitätsarchiv Bonn, 114.136.140.145.

Zitat aus 140.) Der auf Schmidt lastende Druck um die Sorge der Ausweisung, der ihn in
den ersten Monaten seines Schweizer Aufenthaltes an die Grenze physischer und psychischer

Belastbarkeit führte, nahm zwar im Frühsommer 1934, als Schmidt eine Pfarrverweserstelle

in Zürich-Seebach erhielt, etwas ab - die Ungewissheit bestand jedoch bis zum
Mai 1935 fort.



Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn 363

nen Schrenk, Kümmel und Schmidt - aber auch den deutschen Kollegen -
Schaden zugefügt hätte, abzubringen.31

Etwas murrend unterrichtete Schmidt am 22. November Bultmann von
seinem Verzicht:

«Prof. D.K.L.Schmidt z.Zt. Frenkendorf, am 22.11.33

Lieber Herr Bultmann,
.Nach wie vor ist sachlich kein bisschen deutlich, warum er (d.i. Heim, A. M.) und Schniewind

ihre Unterschrift unter unserer Neutestamentler-Erklärung zurückgezogen haben. Unterstellen
wir einmal, dass wirklich mit unserer Erklärung ein so oder so gearteter Unfug getrieben worden
sei (ganz geklärt ist das nicht einmal), so kann doch daraus nicht gefolgert werden, was nun Heim
und Genossen getan haben Sachlich ist es ja schade, dass der treffliche Brief der Zürcher
Kollegen Schrenk und Kümmel nicht veröffentlicht werden soll. Aber ich habe natürlich den

Wunsch der beiden zu respektieren, zumal da die Vereinbarung zwischen Ihnen und den beiden,
wie mir Kümmel sagte, nicht ganz geklärt ist.»32

Es ist wirklich «sachlich sehr schade», dass der Zürcher Rundbrief nicht
die Resonanz erhielt, den sich seine Verfasser von ihm erhofft hatten. Der
Mut und die die eigene Person nicht beachtende Entschlossenheit aller
Beteiligten ist nutzlos geblieben - vordergründig zumindest. Doch markiert
dieser Einsatz für die getauften Judenchristen die erste intensivere theologische

Auseinandersetzung mit der Ideologie des Nationalsozialismus. Er
symbolisiert das Aufbegehren des Gewissens gegen die Totalität einer
Ideologie, den Kampf der Freiheit des Denkens gegen den Absolutheitsanspruch
einer Diktatur und das Ringen um die rechte Auslegung von Gottes Wort
angesichts vereinnahmender Exegesen häretischer Gruppen.

In seinem letzten an Kümmel gerichteten Brief bilanzierte Schmidt:

«Prof. D. K. L. Schmidt z.Zt. Pfarrhaus Frenkendorf, 4.12.33

Sehr verehrter Herr Kollege Kümmel,
Sie haben recht, wenn Sie die Tübinger Aufgeregtheit als unangebracht empfinden Mit Ihnen
bin ich der Meinung, dass es schade ist, wenn nun durch die Überängstlichen die ganze Sache aufs

tote Geleise geschoben worden ist. M.E. wäre es grundsätzlich besser, wenn alle diese Aktionen

pro und contra gleich in der Öffentlichkeit vor sich gehen sollten. Dass eine Aktion, die im Kreis

von einigen Dutzend Menschen vor sich geht, vorerst oder gar dauernd <privat> bleibt, ist nicht

möglich M.E. ist es, wenn nun mal der <Feind>, in diesem Fall Tübingen, so oder so unterrichtet

worden ist, viel besser, das betr. Material zu veröffentlichen, anstatt zu unterlassen und allerlei
unklare Dinge schwelen zu lassen. Das gerade ist ja der Krebsschade in der Unterdrückung der
öffentlichen Meinung in Deutschland. M.E. wäre es gut, wenn Ihr und Schrenks Brief, anstatt

31 Gesprächsnotiz mit W. G. Kümmel vom 2.6.1992.
32 Original aus den Unterlagen W. G. Kümmels.



364 Andreas Mühling, Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn

dass da und dort über ihn gemunkelt wird (und das ist nun mal wegen des Eingreifens von
Tübingen der Fall), auch jetzt noch der theologischen Öffentlichkeit bekannt würde Einerlei
wie diese Dinge jetzt in der deutschen evangelischen Kirche laufen, es hat diese ganze Aussprache

nun doch ihren Sinn.»33

Dieser unter persönlichen Gefahren getragene Kampf einiger Neutesta-
mentler um die Freiheit und Wahrhaftigkeit biblischer Exegese in der Kirche
hatte in der Tat ihren Sinn. Er ist heutiger Exegese Beispiel nicht nur für die
kirchen- und gesellschaftspolitische Bedeutung neutestamentlicher Exegese,

sondern zugleich eine deutliche Warnung vor dem Vergessen. Dem
Vergessen nämlich, dass neutestamentliche Exegese stets im Dienst kirchlicher

Verkündigung zu stehen hat. Dies ist wenig - und doch so viel.34

Andreas Mühling, Bonn

33 Hervorhebung von mir. Original aus den Unterlagen W. G. Kümmels. Die Materialien

hat mir Herr Prof. Kümmel zur Verfügung gestellt, der mir auch die Erlaubnis zur
Veröffentlichung der Briefe gab. Ihm sei an dieser Stelle herzlich dafür gedankt! Danken
möchte ich auch Frau Ruth Schmidt und Herrn Prof. Martin Anton Schmidt, deren
Hinweise und Anregungen für diesen Aufsatz unverzichtbar waren.

34 Bultmann ist letztlich doch noch in den Besitz der bei Kümmel eingegangenen
ausländischen Rückmeldungen auf den Rundbrief gekommen. In der Hoffnung, die Zöllner

würden sich für griechische Wörterbücher nicht interessieren, schmuggelte Kûmmèl im
Dezember 1933 die Antwortschreiben im Bauerschen Wörterbuch über die Grenze und
brachte sie persönlich nach Marburg. Kümmels Hoffnung hatte nicht getrogen
(Gesprächsnotiz mit W. G. Kümmel vom 6.7.1992).


	"Es hat diese Aussprache nun doch ihren Sinn" : Anmerkungen zu Karl Ludwig Schmidt und der Neutestamentler-Erklärung des Jahres 1933

