
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 4

Artikel: Kirche als Gottesvolk? : Überlegungen zu einem Verständnis von
Kirche im Kontext alttestamentlich-frühjüdischer Konzeptionen von
Gottesvolk, Gebot und Gottesreich

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 49 1993 Heft 4

Kirche als Gottesvolk?

Überlegungen zu einem Verständnis von Kirche
im Kontext alttestamentlich-frühjüdischer Konzeptionen

von Gottesvolk, Gebot und Gottesreich.1

Begriff und Vorstellung von Kirche oder Gemeinde im religiösen Sinn
kommen im Alten Testament nicht vor. Und wenn heute unter verschiedensten

Vorzeichen neu nach Kirche und Gemeinde gefragt wird, stehen meist
andere Aspekte als die alttestamentlichen im Vordergrund. Trotzdem gibt es

eine innere Verbindung zwischen dem Alten Testament und dem, was das

christliche Bekenntnis und die christliche Theologie vielleicht nicht als eccle-

sia, so doch als notae ecclesiae beschreiben. Dabei steht das Zeugnis des

Alten Testaments in sich selbst. Es sollte nicht vorschnell für anderweitig
gewonnene Vorstellungen vereinnahmt werden. Gerade an unsere Thematik

ist man oft «zu früh mit neutestamentlich-theologischen Erwägungen»
herangetreten.2 Wenn der Raum für die Kirche heute manchmal eng zu

1 Überarbeitete und erweiterte Fassung der vor der Evangelisch-Theologischen Fakultät

in Bern am 24. Juni 1992 gehaltenen Probevorlesung. An dieser Stelle sei darum auch
ein verbindlicher Dank für die daran angeschlossene eingehende und in manchen Punkten
weiterführende und klärende Diskussion zum Ausdruck gebracht. Soweit es anging, ist sie

hier berücksichtigt. Einzelne Bausteine zu dieser Untersuchung sind im Rahmen der
«Theologischen Arbeitsgemeinschaft» innerhalb der Evangelisch-reformierten Kirche Basel

entstanden - auch ihr und der stets lebendigen Auseinandersetzung und dem engagierten

Einsatz ihrer Mitglieder seien diese Ausführungen gewidmet.
2 L. Rost, Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament, BWANTIV, 24

(1938) 3. Die Warnung zur Zurückhaltung sollte sich gerade angesichts der kurz danach,
nämlich 1941, erschienenen Studie von N. A. Dahl, Das Volk Gottes. Eine Untersuchung
zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums: Skrifter Utgitt av Det Norske Videnskaps-
Akademi i Oslo II. Hist.-Filos. Klasse (1941) No.2, als begründet erweisen, die schon in
der Einführung festhält: «Am Ziel und Ende der Untersuchung stehen dabei die wenigen
Stellen, wo Paulus die Kirche als <Israel>, bzw. als <Volk Gottes» bezeichnet... Wir müssen
deshalb mit der Frage anfangen: Was versteht das AT unter <Israel>, bzw. unter <das Volk
Gottes»?» Praktisch soll also der als gegeben vorausgesetzte Begriff biblisch-exegetisch
untermauert werden!



290 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

werden scheint - hier ist eine Instanz ausserhalb, die den Ort markiert, in
dem Kirche werden konnte und kann. In der Fassung, die es zu Ausgang der
persischen und zu Beginn der griechischen Zeit gewonnen hat, steckt das

Alte Testament die Dimensionen und die Ziele ab, innerhalb derer sich das

jüdische Volk bewegte und entwickelte und dank derer es über das

Urchristentum zur Matrix einer Kirche aus Juden und Nichtjuden werden konnte.
Das ist der historische und geistesgeschichtliche Aspekt der Sache. Sie hat
aber bleibende theologische Relevanz. Etwas von dieser tieferen Sicht des

Verständnisses zwischen Kirche und Altem Testament scheint durch, wenn
Christian Friedrich Oetinger in seinem «Wörterbuch» davon ausgeht, dass

«die Israelitischen Ausdrücke der Schrift der vollkommenste Entwurf sind

von dem Geheimnis Gottes und Christi.»3

/
Israels Besonderheit liegt nicht im Volksein,

sondern in der Gottesbeziehung

1. Weil sich beim herkömmlichen Reden von der Kirche heute unwillkürlich

die Assoziation «Drinnen» im Gegensatz zum «Draussen» einstellt,4
lohnt es sich, sozusagen einmal «aussen» anzusetzen. Wie sieht das Alte
Testament die Beziehung zwischen «Peripherie» und «Zentrum»? In einer
beliebten Wendung spricht man gern von der Kirche als «Gottesvolk».5 Die

3 Vorrede, zitiert bei E. Peterson, Das Problem der Bibelauslegung im Pietismus des

18. Jahrhunderts: ZSThl (1923) 468-481, das Zitat S.475. Vgl. noch D. Bonhoeffer,
Sanctorum communio. Dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche (1930), hier
benutzt im Neuabdruck TB 3 (31960) 85: «Der Begriff der Kirche ist nur denkbar in der
Sphäre der gottgesetzten Realität, d.h. er ist nicht deduzierbar.»

4 Was durch die Erscheinung und die Bezeichnung der Kirchen«aus»tritte nahegelegt
wird, hat seit Augustins «cogite intrare» eine lange Tradition.

5 Die Studie von G. von Rad, Das Gottesvolk im Deuteronomium, BWANT 47 (1929),
die an sich rein auf die Konzeption des Deuteronomiums bezogen ist, steht am Anfang
einer Fülle von Literatur. Eine repräsentative Auswahl aus dieser Literatur bei N. Lohfink,
Beobachtungen zur Geschichte des Ausdrucks 'm JHWH, in: FS G. von Rad (1971) 275

Anm. 2. Viele Arbeiten kommen allerdings - die oben Anm. 2 zitierte Warnung L. Rosts
missachtend - von einem anderen Ansatz her und suchen diesen mit dem Alten Testament
zu erhärten, statt umgekehrt vom alttestamentlichen Befund her einmal die gängigen
ekklesiologischen Vorstellungen zu hinterfragen und neue Verstehensmodelle zu entwik-
keln. Aus dem Bereich der systematischen Theologie fände sich ein solcher Versuch nicht
zuletzt durch Dietrich Bonhoeffers Dissertation Sanctorum communio ermutigt (oben
Anm. 3).



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 291

Schwierigkeiten6 folgen auf dem Fuss: Wie verhält sich dieses «Gottesvolk»
einerseits zum Judentum,7 andererseits zum Heidentum? Kann sich eine
solche Vorstellung überhaupt auf das Alte Testament berufen, und wenn ja,
in welchem Sinn? Heute, wo eine nach- und eine unbiblische Redeweise, die
aus «Völkern» «Heiden» gemacht hat, zunehmend als «diffamierend»8
empfunden wird, empfiehlt es sich, auf die zugrundeliegenden hebräischen
beziehungsweise aramäischen Begriffe einzugehen.

Hebr. 'am ist keineswegs das, was die Rede vom «(Gottes-)Volk» suggeriert, sich am Nationa-
litäts- und Volksbegriff des ausgehenden 19. Jhd.s orientierend, 'm visiert nicht den Umfang und
damit eine Abgrenzung nach aussen, sondern bezeichnet das Volk vorwiegend unter dem Aspekt
seines inneren Aufbaus, seiner bürgerrechtlichen und innenpolitischen Struktur»: 'am ist.. die
Mannschaft als politisch massgebender Teil des gôj.»9 'm kommt im Alten Testament 1868mal vor,

6 M. Löhrer bemerkt in seinem Aufsatz «Kirche als Volk Gottes» ThBer 3 (1974) 189:

«Wenn man dem Volk-Gottes-Begriff seine volle Bedeutung geben will, wenn er Transparenz

gewinnen und sich im Leben der Kirche auswirken soll, wird man sehr nüchtern die
Schwierigkeiten sehen müssen, die in der heutigen Situation gegeben sind.» Auf katholischer

Seite ist das vor allem eine durch das Vaticanum I geprägte, die Laienschaft gegenüber

der Hierarchie abgrenzende Redeweise, die sich des Begriffs «Volk Gottes» bedient,
vgl. M. Keller, «Volk Gottes» als Kirchenbegriff (1970) 81: «Die Ekklesiologie des I. Vati-
kanums sieht < Volk Gottes> nur im Zusammenhang mit dem gesellschaftlichen Kirchenverständnis

und betont dabei die Abhängigkeit und Unterordnung des Volkes gegenüber der
Hierarchie.»

7 Diese Problematik erscheint, freilich mehr marginal, in verschiedenen Beiträgen des

in der vorigen Anm. erwähnten Sammelbandes «Judentum und Kirche: Volk Gottes,
ThBer 3 (1974), vgl. etwa C. Thoma, Das jüdische Volk-Gottes-Verständnis zur Zeit Jesu,
93-117; Th.C.De Kruijf, Das Volk Gottes im Neuen Testament, 119-133; K.Hruby, Die
Trennung von Kirche und Judentum, 135-156. Thematisiert, und zwar unter den «Gemeinsamen

Wurzeln», erscheint die Konzeption des «Volks Gottes» in der EKiD-Studie «Christen

und Juden» von 1975 12f. : «So verstehen sich Juden und Christen beide als Volk
Gottes» (13), vgl. nunmehr dazu «Christen und Juden II» (1991) 17 und 47.

8 R. Dabeistein, Die Beurteilung der »Heiden» bei Paulus, BET 14 (1981) 11; vgl.
E. W. Stegemann, Fremdheit als Identität. Biblische Aspekte einer Xenologie, Zeitschrift
41 (1992) 115: «Erst in der christlichen Auslegungsgeschichte werden die [in der hebräischen

Bibel keineswegs mit pejorativer Konnotation so genannten] Wölken zu <Heiden>.»
9 L.Rost a.a.O. 18 Anm. 1. Das gilt schon für den ältesten Beleg der Wendung 'm

JHWH im Deboralied Ri 5,11.13, vgl. E.Täubler, Biblische Studien (1958) 126: das Wort
meint «im spezifischen Sinne wie populus Heervolk», dann vor allem R.Smend, Die
Bundesformel, ThSt(B) 68 (1963) (=ders., Die Mitte des Alten Testaments, BevTh99
[1986] 19): «Beim <Volk Jahwes» kommt es offenbar auf numerische Vollständigkeit
nicht an. Der Begriff Israel scheint quantitativ umfassender zu sein und bleibt im
Hintergrund, während Jahwe, sein Gott, und das <Volk Jahwes» für es streiten.» - Die
etymologische Ableitung vom allgemein semitischen Wort für «Vatersbruder» ist übrigens
nicht so sicher, wie N. Lohfink a.a.O. (FS G. von Rad [1971], s. oben Anm. 5) 293 sie noch



292 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

in 88% der Fälle bezeichnenderweise im Singular. Dagegen ist gwj die Nation im Sinne einer

politischen Einheit und ihrer äusseren Strukturen, darum oft parallel zu mmlkh «Königreich».10

gwj findet sich im Alten Testament 561mal, in 78% der Fälle als Plural. Beide Begriffe werden auf
Israel genauso wie auf andere Völker angewendet. Sie sind bis zu einem gewissen Grad austauschbar.11

Dasselbe gilt für die Septuaginta, die im allgemeinen 'm mit Xaög12 und gwj fast ausschliesslich

mit ëOvoç13 wiedergibt.

Nicht der Volks-Begriff als solcher sagt daher etwas über die Identität der
betreffenden Menschengruppe aus, sondern erst die jeweilige Näherbestimmung

im status constructus, die auf 'm beziehungsweise gwj folgt. Das würde,

angewendet auf den Ausdruck «Gottesvolk», bedeuten, dass der
Bedeutungsgehalt im Begriff Gottes, in der Gottesbeziehung also, liegt, gerade
nicht im Wort für «Volk». Die Wendung 'm JHWH bestätigt das. In dieser
sehr seltenen14 Bezeichnung definiert der Jahwe-Bezug die in Rede stehende

Menschengruppe, nicht umgekehrt. Sie bezeichnet nicht ein ganzheitliches
und geschlossenes «Gottesvolk», sondern eine offene, wechselnde Gruppierung

innerhalb Israels. Schon im alten Deboralied Ri 5,11.13 besteht ein
«Unterschied zwischen den beiden Grössen».15 Auch wenn es im Sinne und
zum Wohle Israels geschah - dem Krieg gegen die Kanaanäer hat sich nur
der 'm JHWH, die «Mannschaft Jahwes», nämlich unter dessen Namen und
Regeln, geweiht.16 Das ist an sich noch nichts Besonderes. Denn entsprechend

steht der 'm Kmws, die «Mannschaft des Kamosch» für Moab.17

voraussetzt, wenn er feststellt: «die semantische Differenzierung von 'm (Onkel, Familie,
Sippe, Volk, Kriegsvolk [hat] wohl schon längere Zeit vor dem Jahr 1000 stattgefunden... »

und daraus gar auf ein ursprüngliches Verständnis von 'm JHWH als «Sippe Jahwes» oder
«Verwandtschaft Jahwes» (289, vgl. 285) schliesst.

10 «[Im vorpriesterschriftlichen Sprachgebrauch] hebt sich eine lange Reihe von
Stellen heraus, die in mehr oder weniger formelhafter Wendung msphh gleich gwj oder
mmlkh setzen.» L. Rost a.a.O. 49.

11 Vgl. etwa Jes 2,2-4 mit Mi 4,1-3; in der Priesterschrift Gen 28,3:48,4 mit Gen 35,11:

«Der tatsächlich bestehnde Unterschied zwischen 'ammtm und gôjim wird kaum betont
werden dürfen.» L. Rost a.a.O. 18.

12 In 1621 von 1807 Belegen.
13 In 472 von 491 Belegen.
14 Es handelt sich um ganze 7 Stellen: Num 11,29; 17,6; Ri 5,11.13; ISam2,24;

II Sam 1,12; 6,21; IIKön 9,6; Ez36,20 f.; Zeph 2,10. Zu vergleichen wären allenfalls noch
Dt 7,6; 14,2.21; 26,19; Jes 62,12; Ps 33,12; 144,15. Alle übrigen von N.Lohfink a.a.O. bei
seiner Untersuchung herangezogenen Stellen sind suffigierte Formen, d.h. nicht eigentlich
terminologisch auswertbar. Das wörtliche Äquivalent zu «Gottesvolk», 'm 'Ihjm, kommt

sogar nur 2mal vor: Ri 20,2 und II Sam 14,13.
15 R. Smend a.a.O. 19.
16 Auch in IISaml,12; 6,21, wohl auch IIKön 9,6, ist der 'm JHWH gerade nicht

deckungsgleich mit (bêt) Jisrä'el.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 293

N. Lohfink hat darauf aufmerksam gemacht, dass die überwiegende Zahl
der für ein «Jahwe- bzw. Gottesvolk» in Anspruch genommenen Belege «zur
Sprache der Propheten..in die Sprechsituation des Dialogs zwischen Jahwe

und Israel, weniger in die Situation des objektiven Sprechens über Israel»
gehört.18 In aller Deutlichkeit ist darum festzuhalten: Der Begriff 'm JHWH
ist keine Definition Israels; er ist nicht der Ausdruck oder gar Ausweis
dessen, was Israels Proprium ausmacht.

Dazu sind andere Denk- und Redeformen heranzuziehen. Ps 114,1
beschreibt den «Auszug Israels aus Ägypten» als Separation des «Hauses
Jakobs aus dem stammelnden Volk», reflektiert also, allgemein antiker
Auffassung folgend,19 eine kulturelle und vor allem sprachliche Differenzierung,

die freilich mit der religiösen Hand in Hand ging. Die religiöse Identität

Israels kristallisierte sich aber vor allem da heraus, wo seine Propheten
die Übernahme kanaanäischer Lebens- und Kultformen angriffen und als

«Abfall» von Israels Berufung erkannten.20 Dabei richten sie sich oft sogar
an die umliegenden Völker als an eine Art Tribunal und appellieren an
dessen Urteil. Die heidnischen Nationen sind auch in Israels Hymnen- und
Liedgut gegenwärtig.21 In den Fremdvölkersprüchen nehmen die Propheten
ganz selbstverständlich die Legitimation Jahwes, des Gottes Israels, in
Anspruch, ohne bei den Adressaten seine Anerkennung im vollen Sinne
vorauszusetzen.

Erst recht präsentiert sich «Israel unter den Völkern» nach dem Übergang

von der neubabylonischen zur persischen Epoche, das heisst unter dem

17 Num 21,29, zitiert in Jer 48,46 und hier in V.47 mit der zu israelbezogenen Tröstungen

parallelen Verheissung versehen - ohne dass diese Wende erkennbar unter einem
anderen Namen als dem des kmws geschähe, obwohl der Wirkende nach der Spruchformel
kein anderer als JHWH ist!

18 A.a.O. 279f. Gerade die von N. Lohfink unter Berufung auf R. Smend a.a.O. bevorzugt

herangezogene Bundesformel - er greift S. 302 Jer 11,4 statt vieler heraus-zeigt, dass

es nicht um eine objektive Bezeichnung, um die Beschreibung eines feststehenden
Sachverhalts, sondern um einen Prozess geht: Was noch nicht ist, soll dereinst werden!

19 Vgl. Art. ÊOvoç, in: H.G.Liddell - R.Scott - H.St. Jones, A.Greek-English Lexicon.

With a Supplement 1968 (1990) 480: «Later foreign, barbarious nations, opp.
"Ekkriveç ...at Athens, athletic clubs of non-Athenians...»; Art. gens, in: C.T.Lewis,
A.Latin Dictionary (1958) 809a: «Gentes, opp. to the Romans, foreign nations, foreigners
...»

20 W. Dietrich, Israel und Kanaan, SBS 94 (1979).
21 Daher liegt es ganz in der Linie Israels und des Alten Testaments, wenn Paulus seine

grosse Argumentationskette in Rom 15,7-13 mit einem Florilegium aus solchen Hymnenzitaten

krönt: Ps 18,49 IlSam 22,50 (Hagiographen); Dt 32,43 (Tora); Ps 117,1 (Hagio-
graphen); Jes 11,10 (Propheten); vgl. Rom 15,21 das abschliessende Zitat aus Jes 52,15.



294 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Zeichen des Exils und der damit beginnenden Diaspora, auf einer ganz
neuen Ebene.22 Es geht darum, als Volk unter den Völkern in der eigenen
besonderen Rolle den Keim zu der künftigen Gottesherrschaft zu entdek-
ken. Aus diesem Bewusstsein heraus resultiert so wenig wie einst für die
klassischen Propheten ein religiöses Überlegenheitsgefühl und kein noch so
sublimer Verfügungsanspruch gegenüber anderen Völkern. Auf dem Spiel
steht vielmehr die Treue zur eigenen ererbten Praxis und Überlieferung,
gefährdet durch unisraelitisches Verhalten - eine Auseinandersetzung, die
sich dann etwa in der Makkabäerzeit zur äusseren Religionsverfolgung
ausweiten konnte. So tritt das Israel der persischen Zeit und sein in torabezogenem

Kult und Ethos gründender Monotheismus als «Volk Gottes» gerade
nicht in Gegensatz zu den anderen Völkern, den «Heiden», sondern über
seinen Gott weiss es sich, gewiss antizipatorisch und klarer als jene, auf eine
und dieselbe Grundlage, vor den einen-einzigen Gott gestellt. Nicht das

Volksein macht den Unterschied aus, sondern die Gottesbeziehung und die

Abgrenzung vom Polytheismus:

êyùt îjxouov ex yevexfjç pou èv qmkrj Jtaxpiâç pou öxt au, xügie, ekaßeg
xöv Iaparü fx jtâvxcnv xtov êOvcàv xal xoùç jraxépaç ijpöjv êx jrâvxcov xâtv

JTQoyovftrv auxàiv etç x/,r)povoplav atcoviov xal éjxotr]aaç aùxolç oaa
êXdkriaaç. 17n xal vûv f|pagxopev êvcoiuov aou, xal Jtagéôcoxaç tjpcxç eiç
Xeîpaç xôjv êx0gô3v tjpcùv, àv0' cbv êôo^âaapev xoùç 0eoùç aùxtov ôixatoç
et, xùgte.

«Ich habe von Geburt auf in meinem väterlichen Geschlecht gehört, dass du Herr, Israel aus

allen Völkern und unsere Väter aus allen ihren Vorfahren herausgenommen hast zu einem Erbe
auf Weltzeit. Und du hast getan, wie du verheissen hast. Nun aber haben wir vor dir gesündigt,
und du hast uns ausgeliefert in die Hand unserer Feinde, weil wir ihre Götter ehrten: du bist im

Recht, o Herr!» (Zusätze der Septuaginta zu Est 4,17m-n)

2.
«Der Jakob sein Wort [seine Worte] kundtut, Israel seine Satzungen und seine Rechte -

nicht hat er so getan irgendeinem anderen Volk, und mit seinen Rechten sind sie nicht vertraut -
Halleluja!» (Ps 147,19f.)

Die Grundlage, auf die sich das spätalttestamentliche Israel gestellt
weiss, in der es das Unterpfand für seinen «Sonderstatus»23 unter den
Völkern und den Ausweis seiner Einzigartigkeit sieht, sind demnach seine

22 Vgl. T.Willi, Juda-Jehud-Israel. Studien zum Selbstverständnis des Judentums in

persischer Zeit, Habil.schr. Bern (1992) 100.
23 L. Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament (1969) 174, zu Ex 19,6.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 295

Gottesbeziehung, das ihm kundgewordene «Wort», die ihm anvertrauten
«Satzungen und Rechte» - kurz das, was das späte Alte Testament und nach
ihm das Judentum als törä zusammenfasst. Bei törä, einem mit t-Prsefix

gebildeten Verbalnomen zum Verb der VJrh, das 51mal als finites Verb oder
als Partizip vorkommt, und zwar ausschliesslich im Hif., das heisst in der
Stammform des Kausativs, liegt die Betonung nicht auf dem Lerninhalt oder
Lernziel, sondern auf dem Vorgang der autoritativen Unterweisung, auf
dem aktuellen Lehrgeschehen, auf der im Lehr- und Lernvorgang sich

abspielenden Interaktion des Ober- und Untersubjekts (das nur nominell als

Objekt einzustufen ist). Diese Bedeutung ist ganz ursprünglich an der
elterlichen, besonders der mütterlichen Unterweisung abzulesen. Dafür stehen
Stellen wie Prov 1,8; 6,20.24 Das Kind soll eine heisse Pfanne nicht anfassen.
Es kann das nicht selbst wissen. Sein Erfahrungshorizont reicht für ein

optimales Verhalten nicht oder noch nicht aus. Hier tritt die Autorität der
Mutter ein und veranlasst es, sich richtig zu verhalten, oder, wenn der Fehler
einmal passiert ist, ihn als solchen zu erkennen und das Verhaltensmuster
entsprechend zu korrigieren. Die Kraft der Unterweisung liegt in der Liebe.
Ihren Ausdruck aber findet sie im Gebot, gerade wo dieses nicht an einen

Erfahrungshorizont appellieren kann. Genauso verhält es sich bei der göttlichen

törä.

Sie kann - so die alte Konzeption - im Einzelfall vom Priester eingeholt werden oder - so die

spätere Auffassung - gesamthaft, als Korpus, Israels Weg und Existenz bestimmen. Zu dieser

letzteren, umfassenderen Bedeutung trug die Tatsache massgebend bei, dass törä vom persischen
Reich öffentlich-rechtlich als dät, als «rule» der Provinz Jehud, anerkannt wurde. Ausserdem galt
sie als Inbegriffder Weisheit und war damit die Quelle der Wissenschaft, Bildung und Erziehung des

Judentums. Durch den Umgang mit ihr versicherte es sich seiner Gottesbeziehung, seiner Bestimmung

als «Gottesvolk». Die einzelnen mswt, hqjm und msptjm sind dabei Niederschlag und
Ausdruck der dahinterliegenden törä des aktuellen, Gottes Willen und Zuwendung entspringenden

Lehrvorgangs gegenüber Israel. Will man in diesem Zusammenhang das Wort
«Offenbarung» gebrauchen, dann meint dieses hier gerade nicht das Eintrichtern von Informationen,
sondern das Entdeckenlassen von Wahrheit unter aktivem Einbezug eines zum Hören berufenen
Partners im törä-Vorgang.25

Während törä mehr den Erkenntnischarakter des Liebes- und
Autoritätsverhältnisses zwischen Gott und Mensch anspricht, ist es bei mswh «Gebot»

24 Vgl. als alten Beleg für das häusliche Umfeld von törä den Parallelismus im Prophetenwort

Hos 8,1.
25 Vgl. hierzu D.Bonhoeffer a.a.O. (Sanctorum communio, oben Anm. 3) 78: «Es ist

der israelitische Begriff des <Volkes Gottes>, der nur aus solchem Angerufensein durch
Gott entsprang, angerufen durch die Propheten, durch den Lauf der politischen Geschichte,

durch fremde Völker.»



296 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

mehr der Willensaspekt. Gerade in der späteren, ausgebildeten Fassung des

Begriffs tritt das - übrigens sehr praktisch ausgerichtete - Offenbarungsmoment

stark hervor. Durch die mswh, sagt Abraham Jehoschua Heschel, «ist
der Jude aufgefordert, mehr zu tun, als er versteht, damit er mehr versteht,
als er tut.»26 Diese jüdische Auffassung der mswh wird aus der Prägung und
dem Bedeutungsfeld verständlich, der dem Begriff im späten Alten Testament

zuteil wurde.
Er gehört zum Verb swh pi. «gebieten, befehlen, beauftragen». «Das

Wort miswä ist an sich autoritativ. Eine miswä soll befolgt werden, weil sie

von jemandem mit Autorität gegeben wurde. Wie der Befehl vermittelt
wurde, wird nicht gesagt, nur dass es geschah.»27 mswh ist die Verfügung,
besonders die testamentarische, eines Vaters (Jer 35,14; Gen 50,16), in der
Mehrzahl der Belege aber dann der Erlass eines Königs (z.B. Est 3,3f.). Das
Jeremia-Buch braucht erstmals swh pi. für göttliches Gebieten, und das

nachexilische Judentum bedient sich neben anderen Ausdrücken gern des

Begriffs mswh, um die Autorität zu bezeichnen, der es sich in seiner Religion
und Lebensform verpflichtet weiss. Das verantwortliche Tun der mswh wird
zur praktischen Konsequenz des Königtums Gottes über Israel. Das schon

vorexilische, vor allem hymnische, Bekenntnis zu diesem Königtum Gottes28

gewinnt mit der im Exil beginnenden Diasporaexistenz des jüdischen Volkes

ganz neues Gewicht. Flier war die Identität Israels auf eine harte Probe

gestellt. Aber wo es sie bestand, konnte es gerade in seiner neuen Situation
und in seiner besonderen Rolle als Volk unter den Völkern den Keim zu der
kommenden Königsherrschaft Gottes über die ganze Menschenwelt entdek-
ken. Sie enthüllte sich als künftiges Ziel und letztliche Bestätigung des

Königtums Gottes über Israel.29 Das kommende universale Reich Gottes

26 A. J. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums. Information

Judentum Bd. 2 (1980 [engl. 1955]) 218.
27 B.Levine, Art. mswh, in: ThWATIV (1984) 1085-1095, das Zitat 1087.
28 O.Eissfeldt, Jahwe als König, ZAW46 (1928) 81-105 Kleine Schriften I [1962]

172-193) zählt insgesamt 41 Belege, in denen das Epitheton mlk auf Jahwe angewendet
wird, sowie 13 Stellen mit dem Verbum mlk (179). So z.B. Dtn33,5, vgl. Ex 15,18;

Num23,21; Ri6,22f. ISam8,7; 12,12 sowie die ältere Zionstradition, wie sie sich in
Jes 6,5; Ps 24,8-10 (vgl. noch Ps 29,10) niederschlägt. Dazu G. Wanke, Die Zionstradition
der Korachiten, BZAW 97 (1976) 63.

29 Diese Thematik klingt in der Botschaft Deuterojesajas von der Erscheinung des

Weltkönigs, der kommt, die alte Residenz Zion wiederherzustellen, an (Jes 52,7 u.ö.),
ebenso in den Jahwe-Königs-Hymnen Ps 93.95-99. Diese Psalmen eröffnen nicht zufällig
den synagogalen Sabbateingangsgottesdienst am Freitagabend, vgl. Sidur Sefat Emet, mit
deutscher Übersetzung von S. Bamberger, Ausg. Basel (1980) 80-85.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 297

und die religiöse Verfassung des Judentums hängen innerlich zusammen und
entsprechen sich. Die mswh ist Bindeglied und Ausdruck dieses Zusammenhangs.30

Durch das unablässige Bemühen, den aktuellen Willen Gottes zu ergründen,

ist im Judentum der Buchstabe keineswegs tot. Sondern er bleibt im

Gegenteil inspirierende Quelle immer neuen Lebens. Darum ist es auch
nicht möglich, im halachischen Bereich einen definitiven Katalog dessen

aufzustellen, was ein Jude tun oder lassen soll.31 Und darum ist eine mswh
erfüllen etwas anderes als das mechanische Ausführen einer Vorschrift. Es
hat vielmehr, um in christlicher Nomenklatur zu bleiben, mit dem Glauben,
mit der Übereinstimmung und Einwilligung des Menschen in den Geist der
Tora zu tun. Denn sie bleibt bezogen auf das Ganze der törä und den ihr
innewohnenden göttlichen Willen, wie er das Leben des jüdischen Volkes
und seiner Glieder formt. Dadurch wird sie zu einer Weise des Handelns und
Verhaltens, die das Leben auf seine göttliche Quelle hin transparent macht.

Vom Begriff törä aus, ebenso von der Bedeutungsentwicklung von mswh
her, schliesslich auch über den Grundgesetzcharakter, den Gottes törä an
Israel in der persischen Provinz Jehud annahm, kam es schliesslich zur
Konzeption der Tora als einer zusammenhängenden, organischen Grösse.
Denn alles Lehren, auch das menschlicher Mittelspersonen wie Eltern oder
Priester, hatte letztlich eine Quelle, einen Ursprung. Die lebendige Autorität,

die hinter der törä steht und den Ansprechpartner immer neu schaffend

30 Wie sehr Anerkennung des Reiches Gottes und Tun der Mizwot, in rabbinischer
Terminologie «die Annahme des Jochs des Himmelreichs» und «die Annahme des Jochs
der Gebote», sich entsprechen, zeigt folgende Stelle aus dem Midrasch Sifra zum Zinsverbot

Lev 25,38: «<Dein Geld sollst du ihm nicht auf Zins geben. ..Ich bin der HERR, euer
Gott> (Lev 25,37f. Aufgrund dieser Stelle hatman gesagt: <Wer das Joch des Zinsverbots
auf sich nimmt, nimmt das Joch des Himmels auf sich; und wer das Joch des Zinsverbots
von sich wirft, wirft das Joch des Himmels von sich» »

31 Allerdings existiert der Begriff der «613 Gebote». Es wird zuerst in einem Ausspruch
von R. Simlai im 3. Jh. n.Chr. fassbar: «613 Gebote wurden Mose offenbart, und zwar 365

Verbote, entsprechend den Tagen des Sonnenjahres, und 248 Gebote gleich der Zahl der
Glieder des menschlichen Körpers. Da kam David und brachte sie auf 11. Da kam
Habakuk und brachte sie auf eines, indem er sagte: <Der Gerechte lebt in seinem
Glauben»» (bMakk23b) Wie die Vergleiche mit dem Sonnenjahr und mit dem menschlichen

Körper und vor allem der Schluss des Ausspruchs zeigen, handelt es sich aber bei dieser
Zahl, wie bei den anderen genannten, um den Ausdruck einer organischen Gesamtheit der
Tora, um eine Summe des Gesetzes im Sinne seines Vollmasses, nicht der Addition
einzelner Paragraphen eines Kodex. Zu vergleichen wären Rom 13,8-10 und ähnliche
paulinische Aussagen, vor allem natürlich Rom 1,17, wo ebenfalls Hab 2,4 die Gerechtigkeit

Gottes, Ziel und Gipfel der Tora, beschreibt (vgl. Gal3,ll).



298 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

formt, die vergangene und zukünftige Generationen unter ein einheitliches
Lehren und Wollen zusammenfügt, verleiht der tôrâ ihre eschatologische
Dimension. Jedes Glied am Körper Ganz-Israels, das schon gewesene so gut
wie das noch zukünftige, erhält den ihm bestimmten Anteil an Gottes lebendiger,

wachsender und schliesslich umfassender törä und empfängt von da
seine Identität.32 törä spiegelt daher weit mehr von dem Selbstverständnis
des spätalttestamentlichen Israel ab als der Begriff «Gottesvolk».33 Die törä,
das Königreichsgesetz Gottes, verbindet diese Welt, in der sie nur zum Teil
offenbar ist, mit der kommenden. Dort, an jenem Tag, wird sie unter allen
bekannt sein und von allen bekannt werden, als der Wille dessen, der jetzt
schon «in Juda bekannt» ist (Ps76,2, vgl. Ps48,4) und von Israel bekannt
wird.

II
Inbegriff und Ziel der törä

1. Gibt es ein Prinzip, eine Zusammenfassung, eine Quintessenz34 der
fora? Diese später immer einmal wieder erörterte Frage35 hat auch das

32 Mit ihrem bekannten Satz «Ganz Israel hat teil an der kommenden Welt» zieht die
Mischna (Sanh X,l) diese Linie aus.

33 Wenn N. Lohfink in seinem Beitrag «Die Sorge Gottes um die rechte Gesellschaft -
eine gemeinsame Perspektive von Altem und Neuem Testament», in: Mitte der Schrift?
Ein jüdisch-christliches Gespräch. Texte des Berner Symposions vom 6.-12. Januar 1985:

Judaica et Christianall (1987) 357-384, den Terminus «Gottesvolk» öfter, so etwa 360

Anm. 9.366.371, braucht, dann zeigt gerade der letztgenannte Beleg, wo Lohfink von der
bei Paulus stets festgehaltenen «Gottesvolk-Dimension» spricht, dass es ihm - mit anderen

- um den religiösen und sozialen Gehalt und Anspruch der biblischen Botschaft zu tun ist,
nicht um die Qualifizierung und Identifizierung einer Menschengruppe im Sinne einer
Supernation. Aber genau aus diesem Grund ist der deutsche Ausdruck «Gottesvolk»
irreführend, wenn es um das Spezifikum der Adressaten dieser Botschaft geht. Lohfinks
Anliegen, gerade weil wir es an sich teilen, scheint uns terminologisch zu wenig genau
erfasst, wenn es auf S. 372 heisst, dass «Israel die gesellschaftlichen Probleme zunächst und
hauptsächlich im Lebensraum der Grösse <Gottesvolk> durchlebt und durchdacht» habe.

34 Diese Begriffe sind dem Alten Testament wie dann der jüdischen Tradition gemässer
als der «Begriff <Mitte der Bibel>», der «für die jüdischen Gesprächspartner eher als

Reibungspunkt» funktionierte (Mitte der Schrift? [vgl. vorige Anm.] 7, sowie vor allem
darin den Aufsatz von Y. Amir, Die <Mitte der Schrift> aus der Sicht des hellenistischen
Judentums, a.a.O. 217-236). Vgl. noch den Überblick bei W. H. Schmidt, Altes Testament,
in: G.Strecker (Hg.), Theologie im 20. Jahrhundert (1983) 49-53; A.H. J.Gunneweg,
Vom Verstehen des Alten Testamentes. Eine Hermeneutik, ATD E/5 (1977) 185.

35 Ein späterer hebräisch-aramäischer terminus technicus für ein zusammenfassendes

Prinzip der Tora ist kll gdwl btwrh, vgl. etwa Sifre zu Parascha Qedoschim 89b.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 299

spätalttestamentliche Israel beschäftigt. Ein Kapitel letzter Prophétie gibt
eine Antwort, die sich als prägend erweisen sollte. Thema von Sach 14 ist,
wie schon die gliedernde «Formel (whjh) bjwm hhw'» zeigt, die Vorbereitung,

der Eintritt und das Wesen des Gottestages. Schon durch die Titelzeile
V.l werden die beiden Hälften, in die sich das Kapitel gliedert, angekündigt:

1. das Kommen des Tages Jahwes («Sieh da - ein Tag kommt für den

HERRN») weist auf 14,l-9a
2. die Verteilung der Beute («und deine Beute wird in dir verteilt

werden») weist auf 14,9b-21.j7

Das Gewicht des Kapitels ergibt sich daraus, dass es das Ziel der ganzen, mit
Sach 12 und 13 beginnenden, Einheit Sach 12-14 darstellt.38 Es lebt aus einer
Reihe verschiedener Überlieferungen. Aber nach seinem Gedankengang
liegt das Kapitel in der Linie von Jes 2//Mi 4.39 «Der Verf. hat über Jes 2,1 ff.
nachgedacht.. .»40

Die vorliegende Endgestalt des Kapitels41 beschränkt sich auf das Wie, die
Modalitäten der künftigen Wende. Denn das Dass gilt - nach Überlieferungen

wie Jes 2//Mi 4 usw. - als ausgemacht. Das Kapitel lässt ein intensives
Forschen nach den Umständen und der Abfolge der künftigen Ereignisse
erkennen. Es setzt eine gleichmässig gültige und einheitlich als «kanonisch»
anerkannte Schrift voraus, die Tora wie Propheten umfasst. Zentral ist aber
in unserem Zusammenhang die Stellung und Geltung von Dtn 6,4: sm' Jsr'l
JHWH 'Ihjnw JHWH 'hd. Das erhellt aus der Stellung des Kapitels und aus
einer eingehenden Analyse seines Aufbaus und seiner Aussage. Nach
Schilderung der Vorbereitung des Gottestages in V.l-5 folgen die Verse 6-9a mit
ihrer 5-fachen Anapher «und geschehen wird's» in V.6a / V.7aa / V.7bß /
V.8aa / V.9aa. Damit, nämlich mit der ingressiv gefassten Anerkennung
Jahwes «zum König»,42 ist die letzte Stufe der Vorbereitungsphase erreicht.

36 I.Willi-Plein, Prophétie am Ende, BBB 42 (1974) 60.
37 Vielleicht ist V.l gerade deswegen als Überschrift gewählt, weil der Vers einer

vorgegebenen Einheit entstammt, die im weiteren ihrerseits durch den Verfasser dieser

anonymen Prophétie ausgeführt und ausgelegt wird, vgl. I.Willi-Plein a.a.O.
38 I.Willi-Plein a.a.O. 61.
39 Man beachte die Differenzen der beiden Paralleltexte!
40 E. Sellin, Das Zwölfprophetenbuch übersetzt und erklärt, KAT 12,1-22,3 (1929-1930)

582.
41 Dieser Endgestalt dürfte eine aus den Versen l-2.5b(9) bestehende vorgegebene

Einheit zugrundeliegen, vgl. I.Willi-Plein a.a.O. 59, auch 88.
42 Nicht jmlk Jhwh!



300 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Der Wendepunkt selbst wird nun bezeichnenderweise durch das leicht
abgewandelte Zitat aus Dtn 6,4 markiert (V.9b). Das jhjh drückt den Eintritt des

Alt-Neuen aus, und der Zusatz wsmw 'hd unterstreicht genau das, was «an
jenem Tag» anders ist als jetzt, wo Israel längst JHWH als 'hd kennt und
bekennt: nicht nur im Wesen wird «der HERR Einer» sein, sondern auch in
der Anerkennung und Anrufung. V.9a, der Mittel- und Höhepunkt des

Kapitels, wird in den Versen 10-11 weitergeführt. Die - aus Jes 2//Mi 4 längst
feststehende, weil in der Einig-Einzigkeit Gottes begründete - Völkerwallfahrt

ergibt sich allerdings nicht als Folge einer positiven, geradlinigen
Entwicklung. Sie wird durch eine Krise, durch ein Gericht ausgelöst: V.12-16.
Diese Krise entzündet sich an Jerusalem. Aber die Stadt birgt ein solches
Potential an Heiligkeit und Bevölkerung, dass sie ihre Kontinuität nicht
bloss durch .fr, einen «Überrest» nach dem alten, bis auf Jesaja zurückgehenden

Theologumenon,43 sondern sogar durch jtr Km, einen «Überschuss an
Leuten» (V.2bß) wahren können wird, auch wenn das Volk zuvor die mit
587/86 anhebende und nie ganz behobene Gefährdung, die sich nicht zuletzt
in der Diasporaexistenz eines Grossteils seiner Angehörigen äussert, noch
tiefer, bis zur Neige wird auskosten müssen (V.2aßba), und zwar durch
erneute Bedrohung und erneute gölä.

Aber darin bereitet sich die Wende vor, die sich nun, und zwar ein- für
allemal, anbahnt. Die Beschreibung gibt zu verstehen, dass es sich um den
Einbruch der Transzendenz in die Immanenz handelt. Eine Reihe unerhörter

Erscheinungen zeigt das an: es kommt zu einer topographischen
Umgestaltung der Region um Jerusalem (V.4f.); die seit Gen 1,5 bestehende

Schöpfungsordnung ist ausser Kraft (V.6ba); V.6bß spielt auf Gen 8,22 und
die - nicht eigens angeführten - Worte «solange die Erde steht» an: dieser
irdische Weltlauf wird an sein Ende gekommen sein. An seine Stelle tritt ein

(Gottes-) Tag, der allein durch das innere Wesen Gottes und sein nun
offenbares Wirken bestimmt ist (V.7). Das äussert sich sogar in einer
grundlegenden Änderung der hydrologischen und damit biologischen Gegebenheiten

des Landes (V.8). Alles aber kulminiert darin, dass «der HERR zum
König werden wird über <das ganze Land>», das deswegen mit «der ganzen
Erde» identisch ist, weil es in V.9a durch die beiden Randmeere definiert
wird.

Und damit erfüllt sich Dtn 6,4. Für uns erstmalig fassbar wird hier in
Sach 14,9b dem Vers des Deuteronomiums ein besonderer Stellenwert bei-

43 Von den echt jesajanischen Stellen wie etwa Jes 1,8; 7,3 gilt allerdings, dass sie

«negativ vom Rest... reden», vgl. J. Hausmann, Israels Rest. Studien zum Selbstverständ-
nis der nachexilischen Gemeinde, BWANT VII,4 [124] (1987) 197.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 301

gemessen. Er erscheint damit als eine Art Quintessenz der Tora und des

davon bestimmten Lebens und Lehrens Israels. Zugleich wird er hier -
ebenfalls erstmalig greifbar - eschatologisch ausgedeutet.44 Die Einleitung,
das Leitmotiv des Kapitels noch einmal anklingen lassend, drückt es mit den
Worten aus: bjwm hhw' jhjh..Jahwe soll und wird für die Völkerwelt erst
noch Einer werden, wie er in und für Israel seit je Einer ist. Ziel und Sinn der
Weltenwende erweist sich als identisch mit der Bestimmung Israels und mit
dem Ziel seines Weges.

Das wird im Eolgenden auch indirekt in den Phänomenen der neuen Welt

sichtbar, wie sie die zweite Hälfte unseres Kapitels beschreibt.45 Sie
kulminieren im Ritus des Wasserschöpfens an der Jerusalemer Stadtquelle.
Selbst das stolze, regenunabhängige, vom Nil so unfehlbar bedachte Ägypten46

wird sich ihnen anschliessen, um an den Segnungen teilzuhaben, die
dann von dem jetzt von der Natur mit Wasser so kärglich versehenen Jerusalem

ausgehen werden. Alle, die das nicht tun werden, werden einen Fehler

44 In der späteren rabbinischen Tradition ist diese Auffassung gängig, vgl. statt vieler
Belege Raschi zu Dtn 6,4: Chumash with Rashi's Commentary, Translated into English,
hrsg. A. M. Silbermann, Bd. 5, Jerusalem (1985) 37: «(Der HERR unser Gott, der HERR
einzigeiner) means, The Lord who is now our God and not the God of the other peoples
of the world, He will at some future time be the One (sole)/7', as it is said, (Zeph. 3,9) <For

then I will turn to the peoples a pure language that they may all call upon the name of the
Lord<, and it is further said, (Zech. 14,9) <In that day shall the Lord be One and His name
One> (cf. Siphre).» Auserdem endet der eschatologische Ausblick des jeden jüdischen
Gottesdienst abschliessenden 'ô/êml-Gebetes mit dem Zitat von Sach 14,9; vgl. Sidur Sefat
Emet (Frankfurt a.M. Basel) 65.

45 Das Entscheidende daran wie am Aufbau des Kapitels sind die strukturellen
Entsprechungen der Zustände vor beziehungsweise nach der Wende. Sie spiegeln sich auch
rein formal, in Sprache und Ausdruck. Man beachte etwa die Parallelisierungen

V.12 // V.4,
V. 13-16 // V.2.3.3
V.14b 'sp pass. II V.2 akt.
V. 16 II V.2b jtr h'm

II V.9a.

Wo die Völker einst gegen Jerusalem heraufzogen in der Annahme, hier leichte Beute zu
machen, da werden sie nun umgekehrt zur Beute für Jerusalem. Die Tiere, die einst
Reiterei und Krieg nach Jerusalem trugen, tragen nun schwer an der Last der Beute, die sie

dahin zu bringen haben (V.15). Und die veränderten Niederschlags- und Bewässerungsbedingungen

bringen es mit sich, dass alle Völker im eigenen Interesse zum Sukkotfest
herbeiströmen.

46 Vgl. den zu Dtn 11,10-12 so erstaunlich direkt parallelen Bericht bei Herodot, Hist,
(hrsg. von Hude, Charles [31927 1967]) II, 13,3.



302 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

begehen, «die Verfehlung all der Völker, die nicht heraufziehen, um das

Laubhüttenfest als Wallfahrtsfest zu begehen» (V.19).
Dieser Wende und den von ihr ausgelösten Phänomenen entspricht

schliesslich die Steigerung von Jerusalems und Judas Heiligkeit. Davon
sprechen die Verse 20-21. Sie sind ein letztes Mal mit bjwm hhw' eingeleitet
und über jhjh, die Impf.-Form von hjh, mit V.9 verbunden.

2. Die Annahme der törä Gottes und die Anerkennung seines Willens,
die Israel konstituiert, wird auf Erden allgemein werden. Das ist das innere
Wesen der Wende, die nach dem Zeugnis des späten Propheten zur
Königsherrschaft Gottes über die ganze Erde führt. Israels Lebensform und
Gottesbeziehung hat ihr Ziel erreicht, wo sie einen Erkenntnisvorgang unter der
Völkerwelt auslöst. Die hier implizit angelegte Einheit Gottes wird explizit.
Sie ist nicht statisch. Sondern es handelt sich bei ihr um einen Prozess.
Gottes Einheit ist auf Öffentlichkeit angelegt.

Was das Israel der Jetztzeit betrifft, so realisiert sich diese Annahme und
Anerkennung einerseits in der feierlichen Proklamation der törä als des

Grundgesetzes der nach langen Auseinandersetzungen endlich selbständigen

persischen Provinz Jehud (Neh 8).47 Andererseits kann sie zum Martyrium

führen, das einzelne Glieder der weitverstreuten Diaspora, etwa Daniel
und seine Gefährten, auf sich nehmen (Dan 1-6*).48 So oder so - der
Anspruch des einen Gottes Himmels und der Erde wird nicht einfach dekretiert
und aufoktroyiert, sondern setzt menschliche Beteiligung voraus. Dem Wesen

von törä als aktuellem Lehrgeschehen und fortlaufender Willenskundgabe

entspricht eine lebendige Ansprechpartnerschaft. Das göttliche Wirken
in Israel und an der Welt verlangt nach einem Forum. Die alttestamentliche
Begrifflichkeit für diesen Sachverhalt sei hier zum Schluss kurz erhoben und
umrissen.

Sie ist grundsätzlich viel weniger «fromm» als das deutsche Wort
«Kirche».49 Das hebr. Wort qhl bedeutet so ziemlich das Gegenteil vom «abge-

47 Vgl. T.Willi, Juda-Jehud-Israel. Studien zum Selbstverständnis des Judentums in
persischer Zeit, Habil.schr. Bern (1992) 88-90.

48 Zum Problem der doppelten Loyalität, das hinter den alten Legenden in Dan 1-6*
steht, vgl. I. Willi-Plein, Daniel 6 und die persische Diaspora, in: FS K. Hruby, Judaica 47

(1991) 12-21.
49 Einmal mehr bestätigt sich, dass die jüdische Bibel «aus der ganzen Breite eines

Volkslebens und in der ganzen Breite einer Nationalliteratur erwachsen» ist, wie F. Rosenzweig,

Weltgeschichtliche Bedeutung der Bibel, in: Kleinere Schriften (1937) 125, prägnant
formuliert und damit eine Einsicht zusammenfasst, die sich seit J. G. Herder immer klarer
Bahn gebrochen hat.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 303

grenzten Kreis»50 einer geschlossenen Gesellschaft, der heute landläufig mit
«Kirche» oder inzwischen auch mit «Gemeinde»51 assoziiert wird. Dem
Begriff wohnt wesenhaft ein Bezug zur Öffentlichkeit inne. Hebr. qhl, das

ausschliesslich im Singular vorkommt, ist nur als Forum, als Organ, in steter
Beziehung zum Ganzen der Gesellschaft, des Volkes, zu verstehen, nicht als

autarke Sozialstruktur. Das ist der zweite gewichtige Einwand gegen eine

leichtfertige Identifikation von «Kirche» mit «Gottesvolk».
Anders als die beiden Ausdrücke 'dh52 und mqf qds ist qhl53, die

«versammelte (Menschen-) Menge» als Organ, legislatives wie ausführendes
Instrument einer immer mit im Blick befindlichen umfassenderen
gesellschaftlichen Grösse, vorab des gesamten Volkes Israel. Der qhl kann als

«Aufgebot» kriegerische Aktionen beschliessen und durchführen,54 kann
Land verteilen55 und ist seit der Königszeit auch Gerichtsinstanz.56

50 K.L.Schmidt, Art. êxxX.r]cna, in: ThW Bd. 3 (1938)534 Anm. 91.
51 Es ist hier nicht der Ort, sämtlichen Gründen nachzugehen, die Luther zu der

fundamentalen Entscheidung geführt haben, griech. êxx>o)aCa mit dem Übersetzungswort
«Gemeinde» wiederzugeben. Die Wahl geht wesentlich auf Luther selbst zurück und wäre
eine Untersuchung über die Beziehungen zwischen seiner Ekklesiologie und seiner
Bibelübersetzung wert. Natürlich liegt auch ein paränetisch-aktualisierendes Anliegen vor.
Aber ist Kirche nur und ausschliesslich als Gemeinde erfahrbar - und sogar wenn ja: Ist
Luthers «Gemeinde» so ohne Umschweife dasselbe wie unsere territorialen Pfarrgemeinden?

Vieles spricht dafür, dass Luther mit «gemein[d]e» noch durchaus eine «Allgemeinheit»

im Sinne hatte; vgl. J. und W.Grimm, Deutsches Wörterbuch Bd. 5 (1897 1984)

Sp. 3225: «überhaupt ist gemeinde, gemeine ursprünglich das begriffliche subst. zu gemein,
wahrscheinlich in allen seinen verschiedenen Schattierungen.» Dazu etwa das Beispiel aus

Hugs Villinger Chronik 41: «hatten die von Kostenz ain gemaind (ob man zur Schweiz
treten wollte)» (Sp. 3233; überhaupt landsgemeind Sp. 3237). - Vgl. auch die Erwägungen

von K.L.Schmidt a.a.O. 534f.
52 Die 'edä bildet eine Vereinigung ganz anderer Art als qhl. Das Wort gehört wohl zur

Wurzel w/j'd und bezeichnet die «Vereinigung» oder den «Verein» einer Menschen-, ja
auch Tier-, Gruppe, die gleicher Norm, gleicher Regel gehorcht und unter der gleichen
Jurisdiktion steht, 'dh wird durch G 127mal mit avvaycoyr), vereinzelt mit anderen Wörtern
übersetzt, hingegen nie mit êxxkricna! Vgl. L. Rost a.a.O. 122f.

53 Ein ursprünglich nur im Hebräischen belegtes Wort, dem dem Sinne nach im
altorientalischen Raum akkadisch/ugaritisches puhru entspricht. Ausserdem hat es im
Aramäischen mit \Jkns (vgl. knst'), im Mittelhebräischen mit kns nif. wie im Arabischen mit
gm' seine Entsprechungen. Vgl. H.P.Müller, THAT Bd. 2 (1976) 609-619.

54 Gen 49,6.
55 Mi 2,5.
56 In Jer26,17 trifft eine zusammengewürfelte, tumultuarische Menge von zufällig auf

dem Tempelplatz Anwesenden einen gerichtlichen Entscheid; ähnlich ist es in Jer 44,15,
und auch in Ez 23,46f. sind die zufällig an einer öffentlichen Versammlung Beteiligten als

ermächtigt gesehen, ein Urteil zur Steinigung zu fällen und zu vollziehen. Vgl. L. Rost
a.a.O. 15-17.



304 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Das Gottesurteil über die von Korach angestifteten Meuterer in Num 16

vollzieht sich in aller Öffentlichkeit, durch Zeugen beglaubigt und setzt
daher den qhl voraus (V.33).57 Auch in Num 20 fungiert dieser als Zeuge: die

Beglaubigung Moses und Aarons und dann die Offenbarung des göttlichen
kâbôd vollzieht sich mpnj hqhl (V.6). Genauso ist der qhl, auch wenn der
religiöse Aspekt des Begriffs keineswegs im Vordergrund steht,58 anwesend
bei der Einweihung des Tempels und repräsentiert dabei die Gesamtheit der

Bevölkerung (I Kön 8,14bis.22.55). Er ist noch in Sir 50,13.20 Partner,
Gegenüber der opfernden und segnenden Priester, und für den Psalmbeter ist

nur ein qhl rb das angemessene Forum, um den HERRn in dankbarem
Bekenntnis zu preisen (Ps 22,26 vgl. V.23; 35,18; 40,10.11; vgl. auch

Dt 31,30; Ps 26,12; 68,27; 107,32; 149,1; 1QH2.30). So ist auch der Schritt
nicht weit zu einer öffentlichen Lehrversammlung, bei der natürlich, wie
Sir 15,559 zeigt, die törä im Mittelpunkt steht. Denn Öffentlichkeit liegt im
Wesen des Gottes Israels, der seine Taten bzrw' ntwjh tut und seine Worte
nicht im Verborgenen spricht.

Man hat sich diese Offizialität ganz realistisch vorzustellen; der qhl trifft
sich im Hof des Tempels, dem grössten öffentlichen Platz innerhalb Jerusa-

57 Auf diese Augenzeugenschaft kommt es an, nicht auf die «Gesamtheit des Volkes»,
die vom qhl unterschieden in V.34 durch wkl Jsfl erwähnt ist (gegen L. Rost a.a.O. 10).

58 L.Rost a.a.O. 14 spricht von dem «ursprünglich theologisch nicht reflektierten
Begriff qhl», der erst durch Micha und vor allem durch den Deuteronomiker, «entsprechend
seiner Absicht, das Volk zum Gottesvolk zu machen», theologisiert worden sei. Diese
Entwicklung wurde aber keineswegs allgemein, denn schon für die Zeit der Priesterschrift
lässt sich nach L.Rost a.a.O. 23 «zusammenfassend sagen, dass das Verbum in allen
Vorkommen, das Substantivum an den drei Genesis-Stellen [28,3; 35,11; 48,4] nicht
theologisiert wird.» qhl lässt sich daher auch «im ehr Werk» kaum mit H. P. Müller a.a.O.
617 auf die Bedeutung eines Modells «für die Vollversammlung der jüdischen Kultgemeinde»

einengen.
59 Diese Stelle belegt die innere Verbindung, die zwischen qhl und twrh besteht, so dass

man nicht auf Schlussfolgerungen aus dem sehr verschieden gedeuteten Titel qhlt
(Predl2,8, vgl. 7,27 txt em) angewiesen ist. P. Joüon etwa gibt qhlt mit «l'homme de

l'assemblée populaire» wieder (Sur le nom de Qoheleth: Bib 2[1921]53f.), indem er
allerdings gleichzeitig diese Funktion vom «Philosophen» des so benannten Buches unterscheidet.

Eine direkte Beziehung zwischen Titel und Buch nimmt O. Loretz, Qohelet und der
Alte Orient. Untersuchungen zu Stil und theologischer Thematik des Buches Qohelet
(1964) 147f. an, wenn er vermutet: «Qohelet würde dann der ehrenvolle Name für den
Weisen sein, der in der Versammlung (des Volkes)> der nachexilischen Gemeinde auf
Grund seiner Weisheit eine grosse Rolle spielt.» H.P.Müller a.a.O. 613 spricht vom
«Einberufer und Leiter einer öffentlichen Lehrversammlung» und verweist auf ähnliche
Ausdrucksweise noch in bAZ18a. Siehe die Erörterung des Problems bei D.Michel,
Qohelet, EdF258 (1988) 4-8.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 305

lems, oder hws «draussen», im Tor.60 Denn der qhl ist das von Fall zu Fall
zusammentretende Organ der Öffentlichkeit im Sinne eines repräsentativen
Forums, einer Volksversammlung, einer Art Parlament. Er stellt den
willensberechtigten, willensfähigen Teil der Gesellschaft dar und verkörpert in
seiner sichtbaren, aktuellen, repräsentativen Erscheinung das ganze Volk.
Eine Beziehung auf das Gesamte der Bevölkerung ist darum immer gegeben.

Was vor dem qhl geschieht, hat offiziellen Charakter und beansprucht
öffentliche Geltung. Knapp zusammengefasst, könnte man formulieren: qhl
steht im Gegensatz zur Privatsphäre.

Dabei ist eine erstaunliche Kontinuität im Sprachgebrauch zu verzeichnen.

Noch die Apokryphen verwenden eKxkrjcaa, das ein echtes griechisches

Äquivalent, nicht nur ein Übersetzungswort darstellt,61 ganz im Sinne
des alten Begriffs qhl.62 Für die in Rede stehende persische Zeit konstatiert
schon Leonhard Rost eine «Vorliebe für das Wort qähäl», die auch «in der
Häufung dieses Wortes in den Büchern der Chronik zum Ausdruck»
kommt.63 Die Beziehung zum Volk kommt hier im Vergleich zwischen
IlChr 1,2 und 1,3 besonders schön zum Ausdruck: «2Und da sagte Salomo
zu ganz Israel, nämlich64 den Tausendschafts-, Hundertschaftsbeamten,
Richtern, jedem Vorgesetzten Ganz-Israels, den Vaterhäuptern; 3und dann
gingen Salomo und der ganze qh! mit ihm auf die Opferhöhe von Gibeon.»
Grösstmögliche Öffentlichkeit ist hier angestrebt; sie ist die raison d'être des

qhl. Der qhl versammelt sich nicht um seiner selbst willen, sondern tagt für
das Volk und behandelt als beratende und beschliessende Instanz dessen

Angelegenheiten.65 Das grössere gesellschaftliche Ganze, für das er reprä-

60 Vgl. Sir 7,7.
61 Zutreffend hält K.L.Schmidt a.a.O. 534 Anm. 91 fest, dass «sowohl die Israeliten

mit qahal und die griechischen Christen mit êxxkriata an eine ursprünglich politische
Bezeichnung angeknüpft» haben. - G gibt qhl an 71 Stellen durch sxxLr|a[a wieder, an 35

Stellen durch auvaycoyf), an weiteren 12 Stellen mit anderen Wörtern (L.Rost a.a.O.
Ulf.). Von Interesse ist auch der aramäische Sprachgebrauch der Targumim. Nach L. Rost
a.a.O. 101 begnügt sich das Targumim Regelfall (nämlich an 80 von 112 Stellen) damit, «qhl
in der Form qhl' als Lehnwort zu übernehmen». An 15 Stellen in Jer und Ez tritt msrjt'
«Lager, Truppe» dafür ein, und ebenfalls 15mal wird das Nomen knsf «Zusammenkunft»
verwendet. Dieses ist nach L.Rost a.a.O. 97 auch als Zwischenglied zu sehen, wenn G
0vvaycoyf] normalerweise als Übersetzungswort für 'dh «Vereinigung» verwendet.

62 Sir34,11; 44,15; 46,7 u.ö. Vgl. auch L.Rost a.a.O. 138.
63 A.a.O. 25 mit Anm. 2. Wichtig ist auch die Feststellung S. 27, dass es in einer

Mehrzahl von Belegen aus dieser Zeit und Literatur der König ist, der den qhl beruft.
64 Zum l explicativum vgl. F.Nötscher, Zum emphatischen Lamed, VT 3 (1953) 372-

380, besonders 378.
65 Neh 5,13 entsprechen sich in diesem Sinne kl hqhl und ITm.



306 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

sentativ ist, wird oft als nomen rectum der es.-Verbindung genannt: qhl
JsYl,66 qhl hgwlh61 u.a.68

Neben dem geläufigen genitivus appositivus (z.B. qhl JsYl),69 bzw. dem

genitivus speciei (z.B. qhl mr'jm),70 begegnet auch der ganz allgemeine
genitivus possessivus71, und zwar im Ausdruck qhl JHWH, der lOmal
vorkommt, davon allein 6mal als bqhl JHWH im sogenannten Gemeindegesetz
Dtn 23,2-9, das schon deshalb besser ein qhl-Gesetz genannt würde.72

Die hier festgehaltenen Zulassungsbedingungen, nicht allgemein zum qhl, sondern zu einem
auf kult- und bürgerrechtlicher Basis versammelten qhl, gehen von der legislativen, juridischen
und Israel vor Jahwe repräsentierenden Funktion dieses speziell aufgebotenen Gremiums aus.

Denn prinzipiell ist die Zusammensetzung des qhl offen: es ist die Quantität,73 nicht die Qualität,
die zur primär erforderlichen Öffentlichkeit beiträgt. Aus diesem selben Grund gibt es auch keine

allgemeinen Normen, wer dem qhl angehöre, wer nicht. Das richtet sich nach den vor und von
dem qhl zu fassenden Beschlüssen. Je nachdem kann er sich aus den volljährigen israelitischen
Männern zusammensetzen, etwa im Falle eines kriegerischen Aufgebots74 oder bei der Verteilung
des eroberten Landes.75 In anderen Fällen kommt es auf eine möglichst breitgefächerte Vertretung

massgebender Kreise im pluralistischen Sinne an.76 In Jos8,35, wo der qhl ähnlich wie in
Esr 10,1 und Neh 8,2 Adressat, Hörer des an Israel gerichteten Wortes (dbr), der ihm geltenden
Weisung (twrh) ist, umfasst er durchaus auch Frauen, Kinder und Niedergelassene.

Weil die Bedeutung einer repräsentativen Öffentlichkeit im Vordergrund steht, geht qhl auch

ohne weiteres über den Bereich eines einzigen Volkes hinaus. So in den drei Stellen Gen 28,3;
35,11 und 48,4, die im Erzählgang der Priesterschrift Höhepunkte markieren: Jakob (bzw. Josef)
soll «nicht nur Stammvater einer Mannschaft oder eines Volkes werden, sondern Ahnherr einer

Menge von Mannschaften oder Völkern.»77 Ezechiel sodann bezeichnet an sämtlichen 15 Stellen

6613mal, davon 4mal in 1-2 Chr: Lev 16,17; Dt 31,30, Jos 8,35; IKön 8,14bis.22.55;
12,3; IChr 13,2; II Chr 6,3bis.l2.13; ausserdem Sir 50,13.20.

67 Esr 10,8.
68 Z.B. 2Chr 30,25; Ps26,5: Ps89,6; Ps 149,1; Spr21,16;
69 B.K. Waltke - M. O'Connor, An Introduction to Biblical and Hebrew Syntax (1990)

153 unter 9.5.3h.
70 B. K. Waltke - M. O'Connor a.a.O. 152 unter 9.5.3h.
71 Diese grammatische Bezeichnung dürfte zutreffender sein als «Genitivus autoris»,

wie sie J.Roloff, Art. Kirche im NT, in: EKL Bd.2 (31989) 1054, verwendet.
72 Die übrigen Stellen sind Mi 2,5; Num 16,3; 20,4 (2malP) und IChr 28,8.
73 L. Rost a.a.O. 18: «qhl wird hier [in P] Quantitätsbegriff»; ähnlich H. P. Müller a.a.O.

614: «In der Spätzeit wird qähäl zum Quantitätsbegriff».
74 Gen 49,6; als Verb qhl hi. IKön 12,21a; eventuell auch in der vor-dtn. Grundschicht

von Dt23,2-9, weiter Ri20,2; 21,5.8; ISam 17,47; IlChr20,5.14 (V.26 verb qhl ni.);
28,14.

75 Mi 2,5.
76 So besonders in der Chr, vgl. die in IChr 13,1; II Chr 1.3.5; 24,6; 29,23 genannten

verschiedenen Stände und Schichten als Komponenten des qhl.
77 L.Rost a.a.O. 18.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 307

seines Buches «auch und gerade das Aufgebot von Nichtisraeliten als qahal».7S In den meisten
Fällen handelt es sich um eine öffentliche Sanktion, die mittels einer Stafexpedition an Jerusalem,
am Königreich Juda oder an Nachbarvölkern vollzogen wird. Dass hinter Sach 14 dieser
Gebrauch von qhl im Sinne eines Völkeraufgebots steht, liegt auf der Hand.19

Das späte Alte Testament verwendet qhl also in grosser Offenheit. Mitgehört

wird dabei immer die Prägung durch das Dtn, in dem der qhl eine im
Blick auf das «Gottesvolk» konstitutive Funktion einnimmt. Neben
Dtn 23,2-9 sind dabei die drei zentralen Stellen Dtn 9,10; 10,4 und 18,16 zu
berücksichtigen, die - man denkt unwillkürlich wieder an Sach 14 - vom jwm
hqhl sprechen. «Welches war dieser Tag? Kein anderer als der [vom] Sinai.

Der bn JHWH wurde qhl JHWH am Tag des qhl. Jahwe ist hier der
Aufbietende, der Aufrufende. ...Dieser qhl am Sinai hat auch alle
Rechtsverhältnisse innerhalb des Volkes unter die Gottesforderung
gestellt.. ,»80 Aber auch künftige Generationen sollen und werden mit denen,
die Gottes twrh am Sinai öffentlich empfingen und offiziell annahmen,
gleichzeitig sein: Genauso wie der Sinai-g/z/ in Dtn 5,22 als verantwortliche
Zeugeninstanz, als repräsentativer Ansprechpartner Gottes bei der Proklamation

des Dekalogs, beziehungsweise der ganzen Tora, gewürdigt wird, so

fungiert der qhl in der Ebene Moabs nach Dtn 31,30 als Ohrenzeuge des

Liedes Moses, und wird dereinst der qhl Jsfl durch Leute gebildet werden,
«die ihrer Zusammensetzung nach kraft ihrer Flaltung dem Gesetz gegenüber

das Recht haben, jener Sinaiversammlung gleich geachtet zu
werden.»81 Da der qhl so eng auf das Wort, auf die twrh bezogen ist,82 haftet ihm
stets auch ein Element des Charismatischen an: «Im qhl liegt immer etwas
Unberechenbares; denn er umfasst nur diejenigen, die einen Ruf vernommen

haben und ihm folgen.»83
Wie verschiedenfältig auch die Erscheinungsweisen und die Zielsetzung

des alttestamentlichen qhl sein mögen - immer steht er für die Gesamtheit
des Volkes Gottes. Er repräsentiert, als hörendes und ausführendes Organ,
«Ganz-Israel». «Kirche» im biblischen Sinne ist weit mehr, ist etwas ganz

78 L. Rost a.a.O. 17, vgl. das zusammenfassende Urteil 88: «qhl wird unbedenklich auch
auf Nichtisraeliten angewendet.» - Die Stellen sind Ezl6,40; 17,17; 23,24.46; 26,7;
27,27.34; 32,3.22.23; 38,4.7.13bis.l5.

79 Wie ja überhaupt Ez neben Jer das zum Verständnis von Sach 14 wichtigste
Prophetenbuch ist, vgl. die Übersicht bei I. Willi-Plein a.a.O. 93.

80 L. Rost a.a.O. 13.
81 L.Rost a.a.O. 14.
82 Klassischen Ausdruck hat diese Beziehung im Mosesegen Dtn 33,4 gefunden.
83 L.Rost a.a.O. 103.



308 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

anderes als eine konventikelhafte «Gemeinde» oder «Gemeinschaft» - auch
und gerade in Zeiten des «Restes», wo solche Gruppen unentbehrlich sind,
aber immer auch über sich selbst hinausweisen. Denn qhl - und mit ihm
éxxkriaCa84 - hat immer eine Beziehung zur Öffentlichkeit, zum Ganzen der
Menschheit, die an sich Gottes ist. qhl so gut wie èxx/.r|oia stellt eine

qualifizierte Menge von etwas dar. Im spätalttestamentlich-frühjüdischen
Kontext ist qhl nichts anderes als das Forum, das Gott in einer Welt hat, die
ihm eigentlich als ganze gehört. Man mag auch hier gleichnishaft von einer
Art Parlament sprechen, das Gottes Weisung aufnimmt, erörtert, praktikabel

macht, das Gottes Regierung - sein Königsein - begleitet, bespricht und
für sich selbst gelten lässt wie für andere zur Anwendung bringt. Die
Öffentlichkeit, die Gott nach diesen späteren Zeugnissen des Alten Testaments
hat, ist prinzipiell nicht begrenzt. Die Doxologien Dan 2,20-23; 3,31-33;
4,31-34; 6,26-28, auf die hin der alte Kern des Dan.-Buches, die Legenden
aus spätpersischer Zeit in Dan 1-6*, konzipiert ist,85 sind mit Ausnahme der
ersten nicht zufällig in den Mund Nebukadnezzars und des Darius gelegt.
Die beiden Repräsentanten des babylonischen und des persischen Grossreichs

stehen für die damit umfasste Völkerwelt.
Aus dieser universalen Perspektive des Alten Testaments heraus gesehen

enthüllt sich «Kirche» als eine durchaus menschliche, offene Entsprechung
zu Gottes Königsein. Partikularer Ansatz- und Zielpunkt ist und bleibt
Israel und sein Bekenntnis zum einen-einzigen Gott. Darin ist aber von
vornherein auch der Übergang zur kommenden Welt des göttlichen König-

84 L. Rosts Mahnung, dass das neutestamentliche êxxkr)0Îa «unmöglich in seiner Eigenart

ganz erfasst werden [könne], wenn man [nur] die Geschichte der griechischen
Volksversammlung untersucht» (a.a.O. 2), sei hier mit Nachdruck unterstrichen. Andererseits zeigt
die gründliche Beschäftigung mit qhl - gerade in seinem Unterschied zu 'dh -, wie sehr G
mit der Wiedergabe von qhl durch êxxÀ.r|cna ein unübertreffliches Äquivalent für qhl
gefunden hat. Denn auch in Griechenland gilt: «Die êxxkqcna des antiken ôfjpoç (ist)
i.S. der politischen Volksversammlung nicht religiös» zu verstehen (K.L.Schmidt
a.a.O. 517). Und zusammenfassend lässt sich mit V. Ehrenberg, Art. Democracy, in: The
Oxford Classical Dictionary (1964) 266 auch hier sagen: «The sovereign authority in
democracy was the Assembly», das heisst die êxxA]aCa. Ihr waren der Rat und die
Beamten verantwortlich. Vgl. Anm. 61.

85 Vgl. R. G. Kratz, Translatio imperii. Untersuchungen zu den aramäischen
Danielerzählungen und ihrem theologiegeschichtlichen Umfeld; WMANT 63 (1991) 91-95.156-160,
vgl. 157: «Konzeptionell am wichtigsten sind die als redaktionelle Erweiterungen
herausragenden hymnischen Stücke, der Dankhymnus Daniels in 2,20-23 sowie die Be-
kenntnisäusserungen aus dem Munde heidnischer Herrscher in 2,47; 3,28f. ; 3,31-33/4,31-
34 (5,18ff); 6,26-28. In ihnen hat die redaktionelle Perspektive auf der Sammlungsebene
ihren dichtesten Ausdruck gefunden.»



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 309

turns über die ganze Welt und alle Völker angelegt. Dannzumal, an jenem
Tag, wird sich seine Herrlichkeit in der ganzen Schöpfung offenbaren. Weder

ersetzt die Kirche Israel, noch ist sie sein Abklatsch, wie es die Rede vom
«Gottesvolk» nahelegt. Sie ist aber in das Ziel der in, an und durch Israel sich
verwirklichenden twrh einbezogen.

Schluss

Der Befund im späten Alten Testament und die Schlüsse, die sich daraus
für ein neues Verstehen von Kirche und Kirchesein ergeben, lassen sich in
die folgenden fünf Thesen zusammenfassen:

1. Kirchesein und Kirchenverständnis bleibt auf Gottes Setzungen in
Israel und die sprachlichen Prägungen, die sie im frühen Judentum gefunden
haben, bezogen. Wenn Christian Friedrich Oetinger feststellt, dass «die
Israelitischen Ausdrücke der Schrift der vollkommenste Entwurf von
dem Geheimnis Gottes und Christi» seien, so formuliert er die theologische
Voraussetzung des geistesgeschichtlichen (sprachlich-begrifflichen) und
historischen Zusammenhangs zwischen Altem Testament und Kirche.

2. Nicht das Volksein, sondern die Gottesbeziehung und die Abgrenzung
vom Polytheismus markiert im Alten Testament den Unterschied zu «den
Völkern». Abgewehrt werden auch in seinen späten Epochen nicht «die

Heiden», sondern - ganz in der Linie der klassischen Propheten - die
Einflüsse des Heidentums auf die innere Gestaltung des jüdischen Lebens.
Das erklärt die vielverkannte prinzipiell universalistische Haltung der
Schriften des späten Alten Testaments. Sie ist nicht aus gesellschaftlichen
und ideologischen Parteiungen und Fraktionen zu erklären, sondern schlicht
die Kehrseite des immer festgehaltenen Partikularismus.

3. Israels Vergewisserung seiner Gottesbeziehung und seiner besonderen
Identität beruht in der tôrâ, der in schriftlicher Tradition und ihrer mündlichen

Anwendung bestehenden «Unterweisung». Dieser kontinuierliche
Vorgang macht die alten Gebote, Satzungen und Rechte durchsichtig auf
ihre Gegenwarts- und Zukunftsbedeutung, das heisst auf Gottes königliches
Walten.

4. Als Quintessenz der tôrâ und als Reflex des Königseins Gottes kristallisiert

sich im späten Alten Testament das alte sm' Jsfl aus Dtn 6,4 heraus. Es
wird zum Ausweis für Israels Rolle als Volk und Zeuge Gottes unter den -
potentiellen - Völkern Gottes.

5. Gerade wo sie universal gedacht ist, bleibt Gottes Königsherrschaft auf
ein eschatologisch verstandenes Ganz-Israel bezogen.



310 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Auf menschlicher Seite setzt sie ein hör- und handlungsfähiges Organ
voraus, das Gottes Willen an Israel und an der Welt aufnimmt. Der
charismatisch, das heisst offen konstituierte qähäl, der für das Volk steht, ohne mit
ihm identisch zu sein, stellt nicht bloss eine Vorstufe, sondern die Wurzel des

neutestamentlichen Begriffs éxxÀt]o[a und eines biblisch orientierten
Kirchenbegriffs dar. Er ermöglicht ein neues Verständnis, in dem Kirche weder
mit Israel gleichgesetzt wird noch es verdrängt und ersetzt, sondern umgekehrt

ihrerseits in Israels Weg einbezogen ist.
Thomas Willi, Basel


	Kirche als Gottesvolk? : Überlegungen zu einem Verständnis von Kirche im Kontext alttestamentlich-frühjüdischer Konzeptionen von Gottesvolk, Gebot und Gottesreich

