Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 49 (1993)
Heft: 4
Artikel: Kirche als Gottesvolk? : Uberlegungen zu einem Verstandnis von

Kirche im Kontext alttestamentlich-frihjudischer Konzeptionen von
Gottesvolk, Gebot und Gottesreich

Autor: Willi, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878277

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 49 1995 Heft 4

Kirche als Gottesvolk?

Uberlegungen zu einem Verstindnis von Kirche
im Kontext alttestamentlich-frithjidischer Konzeptionen
von Gottesvolk, Gebot und Gottesreich.!

Begriff und Vorstellung von Kirche oder Gemeinde im religitsen Sinn
kommen im Alten Testament nicht vor. Und wenn heute unter verschieden-
sten Vorzeichen neu nach Kirche und Gemeinde gefragt wird, stehen meist
andere Aspekte als die alttestamentlichen im Vordergrund. Trotzdem gibt es
eine innere Verbindung zwischen dem Alten Testament und dem, was das
christliche Bekenntnis und die christliche Theologie vielleicht nicht als eccle-
sia, so doch als notae ecclesiae beschreiben. Dabei steht das Zeugnis des
Alten Testaments in sich selbst. Es sollte nicht vorschnell fiir anderweitig
gewonnene Vorstellungen vereinnahmt werden. Gerade an unsere Thema-
tik ist man oft «zu frith mit neutestamentlich-theologischen Erwédgungen»
herangetreten.” Wenn der Raum fiir die Kirche heute manchmal eng zu

! Uberarbeitete und erweiterte Fassung der vor der Evangelisch-Theologischen Fakul-
tit in Bern am 24. Juni 1992 gehaltenen Probevorlesung. An dieser Stelle sei darum auch
ein verbindlicher Dank fiir die daran angeschlossene eingehende und in manchen Punkten
weiterfithrende und kldarende Diskussion zum Ausdruck gebracht. Soweit es anging, ist sie
hier beriicksichtigt. Einzelne Bausteine zu dieser Untersuchung sind im Rahmen der
«Theologischen Arbeitsgemeinschaft» innerhalb der Evangelisch-reformierten Kirche Ba-
sel entstanden — auch ihr und der stets lebendigen Auseinandersetzung und dem engagier-
ten Einsatz ihrer Mitglieder seien diese Ausfithrungen gewidmet.

2 L. Rost, Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament, BWANT IV, 24
(1938) 3. Die Warnung zur Zuriickhaltung sollte sich gerade angesichts der kurz danach,
nidmlich 1941, erschienenen Studie von N. A. Dahl, Das Volk Gottes. Eine Untersuchung
zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums: Skrifter Utgitt av Det Norske Videnskaps-
Akademi i Oslo II. Hist.-Filos. Klasse (1941) No. 2, als begriindet erweisen, die schon in
der Einfiihrung festhilt: «<Am Ziel und Ende der Untersuchung stehen dabei die wenigen
Stellen, wo Paulus die Kirche als dsrael>, bzw. als <Volk Gottes> bezeichnet... Wir miissen
deshalb mit der Frage anfangen: Was versteht das AT unter dsrael>, bzw. unter «das Volk
Gottes>?» Praktisch soll also der als gegeben vorausgesetzte Begriff biblisch-exegetisch
untermauert werden!



290 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

werden scheint — hier ist eine Instanz ausserhalb, die den Ort markiert, in
dem Kirche werden konnte und kann. In der Fassung, die es zu Ausgang der
persischen und zu Beginn der griechischen Zeit gewonnen hat, steckt das
Alte Testament die Dimensionen und die Ziele ab, innerhalb derer sich das
judische Volk bewegte und entwickelte und dank derer es iiber das Urchri-
stentum zur Matrix einer Kirche aus Juden und Nichtjuden werden konnte.
Das ist der historische und geistesgeschichtliche Aspekt der Sache. Sie hat
aber bleibende theologische Relevanz. Etwas von dieser tieferen Sicht des
Verstiandnisses zwischen Kirche und Altem Testament scheint durch, wenn
Christian Friedrich Oetinger in seinem «Worterbuch» davon ausgeht, dass
«die Israelitischen Ausdriicke der Schrift der vollkommenste Entwurf sind
von dem Geheimnis Gottes und Christi.»’

I
Israels Besonderheit liegt nicht im Volksein,
sondern in der Gottesbeziehung

1. Weil sich beim herkommlichen Reden von der Kirche heute unwillkiir-
lich die Assoziation «Drinnen» im Gegensatz zum «Draussen» einstellt,*
lohnt es sich, sozusagen einmal «aussen» anzusetzen. Wie sieht das Alte
Testament die Beziehung zwischen «Peripherie» und «Zentrum»? In einer
beliebten Wendung spricht man gern von der Kirche als «Gottesvolk».’ Die

3 Vorrede, zitiert bei E. Peterson, Das Problem der Bibelauslegung im Pietismus des
18. Jahrhunderts: ZSTh1 (1923) 468-481, das Zitat S.475. Vgl. noch D. Bonhoeffer,
Sanctorum communio. Dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche (1930), hier
benutzt im Neuabdruck TB 3 (?1960) 85: «Der Begriff der Kirche ist nur denkbar in der
Sphire der gottgesetzten Realitét, d.h. er ist nicht deduzierbar.»

* Was durch die Erscheinung und die Bezeichnung der Kirchen«aus»tritte nahegelegt
wird, hat seit Augustins «cogite intrare» eine lange Tradition.

% Die Studie von G. von Rad, Das Gottesvolk im Deuteronomium, BWANT 47 (1929),
die an sich rein auf die Konzeption des Deuteronomiums bezogen ist, steht am Anfang
einer Fiille von Literatur. Eine repridsentative Auswahl aus dieser Literatur bei N. Lohfink,
Beobachtungen zur Geschichte des Ausdrucks ‘m JHWH, in: FS G.von Rad (1971) 275
Anm. 2. Viele Arbeiten kommen allerdings — die oben Anm. 2 zitierte Warnung L. Rosts
missachtend — von einem anderen Ansatz her und suchen diesen mit dem Alten Testament
zu erhirten, statt umgekehrt vom alttestamentlichen Befund her einmal die géngigen
ekklesiologischen Vorstellungen zu hinterfragen und neue Verstehensmodelle zu entwik-
keln. Aus dem Bereich der systematischen Theologie fénde sich ein solcher Versuch nicht
zuletzt durch Dietrich Bonhoeffers Dissertation Sanctorum communio ermutigt (oben
Anm. 3).



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 291

Schwierigkeiten® folgen auf dem Fuss: Wie verhilt sich dieses «Gottesvolk»
einerseits zum Judentum,’ andererseits zum Heidentum? Kann sich eine
solche Vorstellung tiberhaupt auf das Alte Testament berufen, und wenn ja,
in welchem Sinn? Heute, wo eine nach- und eine unbiblische Redeweise, die
aus «Volkern» «Heiden» gemacht hat, zunehmend als «diffamierend»® emp-
funden wird, empfiehlt es sich, auf die zugrundeliegenden hebrédischen be-
ziehungsweise aramiischen Begriffe einzugehen.

Hebr. ‘am ist keineswegs das, was die Rede vom «(Gottes-)Volk» suggeriert, sich am Nationa-
litdts- und Volksbegriff des ausgehenden 19. Jhd.s orientierend. “m visiert nicht den Umfang und
damit eine Abgrenzung nach aussen, sondern bezeichnet das Volk vorwiegend unter dem Aspekt
seines inneren Aufbaus, seiner biirgerrechtlichen und innenpolitischen Struktur»: ‘am ist .. . die
Mannschaft als politisch massgebender Teil des g6j.»° “m kommt im Alten Testament 1868mal vor,

® M. Lohrer bemerkt in seinem Aufsatz «Kirche als Volk Gottes» ThBer 3 (1974) 189:
«Wenn man dem Volk-Gottes-Begriff seine volle Bedeutung geben will, wenn er Transpa-
renz gewinnen und sich im Leben der Kirche auswirken soll, wird man sehr niichtern die
Schwierigkeiten sehen miissen, die in der heutigen Situation gegeben sind.» Auf katholi-
scher Seite ist das vor allem eine durch das Vaticanum I gepriigte, die Laienschaft gegen-
iiber der Hierarchie abgrenzende Redeweise, die sich des Begriffs «Volk Gottes» bedient,
vgl. M. Keller, «Volk Gottes» als Kirchenbegriff (1970) 81: «Die Ekklesiologie des I. Vati-
kanums sieht <Volk Gottes> nur im Zusammenhang mit dem gesellschaftlichen Kirchenver-
stdndnis und betont dabei die Abhingigkeit und Unterordnung des Volkes gegeniiber der
Hierarchie.»

" Diese Problematik erscheint, freilich mehr marginal, in verschiedenen Beitriigen des
in der vorigen Anm. erwihnten Sammelbandes «Judentum und Kirche: Volk Gottes,
ThBer 3 (1974), vgl. etwa C. Thoma, Das jiidische Volk-Gottes-Verstandnis zur Zeit Jesu,
93-117; Th.C.De Kruijf, Das Volk Gottes im Neuen Testament, 119-133; K. Hruby, Die
Trennung von Kirche und Judentum, 135-156. Thematisiert, und zwar unter den «Gemein-
samen Wurzeln», erscheint die Konzeption des «Volks Gottes» in der EKiD-Studie «Chri-
sten und Juden» von 1975 12f.: «So verstehen sich Juden und Christen beide als Volk
Gottes» (13), vgl. nunmehr dazu «Christen und Juden IT» (1991) 17 und 47.

8 R.Dabelstein, Die Beurteilung der »Heiden» bei Paulus, BET 14 (1981) 11; vgl.
E. W.Stegemann, Fremdheit als Identitét. Biblische Aspekte einer Xenologie, ZeitSchrift
41 (1992) 115: «Erst in der christlichen Auslegungsgeschichte werden die [in der hebrii-
schen Bibel keineswegs mit pejorativer Konnotation so genannten] <Volkers> zu <Heidens.»

?L.Rost a.a.0. 18 Anm. 1. Das gilt schon fiir den éltesten Beleg der Wendung “m
JHWH im Deboralied Ri 5,11.13, vgl. E. Tdubler, Biblische Studien (1958) 126: das Wort
meint «im spezifischen Sinne wie populus Heervolk», dann vor allem R.Smend, Die
Bundesformel, ThSt(B) 68 (1963) (=ders., Die Mitte des Alten Testaments, BevTh 99
[1986] 19): «Beim <Volk Jahwes> ... kommt es offenbar auf numerische Vollstindigkeit
nicht an. ... Der Begriff Israel scheint quantitativ umfassender zu sein ... und bleibt im
Hintergrund, wihrend Jahwe, sein Gott, und das <Volk Jahwes> fiir es streiten.» — Die
etymologische Ableitung vom allgemein semitischen Wort fiir «Vatersbruder» ist iibrigens
nicht so sicher, wie N. Lohfink a.a.O. (FS G. von Rad [1971], s. oben Anm. 5) 293 sie noch



292 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

in 88% der Fille bezeichnenderweise im Singular. Dagegen ist gwj die Nation im Sinne einer
politischen Einheit und ihrer dusseren Strukturen, darum oft parallel zu mmikh «Konigreich». 0
gwj findet sich im Alten Testament 561mal, in 78% der Fille als Plural. Beide Begriffe werden auf
Israel genauso wie auf andere Volker angewendet. Sie sind bis zu einem gewissen Grad austausch-
bar." Dasselbe gilt fiir die Septuaginta, die im allgemeinen ‘m mit Aa6g'? und gwyj fast ausschliess-
lich mit #0voc” wiedergibt.

Nicht der Volks-Begriff als solcher sagt daher etwas iiber die Identitéit der
betreffenden Menschengruppe aus, sondern erst die jeweilige Niherbestim-
mung im status constructus, die auf ‘m beziehungsweise gwj folgt. Das wiir-
de, angewendet auf den Ausdruck «Gottesvolk», bedeuten, dass der Bedeu-
tungsgehalt im Begriff Gottes, in der Gottesbeziehung also, liegt, gerade
nicht im Wort fiir «Volk». Die Wendung ‘m JHWH bestitigt das. In dieser
sehr seltenen' Bezeichnung definiert der Jahwe-Bezug die in Rede stehende
Menschengruppe, nicht umgekehrt. Sie bezeichnet nicht ein ganzheitliches
und geschlossenes «Gottesvolk», sondern eine offene, wechselnde Gruppie-
rung innerhalb Israels. Schon im alten Deboralied Ri5,11.13 besteht ein
«Unterschied zwischen den beiden Grossen».” Auch wenn es im Sinne und
zum Wohle Israels geschah — dem Krieg gegen die Kanaander hat sich nur
der ‘m JHWH, die «Mannschaft Jahwes», nimlich unter dessen Namen und
Regeln, geweiht.'® Das ist an sich noch nichts Besonderes. Denn entspre-
chend steht der ‘m Kmws, die «Mannschaft des Kamosch» fiir Moab."

voraussetzt, wenn er feststellt: «die semantische Differenzierung von “m (Onkel, Familie,
Sippe, Volk, Kriegsvolk [hat] wohl schon lidngere Zeit vor dem Jahr 1000 stattgefunden...»
und daraus gar auf ein urspriingliches Verstidndnis von ‘m JHWH als «Sippe Jahwes» oder
«Verwandtschaft Jahwes» (289, vgl. 285) schliesst.

10 «[Im vorpriesterschriftlichen Sprachgebrauch] hebt sich ... eine lange Reihe von
Stellen heraus, die in mehr oder weniger formelhafter Wendung msphh gleich gwj oder
mmlkh setzen.» L. Rost a.a.0. 49.

'Vgl. etwa Jes 2,2-4 mit Mi 4,1-3; in der Priesterschrift Gen 28, 3;48,4 mit Gen 35,11:
«Der tatsichlich bestehnde Unterschied zwischen “ammim und géjim wird ... kaum betont
werden diirfen.» L. Rost a.a.0. 18.

12 In 1621 von 1807 Belegen.

13 In 472 von 491 Belegen.

4 Es handelt sich um ganze 7 Stellen: Num11,29; 17,6; Ri5,11.13; I1Sam 2,24;
IISam 1,12; 6,21; II1K6n 9,6; Ez 36,20 f.; Zeph 2,10. Zu vergleichen wiren allenfalls noch
Dt 7,6;14,2.21; 26,19; Jes 62,12; Ps 33,12; 144,15. Alle iibrigen von N. Lohfink a.a.O. bei
seiner Untersuchung herangezogenen Stellen sind suffigierte Formen, d.h. nicht eigentlich
terminologisch auswertbar. Das wortliche Aquivalent zu «Gottesvolk», ‘m *lhjm, kommt
sogar nur 2mal vor: Ri 20,2 und IISam 14, 13.

" R.Smend a.a.0. 19.

16 Auch in IISam1,12; 6,21, wohl auch IIKon 9,6, ist der ‘m JHWH gerade nicht
deckungsgleich mit (bét) Jisra’el.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 293

N. Lohfink hat darauf aufmerksam gemacht, dass die iiberwiegende Zahl
der fiir ein «Jahwe- bzw. Gottesvolk» in Anspruch genommenen Belege «zur
Sprache der Propheten..., in die Sprechsituation des Dialogs zwischen Jah-
we und Israel, weniger in die Situation des objektiven Sprechens tiber Israel»
gehort."™ In aller Deutlichkeit ist darum festzuhalten: Der Begriff ‘m JHWH
ist keine Definition Israels; er ist nicht der Ausdruck oder gar Ausweis
dessen, was Israels Proprium ausmacht.

Dazu sind andere Denk- und Redeformen heranzuziehen. Ps 114,1 be-
schreibt den «Auszug Israels aus Agypten» als Separation des «Hauses
Jakobs aus dem stammelnden Volk», reflektiert also, allgemein antiker
Auffassung folgend.," eine kulturelle und vor allem sprachliche Differenzie-
rung, die freilich mit der religidsen Hand in Hand ging. Die religidse Identi-
tat Israels kristallisierte sich aber vor allem da heraus, wo seine Propheten
die Ubernahme kanaaniischer Lebens- und Kultformen angriffen und als
«Abfall» von Israels Berufung erkannten.?’ Dabei richten sie sich oft sogar
an die umliegenden Volker als an eine Art Tribunal und appellieren an
dessen Urteil. Die heidnischen Nationen sind auch in Israels Hymnen- und
Liedgut gegenwirtig.” In den Fremdvélkerspriichen nehmen die Propheten
ganz selbstverstiandlich die Legitimation Jahwes, des Gottes Israels, in An-
spruch, ohne bei den Adressaten seine Anerkennung im vollen Sinne vor-
auszusetzen.

Erst recht prisentiert sich «Israel unter den Vélkern» nach dem Uber-
gang von der neubabylonischen zur persischen Epoche, das heisst unter dem

7 Num 21,29, zitiert in Jer 48,46 und hier in V.47 mit der zu israelbezogenen Trostun-
gen parallelen Verheissung versehen — ohne dass diese Wende erkennbar unter einem
anderen Namen als dem des kmws$ geschihe, obwohl der Wirkende nach der Spruchformel
kein anderer als JHWH ist!

18 A.a.0. 279f. Gerade die von N. Lohfink unter Berufung auf R. Smend a.a.Q. bevor-
zugt herangezogene Bundesformel — er greift S. 302 Jer 11, 4 statt vieler heraus — zeigt, dass
es nicht um eine objektive Bezeichnung, um die Beschreibung eines feststehenden Sach-
verhalts, sondern um einen Prozess geht: Was noch nicht ist, soll dereinst werden!

¥ Vgl. Art. €6vog, in: H. G.Liddell — R. Scott — H. St.Jones, A.Greek-English Lexi-
con. With a Supplement 1968 (1990) 480: «Later ... foreign, barbarious nations, opp.
“Elnveg ...at Athens, athletic clubs of non-Athenians...»; Art. gens, in: C.T.Lewis,
A.Latin Dictionary (1958) 809a: «Gentes, opp. to the Romans, foreign nations, foreigners

L ?

2 W, Dietrich, Israel und Kanaan, SBS 94 (1979).

2 Daher liegt es ganz in der Linie Israels und des Alten Testaments, wenn Paulus seine
grosse Argumentationskette in Rom 15,7-13 mit einem Florilegium aus solchen Hymnen-
zitaten kront: Ps 18,49 = I1Sam 22,50 (Hagiographen); Dt 32,43 (Tora); Ps 117,1 (Hagio-
graphen); Jes 11,10 (Propheten); vgl. Rom 15,21 das abschliessende Zitat aus Jes 52,15.



294 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Zeichen des Exils und der damit beginnenden Diaspora, auf einer ganz
neuen Ebene.” Es geht darum, als Volk unter den Volkern in der eigenen
besonderen Rolle den Keim zu der kiinftigen Gottesherrschaft zu entdek-
ken. Aus diesem Bewusstsein heraus resultiert so wenig wie einst fiir die
klassischen Propheten ein religidses Uberlegenheitsgefiihl und kein noch so
sublimer Verfiigungsanspruch gegeniiber anderen Volkern. Auf dem Spiel
steht vielmehr die Treue zur eigenen ererbten Praxis und Uberlieferung,
gefidhrdet durch unisraelitisches Verhalten — eine Auseinandersetzung, die
sich dann etwa in der Makkabéerzeit zur dusseren Religionsverfolgung aus-
weiten konnte. So tritt das Israel der persischen Zeit und sein in torabezoge-
nem Kult und Ethos griindender Monotheismus als «Volk Gottes» gerade
nicht in Gegensatz zu den anderen Volkern, den «Heiden», sondern iiber
seinen Gott weiss es sich, gewiss antizipatorisch und klarer als jene, auf eine
und dieselbe Grundlage, vor den einen-einzigen Gott gestellt. Nicht das
Volksein macht den Unterschied aus, sondern die Gottesbeziehung und die
Abgrenzung vom Polytheismus:

£yM NROVOV €x YEVETI|G MOV €V QPUAY] TatoLds wov &t 00, »ioLe, Ehafeg
oV Iopamh éx méviwv TGV €0vdV 1ol TOVC TATéQas UMV €x TAVTIWV TV
TEOYOVOV adT®V €lg ®Anpovoulov almviov xol €moinoas ovtoic doa
€LGAncog. 17n nol viv fudotouev Evimov oov, roi maoédmxog NUag eig
yelpag TV &x0odmv Hudv, avO’ Gv £doEdoapey Tovg Beobg adTdV: dinoiog
€l, ®OQLE.

«Ich habe von Geburt auf in meinem viterlichen Geschlecht gehort, dass du Herr, Israel aus
allen Volkern und unsere Viter aus allen ihren Vorfahren herausgenommen hast zu einem Erbe
auf Weltzeit. Und du hast getan, wie du verheissen hast. Nun aber haben wir vor dir gesiindigt,

und du hast uns ausgeliefert in die Hand unserer Feinde, weil wir ihre Gotter ehrten: du bist im
Recht, o Herr!» (Zusitze der Septuaginta zu Est 4,17m-n)

2

«Der Jakob sein Wort [seine Worte] kundtut, Israel seine Satzungen und seine Rechte —
nicht hat er so getan irgendeinem anderen Volk, und mit seinen Rechten sind sie nicht vertraut —
Halleluja!» (Ps 147,19f.)

Die Grundlage, auf die sich das spétalttestamentliche Israel gestellt
weiss, in der es das Unterpfand fiir seinen «Sonderstatus»* unter den Vol-
kern und den Ausweis seiner Einzigartigkeit sieht, sind demnach seine

2 Vgl. T. Willi, Juda-Jehud-Israel. Studien zum Selbstverstindnis des Judentums in
persischer Zeit, Habil.schr. Bern (1992) 100.
3 L.Perlitt, Bundestheologie im Alten Testament (1969) 174, zu Ex 19, 6.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 295

Gottesbeziehung, das ihm kundgewordene «Wort», die ihm anvertrauten
«Satzungen und Rechte» — kurz das, was das spite Alte Testament und nach
ihm das Judentum als téra zusammenfasst. Bei téra, einem mit t-Praefix
gebildeten Verbalnomen zum Verb der \/jrh, das SImal als finites Verb oder
als Partizip vorkommt, und zwar ausschliesslich im Hif., das heisst in der
Stammform des Kausativs, liegt die Betonung nicht auf dem Lerninhalt oder
Lernziel, sondern auf dem Vorgang der autoritativen Unterweisung, auf
dem aktuellen Lehrgeschehen, auf der im Lehr- und Lernvorgang sich ab-
spielenden Interaktion des Ober- und Untersubjekts (das nur nominell als
Objekt einzustufen ist). Diese Bedeutung ist ganz urspriinglich an der elter-
lichen, besonders der miitterlichen Unterweisung abzulesen. Dafiir stehen
Stellen wie Prov 1, 8; 6,20.% Das Kind soll eine heisse Pfanne nicht anfassen.
Es kann das nicht selbst wissen. Sein Erfahrungshorizont reicht fiir ein
optimales Verhalten nicht oder noch nicht aus. Hier tritt die Autoritit der
Mutter ein und veranlasst es, sich richtig zu verhalten, oder, wenn der Fehler
einmal passiert ist, ihn als solchen zu erkennen und das Verhaltensmuster
entsprechend zu korrigieren. Die Kraft der Unterweisung liegt in der Liebe.
Thren Ausdruck aber findet sie im Gebot, gerade wo dieses nicht an einen
Erfahrungshorizont appellieren kann. Genauso verhilt es sich bei der gottli-
chen tora.

Sie kann - so die alte Konzeption — im Einzelfall vom Priester eingeholt werden oder - so die
spitere Auffassung — gesamthaft, als Korpus, Israels Weg und Existenz bestimmen. Zu dieser
letzteren, umfassenderen Bedeutung trug die Tatsache massgebend bei, dass f6ra vom persischen
Reich offentlich-rechtlich als dat, als «rule» der Provinz Jehud, anerkannt wurde. Ausserdem galt
sie als Inbegriff der Weisheit und war damit die Quelle der Wissenschaft, Bildung und Erziehung des
Judentums. Durch den Umgang mit ihr versicherte es sich seiner Gottesbeziehung, seiner Bestim-
mung als «Gottesvolk». Die einzelnen mswt, hgjm und msptjm sind dabei Niederschlag und
Ausdruck der dahinterliegenden t6ra des aktuellen, Gottes Willen und Zuwendung entspringen-
den Lehrvorgangs gegeniiber Israel. Will man in diesem Zusammenhang das Wort «Offen-
barung» gebrauchen, dann meint dieses hier gerade nicht das Eintrichtern von Informationen,
sondern das Entdeckenlassen von Wahrheit unter aktivem Einbezug eines zum Horen berufenen
Partners im t6ra-Vorgang.

Wihrend t6ra mehr den Erkenntnischarakter des Liebes- und Autoritéts-
verhiéltnisses zwischen Gott und Mensch anspricht, ist es bei mswh «Gebot»

** Vgl. als alten Beleg fiir das hdusliche Umfeld von t6ra den Parallelismus im Prophe-
tenwort Hos 8, 1.

2 Vgl. hierzu D. Bonhoeffer a.a.O. (Sanctorum communio, oben Anm. 3) 78: «Es ist
der israelitische Begriff des <Volkes Gottes>, der nur aus solchem Angerufensein durch
Gott entsprang, angerufen durch die Propheten, durch den Lauf der politischen Geschich-
te, durch fremde Volker.»



296 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

mehr der Willensaspekt. Gerade in der spiteren, ausgebildeten Fassung des
Begriffs tritt das — iibrigens sehr praktisch ausgerichtete — Offenbarungsmo-
ment stark hervor. Durch die mswh, sagt Abraham Jehoschua Heschel, «ist
der Jude aufgefordert, mehr zu tun, als er versteht, damit er mehr versteht,
als er tut.»* Diese jiidische Auffassung der mswh wird aus der Prigung und
dem Bedeutungsfeld versténdlich, der dem Begriff im spédten Alten Testa-
ment zuteil wurde.

Er gehort zum Verb swh pi. «gebieten, befehlen, beauftragen». «Das
Wort miswa ist an sich autoritativ. Eine miswa soll befolgt werden, weil sie
von jemandem mit Autoritdt gegeben wurde. Wie der Befehl vermittelt
wurde, wird nicht gesagt, nur dass es geschah.»*” mswh ist die Verfiigung,
besonders die testamentarische, eines Vaters (Jer 35,14; Gen 50,16), in der
Mehrzahl der Belege aber dann der Erlass eines Konigs (z.B. Est 3,3f.). Das
Jeremia-Buch braucht erstmals swh pi. fiir gottliches Gebieten, und das
nachexilische Judentum bedient sich neben anderen Ausdriicken gern des
Begriffs mswh, um die Autoritit zu bezeichnen, der es sich in seiner Religion
und Lebensform verpflichtet weiss. Das verantwortliche Tun der mswh wird
zur praktischen Konsequenz des Konigtums Gottes iiber Israel. Das schon
vorexilische, vor allem hymnische, Bekenntnis zu diesem Kénigtum Gottes®®
gewinnt mit der im Exil beginnenden Diasporaexistenz des jiidischen Volkes
ganz neues Gewicht. Hier war die Identitdt Israels auf eine harte Probe
gestellt. Aber wo es sie bestand, konnte es gerade in seiner neuen Situation
und in seiner besonderen Rolle als Volk unter den Vélkern den Keim zu der
kommenden Konigsherrschaft Gottes iiber die ganze Menschenwelt entdek-
ken. Sie enthiillte sich als kiinftiges Ziel und letztliche Bestitigung des
Konigtums Gottes iiber Israel.” Das kommende universale Reich Gottes

% A.J.Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums. Informa-
tion Judentum Bd. 2 (1980 [engl. 1955]) 218.

7 B.Levine, Art. mswh, in: ThWAT IV (1984) 1085-1095, das Zitat 1087.

% Q. Eissfeldt, Jahwe als Konig, ZAW 46 (1928) 81-105 (=Kleine Schriften I [1962]
172-193) zahlt insgesamt 41 Belege, in denen das Epitheton mlk auf Jahwe angewendet
wird, sowie 13 Stellen mit dem Verbum mlk (179). So z.B. Dtn 33,5, vgl. Ex15,18;
Num 23,21; Ri6,22f. ISam 8,7; 12,12 sowie die iltere Zionstradition, wie sie sich in
Jes 6,5; Ps 24,8-10 (vgl. noch Ps 29,10) niederschléigt. Dazu G. Wanke, Die Zionstradition
der Korachiten, BZAW 97 (1976) 63.

¥ Diese Thematik klingt in der Botschaft Deuterojesajas von der Erscheinung des
Weltkonigs, der kommt, die alte Residenz Zion wiederherzustellen, an (Jes 52,7 u.d.),
ebenso in den Jahwe-Konigs-Hymnen Ps 93.95-99. Diese Psalmen eroffnen nicht zufillig
den synagogalen Sabbateingangsgottesdienst am Freitagabend, vgl. Sidur Sefat Emet, mit
deutscher Ubersetzung von S. Bamberger, Ausg. Basel (1980) 80-85.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 297

und die religiose Verfassung des Judentums héngen innerlich zusammen und
entsprechen sich. Die mswh ist Bindeglied und Ausdruck dieses Zusammen-
hangs.™

Durch das unablédssige Bemiihen, den aktuellen Willen Gottes zu ergriin-
den, ist im Judentum der Buchstabe keineswegs tot. Sondern er bleibt im
Gegenteil inspirierende Quelle immer neuen Lebens. Darum ist es auch
nicht moglich, im halachischen Bereich einen definitiven Katalog dessen
aufzustellen, was ein Jude tun oder lassen soll.*! Und darum ist eine mswh
erfiillen etwas anderes als das mechanische Ausfiihren einer Vorschrift. Es
hat vielmehr, um in christlicher Nomenklatur zu bleiben, mit dem Glauben,
mit der Ubereinstimmung und Einwilligung des Menschen in den Geist der
Tora zu tun. Denn sie bleibt bezogen auf das Ganze der tdra und den ihr
innewohnenden gottlichen Willen, wie er das Leben des jiidischen Volkes
und seiner Glieder formt. Dadurch wird sie zu einer Weise des Handelns und
Verhaltens, die das Leben auf seine gottliche Quelle hin transparent macht.

Vom Begriff tora aus, ebenso von der Bedeutungsentwicklung von mswh
her, schliesslich auch iiber den Grundgesetzcharakter, den Gottes téra an
Israel in der persischen Provinz Jehud annahm, kam es schliesslich zur
Konzeption der Tora als einer zusammenhingenden, organischen Grosse.
Denn alles Lehren, auch das menschlicher Mittelspersonen wie Eltern oder
Priester, hatte letztlich eine Quelle, einen Ursprung. Die lebendige Autori-
tit, die hinter der tora steht und den Ansprechpartner immer neu schaffend

* Wie sehr Anerkennung des Reiches Gottes und Tun der Mizwot, in rabbinischer
Terminologie «die Annahme des Jochs des Himmelreichs» und «die Annahme des Jochs
der Gebote», sich entsprechen, zeigt folgende Stelle aus dem Midrasch Sifra zum Zinsver-
bot Lev 25,38: «<Dein Geld sollst du ihm nicht auf Zins geben. ...Ich bin der HERR, euer
Gott> (Lev 25,37f.). Aufgrund dieser Stelle hat man gesagt: <Wer das Joch des Zinsverbots
auf sich nimmt, nimmt das Joch des Himmels auf sich; und wer das Joch des Zinsverbots
von sich wirft, wirft das Joch des Himmels von sich.>»

1 Allerdings existiert der Begriff der «613 Gebote». Es wird zuerst in einem Ausspruch
von R.Simlai im 3. Jh. n.Chr. fassbar: «613 Gebote wurden Mose offenbart, und zwar 365
Verbote, entsprechend den Tagen des Sonnenjahres, und 248 Gebote gleich der Zahl der
Glieder des menschlichen Korpers. ... Da kam David und brachte sie auf 11. ... Da kam
Habakuk und brachte sie auf eines, indem er sagte: <Der Gerechte lebt in seinem Glau-
ben.>» (bMakk 23b) Wie die Vergleiche mit dem Sonnenjahr und mit dem menschlichen
Korper und vor allem der Schluss des Ausspruchs zeigen, handelt es sich aber bei dieser
Zahl, wie bei den anderen genannten, um den Ausdruck einer organischen Gesamtheit der
Tora, um eine Summe des Gesetzes im Sinne seines Vollmasses, nicht der Addition
einzelner Paragraphen eines Kodex. Zu vergleichen widren Rom 13,8-10 und #hnliche
paulinische Aussagen, vor allem natiirlich Rom 1,17, wo ebenfalls Hab 2,4 die Gerechtig-
keit Gottes, Ziel und Gipfel der Tora, beschreibt (vgl. Gal 3,11).



208 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

formt, die vergangene und zukiinftige Generationen unter ein einheitliches
Lehren und Wollen zusammenfiigt, verleiht der t6ra ihre eschatologische
Dimension. Jedes Glied am Korper Ganz-Israels, das schon gewesene so gut
wie das noch zukiinftige, erhélt den ihm bestimmten Anteil an Gottes leben-
diger, wachsender und schliesslich umfassender f6ra und empfingt von da
seine Identitit.*® t6ra spiegelt daher weit mehr von dem Selbstverstindnis
des spétalttestamentlichen Israel ab als der Begriff «Gottesvolk».* Die téra,
das Konigreichsgesetz Gottes, verbindet diese Welt, in der sie nur zum Teil
offenbar ist, mit der kommenden. Dort, an jenem Tag, wird sie unter allen
bekannt sein und von allen bekannt werden, als der Wille dessen, der jetzt
schon «in Juda bekannt» ist (Ps 76,2, vgl. Ps 48,4) und von Israel bekannt
wird.

11
Inbegriff und Ziel der tora

1. Gibt es ein Prinzip, eine Zusammenfassung, eine Quintessenz® der
tora? Diese spiter immer einmal wieder erdrterte Frage® hat auch das

32 Mit ihrem bekannten Satz «Ganz Israel hat teil an der kommenden Welt» zieht die
Mischna (Sanh X, 1) diese Linie aus.

* Wenn N. Lohfink in seinem Beitrag «Die Sorge Gottes um die rechte Gesellschaft —
eine gemeinsame Perspektive von Altem und Neuem Testament», in: Mitte der Schrift?
Ein jidisch-christliches Gesprich. Texte des Berner Symposions vom 6.—-12. Januar 1985:
Judaica et Christiana 11 (1987) 357-384, den Terminus «Gottesvolk» ofter, so etwa 360
Anm. 9.366.371, braucht, dann zeigt gerade der letztgenannte Beleg, wo Lohfink von der
bei Paulus stets festgehaltenen «Gottesvolk-Dimension» spricht, dass es ihm —mit anderen
—um den religiésen und sozialen Gehalt und Anspruch der biblischen Botschaft zu tun ist,
nicht um die Qualifizierung und Identifizierung einer Menschengruppe im Sinne einer
Supernation. Aber genau aus diesem Grund ist der deutsche Ausdruck «Gottesvolk»
irrefithrend, wenn es um das Spezifikum der Adressaten dieser Botschaft geht. Lohfinks
Anliegen, gerade weil wir es an sich teilen, scheint uns terminologisch zu wenig genau
erfasst, wenn es auf S. 372 heisst, dass «Israel die gesellschaftlichen Probleme zunichst und
hauptsichlich im Lebensraum der Grosse <«Gottesvolk> durchlebt und durchdacht» habe.

¥ Diese Begriffe sind dem Alten Testament wie dann der jiidischen Tradition gemésser
als der «Begriff <Mitte der Bibel>», der «fiir die jidischen Gesprichspartner eher als
Reibungspunkt» funktionierte (Mitte der Schrift? [vgl. vorige Anm.] 7, sowie vor allem
darin den Aufsatz von Y. Amir, Die (Mitte der Schrift> aus der Sicht des hellenistischen
Judentums, a.a.0. 217-236). Vgl. noch den Uberblick bei W. H. Schmidt, Altes Testament,
in: G.Strecker (Hg.), Theologie im 20. Jahrhundert (1983) 49-53; A.H.J.Gunneweg,
Vom Verstehen des Alten Testamentes. Eine Hermeneutik, ATD E/5 (1977) 185.

% Ein spiterer hebriisch-aramdischer terminus technicus fiir ein zusammenfassendes
Prinzip der Tora ist kll gdwl btwrh, vgl. etwa Sifre zu Parascha Qedoschim 89b.



Thomas Willi, Kirche als Gotitesvolk 299

spatalttestamentliche Israel beschiftigt. Ein Kapitel letzter Prophetie gibt
eine Antwort, die sich als pridgend erweisen sollte. Thema von Sach 14 ist,
wie schon die gliedernde «Formel (whjh) bjwm hhw’»> zeigt, die Vorberei-
tung, der Eintritt und das Wesen des Gottestages. Schon durch die Titelzeile
V.1 werden die beiden Hilften, in die sich das Kapitel gliedert, angekiindigt:

1. das Kommen des Tages Jahwes («Sieh da — ein Tag kommt fiir den
HERRN») weist auf 14,1-9a

2. die Verteilung der Beute («und deine Beute wird in dir verteilt wer-
den») weist auf 14,9b-21."

Das Gewicht des Kapitels ergibt sich daraus, dass es das Ziel der ganzen, mit
Sach 12 und 13 beginnenden, Einheit Sach 12-14 darstellt.*® Es lebt aus einer
Reihe verschiedener Uberlieferungen. Aber nach seinem Gedankengang
liegt das Kapitelin der Linie von Jes 2//Mi 4.* «Der Verf. hat iiber Jes 2,1 ff.
nachgedacht...»*

Die vorliegende Endgestalt des Kapitels* beschrinkt sich auf das Wie, die
Modalitiiten der kiinftigen Wende. Denn das Dass gilt — nach Uberlieferun-
gen wie Jes 2//Mi 4 usw. — als ausgemacht. Das Kapitel lédsst ein intensives
Forschen nach den Umstinden und der Abfolge der kiinftigen Ereignisse
erkennen. Es setzt eine gleichmissig giiltige und einheitlich als «kanonisch»
anerkannte Schrift voraus, die Tora wie Propheten umfasst. Zentral ist aber
in unserem Zusammenhang die Stellung und Geltung von Dtn 6,4: sm" Jsr’l
JHWH *lhjnw JHWH “hd. Das erhellt aus der Stellung des Kapitels und aus
einer eingehenden Analyse seines Aufbaus und seiner Aussage. Nach Schil-
derung der Vorbereitung des Gottestages in V.1-5 folgen die Verse 6-9a mit
ihrer 5-fachen Anapher «und geschehen wird’s» in V.6a / V.7ac. / V.7bf3 /
V.8aa / V.9aa. Damit, ndmlich mit der ingressiv gefassten Anerkennung
Jahwes «zum Konig»,* ist die letzte Stufe der Vorbereitungsphase erreicht.

3 1. Willi-Plein, Prophetie am Ende, BBB 42 (1974) 60.

¥ Vielleicht ist V.1 gerade deswegen als Uberschrift gewihlt, weil der Vers einer
vorgegebenen Einheit entstammt, die im weiteren ihrerseits durch den Verfasser dieser
anonymen Prophetie ausgefiihrt und ausgelegt wird, vgl. I. Willi-Plein a.a.O.

¥ 1. Willi-Plein a.a.0. 61

¥ Man beachte die Differenzen der beiden Paralleltexte!

40 E. Sellin, Das Zwélfprophetenbuch tibersetzt und erklart, KAT 12,1-2 ** (1929-1930)
582.

4 Dieser Endgestalt diirfte eine aus den Versen 1-2.5b(9) bestehende vorgegebene
Einheit zugrundeliegen, vgl. I. Willi-Plein a.a.O. 59, auch 88.

2 Nicht jmlk JThwh!



300 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Der Wendepunkt selbst wird nun bezeichnenderweise durch das leicht abge-
wandelte Zitat aus Dtn 6,4 markiert (V.9b). Das jhjh driickt den Eintritt des
Alt-Neuen aus, und der Zusatz wsmw “hd unterstreicht genau das, was «an
jenem Tag» anders ist als jetzt, wo Israel lingst JHWH als "hd kennt und
bekennt: nicht nur im Wesen wird «der HERR Einer» sein, sondern auch in
der Anerkennung und Anrufung. V.9a, der Mittel- und Hohepunkt des
Kapitels, wird in den Versen 10-11 weitergefiihrt. Die —aus Jes 2//Mi 4 ldngst
feststehende, weil in der Einig-Einzigkeit Gottes begriindete — Volkerwall-
fahrt ergibt sich allerdings nicht als Folge einer positiven, geradlinigen Ent-
wicklung. Sie wird durch eine Krise, durch ein Gericht ausgelost: V.12-16.
Diese Krise entziindet sich an Jerusalem. Aber die Stadt birgt ein solches
Potential an Heiligkeit und Bevolkerung, dass sie ihre Kontinuitit nicht
bloss durch §°7, einen «Uberrest» nach dem alten, bis auf Jesaja zuriickgehen-
den Theologumenon,® sondern sogar durch jtr h‘m, einen «Uberschuss an
Leuten» (V.2bf) wahren konnen wird, auch wenn das Volk zuvor die mit
587/86 anhebende und nie ganz behobene Gefidhrdung, die sich nicht zuletzt
in der Diasporaexistenz eines Grossteils seiner Angehorigen dussert, noch
tiefer, bis zur Neige wird auskosten miissen (V.2afba), und zwar durch
erneute Bedrohung und erneute géla.

Aber darin bereitet sich die Wende vor, die sich nun, und zwar ein- fiir
allemal, anbahnt. Die Beschreibung gibt zu verstehen, dass es sich um den
Einbruch der Transzendenz in die Immanenz handelt. Eine Reihe unerhor-
ter Erscheinungen zeigt das an: es kommt zu einer topographischen Umge-
staltung der Region um Jerusalem (V.4f.); die seit Gen 1,5 bestehende
Schopfungsordnung ist ausser Kraft (V.6ba); V.6bp spielt auf Gen 8,22 und
die — nicht eigens angefiithrten — Worte «solange die Erde steht» an: dieser
irdische Weltlauf wird an sein Ende gekommen sein. An seine Stelle tritt ein
(Gottes-) Tag, der allein durch das innere Wesen Gottes und sein nun
offenbares Wirken bestimmt ist (V.7). Das dussert sich sogar in einer grund-
legenden Anderung der hydrologischen und damit biologischen Gegeben-
heiten des Landes (V.8). Alles aber kulminiert darin, dass «der HERR zum
Konig werden wird iiber «das ganze Land>», das deswegen mit «der ganzen
Erde» identisch ist, weil es in V.9a durch die beiden Randmeere definiert
wird.

Und damit erfillt sich Dtn 6,4. Fiir uns erstmalig fassbar wird hier in
Sach 14,9b dem Vers des Deuteronomiums ein besonderer Stellenwert bei-

% Von den echt jesajanischen Stellen wie etwa Jes1,8; 7,3 gilt allerdings, dass sie
«negativvom Rest ... reden», vgl. J. Hausmann, Israels Rest. Studien zum Selbstverstind-
nis der nachexilischen Gemeinde, BWANT VII 4 [124] (1987) 197.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 301

gemessen. Er erscheint damit als eine Art Quintessenz der Tora und des
davon bestimmten Lebens und Lehrens Israels. Zugleich wird er hier —
ebenfalls erstmalig greifbar — eschatologisch ausgedeutet.* Die Einleitung,
das Leitmotiv des Kapitels noch einmal anklingen lassend, driickt es mit den
Worten aus: bjwm hhw’ jhjh. . .: Jahwe soll und wird fiir die Volkerwelt erst
noch Einer werden, wie er in und fiir Israel seit je Einer ist. Ziel und Sinn der
Weltenwende erweist sich als identisch mit der Bestimmung Israels und mit
dem Ziel seines Weges.

Das wird im Folgenden auch indirekt in den Phéinomenen der neuen Welt
sichtbar, wie sie die zweite Hilfte unseres Kapitels beschreibt.® Sie kul-
minieren im Ritus des Wasserschopfens an der Jerusalemer Stadtquelle.
Selbst das stolze, regenunabhiingige, vom Nil so unfehlbar bedachte Agyp-
ten*® wird sich ihnen anschliessen, um an den Segnungen teilzuhaben, die
dann von dem jetzt von der Natur mit Wasser so kirglich versehenen Jerusa-
lem ausgehen werden. Alle, die das nicht tun werden, werden einen Fehler

* In der spiteren rabbinischen Tradition ist diese Auffassung gingig, vgl. statt vieler
Belege Raschi zu Dtn 6,4: Chumash with Rashi’'s Commentary, Translated into English,
hrsg. A.M.Silbermann, Bd. 5, Jerusalem (1985) 37: «(Der HERR unser Gott, der HERR
einzigeiner) ...means, The Lord who is now our God and not the God of the other peoples
of the world, He will at some future time be the One (sole)h’, as it is said, (Zeph. 3,9) For
then I will turn to the peoples a pure language that they may all call upon the name of the
Lords, and it is further said, (Zech. 14,9) <In that day shall the Lord be One and His name
One> (cf. Siphre).» Auserdem endet der eschatologische Ausblick des jeden jiidischen
Gottesdienst abschliessenden ‘alénii-Gebetes mit dem Zitat von Sach 14,9; vgl. Sidur Sefat
Emet (Frankfurt a.M. = Basel) 65.

* Das Entscheidende daran wie am Aufbau des Kapitels sind die strukturellen Ent-
sprechungen der Zustinde vor beziehungsweise nach der Wende. Sie spiegeln sich auch
rein formal, in Sprache und Ausdruck. Man beachte etwa die Parallelisierungen

V.12 Il V4,

V.13-16 /I V.2.33

V.14b ’sp pass. [/ V.2 akt.

V.16 Il V.2b jtr h'm
Il V.9a.

Wo die Volker einst gegen Jerusalem heraufzogen in der Annahme, hier leichte Beute zu
machen, da werden sie nun umgekehrt zur Beute fiir Jerusalem. Die Tiere, die einst
Reiterei und Krieg nach Jerusalem trugen, tragen nun schwer an der Last der Beute, die sie
dahin zu bringen haben (V.15). Und die verinderten Niederschlags- und Bewisserungsbe-
dingungen bringen es mit sich, dass alle Volker im eigenen Interesse zum Sukkotfest
herbeistromen.

% Vgl. den zu Dtn 11,10-12 so erstaunlich direkt parallelen Bericht bei Herodot, Hist.
(hrsg. von Hude, Charles [*1927 =1967]) 11, 13, 3.



302 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

begehen, «die Verfehlung all der Volker, die nicht heraufziehen, um das
Laubhiittenfest als Wallfahrtsfest zu begehen» (V.19).

Dieser Wende und den von ihr ausgelosten Phidnomenen entspricht
schliesslich die Steigerung von Jerusalems und Judas Heiligkeit. Davon
sprechen die Verse 20-21. Sie sind ein letztes Mal mit bjwm hhw’ eingeleitet
und iiber jhjh, die Impf.-Form von Ajh, mit V.9 verbunden.

2. Die Annahme der tora Gottes und die Anerkennung seines Willens,
die Israel konstituiert, wird auf Erden allgemein werden. Das ist das innere
Wesen der Wende, die nach dem Zeugnis des spiten Propheten zur Konigs-
herrschaft Gottes iiber die ganze Erde fiihrt. Israels Lebensform und Got-
tesbeziehung hat ihr Ziel erreicht, wo sie einen Erkenntnisvorgang unter der
Volkerwelt auslost. Die hier implizit angelegte Einheit Gottes wird explizit.
Sie ist nicht statisch. Sondern es handelt sich bei ihr um einen Prozess.
Gottes Einheit ist auf Offentlichkeit angelegt.

Was das Israel der Jetztzeit betrifft, so realisiert sich diese Annahme und
Anerkennung einerseits in der feierlichen Proklamation der tora als des
Grundgesetzes der nach langen Auseinandersetzungen endlich selbstédndi-
gen persischen Provinz Jehud (Neh 8).%” Andererseits kann sie zum Martyri-
um fithren, das einzelne Glieder der weitverstreuten Diaspora, etwa Daniel
und seine Gefihrten, auf sich nehmen (Dan 1-6%).* So oder so — der An-
spruch des einen Gottes Himmels und der Erde wird nicht einfach dekretiert
und aufoktroyiert, sondern setzt menschliche Beteiligung voraus. Dem We-
sen von fora als aktuellem Lehrgeschehen und fortlaufender Willenskundga-
be entspricht eine lebendige Ansprechpartnerschaft. Das gottliche Wirken
in Israel und an der Welt verlangt nach einem Forum. Die alttestamentliche
Begrifflichkeit fiir diesen Sachverhalt sei hier zum Schluss kurz erhoben und
umrissen.

Sie ist grundsitzlich viel weniger «fromm» als das deutsche Wort «Kir-
che».* Das hebr. Wort ghl bedeutet so ziemlich das Gegenteil vom «abge-

7 Vgl. T.Willi, Juda-Jehud-Israel. Studien zum Selbstverstindnis des Judentums in
persischer Zeit, Habil.schr. Bern (1992) 88-90.

% Zum Problem der doppelten Loyalitiit, das hinter den alten Legenden in Dan 1-6*
steht, vgl. I. Willi-Plein, Daniel 6 und die persische Diaspora, in: FS K. Hruby, Judaica 47
(1991) 12-21.

* Einmal mehr bestitigt sich, dass die jiidische Bibel «aus der ganzen Breite eines
Volkslebens und in der ganzen Breite einer Nationalliteratur erwachsen» ist, wie F. Rosen-
zweig, Weltgeschichtliche Bedeutung der Bibel, in: Kleinere Schriften (1937) 125, prignant
formuliert und damit eine Einsicht zusammenfasst, die sich seit J. G. Herder immer klarer
Bahn gebrochen hat.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 303

grenzten Kreis»™ einer geschlossenen Gesellschaft, der heute landlidufig mit
«Kirche» oder inzwischen auch mit «Gemeinde»” assoziiert wird. Dem
Begriff wohnt wesenhaft ein Bezug zur Offentlichkeit inne. Hebr. ghl, das
ausschliesslich im Singular vorkommt, ist nur als Forum, als Organ, in steter
Beziehung zum Ganzen der Gesellschaft, des Volkes, zu verstehen, nicht als
autarke Sozialstruktur. Das ist der zweite gewichtige Einwand gegen eine
leichtfertige Identifikation von «Kirche» mit «Gottesvolk».

Anders als die beiden Ausdriicke ‘dh™ und mgqr’ gds ist ghl>, die «ver-
sammelte (Menschen-) Menge» als Organ, legislatives wie ausfiihrendes
Instrument einer immer mit im Blick befindlichen umfassenderen gesell-
schaftlichen Grosse, vorab des gesamten Volkes Israel. Der ghl kann als
«Aufgebot» kriegerische Aktionen beschliessen und durchfiihren,* kann
Land verteilen® und ist seit der Konigszeit auch Gerichtsinstanz.>®

50 K.L.Schmidt, Art. éxxAnoia, in: ThW Bd. 3 (1938)534 Anm. 91.

' Es ist hier nicht der Ort, simtlichen Griinden nachzugehen, die Luther zu der
fundamentalen Entscheidung gefiihrt haben, griech. éxxAnoia mit dem Ubersetzungswort
«Gemeinde» wiederzugeben. Die Wahl geht wesentlich auf Luther selbst zuriick und wire
eine Untersuchung iiber die Beziehungen zwischen seiner Ekklesiologie und seiner Bibel-
tibersetzung wert. Natiirlich liegt auch ein parinetisch-aktualisierendes Anliegen vor.
Aber ist Kirche nur und ausschliesslich als Gemeinde erfahrbar — und sogar wenn ja: Ist
Luthers «Gemeinde» so ohne Umschweife dasselbe wie unsere territorialen Pfarrgemein-
den? Vieles spricht dafiir, dass Luther mit «gemein[d]e» noch durchaus eine «Allgemein-
heit» im Sinne hatte; vgl. J. und W. Grimm, Deutsches Worterbuch Bd. 5 (1897 = 1984)
Sp. 3225: «iiberhaupt ist gemeinde, gemeine urspriinglich das begriffliche subst. zu gemein,
wahrscheinlich in allen seinen verschiedenen schattierungen.» Dazu etwa das Beispiel aus
Hugs Villinger Chronik 41: «hatten die von Kostenz ain gemaind (0b man zur Schweiz
treten wollte)» (Sp. 3233; iiberhaupt = landsgemeind Sp. 3237). — Vgl. auch die Erwigun-
gen von K. L.Schmidt a.a.O. 534f.

2 Die “éda bildet eine Vereinigung ganz anderer Art als ghl. Das Wort gehort wohl zur
Wurzel w/j°d und bezeichnet die «Vereinigung» oder den «Verein» einer Menschen-, ja
auch Tier-, Gruppe, die gleicher Norm, gleicher Regel gehorcht und unter der gleichen
Jurisdiktion steht. “dh wird durch G 127mal mit cvvaywyy, vereinzelt mit anderen Wortern
tibersetzt, hingegen nie mit éxxinota! Vgl. L. Rost a.a.0. 122f.

%3 Ein urspriinglich nur im Hebriischen belegtes Wort, dem dem Sinne nach im alt-
orientalischen Raum akkadisch/ugaritisches puhru entspricht. Ausserdem hat es im Ara-
maischen mit Vkns (vgl. knst’), im Mittelhebriischen mit kns nif. wie im Arabischen mit
gm° seine Entsprechungen. Vgl. H.P.Miiller, THAT Bd. 2 (1976) 609-619.

> Gen 49,6.

2 Mi2, 5.

% In Jer 26,17 trifft eine zusammengewiirfelte, tumultuarische Menge von zufillig auf
dem Tempelplatz Anwesenden einen gerichtlichen Entscheid; @hnlich ist es in Jer 44,15,
und auch in Ez 23, 46f. sind die zufillig an einer 6ffentlichen Versammlung Beteiligten als
erméchtigt gesehen, ein Urteil zur Steinigung zu fillen und zu vollziehen. Vgl. L.Rost
a.a.0. 15-17.



304 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Das Gottesurteil tiber die von Korach angestifteten Meuterer in Num 16
vollzieht sich in aller Offentlichkeit, durch Zeugen beglaubigt und setzt
daher den ghl voraus (V.33).” Auch in Num 20 fungiert dieser als Zeuge: die
Beglaubigung Moses und Aarons und dann die Offenbarung des gottlichen
kabod vollzieht sich mpnj hghl (V.6). Genauso ist der ghl, auch wenn der
religivse Aspekt des Begriffs keineswegs im Vordergrund steht,™ anwesend
bei der Einweihung des Tempels und reprisentiert dabei die Gesamtheit der
Bevolkerung (I Kon 8,14bis.22.55). Er ist noch in Sir 50,13.20 Partner, Ge-
geniiber der opfernden und segnenden Priester, und fiir den Psalmbeter ist
nur ein ghl rb das angemessene Forum, um den HERRn in dankbarem
Bekenntnis zu preisen (Ps22,26 vgl. V.23; 35,18; 40,10.11; vgl. auch
Dt 31,30; Ps 26,12; 68,27, 107,32; 149,1; 1QH 2,30). So ist auch der Schritt
nicht weit zu einer 6ffentlichen Lehrversammlung, bei der natiirlich, wie
Sir 15,5 zeigt, die t6ra im Mittelpunkt steht. Denn Offentlichkeit liegt im
Wesen des Gottes Israels, der seine Taten bzrw® ntwjh tut und seine Worte
nicht im Verborgenen spricht.

Man hat sich diese Offizialitdt ganz realistisch vorzustellen; der ghl trifft
sich im Hof des Tempels, dem grossten 6ffentlichen Platz innerhalb Jerusa-

57 Auf diese Augenzeugenschaft kommt es an, nicht auf die «Gesamtheit des Volkes»,
die vom ghl unterschieden in V.34 durch wk/ Jsr’l erwihnt ist (gegen L. Rost a.a.0. 10).

% L.Rost a.a.0. 14 spricht von dem «urspriinglich theologisch nicht reflektierten Be-
griff ghl», der erst durch Micha und vor allem durch den Deuteronomiker, «entsprechend
seiner Absicht, das Volk zum Gottesvolk zu machen», theologisiert worden sei. Diese
Entwicklung wurde aber keineswegs allgemein, denn schon fiir die Zeit der Priesterschrift
ldsst sich nach L. Rost a.a.0. 23 «zusammenfassend sagen, dass ... das Verbum in allen
Vorkommen, das Substantivum an den drei Genesis-Stellen [28,3; 35,11; 48,4] nicht
theologisiert wird.» ghl lasst sich daher auch «im chr Werk» kaum mit H. P. Miiller a.a.O.
617 auf die Bedeutung eines Modells «fiir die Vollversammlung der jiidischen Kultgemein-
de» einengen.

¥ Diese Stelle belegt die innere Verbindung, die zwischen ghl und twrh besteht, so dass
man nicht auf Schlussfolgerungen aus dem sehr verschieden gedeuteten Titel ghlt
(Pred 12,8, vgl. 7,27 txt em) angewiesen ist. P.Joiion etwa gibt ghlt mit «I’homme de
I’assemblée populaire» wieder (Sur le nom de Qoheleth: Bib 2[1921]53f.), indem er aller-
dings gleichzeitig diese Funktion vom «Philosophen» des so benannten Buches unterschei-
det. Eine direkte Beziehung zwischen Titel und Buch nimmt O. Loretz, Qohelet und der
Alte Orient. Untersuchungen zu Stil und theologischer Thematik des Buches Qohelet
(1964) 147f. an, wenn er vermutet: «Qohelet wiirde dann der ehrenvolle Name fiir den
Weisen sein, der in der «Versammlung (des Volkes)> der nachexilischen Gemeinde auf
Grund seiner Weisheit eine grosse Rolle spielt.» H.P.Miiller a.a.O. 613 spricht vom
«Einberufer und Leiter einer 6ffentlichen Lehrversammlung» und verweist auf dhnliche
Ausdrucksweise noch in bAZ 18a. Siehe die Erotrterung des Problems bei D.Michel,
Qohelet, EdF 258 (1988) 4-8.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 305

lems, oder iws «draussen», im Tor." Denn der ghl ist das von Fall zu Fall
zusammentretende Organ der Offentlichkeit im Sinne eines reprisentativen
Forums, einer Volksversammlung, einer Art Parlament. Er stellt den wil-
lensberechtigten, willensfahigen Teil der Gesellschaft dar und verkorpert in
seiner sichtbaren, aktuellen, reprdsentativen Erscheinung das ganze Volk.
Eine Beziehung auf das Gesamte der Bevolkerung ist darum immer gege-
ben. Was vor dem ghl geschieht, hat offiziellen Charakter und beansprucht
offentliche Geltung. Knapp zusammengefasst, konnte man formulieren: ghl
steht im Gegensatz zur Privatsphére.

Dabei ist eine erstaunliche Kontinuitét im Sprachgebrauch zu verzeich-
nen. Noch die Apokryphen verwenden éxxhnoia, das ein echtes griechi-
sches Aquivalent, nicht nur ein Ubersetzungswort darstellt,® ganz im Sinne
des alten Begriffs ghl.” Fiir die in Rede stehende persische Zeit konstatiert
schon Leonhard Rost eine «Vorliebe fiir das Wort gahal», die auch «in der
Haufung dieses Wortes in den Biichern der Chronik zum Ausdruck»
kommt.” Die Beziechung zum Volk kommt hier im Vergleich zwischen
IIChr 1,2 und 1,3 besonders schén zum Ausdruck: «*Und da sagte Salomo
zu ganz Israel, nimlich® den Tausendschafts-, Hundertschaftsbeamten,
Richtern, jedem Vorgesetzten Ganz-Israels, den Vaterhiduptern; *und dann
gingen Salomo und der ganze ghl mit ihm auf die Opferhohe von Gibeon.»
Grosstmogliche Offentlichkeit ist hier angestrebt; sie ist die raison d’étre des
qhl. Der ghl versammelt sich nicht um seiner selbst willen, sondern tagt fiir
das Volk und behandelt als beratende und beschliessende Instanz dessen
Angelegenheiten.” Das grossere gesellschaftliche Ganze, fiir das er repri-

% Vgl. Sir7,7.

ot Zutreffend hilt K.L.Schmidt a.a.0. 534 Anm. 91 fest, dass «sowohl die Israeliten
mit gahal und die griechischen Christen mit éxxAnoia an eine urspriinglich politische
Bezeichnung angekniipft» haben. — G gibt ghl an 71 Stellen durch éxxinoia wieder, an 35
Stellen durch ouvvaywyy, an weiteren 12 Stellen mit anderen Wortern (L.Rost a.a.O.
111f.). Von Interesse ist auch der aramdische Sprachgebrauch der Targumim. Nach L. Rost
a.a.0. 101 begniigt sich das Targum im Regelfall (ndmlich an 80 von 112 Stellen) damit, «qhl
in der Form ghl’ als Lehnwort zu {ibernehmen». An 15 Stellen in Jer und Ez tritt msrjr’
«Lager, Truppe» dafiir ein, und ebenfalls 15mal wird das Nomen knst’ «Zusammenkunft»
verwendet. Dieses ist nach L.Rost a.a.0. 97 auch als Zwischenglied zu sehen, wenn G
ovvaywyq normalerweise als Ubersetzungswort fiir “dh «Vereinigung» verwendet.

62 Sir 34,11; 44,15; 46,7 u.6. Vgl. auch L. Rost a.a.0. 138.

% A.a.0. 25 mit Anm. 2. Wichtig ist auch die Feststellung S. 27, dass es in einer
Mehrzahl von Belegen aus dieser Zeit und Literatur der Konig ist, der den ghl beruft.

¢ Zum [ explicativum vgl. F.Notscher, Zum emphatischen Lamed, VT 3 (1953) 372-
380, besonders 378.

5 Neh 5,13 entsprechen sich in diesem Sinne k/ Aghl und h'm.



306 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

sentativ ist, wird oft als nomen rectum der cs.-Verbindung genannt: ghl/
Jsr'L,% qhl hgwlh® u.a.®

Neben dem gelidufigen genitivus appositivus (z.B. qhl Jsr'l),” bzw. dem
genitivus speciei (z.B. qhl mrjm),” begegnet auch der ganz allgemeine
genitivus possessivus’, und zwar im Ausdruck ghl JHWH, der 10mal vor-
kommt, davon allein 6mal als bghl JHWH im sogenannten Gemeindegesetz
Dtn 23,2-9, das schon deshalb besser ein ghl-Gesetz genannt wiirde. "

Die hier festgehaltenen Zulassungsbedingungen, nicht allgemein zum g/l/, sondern zu einem
auf kult- und biirgerrechtlicher Basis versammelten g//, gehen von der legislativen, juridischen
und Israel vor Jahwe reprisentierenden Funktion dieses speziell aufgebotenen Gremiums aus.
Denn prinzipiell ist die Zusammensetzung des ghl offen: es ist die Quantitit,  nicht die Qualitit,
die zur primér erforderlichen Offentlichkeit beitrigt. Aus diesem selben Grund gibt es auch keine
allgemeinen Normen, wer dem ¢ghl angehore, wer nicht. Das richtet sich nach den vor und von
dem ghl zu fassenden Beschliissen. Je nachdem kann er sich aus den volljidhrigen israelitischen
Minnern zusammensetzen, etwa im Falle eines kriegerischen Aufgebots ™ oder bei der Verteilung
des eroberten Landes.” In anderen Fillen kommt es auf eine moglichst breitgeficherte Vertre-
tung massgebender Kreise im pluralistischen Sinne an.”® In Jos 8,35, wo der gkl dhnlich wie in
Esr10,1und Neh 8,2 Adressat, Horer des an Israel gerichteten Wortes (dbr), der ihm geltenden
Weisung (rwrh) ist, umfasst er durchaus auch Frauen, Kinder und Niedergelassene.

Weil die Bedeutung einer reprisentativen Offentlichkeit im Vordergrund steht, geht ghl auch
ohne weiteres iiber den Bereich eines einzigen Volkes hinaus. So in den drei Stellen Gen 28, 3;
35,11 und 48,4, die im Erzihlgang der Priesterschrift Hohepunkte markieren: Jakob (bzw. Josef)
soll «nicht nur Stammvater einer Mannschaft oder eines Volkes werden, sondern Ahnherr einer
Menge von Mannschaften oder Vélkern.»”” Ezechiel sodann bezeichnet an simtlichen 15 Stellen

% 13mal, davon 4mal in 1-2 Chr: Lev 16,17; Dt 31,30, Jos 8,35; 1 Kon 8, 14bis.22.55;
12,3; IChr 13, 2; II Chr 6, 3bis.12.13; ausserdem Sir 50, 13.20.

7 Esr 10, 8.

% 7.B. 2Chr 30,25; Ps 26,5: Ps 89,6; Ps149,1; Spr 21,16;

% B.K. Waltke - M. O’Connor, An Introduction to Biblical and Hebrew Syntax (1990)
153 unter 9.5.3h.

0 B.K.Waltke - M.O’Connor a.a.0. 152 unter 9.5.3h.

' Diese grammatische Bezeichnung diirfte zutreffender sein als «Genitivus autoris»,
wie sie J. Roloff, Art. Kirche im NT, in: EKL Bd.2 (*1989) 1054, verwendet.

2 Die tibrigen Stellen sind Mi 2,5; Num 16,3; 20,4 (2mal P) und [ Chr 28, 8.

" L.Rost a.a.0. 18: «ghl wird hier [in P] Quantititsbegriff»; dhnlich H. P. Miiller a.a.O.
614: «In der Spitzeit wird gahal zum Quantititsbegriff».

™ Gen 49, 6; als Verb ghl hi. 1K6n 12,21a; eventuell auch in der vor-dtn. Grundschicht
von Dt23,2-9, weiter Ri20,2; 21,5.8; 1Sam 17,47; 11 Chr 20,5.14 (V.26 verb ghl ni.);
28,14.

5 Mi2,5.

" So besonders in der Chr, vgl. die in 1Chr 13,1; IIChr 1.3.5; 24,6; 29,23 genannten
verschiedenen Stdnde und Schichten als Komponenten des ghl.

7 L.Rost a.a.0. 18.



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 307

seines Buches «auch und gerade das Aufgebot von Nichtisraeliten als gahal».” In den meisten
Fillen handelt es sich um eine 6ffentliche Sanktion, die mittels einer Stafexpedition an Jerusalem,
am Konigreich Juda oder an Nachbarvélkern vollzogen wird. Dass hinter Sach 14 dieser Ge-
brauch von ghl im Sinne eines Volkeraufgebots steht, liegt auf der Hand. ™

Das spite Alte Testament verwendet g/l also in grosser Offenheit. Mitge-
hort wird dabei immer die Pragung durch das Dtn, in dem der ghl eine im
Blick auf das «Gottesvolk» konstitutive Funktion einnimmt. Neben
Dtn 23,2-9 sind dabei die drei zentralen Stellen Dtn 9,10; 10,4 und 18,16 zu
beriicksichtigen, die — man denkt unwillkiirlich wieder an Sach 14 — vom jwm
hghl sprechen. «Welches war dieser Tag? Kein anderer als der [vom] Sinai.
... Der ‘m JHWH wurde ghl JHWH am Tag des ghl. Jahwe ist hier der
Aufbietende, der Aufrufende. ... Dieser ghl am Sinai hat ... auch alle
Rechtsverhiltnisse innerhalb des Volkes unter die Gottesforderung ge-
stellt...»™ Aber auch kiinftige Generationen sollen und werden mit denen,
die Gottes twrh am Sinai Offentlich empfingen und offiziell annahmen,
gleichzeitig sein: Genauso wie der Sinai-ghl in Dtn 5,22 als verantwortliche
Zeugeninstanz, als reprisentativer Ansprechpartner Gottes bei der Prokla-
mation des Dekalogs, beziehungsweise der ganzen Tora, gewiirdigt wird, so
fungiert der ghl in der Ebene Moabs nach Dtn 31,30 als Ohrenzeuge des
Liedes Moses, und wird dereinst der ghl Jsr’l durch Leute gebildet werden,
«die threr Zusammensetzung nach kraft ihrer Haltung dem Gesetz gegen-
tiber das Recht haben, jener Sinaiversammlung gleich geachtet zu wer-
den.»* Da der ghl so eng auf das Wort, auf die twrh bezogen ist,* haftet ihm
stets auch ein Element des Charismatischen an: «Im ghl/ liegt immer etwas
Unberechenbares; denn er umfasst nur diejenigen, die einen Ruf vernom-
men haben und ihm folgen.»*

Wie verschiedenfiltig auch die Erscheinungsweisen und die Zielsetzung
des alttestamentlichen g/l sein mogen — immer steht er fiir die Gesamtheit
des Volkes Gottes. Er reprisentiert, als horendes und ausfiihrendes Organ,
«Ganz-Israel». «Kirche» im biblischen Sinne ist weit mehr, ist etwas ganz

8 L.Rost a.a.0. 17, vgl. das zusammenfassende Urteil 88: «ghl wird unbedenklich auch
auf Nichtisraeliten angewendet.» — Die Stellen sind Ez16,40; 17,17; 23,24.46; 26,7,
27,27.34; 32,3.22.23; 38,4.7.13bis.15.

™ Wie ja iiberhaupt Ez neben Jer das zum Verstéindnis von Sach 14 wichtigste Prophe-
tenbuch ist, vgl. die Ubersicht bei I. Willi-Plein a.a.O. 93.

% 1..Rost a.a.0. 13.

8 L.Rost a.a.0. 14.

82 Klassischen Ausdruck hat diese Beziehung im Mosesegen Dtn 33,4 gefunden.

% L.Rost a.a.0. 103.



308 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

anderes als eine konventikelhafte «Gemeinde» oder «Gemeinschaft» — auch
und gerade in Zeiten des «Restes», wo solche Gruppen unentbehrlich sind,
aber immer auch iiber sich selbst hinausweisen. Denn ghl/ — und mit ihm
guninoia® — hat immer eine Beziehung zur Offentlichkeit, zum Ganzen der
Menschheit, die an sich Gottes ist. ghl so gut wie éxxAnoio. stellt eine
qualifizierte Menge von etwas dar. Im spitalttestamentlich-frithjidischen
Kontext ist ghl nichts anderes als das Forum, das Gott in einer Welt hat, die
ihm eigentlich als ganze gehort. Man mag auch hier gleichnishaft von einer
Art Parlament sprechen, das Gottes Weisung aufnimmt, erortert, praktika-
bel macht, das Gottes Regierung — sein Konigsein — begleitet, bespricht und
fiir sich selbst gelten l4sst wie fiir andere zur Anwendung bringt. Die Offent-
lichkeit, die Gott nach diesen spiteren Zeugnissen des Alten Testaments
hat, ist prinzipiell nicht begrenzt. Die Doxologien Dan 2,20-23; 3,31-33;
4,31-34; 6,26-28, auf die hin der alte Kern des Dan.-Buches, die Legenden
aus spiitpersischer Zeit in Dan 1-6*, konzipiert ist,* sind mit Ausnahme der
ersten nicht zuféllig in den Mund Nebukadnezzars und des Darius gelegt.
Die beiden Reprisentanten des babylonischen und des persischen Gross-
reichs stehen fiir die damit umfasste Volkerwelt.

Aus dieser universalen Perspektive des Alten Testaments heraus gesehen
enthiillt sich «Kirche» als eine durchaus menschliche, offene Entsprechung
zu Gottes Konigsein. Partikularer Ansatz- und Zielpunkt ist und bleibt
Israel und sein Bekenntnis zum einen-einzigen Gott. Darin ist aber von
vornherein auch der Ubergang zur kommenden Welt des gottlichen Konig-

% L. Rosts Mahnung, dass das neutestamentliche éxxAnota «unméglich in seiner Eigen-
art ganz erfasst werden [konne], wenn man [nur] die Geschichte der griechischen Volksver-
sammlung untersucht» (a.a.0. 2), sei hier mit Nachdruck unterstrichen. Andererseits zeigt
die griindliche Beschiftigung mit g/l — gerade in seinem Unterschied zu ‘dh —, wie sehr G
mit der Wiedergabe von ghl durch éxxhnoia ein uniibertreffliches Aquivalent fiir ghl
gefunden hat. Denn auch in Griechenland gilt: «Die éxxAnoia des antiken dfjuog ... (ist)
1.S. der politischen Volksversammlung ..., nicht religios» zu verstehen (K.L.Schmidt
a.a.0. 517). Und zusammenfassend ldsst sich mit V. Ehrenberg, Art. Democracy, in: The
Oxford Classical Dictionary (1964) 266 auch hier sagen: «The sovereign authority in
democracy was the Assembly», das heisst die éxninota. Thr waren der Rat und die
Beamten verantwortlich. Vgl. Anm. 61.

% Vgl. R. G. Kratz, Translatio imperii. Untersuchungen zu den aramiischen Danieler-
zihlungen und ihrem theologiegeschichtlichen Umfeld; WMANT 63 (1991) 91-95. 156-160,
vgl. 157: «Konzeptionell am wichtigsten ... sind die ... als redaktionelle Erweiterungen
herausragenden hymnischen Stiicke, der Dankhymnus Daniels in 2,20-23 sowie die Be-
kenntnisdusserungen aus dem Munde heidnischer Herrscher in 2,47; 3,28f.; 3,31-33/4,31-
34 (5,181f); 6,26-28. In ihnen hat die redaktionelle Perspektive auf der Sammlungsebene
ihren dichtesten Ausdruck gefunden.»



Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk 309

tums tiber die ganze Welt und alle Volker angelegt. Dannzumal, an jenem
Tag, wird sich seine Herrlichkeit in der ganzen Schopfung offenbaren. We-
der ersetzt die Kirche Israel, noch ist sie sein Abklatsch, wie es die Rede vom
«Gottesvolk» nahelegt. Sie ist aber in das Ziel der in, an und durch Israel sich
verwirklichenden twrh einbezogen.

Schluss

Der Befund im spédten Alten Testament und die Schliisse, die sich daraus
fiir ein neues Verstehen von Kirche und Kirchesein ergeben, lassen sich in
die folgenden fiinf Thesen zusammenfassen:

1. Kirchesein und Kirchenverstindnis bleibt auf Gottes Setzungen in
Israel und die sprachlichen Priagungen, die sie im friihen Judentum gefunden
haben, bezogen. Wenn Christian Friedrich Oetinger feststellt, dass «die
Israelitischen Ausdriicke der Schrift der vollkommenste Entwurf ... von
dem Geheimnis Gottes und Christi» seien, so formuliert er die theologische
Voraussetzung des geistesgeschichtlichen (sprachlich-begrifflichen) und hi-
storischen Zusammenhangs zwischen Altem Testament und Kirche.

2. Nicht das Volksein, sondern die Gottesbeziehung und die Abgrenzung
vom Polytheismus markiert im Alten Testament den Unterschied zu «den
Volkern». Abgewehrt werden auch in seinen spiten Epochen nicht «die
Heiden», sondern — ganz in der Linie der klassischen Propheten — die
Einfliisse des Heidentums auf die innere Gestaltung des jiidischen Lebens.
Das erklidrt die vielverkannte prinzipiell universalistische Haltung der
Schriften des spidten Alten Testaments. Sie ist nicht aus gesellschaftlichen
und ideologischen Parteiungen und Fraktionen zu erklédren, sondern schlicht
die Kehrseite des immer festgehaltenen Partikularismus.

3. Israels Vergewisserung seiner Gottesbeziehung und seiner besonderen
Identitét beruht in der t6ra, der in schriftlicher Tradition und ihrer miindli-
chen Anwendung bestehenden «Unterweisung». Dieser kontinuierliche
Vorgang macht die alten Gebote, Satzungen und Rechte durchsichtig auf
ihre Gegenwarts- und Zukunftsbedeutung, das heisst auf Gottes kdnigliches
Walten.

4. Als Quintessenz der t6ra und als Reflex des Konigseins Gottes kristalli-
siert sich im spéten Alten Testament das alte sm” Jsr’l aus Dtn 6,4 heraus. Es
wird zum Ausweis fiir Israels Rolle als Volk und Zeuge Gottes unter den —
potentiellen — Volkern Gottes.

5. Gerade wo sie universal gedacht ist, bleibt Gottes Konigsherrschaft auf
ein eschatologisch verstandenes Ganz-Israel bezogen.



310 Thomas Willi, Kirche als Gottesvolk

Auf menschlicher Seite setzt sie ein hor- und handlungsfihiges Organ
voraus, das Gottes Willen an Israel und an der Welt aufnimmt. Der charis-
matisch, das heisst offen konstituierte gahal, der fiir das Volk steht, ohne mit
thm identisch zu sein, stellt nicht bloss eine Vorstufe, sondern die Wurzel des
neutestamentlichen Begriffs éxxAnoia und eines biblisch orientierten Kir-
chenbegriffs dar. Er ermdglicht ein neues Versténdnis, in dem Kirche weder
mit Israel gleichgesetzt wird noch es verdringt und ersetzt, sondern umge-
kehrt ihrerseits in Israels Weg einbezogen ist.

Thomas Willi, Basel



	Kirche als Gottesvolk? : Überlegungen zu einem Verständnis von Kirche im Kontext alttestamentlich-frühjüdischer Konzeptionen von Gottesvolk, Gebot und Gottesreich

