
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Theologische Realenzyklopädie, hg. v. Gerhard Müller u.a. Bde. 19, 20, und 21, Register zu Band
1-17, Berlin, W. de Gruyter, 1990-1991. 818, 793, 806 und 229 S.

Zuerst muss das Register zu Band 1-17 erwähnt werden, das vom langjährigen Mitarbeiter
Michael Wolter und von Frank Schumann aufgrund der den bisher erschienenen Bänden beigegebenen

Einzelregister erstellt wurde. Es fasst die erste Hälfte des Gesamtwerks zusammen und
zeigt auch implizit, dass die Herausgeber sich auf einen Totalumfang von ca. 34 Bänden beschränken

werden. Was die Namen-, Orte- und Sachenregister betrifft, ist es jedem Leser klar, dass sie

die Benützung der TRE in dankenswerter Weise erleichtern; ein Gesamtregister wird nach dem
letzten Band erscheinen. Das Verzeichnis der Bibelstellen (immerhin 72 S.) erscheint mir persönlich

weniger hilfreich; denn die Verweise konzentrieren sich natürlich auf die Artikel, in denen
die entsprechenden biblischen oder apokryphen Schriften behandelt werden (besonders auffällig:
Judith, Joseph und Aseneth, Jubiläenbuch), oder sie geben häufig wenig her. Aber man soll sich

ja freuen, wenn hier eine typisch protestantische Tradition gepflegt wird (die Vorgängerin der
TRE, die RE, hatte allerdings auf ein Bibelstellenregister verzichtet).

Angesichts der Fülle des Gebotenen in den Bänden 19-21, die von «Kirchenrechtsquellen» bis

zu «Malachias von Armagh» reichen, will ich mich zuerst auf einige allgemeine Bemerkungen
beschränken und dann zwei m.E. besonders gelungene und zwei besonders problematische
Beiträge herausgreifen.

Was schon immer die Schwierigkeit der Gesamtredaktion eines so umfassenden Werks wie
der TRE war, ist auch in den vorliegenden Bänden wieder da und dort greifbar. Zum Beispiel:
Wie soll die Auswahl und Abgrenzung zwischen den einzelnen Artikeln getroffen werden, damit
Überschneidungen möglichst vermieden werden? Schon gleich zu Beginn des Bandes 19 stellt sich
offensichtlich dieses Problem, da hier zwei lange Artikel, «Kirchenrechtsquellen» (51 S.; wobei
die Kirchenrechtsquellen der Alten Kirche einfach als «katholische» figurieren) und
«Kirchenverfassungen» (55 S.), über lange Strecken die gleiche Materie abhandeln. Darauf folgt ein

Artikel «Kirchenzucht», in dem schon am Anfang - mit Recht - auf den Artikel «Bann» zurück-
ververwiesen wird. Ähnliches könnte bemerkt werden zu den Stichworten «Krankheit» und
«Leiden».

Gravierender scheinen mir die Wiederholungen und Überlappungen in den beiden
Längsschnitten «Künste, Bildende» (45 S.) und «Kunst und Religion» (93 S.), die beide dieselben

geschichtlichen Überblicke geben, zumal schon in Band 6 54 S. einem Längsschnitt «Bilder»
gewidmet waren. Solche «Schnitzer» sollten eigentlich nicht vorkommen. Natürlich behandelt

jeder der eminent qualifizierten Verfasser das Thema auf seine Weise und mag darum die

Gegenüberstellung der parallelen Beiträge besonders interessant sein; aber für eine Realenzyklopädie

ist das doch wohl ein Luxus.
Man kann auch verschiedener Auffassung sein hinsichtlich des Umfangs, den man den einzelnen

Beiträgen einräumt. Warum ist z.B. der Artikel «Kolonialismus» auf 6S. beschränkt, der

Längsschnitt «Krieg» aber auf 45 S. angeschwollen, wogegen dem wichtigen neunteiligen Längsschnitt

«Kreuz» nur 66 S. zugemessen wurden? (Zum Vergleich dazu: Luthers Leben und Theologie

sowie seine Nachwirkung durften 81 S. beanspruchen.)
Für je zwei besonders gelungene und besonders problematische Beiträge gehe ich von

Band 21 aus. Es ist klar, dass die Beispiele für beides sich leicht vermehren lassen.

Der einem historischen Längsschnitt gewidmete Beitrag hat in dem von dem verantwortlichen
Herausgeber für Judaistik, Clemens Thoma, verfassten Artikel «Literatur und Religion im



Rezensionen 283

Judentum» m.E. ein nachahmenswertes Modell gefunden. Was hier auf 21S. geboten wird, ist ein
konzentriertes profundes Sachwissen, das aber - weil souverän gehandhabt und nach Leitideen
strukturiert - den Leser zu fesseln vermag. Der Verfasser sagt einleitend: «Es geht hier um einen

theologiegeschichtlichen Überblick über das nachbiblische religiöse Schrifttum des Judentums.

Die originalen Impulse der jüdischen Religion für das Werden und Wachsen dieser Literatur
sollen aufgezeigt und beurteilt werden... Eine theologiegeschichtliche Untersuchung hat die in
der jüdischen Literatur herrschende Dialektik zwischen Anpassung und Distanznahme zu
beobachten, zu ergründen und zu werten.» (Bd. 21, 240-1). Dieser Ansatz wird dann von den Anfängen

im Zeitalter des Hellenismus bis zur Gegenwart entfaltet, wobei aber bezeichnender und

richtiger Weise die kabbalistische und chasidische Literatur ausgeblendet wird, da sie schon in
andern einschlägigen Artikeln der TRE behandelt wurde.

Der einer historischen Persönlichkeit gewidmete Beitrag hat ein vorzügliches Muster in dem

von Hanns Christof Brennecke geschriebenen Artikel «Lucian von Antiochien» erhalten. Auf
6 S. wird hier nicht nur die ganze bisherige Forschungsgeschichte zu diesem wichtigen Kirchenvater

berücksichtigt, sondern gleich noch eine eigene, neue Interpretation und historische Einordnung

dieses sog. Vaters der antiochenischen Exegetenschule gewagt. Ein Wurf!
Als problematisch würde ich den fünfteiligen Längsschnitt zum Stichwort «Licht und Feuer»

(36 S.) bezeichnen, der von einem Autor, nämlich Otto Böcher, bestritten worden ist. Erstens hat
das Thema nicht das Gewicht, das ihm hier beigemessen wird, und zweitens ist die zu einlinige
Behandlung, die es durch den einen Verfasser erhält, nicht unbedingt vorteilhaft.

Problematisch ist ferner der zehnteilige Längsschnitt «Liebe» (70 S.). Hier ist das Problem
umgekehrt : nämlich die uferlose Breite des Themas und die total verschiedene Arbeitsweise der 9

Autoren. Der religionsgeschichtliche Beitrag greift willkürlich ein paar Beispiele aus der Fülle des

möglichen Materials heraus. Die dem AT und dem Judentum gewidmeten Abschnitte gehen
systematisch vor, während der neutestamentliche Abschnitt die einzelnen Schriften nacheinander
behandelt. Nach den kurzen historischen Beiträgen zur Alten Kirche, zum Mittelalter, zur
Reformation und Orthodoxie (nur Luther und Melanchthon sind berücksichtigt) wird die Neuzeit

hauptsächlich unter philosophischem Gesichtspunkt betrachtet. Man möchte sagen: zum Glück
stehen am Ende die wertvollen dogmatischen und ethischen Überlegungen zum Thema von
H. Ringeling (der allerletzte philosophische Beitrag wirkt dagegen wie ein merkwürdiges
Anhängsel). Willy Rordorf, Neuchâtel

David A. Weir, The Origins of the Federal Theology in Sixteenth-Century Reformation Thought,
Clarendon Press Oxford 1990. 244 S.

Die Untersuchung Weirs geht von der allgemein anerkannten Einsicht aus, dass die
Föderaltheologie für den Calvinismus des siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts, insbesondere des

englischen Sprachbereichs, von grundlegender Bedeutung ist. Allerdings lassen sich einschneidende

Entwicklungen in der Formulierung dieser Lehre nicht übersehen. Einer solchen Veränderung

will der Verfasser nachgehen. Er stellt sich nämlich die Frage, wie und wann es dazu kam,
dass die übliche Redeweise vom Alten Bund/Neuen Bund bei den Reformatoren der ersten
Generation abgelöst wurde durch die Unterscheidung von «Werkbund» und «Gnadenbund». Mit
dieser Verschiebung bekam der Bund zwischen Gott und Adam den Charakter zweiseitiger
Verpflichtung. Er bestimmte die Pflichten Adams - und damit aller Angehörigen des

Menschengeschlechts. Ein solcher prälapsarischer Bund sei, so lautet die Globalthese Weirs, verantwortlich
für die puritanisch-calvinistische Lebensgestaltung mit der Betonung von Fleiss, Pflicht und

Disziplin. Die Quelle für ein solches Bundesdenken sieht Weir beim pfälzischen Theologen
Zacharias Ursinus, der erstmals in seinem Grossen Katechismus (1562) das foedus naturale



284 Rezensionen

entfaltet, um das Verhältnis zwischen Gott und Mensch im Paradiese zu beschreiben. Die Schüler

von Ursinus hätten diese Lehre weitergetragen. Nach Weirs Überzeugung hat der sich ankündigende

Siegeszug dieser Föderaltheologie keinerlei ursächlichen Zusammenhang mit bestimmten

gesellschaftlichen Bedürfnissen oder mit Konsequenzen aus umstrittenen theologischen oder
ethischen Fragen wie Sakramentsauffassung, Verhältnis von Kirche und Staat, Gnadenlehre. Ihr
Aufkommen sei auch nicht aus exegetischen Neueinsichten erwachsen, sondern einzig und allein
aus dogmatischem Denken, das sich den Fragen über Gott, seine Natur und sein Verhältnis zu
Mensch und Welt stellte (158).

Mit einiger Spannung lässt sich erwarten, ob Weir dieses krasse Urteil in den angekündigten
weiteren Untersuchungen zur Föderaltheologie im 17. Jh. wird durchhalten können. Ein Appendix

bietet eine hilfreiche Bibliographie zur protestantischen Bundestheologie bis ca. 1750 (160-
195). Ulrich Gäbler, Basel

Dieter Olaf Schmalstieg, Macht-Wechsel. Theologie, Herrschaft, Sprache in Bewegung, Edition
Michael Servet, Genf 1991.

Wer sich schon lange nach einem Buch umgeschaut hat, das kreativ, unkonventionell und
doch befreiend und faszinierend zugleich ist, dem sei Olaf Schmalstiegs «Macht-Wechsel. Theologie,

Herrschaft, Sprache in Bewegung» sehr empfohlen. Mehr noch: Wer sich nach einer Theologie

umschaut, die aktuell, zeitgemäss und visionär neuste Entwicklungen theologischer Arbeit in
sich vereint, der kommt nicht darum herum, diesen Entwurf einer kommunikativ-kritischen
Theologie als gelungenes Beispiel einer kontextuellen systematischen Theologie zu würdigen.

Das Buch, das sich als eine theologische Einführung in das Umdenken von Macht und
Herrschaft versteht, lässt sich ohne weiteres in die neuste theologische Diskussion um eine

kontextuelle Befreiungstheologie einordnen, die unter anderem von Theologinnen und Theologen

wie David Tracy, Matthew Lamb, Francis Schüssler Fiorenza, Peter C. Hodgson, Gordon
Kaufman, Carter Heyward, Sharon Welch, Sallie McFague und Catherine Keller in den USA und
Dorothee Solle, Hans-Eckehard Bahr, Kurt Lüthi, Johann Baptist Metz, Helmut Peukert,
Edmund Arens, Ottmar Fuchs, Luise Schottroff, Christine Schaumberger und Jens Glebe-Möller in

Europa geführt wird.
Dabei ist die Renaissance einer kritischen Gesellschaftstheorie zu verzeichnen, die sich auf

Sozialwissenschaftler wie Jürgen Habermas, Karl-Otto Apel, Axel Honneth, Richard Bernstein,
Douglas Kellner, Seyla Benhabib und Michel Foucault stützt, um im konstruktiven Dialog mit
gesellschaftlichen Entwicklungen Theologie wieder sprachfähig und kritikfähig zu machen. Es ist

erstaunlich, wie fast gleichzeitig in den USA und in Europa die Auseinandersetzung mit der
Kritischen Theorie von Jürgen Habermas, der Feministischen Theorie und der Archäologie der
Macht von Michel Foucault dazu geführt hat, die Themen Herrschaft und Macht in
kommunikativ-kritischen theologischen Entwürfen zur Sprache zu bringen.

Die Sehnsucht nach einer solidarischen, geschwisterlichen Lebenswelt auch innerhalb der

Theologie und Kirche, die Schmalstieg in seinem faszinierenden Entwurf einer herrschaftskritischen

Theologie bewegt, macht Mut, «die Plausibilität des Glaubens (der sich das theologische
Fach der Systematischen Theologie> widmet), seine Herrschafts- und Ohnmachtssymbole... neu

zu durchdenken» (9-10). Es geht dabei um nichts weniger als darum, von Grund auf «Systematische

Theologie neu zu lesen» (10).
In diesem Neu-Durchdenken von theologischen Sprachregelungen klassischer Symbole und

Metaphern der Theologie wird jeweils immer die Frage wichtig, was Herrschaft und Macht mit
uns selbst zu tun haben. Sei es im Neu-Entwurf der sprachlich-theologischen Bilder von Gott und

Mensch, oder wenn von einer systemischen Handlungstheorie (Habermas mit Luhmann) religio-



Rezensionen 285

ser Sprache auf den emanzipatorischen Gehalt der Begriffe Ermächtigung/Entmächtigung durch
Gottes Herrschaft geschlossen wird, immer geht es Schmalstieg um eine Neuformulierung
kommunikativen Handelns in einer geschwisterlichen, solidarischen Kirche, in der wir Anteil nehmen

am Macht-Wechsel der Umkehr, die im prozesshaften Glauben an Gottes Herrschaft dazu führt,
Gott neu zu denken: «Als Quellort der Geschwisterlichkeit. Seine Macht ist neu auszulegen als

die Kraft, die unsere unerlöste Sehnsucht nach der Mutter/dem Vater, dem Bruder/der Schwester

stillt und uns selbst geschwisterlich verändert, geschwisterlich in Bewegung setzt» (185).
Faszinierend ist auch der kurze Entwurf einer innovativen, emanzipatorischen Befreiungspädagogik,

die Schmalstieg an den Schluss seiner Ausführungen stellt. Eine kommunikativkritische

Theologie verändert die pädagogische Praxis. Auch hier lassen sich Ähnlichkeiten mit
neusten religionspädagogischen Modellen zum Beispiel des katholischen Befreiungstheologen
und Religionspädagogen Thomas H. Groome und der protestantischen feministischen Religions-
pädagogin Mary E.Moore in den USA oder des Sozialethikers Wilhelm Dreier in Deutschland
aufzeigen, wenn Olaf Schmalstieg Lernprozesse im Sinne von Paulo Freire und Ivan Illich danach

befragt, inwieweit Herrschaftsbeziehungen kommunikativ entmachtet werden und ein Macht-
Wechsel der solidarischen Umkehr geschieht.

Das Buch von Schmalstieg ist hochaktuell und von der angegangenen Thematik her einer der

wichtigsten und überzeugendsten Beiträge zur gegenwärtigen Diskussion innerhalb der Theologie,

wie eine kontextuelle Befreiungstheologie in Europa aussehen kann. In einer Zeit, in der sich

versteckte Macht- und Herrschaftsstrukturen unangetastet vor unseren Augen lebenszerstörend

verdichten, in solch einer Zeit hat Schmalstieg den Grundstein gelegt für eine äusserst innovative,
kreative und sehr vielversprechende Neu-Formulierung der Theologie. «Die Liquidität der
Macht ist das neue Thema, auf das wir beim Um- und Umdenken von Texten, Dogmen und

Inspirationen stossen. Sie ist als Grundmelodie mitzuhören, wenn die Rede von der Herrschaft,
der Macht und der Omnipotenz Gottes aufkommt. Sie ist als Korrektiv in die Sprache der

Dogmatik und der Kirche einzubringen. Macht-Wechsel ist angesagt. Herrschaft ist noch immer
nicht ausgedacht» (228). Hans Peter Geiser, Niedererlinsbach

Bibliographie Karl Barth. Band 2,1 und II: Veröffentlichungen über Karl Barth. Im Auftrag der
Karl Barth-Stiftung und in Zusammenarbeit mit der Aargauischen Kantonsbibliothek und
dem Karl Barth-Archiv, erarbeitet von Hans Markus Wildi. In Verbindung mit der
Universitätsbibliothek Tübingen und dem Institut für Hermeneutik an der Universität Tübingen
herausgegeben von Jakob Mathias Osthof, Theologischer Verlag Zürich. XII und 2159 Seiten.
1992. SFr. 1200.-

Acht Jahre nach dem Erscheinen der Barth-Bibliographie (1984) liegt nun in einem enormen
Werk auch das Verzeichnis der sog. Sekundärliteratur vor. Aufgelistet werden nicht nur 7993

Arbeiten, die sich mit dem Gesamtwerk oder einem Teilaspekt von Barths Theologie befassen,

sondern auch 4064 Rezensionen, die sich entweder auf Barths Primär- oder die Sekundärliteratur
beziehen. Hans Markus Wildi kann mehr als vier Fünftel davon mit dem «Autopsiestern»
versehen, d.h. dass die «bibliographischen Daten dem Druckerzeugnis selbst entnommen» sind.
Wer unter einem bestimmten Namen einen Titel sucht, hat detaillierte Angaben vor sich, ohne
dass er ein Abkürzungsverzeichnis zu Hilfe nehmen muss; zudem informieren bei Sammelwerken

knappe Angaben über den zu erwartenden Inhalt. Zur Besonderheit dieser Bibliographie gehört
die Aufnahme der Rezensionen. Wohl aus drucktechnischen Gründen sind sie nicht abgehoben
von der eigentlichen Sekundärliteratur. Der Übergang von der Sekundärliteratur zur Rezension

mag in vielen Fällen fliessend sein; so bleibt es dem Benützer überlassen, die Spreu vom Weizen

zu sondern. Der zweite Teil der hier anzuzeigenden Bibliographie enthält die Register (Titel,



286 Rezensionen

alphabetisch in 25 Sprachen geordnet, von Afrikaans bis Walisisch), Periodika und Reihen,
Bibelstellen, Personen (analog dem I. Teil), Landschaften, Orte und Länder; dazu kommt eine

Nummerkonkordanz zu Band 1 (analog den Veröffentlichungen von Barth) und schliesslich das

chronologisch geordnete Register der Sekundärliteratur (mit der Spitze in Barths Todesjahr
1968). Das Titelregister (mit Schwerpunkt auf den deutschsprachigen Titeln) ist zugleich Ansatz
für ein Stichwortregister, sofern im Titel das markante Thema enthalten ist; die Nummerkonkordanz

lässt die Querverbindungen zu Barths eigenen Veröffentlichungen (Band 1) feststellen. Dass

Wildi wie schon bei Barths eigenen Werken sich bewusst ist, dass die Bibliographie bereits bei
ihrem Erscheinen überholt ist, zeigte sich ihm wenige Wochen später bei einem Besuch aus

Japan, bei dem er erfuhr, was an japanischen Schriften in seinem Register fehlt (mündliche
Mitteilung). Das ist zweifellos nicht die einzige derartige Entdeckung; es ist zu hoffen, dass

Nachträge und eventuelle Korrekturen laufend - wohl am besten in einer theologischen
Zeitschrift - publiziert werden. "Life is short and Barth is long", schrieb schon 1957 ein englischer
Theologe (Harry Francis Lovell Cocks, Nr. 11616). Das Wort ist dem Werk vorangestellt und

korrespondiert mit dem Brief des Bearbeiters und des Herausgebers, der in der Mitte des 1. Teils

(884) eingeschoben ist: Er drückt die Bewunderung aus für die Geduld des Lesers, empfiehlt eine

Unterbrechung der Lektüre und bittet um Mitteilung von «Fehlern, Lücken oder sonstigen
Mängeln». Dass ein Benützer sämtliche Nummern (alphabetisch geordnet und mit einem
fünfstelligen numerus currens versehen, beginnend mit der Nr. 10000») durchackert, ist
unwahrscheinlich und wohl auch wenig sinnvoll. Es handelt sich um ein unentbehrliches Nachschlagewerk

für alle, die sich mit dem Werk von Karl Barth heschäftigen. Der sachlich begründete hohe
Preis wird zwar eine grosse Nachfrage in Studierzimmern oder gar in Studentenbuden erschweren.

Aber jeder Benützer (in der Einleitung werden «Pro-, Semi-, Krypto- und Antibarthianer»
erwähnt) wird dem Bearbeiter H.M. Wildi im obersten Stock der Aargauischen Kantonsbibliothek

für seine Akribie, seinen unermüdlichen Fleiss und seinen findigen Spürsinn dankbar sein.

Otto Bächli, Unterkulm

Theophil Müller, Evangelischer Gottesdienst. Liturgische Vielfalt im religiösen und gesellschaftli¬
chen Umfeld, Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 1992.

Th. Müller entfaltet hier eine nötige und hilfreiche Antithese zum hochkirchlichen
Gottesdienst-Verständnis und zu einem Konzept, das sich in den Bahnen der Wort-Gottes-Theologie
bewegt. Er vertritt eine durch Feminismus und Befreiungstheologie vertiefte liberale Position.
Gottesdienst ist für ihn die «Versammlung von Menschen, die den Glauben suchen, ihn neu
finden und stärken wollen». Er ist die ritualisierte Veranstaltung der Kirche, in der sie ihre
Tradition symbolisch darstellt und die durch Jesus als dem Christus ermöglichte Befreiung feiert.
Die Predigt ist nicht Verkündigung von Gottes Wort. Müller will darüber «bescheidener, menschlich

ehrlicher, einer zeitgemässen Theologie angemessener» reden: Der Prediger gibt in seiner
Rede den Hörern Anteil an seinem Gespräch mit den glaubenden Menschen, welche die Bibel
geschrieben haben, anhand der Frage, was ihr Glaube für uns bedeutet. Das Abendmahl ist nicht

heilsnotwendig. Die Vielgestaltigkeit der neutestamentlichen Aussagen darüber ermöglicht ein

neues, nicht metaphysisches Verständnis ohne die Lehre vom Sühnetod Christi: es ist eine Feier,
in der sich Christen, in Erinnerung an die Mahlzeiten Jesu mit den Jüngern und andern
Menschen, seiner Bedeutung für uns vergewissern, indem sie einander als Zeichen Brot und Wein
darreichen und sich auf das Reich Gottes ausrichten. Die Abendmahlslehre von Th. Müller ist
nicht aus dogmatischen Sätzen früherer Zeiten abgeleitet. Sie fragt kritisch, ob Menschen in
dieser Feier Gemeinschaft und Befreiung erfahren.

In diesem Geist der Freiheit und der Menschlichkeit erörtert Müller auch die übrigen Aspekte
des Gottesdienstes, das Beten, das Segnen, den Raum, die Musik, die Formen und Farben,



Rezensionen 287

Mythos, Symbol und Ritual. Für ihn ist die geschichtliche Entwicklung der Liturgie nicht die
Geschichte eines Zerfalls und in der geringen Bindung des deutsch-schweizerischen Protestantismus

an liturgische Traditionen sieht er kein Armutszeugnis, sondern eine Chance, neue zeitge-
mässe Formen für den Gottesdienst zu finden, so dass auch Menschen dabei sein können, die
nicht an einen persönlichen Gott glauben und sich nicht als elende Sünder fühlen. Besonders

wichtig ist für Müller dabei, dass die im evangelischen Gottesdienst noch vorhandene Vormacht
der Amtsträger durch eine geschwisterliche Kommunikation ersetzt wird.

Der Verfasser weiss, dass er mit seinem Thema zahlreiche Probleme berührt, die er im
Rahmen eines solchen Buches nicht behandeln kann. Oft beginnt er ein Kapitel mit einer ganzen
Fragenkette, aus der er dann eine oder zwei herausgreift, um sie zu diskutieren. An einen solchen

theologischen Denkstil, der mehr fragt, als antwortet, werden wir uns gewöhnen müssen! Auf
eine Frage hätte ich gern eine ausführliche Antwort bekommen, wie man nach der in diesem Buch
umschriebenen Sicht Gottesdienste realisieren kann mit einer Gemeinde, von der ein Teil
(vielleicht die Mehrheit) nach wie vor an Gott als an ein handelndes Subjekt glaubt, den Menschen als

armen, erlösungsbedürftigen Sünder versteht und von Predigt und Abendmahl ein Fleilsereignis
im objektiven Sinn erwartet.

Ob die zarten Zeichnungen von Paul Klee, die dem Buch beigegeben sind, andeuten, wo eine

Lösung zu finden wäre? Engelzeichnungen, bei denen Menschliches und Göttliches in
liebenswürdiger Weise miteinander verschlungen sind. Walter Neidhart, Basel

Klaus Winkler, Werden wie die Kinder? Christlicher Glaube und Regression, Matthias Grüne¬

wald-Verlag, Mainz 1992. 156 S.

Bei den Jesusworten, welche Erwachsene auffordern, wie die Kinder zu werden oder
umzukehren und das Reich Gottes anzunehmen wie die Kinder, machen viele Ausleger von dem

Gebrauch, was sie aus der Alltagserfahrung und aus Vorurteilen über die Kinder zu wissen

meinen. Sie reden von der kindlichen Unschuld oder von der Bescheidenheit und dem Unverbildetsein

der Kinder, von ihrer Unfertigkeit oder Hilfsbedürftigkeit. Der psychoanalytisch
ausgebildete Theologe kann es sich nicht so leicht machen. K. Winkler kennt die Auffassung von
S.Freud über Regression als Abwehrmechanismen und die Umformung dieser Theorie bei den

heutigen Analytikern. Er rechnet damit, dass es eine bösartige und eine hilfreiche Regression

gibt, eine, welche Flucht vor der Wirklichkeit bedeutet, und eine, welche die Entfaltung schöpferischer

Kräfte ermöglicht. Winkler hat darum die Religionskritiken von Feuerbach, Marx und
Freud nicht so rezipiert, dass sie für ihn erledigt wären. Denn diese Kritiken machen ja auf die

malignen Formen der Regression im religiösen Bereich aufmerksam. Für Winkler sind darum die

Jesus-Worte vom Werden wie die Kinder paradoxe Forderungen, die auf Möglichkeiten einer
hilfreichen Regression hinweisen. Aus ihnen ist nicht eine geistliche Pädagogik abzuleiten. Sie

sind auch nicht Bestätigung von Erwachsenen, die seelisch gar nicht erst Kinder werden müssen,
weil sie gefühlsmässig Kinder geblieben sind. Winkler gibt Anleitungen, die paradoxen Jesus-

Worte im Rahmen der eigenen Lebensgeschichte zu verstehen und so zu einem persönlichkeitsspezifischen

Credo zu kommen. Er konkretisiert seine Sicht von best-möglichen Realitätsbewältigungen

an einigen Beispielen aus der Praxis.
Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

