
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 3

Artikel: Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern : zum
Rückgriff auf Kirchenväter und heidnische Klassiker ; Gerhard Ebeling
zum 80. Geburtstag am 6. Juli 1992

Autor: Schindler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schriftprinzip und Altertumskunde bei
Reformatoren und Täufern

Zum Rückgriff auf Kirchenväter und heidnische Klassiker

Gerhard Ebeling zum 80. Geburtstag am 6. Juli 1992

I
Die Patristik geniesst im protestantischen Raum ein gewisses Ansehen,

gehört aber nicht zu jenen theologischen Teildisziplinen, die unabdingbar
verbunden sind mit dem «Wesen» oder «Kern» evangelischer Theologie.
Solche Unabdingbarkeit gilt dagegen für die Bibelwissenschaften, für die
systematische Theologie, aber auch für die Reformationsgeschichte. Der
Kirchenväterkunde kommt eine geringere Wichtigkeit zu, wie auch der
Mediävistik oder der Geschichte des älteren Protestantismus. Die Pflege der
Patristik ist somit nicht - wie bis heute in der katholischen Theologenausbildung

- ein zwingendes Erfordernis der elementaren Vermittlung von Theologie

an Studierende.1
Hinsichtlich der Aufbruchsjahre der Reformation, aber auch für das

Zeitalter der Orthodoxie gilt dagegen, dass die Kirchenväter als unentbehrlich

galten für die Theologie, also auch für eine ordentliche theologische

1 Dazu vgl. die «Instruktion über das Studium der Kirchenväter in der Priesterausbildung»,

herausgegeben am 10. November 1989 von der Kongregation für das katholische
Bildungswesen (deutsch hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz als
«Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls» Nr. 96). Vgl. auch (mit dem italienischen Text und
weiteren Beiträgen verschiedener Verfasser zum Thema) : Lo Studio dei Padri della Chiesa
nella ricerca attuale, hg. v. Istituto Patristico Augustinianum, Rom 1991. Als typisch
evangelische Position, die von einer «Einmaligkeit» der Kirchenväter schwerlich, jedenfalls

nicht im Sinne der «Instruktion» (z.B. Ziff. 47) sprechen könnte, kann noch immer
Gerhard Ebelings Habilitationsvorlesung von 1946 zitiert werden: «Die kirchengeschichtliche

Arbeit dient der radikalen kritischen Destruktion alles dessen, was sich im Laufe der
Geschichte zwischen uns und Christus gestellt hat, ohne auf ihn hinweisende Auslegung
der Heiligen Schrift zu sein. Sie dient ferner dem Aufweis des unendlichen Reichtums des

Wortes Gottes in seiner Auslegung in die Welt hinein bei seinem Gang durch die Geschichte»

(Nachdruck in: Wort Gottes und Tradition, Göttingen 1964, 9-27, hier 27).



230 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

Ausbildung.2 Weshalb? Wie meist bei solchen Warum-Fragen gibt es zwei

Aspekte der Antwort oder fast so etwas wie zwei Ebenen; die bewusste,
überall vertretene Begründung und die weitgehend unbewusste, irgendwie
im Zeitgeist verankerte Motivation, die erst späteren Generationen im
Rückblick deutlich wird.3

Um in die Problematik einzusteigen, ist es vielleicht am besten, die

unproblematisch scheinenden Antworten wiederzugeben, die sich

allenthalben schon im frühen reformatorischen Schrifttum finden und als

Orientierungsrahmen unentbehrlich geblieben sind. Ich halte mich zunächst

an einen Text, der erst seit kurzem im Druck veröffentlicht ist, nämlich an
Heinrich Bullingers Abhandlung De scripturae negotio von 1523, die sich in
dem 1991 erschienenen Band II von Heinrich Bullingers theologischen Werken

findet.4 Diese Schrift sagt, was damals die reformatorisch Gesinnten in

Zürich, in Wittenberg oder Strassburg mehr oder weniger alle sagten.
Bullinger drückt in dieser Schrift also das aus, was man als gemeinsam-reformatorisch

bezeichnen kann.
Er sagt: Der beste und erhabenste Dienst, den uns die Kirchenväter

leisten können, ist der, dass sie von sich selbst wegweisen auf die Hl. Schrift.
Nach der weitverbreiteten Auffassung in der damaligen, herkömmlichen,
altgläubigen Theologie und Kirche sind die Kirchenväter Autoritäten eigenen

Gewichts und sollen die Schriftauslegung mitbestimmen, insbesondere
da, wo die Schrift nicht ausreichend klar ist. Dieser traditionalistischen
Konzeption wiederspricht aber die reformatorische Auffassung sozusagen
diametral. Es kommt darauf an, die Blickrichtung genau umzukehren, und
einzusehen, dass nach ihrem eigenen Willen die alten Väter nicht als Autoritäten

eigenen Gewichts gelesen werden wollten, sondern nur so weit Autorität

in Anspruch nahmen, als sie die Autorität der Schrift adäquat wiederga-

2 Zur protestantischen Sicht und ihre Geschichte kurz zusammenfassend mit Literatur:
W. A.Bienert, Artikel «Patristik, Patrologie», EKLIII (1992) 1084-1087. Ein Klassiker
zum Thema der reformatorischen (und z.T. späteren) Kirchenväterkunde bleibt P.Fraen-
kel, Testimonia Patrum. The Function of the Patristic Argument in the Theology of Philip
Melanchthon, Genf 1961.

3 Dasselbe gilt für die persönliche Motivation eines Kirchenhistorikers zur Wahl seiner

Spezialisierung, die nie nur rationalen Erwägungen entspringt. Zweifellos hat seit dem
2. Weltkrieg die ökumenische «Welle» viele patristische Arbeiten motiviert.

4 Heinrich Bullinger Werke, 3. Abteilung: Theologische Schriften, Bd. 2: Unveröffentlichte

Werke der Kappeler Zeit. Theologica. Bearbeitet von H. G. vom Berg, B. Schneider,

E. Zsindely, Zürich 1991. De scriptura negotio: 21-31.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 231

ben.5 Zum Beweise werden von Bullinger zahlreiche Väterzitate vorgelegt,
die nach unserem heutigen Dafürhalten freilich nicht das reformatorische
Schriftprinzip als solches belegen, weil sie nicht von einem scharfen Gegensatz

zwischen Schrift und Tradition ausgehen. Stattdessen werden in ihnen
die Einheit der Gesamt-Kirche und die apostolische Sukzession mehr oder
weniger immer vorausgesetzt. Gleichwohl belegen die zitierten Stellen, dass

im Zweifelsfall die altkirchlichen Autoren nicht ein wie immer geartetes
Lehramt oder gar sich selbst, sondern die apostolischen Schriften als letzte
Norm ansahen.6 Von Bedeutung ist nach Bullinger zudem, dass die Kirchenväter

sich unter einander vielfach widersprechen und somit unsichere
Autoritäten wären, wenn man sie als solche gelten liesse.7

Die Bedeutung der Kirchenväter ist also primär ihre Selbstaufhebung als

solche Autoritäten, wie sie zur Schrift hinzutreten könnten oder sogar müss-

ten. Dieser «anti-autoritäre» Effekt, wenn man einmal so sagen darf, war
deshalb erwünscht, weil die selben antiken Autoren für die Gegenseite
schriftergänzende Autoritäten waren und z.B. ein Augustinzitat zur Bekräftigung

des sola scriptura-Grundsatzes bei den Gegnern ganz anders wirken
musste als die blosse, traditionslose Beteuerung des Schriftprinzips. Die
Autoritäten bleiben also als Autoritäten gegen sich selbst wichtig. Sie werden

mit ihrer eigenen Hilfe aus ihrer bevormundenden Position weggeschoben.8

Die unmittelbare Konsequenz und auch Voraussetzung dieser
Konzeption ist der bekannte Auslegungsgrundsatz «Sacra scriptura sui ipsius

5 Vgl. z.B. S. 27 einerseits: Scriptura multis est obvelata misteriis expatribus accipies
scripturae sensum; andererseits: vidi ex testimonio scripturae etpatrum solam scripturam et

unicam esse sufficientem et quae humano ingenio. ..minime indigeat.
6 Angeführt werden vor allem Cyprian und Augustin, aber auch Gerson und Bernhard

von Clairvaux (22-24).
7 A.a.O. einleitend S. 22:.. .animum adprimores illos ecclesiaeproceres transtuli, legi,

pensitavi et neque hos concordes inveni... und zusammenfassend S. 30: Ergo, cum décréta

patribus fere niterentur, patres vero inter se dissiderent,...
8 Fortsetzung des Satzes von Anm. 7 (30): ..ad scripturas relegarent et nollent nec sibi

nec suis credi interpraetationibus.. .Zur Sache vgl. den Beitrag von S. H. Hendrix, Depa-
rentifying the Fathers: The Reformers and Patristic Authority, in: L. Grane/A. Schindler
(Flg.), Auctoritas patrum. Beiträge zur Bedeutung der Kirchenväter im 15. und 16.

Jahrhundert, erscheint 1993 als Beiheft zu den VIEG.



232 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

interpres». Dieser als solcher muss hier nicht weiter ausgebreitet werden. Ich
komme in anderem Zusammenhang nochmals auf ihn zurück.®

Geht die Bedeutung der Kirchenväter über den Beweis des Schriftprinzips,

über die quasi-Selbstaufhebung hinaus? Das ist der Fall. Sie sind als

christliche, als theologische Autoren durchaus wichtig, wobei zwei Kriterien
ineinandergreifen; einmal die Bedingung, dass sie schriftgemäss lehren,
oder noch genauer: Ihre Werke sind nach wie vor von grosser Bedeutung,
insofern sie die unverfälschte biblische Wahrheit bezeugen. Und zum zweiten:

Ihre Werke sind deshalb von ganz hervorragender Bedeutung, weil sie

durch ihr hohes Alter eine besondere Nähe zur Schrift und zur
Offenbarungsgeschichte aufweisen. Diese Nähe zum christlichen Ursprung, d.h.
zur ursprünglichen Glaubenslehre und zur ältesten Kirche mit ihrer Verfassung,

ihrem Gottesdienst, ihrer Ethik und Lebensgestaltung - diese Nähe

zum christlichen Altertum verbindet sich mit ihrer Einbettung ins Altertum
überhaupt. Hier ist natürlich die Verwurzelung des reformatorischen Denkens

im Humanismus, d.h. in der Hochschätzung der Antike, unverkennbar.
Als antike christliche Autoren haben die Kirchenväter eine Dignität, die sie

weit über die neueren Autoren hinaushebt. Die Scholastik hat die Kirche
von der Schriftklarheit, aber ebenso von der Antiquitas, sozusagen vom
klassischen, kirchlich-klassischen Altertum abgelenkt und zahllose Irrtümer
in Theologie und Kirche geradezu zementiert. Die Wiederentdeckung, die
Relecture der alten Väter bringt als solche schon eine Befreiung vom Joch
der neueren sog. Sophisten und ermöglicht einen grossen Schritt auf die
Bibel selbst hin.

Mit dem Thema der besonderen Hochschätzung der Antiquitas haben wir
nun aber schon ein Problem angesprochen, das über die eingangs genannten
Kriterien der Kirchenväter-Benützung hinausführt. Nur gerade die Bekräftigung

des Schriftprinzips durch die Kirchenväter und daneben die Geltung
des Schriftgemässen in den Kirchenväter-Schriften - diese beiden Elemente
allein geben nicht ausreichend wieder, was den Reformatoren die Kirchenväter

wirklich bedeuteten. Diese beiden Legitimationskriterien galten ja
genauso bei der Beurteilung der mittelalterlichen oder der zeitgenössischen

9 Bullinger a.a.O. 28f.: Ideo scripturaproprio sensu est interpretanda, hoc est eo sensu,

quo scripta est... und: Nihil autem adicio, nihil demo; solam scripturam tracto, scripturis
scripturam interprétons. - Dass die Art und Weise des Umgangs mit den Vätern im
einzelnen zu sehr verschiedenen Verfahren und auch Kontroversen Anlass gab, kann man
dem neuesten Band der Bullinger-Briefedition entnehmen, der die Reaktion auf eine die
Eucharistie betreffende Chrysostomos-Stelle in Erasmus' Ecclesiastes-Kommentar seitens

Bullingers und Myconius' zeigt. Vgl. H. Bullinger Werke, 2. Abteilung: Briefwechsel,
Bd. 5: Briefe des Jahres 1535, Zürich 1992, 251f.; 282f.; 312; 379.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 233

Autoren des 16. Jahrhunderts. Die Hochschätzung der Antiquitas führt
darüber hinaus, und es fragt sich, was sie an weiteren Gesichtspunkten ein-
schloss oder nach sich zog.

II
Ich möchte in diesem Zusammenhang von einer «versteckten Normativität»

der Kirchenväter sprechen, die sich auf vielfache Weise mit einer
«versteckten Normativität» des humanistisch verstandenen Altertums überhaupt
verbindet und überschneidet.

Mit dieser «versteckten Normativität» ist zunächst folgendes gemeint:
Was in den ersten Jahrhunderten an kirchlichen und theologischen
Grundentscheidungen fiel, was also weitgehend zum Konsens der Kirchenväter
gehörte, das erhielt bleibende Geltung. Dafür drei Beispiele:

a. Das trinitarische und das christologische Dogma und die Entscheidungen

im pelagianischen Streit sowie natürlich die mit diesen Konzilsentscheidungen

verbundenen Ketzerverurteilungen blieben bei den Reformatoren
unangefochten und galten als schriftgemäss. Insofern als in Nizäa, Konstantinopel,

Karthago, Chalkedon usw. schriftgemäss entschieden wurde, haben
diese Konzilien und die in ihrem Umkreis angesiedelten Schriften der
Kirchenväter volle Gültigkeit und geben den authentischen Sinn der Hl. Schrift
wieder. Dies ist das Verständnis der Reformatoren. Wir allerdings müssen

sagen, dass, nach dem sozusagen reinen Schriftprinzip geurteilt, die Eindeutigkeit

dieser Überzeugung in Frage gestellt werden müsste. Ich bin persönlich

keineswegs der Meinung, dass die altkirchlichen Dogmen eine
Verfälschung des biblischen Zeugnisses darstellen, aber historisch wird man doch
wohl feststellen müssen, dass die Reformatoren keinen Blick dafür hatten,
wie sehr die konziliaren Entscheidungen der Alten Kirche das neutesta-
mentliche Reden über Gott, Christus, Hl. Geist und Gnade deutlich in einer
bestimmten Richtung akzentuierten und so über die Schrift hinaus eine

Auslegung für verbindlich erklärten, die die Schrift an sich selbst nicht
eindeutig verlangt.10 Indem nun die Konzilien und Kirchenväter in dieser
Hinsicht als schriftgemäss galten, trat eben die Wirkung dessen ein, was ich
mit «versteckter Normativität» meine: Die Kirchenväter werden bei den

Reformatoren nicht nur dem Schriftprinzip unterworfen, sondern die Väter

definieren ihrerseits, was schriftgemäss ist.

10 Nur erwähnt sei, dass es durchaus Ansätze zur historisch-relativierenden Sicht auch
der massgebenden altkirchlichen Konzilien gab, so etwa bei Luther bekanntlich sogar
hinsichtlich des nizänischen Homousios, vgl. W. Köhler, Luther und die Kirchengeschichte,

Erlangen 1900, Reprint 1984,156-158, und R. Jansen, Studien zu Luthers Trinitätslehre,
Bern/Frankfurt a.Main 1976, 87-91.



234 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

b. Ein weiterer Aspekt des reformatrischen Verständnisses der Alten
Kirchengeschichte ist die Anerkennung der konstantinischen Wende durch
die Väter und Konzilien - nicht ein dogmatischer, dafür in der faktischen
Auswirkung ein umso folgenreicherer Entscheid. Man denke nur an die

de-facto-Anerkennung der Kompetenz Kaiser Konstantins, ein Konzil
einzuberufen und in seinen Gang einzugreifen, wie es in Nizäa und danach
laufend geschah.11 Auch diese de-facto-Anerkennung staatlicher Eingriffe in
kirchliche und Glaubens-Dinge ist jenem Bereich der den Reformatoren
versteckten Normativität zuzurechnen.12 Aus der Schrift allein ergibt sich
nach heutiger Einsicht keine klare Linie in diesen Fragen, von den Reformatoren

aber wurde die positive und nahe Beziehung zwischen Obrigkeit und
Kirche als schriftgemäss angesehen und damit ein Element der altkirchlichen

Tradition indirekt zur Auslegungsnorm gemacht. Auch hier gilt also:
Die Geschichte der Alten Kirche wird zwar dem Schriftprinzip unterworfen,
aber sie definiert gleichzeitig ihrerseits, was schriftgemäss ist.

Weshalb wurde die konstantinische Wende positiv beurteilt? Man
braucht nur das Thema «Taufe» anzusprechen, so wird klar, weshalb die

Dinge sich so entwickelt haben. Bekanntlich sagt das Neue Testament nichts
über die Säuglingstaufe. Die scriptura sola, d.h. also die Hl. Schrift allein,
gibt, wie in bestimmten dogmatischen und in der Staat-Kirche-Frage, keine
klare Antwort auf die Frage der Säuglingstaufe, erlaubt also aus sich selbst
heraus keine eindeutige Entscheidung. Gegenüber den Täufern war es den
Reformatoren jedoch völlig klar, dass die Kindertaufe schriftgemäss sei, und
die Forderung nach der alleinigen Geltung der Erwachsenen- und Glaubenstaufe

galt ihnen als klar schriftwidrig. In diesem Falle sagt z.B. Zwingli
ausdrücklich, dass das Neue Testament zwar keine klaren Anweisungen
biete, dass aber die Taufpraxis der ersten Jahrhunderte die Ursprünglichkeit
der Säuglingstaufe erweise.13 Das heisst aber, dass im Selbstverständnis des

Reformators die Kirchenväter Zeugen einer seit dem Neuen Testament
ungebrochenen liturgischen Praxis sind und nur sagen, was implizit die
Hl. Schrift selbst sagt. Das ist zwar nicht das katholische Traditionsprinzip,
aber eine historisierende Abwandlung desselben. Die Gesetzmässigkeit, die
da mitspielt, wird nicht wahrgenommen, nämlich dass die nachbiblische

11 Die Kompetenz des Kaisers zu Eingriffen in die Kirche wurde im Altertum wohl
immer wieder bestritten (Athanasius, Ambrosius, Donatisten), aber eigentlich nur dann,
wenn der Eingriff zugunsten gegnerischer bzw. ketzerischer Strömungen, Parteiungen,
Gegenkirchen erfolgte.

12 Wiederum kann Luther (seit der Schrift an den christlichen Adel deutscher Nation)
genannt werden, vgl. Köhler a.a.O. 148f.

13 Vgl. A. Schindler, Zwingli und die Kirchenväter, Zürich 1984, 58f.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 235

Tradition der Säuglingstaufe, die vom III.-V. Jahrhundert immer stärker
wird, hier dem blossen Schriftzeugnis einen bestimmten Akzent gibt, also

mit definiert, was schriftgemäss ist.14

Zurück von der Taufe zur Obrigkeitsfrage: Die positive Würdigung der
einstigen staatlichen Anerkennung des Christentums im römischen Reich
durch die Reformatoren hat also ganz klar ihre Wurzeln in der eigenen Zeit,
in der positiven Einschätzung der Beziehung zwischen Kirche und Staat im
16. Jahrhundert, oder anders ausgedrückt: in der Überzeugung, dass

Christengemeinde und Bürgergemeinde deckungsgleich sein müssen und die
«weltliche» Obrigkeit auch «geistliche» Aufgaben habe. Und die sich langsam

herausbildende täuferische Tendenz, eine Minderheitsgemeinde der
Glaubens-Getauften zu bilden, musste zurückwirken auf die jeweilige
Einschätzung der Kirchenväter und ihre Lehre von der Taufe; bei den Täufern
geschah dies weitgehend gegen die Kirchenväter, bei den Reformatoren
weitgehend mit ihnen, und auf beiden Seiten geschah dies in der Überzeugung,

sich auf die Schrift allein als Norm zu stützen.
c. Ich schliesse diesen Gedankengang mit einigen Hinweisen zum Ketzerbild

ab. Mit den altkirchlichen Entscheidungen wurden, wie schon erwähnt,
auch die Ketzerverurteilungen übernommen, unter ihnen etwa der Kampf
gegen den Pelagianismus in der Lehre vom freien Willen, wie er aus Wittenberg

und Zürich gegen Erasmus geführt wurde. Aber ich wähle eine etwas

weniger bekannte Linie, die der Polemik gegen einen neuen Donatismus.
Wer die Donatisten wirklich waren und was sie wirklich lehrten, darüber

ist man heute etwas anderer Meinung als in früheren Jahrhunderten. Ich
beschränke mich hier auf das Ketzerbild, wie es aus den Werken Augustins
herausgezogen und auf die damalige Gegenwart übertragen wurde.15

Danach kennzeichnet den Donatismus vor allem zweierlei: einmal die

Meinung, die formal gespendete Taufe sei ungültig, falls der Spender unwürdig
oder die betreffende kirchliche Gemeinschaft auf Abwege geraten sei.

Demzufolge müssen die Donatisten solche falsch getauften Personen nochmals,

14 Vor Tertullians Polemik gegen die Säuglingstaufe (De baptismo 18, ca. 200 n.Chr.)
gibt es keine klaren Zeugnisse, weder für das Faktum noch für ein Sollen, Dürfen oder
Nichtdürfen der Säuglingstaufe. Deshalb kann man aus heutiger Sicht den Zwinglischen
Altersbeweis so wenig gelten lassen wie den traditionell-katholischen Traditionsbeweis,
allerdings auch keinen (täuferischen) Beweis der Unzulässigkeit.

15 Zum Donatismus aus heutiger Sicht und zu Augustins polemischer Position vgl.
A. Schindler, Artikel «Afrika» in: TRE I (1977), bes. 654-668; ders., Die Theologie der
Donatisten und Augustins Reaktion, in: Internationales Symposion über den Stand der

Augustinus-Forschung, hg. v. C. Mayer und K.H. Chelius, Würzburg 1989, 131-147.



236 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

d.h. nach ihrer Meinung: erst richtig, taufen. Ausserdem wird, zweitens, den
Donatisten vorgeworfen, dass sie sich von der weltweiten und zugleich
wahren Kirche abgespalten und ein Schisma im Zeichen einer vermeintlichen

Reinheit, um nicht zu sagen: Sündlosigkeit, gebildet haben. Als dritter
Punkt neben den Irrlehren kommt aus Augustins geistiger Erbschaft die
förmliche Legitimation staatlicher Repression gegen die Donatisten hinzu.

Dieses Ketzerklischee wurde aus der Zeit der Alten Kirche in die Gegenwart

übernommen und aus naheliegenden Gründen auf die Täufer übertragen.

Weil das Motiv der täuferischen Taufe - nämlich die Forderung eines
bewussten Glaubensaktes erwachsener Personen - vom Motiv der historischen

Donatisten weit entfernt war, und weil dies kaum beachtet, jedenfalls
nicht klar wahrgenommen wurde, schien es naheliegend, die Tatsache der
Wiedertaufe als Analogon zu verwenden und die Täufer zu Donatisten zu
erklären, vor allem nach der Ausbildung der Minderheitsgemeinden, die
sich tatsächlich von ihrer Umwelt als Gemeinde der Reinen absonderten.
Augustins Apologie für eine Verfolgung des Donatismus ergänzte das Bild
und lieferte die gewünschte Legitimation zur Verfolgung der Täufer.16

Die Argumentation schien zwingend, allerdings am ehesten im altgläubigen,

also römischen Bereich; im neugläubig-reformatorischen Bereich war
man sich über die äusseren Gewaltmassnahmen nicht ganz einig, befürwortete

sie aber dann doch weitestgehend.17 Vor allem aber musste man hier mit
der von Augustin her rührenden Vorstellung fertig werden, die wahre Kirche

sei eo ipso die universale Kirche. Auf Augustin als Anwalt zu verzichten
wäre nur im schlimmsten Fall in Frage gekommen.

Dieses Problem liess sich aber doch bewältigen. Ich wähle ein besonders

konsequentes Beispiel, nämlich Martin Bucers Verwendung des berühmten
Briefes 185 von Augustin an Bonifatius, in dem dieser die Verfolgung der
Donatisten rechtfertigt.18 Wer sind die Donatisten heute? Bucer kennt den
Donatismus-Vorwurf von papistischer Seite wegen des Bruchs der weltweiten

kirchlichen Gemeinschaft durch die evangelisch-Neugläubigen und hält

16 Wenn Luther in dem grossen Bekenntnis von 1528 «widderteuffer und Donatisten» in
einem Atemzug nennt, so ist das nur Ausdruck einer allenthalben verbreiteten Gleichsetzung

(WA 26,506).
17 Vgl. A. Schindler, Artikel «Häresie» II, TRE 14 (1985), bes. 330f.
18 CSEL 57,1-44; eine moderne deutsche Übersetzung ist bisher nicht publiziert. Dagegen

erschien in Augsburg 1535 folgendes Buch: Vom Ampt der oberkait in Sachen der
religion und Gotsdiensts. Ain bericht auß götlicher schrifft des hailigen alten lerers und
Bischoffs Augustini an Bonifacium den Kayserlichen Kriegs Graven inn Aphrica, übersetzt

von Wolfgang Musculus, mit Vor- und Nachwort von Martin Bucer.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 237

ihm entgegen, dass die evangelischen Kirchen sich nicht aus Reinheitswahn
abgespalten haben, sondern wegen des unausrottbaren abgöttischen
Gottesdienstes der Päpstlichen. Man muss sich von jenen trennen, mit denen
Gemeinschaft zu halten bedeuten würde, sich mitschuldig zu machen.19

Aber die weltweite Einheit? Ist sie nicht von den Protestanten donatistisch
zerrissen worden? Auch dies lässt Bucer als Argument nicht gelten. Im
Gegenteil, es sei umgekehrt so, dass sich die Römische Kirche selbst wie die
Donatisten abspalte, was man ausser an den evangelischen ja an den von
Rom exkommunizierten morgenländischen Kirchen sehen könne. Die
kirchliche Ost-West-Spaltung seit dem 11. Jahrhundert belegt also die
Illegitimität der römisch-päpstlichen Berufung auf Augustin. Somit sind nicht
bloss die Täufer im donatistischen Irrtum befangen, sondern auch die
römisch gebliebenen Christen, und Augustins wahre Kirche ist in den evangelischen

Territorien erhalten bzw. erneuert worden.20

Durch dieses Beispiel müsste deutlich geworden sein, dass das einfache

Prinzip der Schriftgemässheit, das nach reformatorischer Überzeugung von
den Vätern vertreten worden und bei der Bewertung und Verwendung ihrer
Schriften anzuwenden sei, die Dinge nicht ausreichend erklärt. Die Art und
Weise, wie die altkirchlichen Zeugnisse als schriftgemäss eingestuft wurden,
zeigt deutliche Spuren der Entscheidungen, die im 16. Jahrhundert getroffen
wurden.

Abschliessend lässt sich sagen: Mit dem Nachweis der «versteckten
Normativität» ist nicht gesagt, dass das Schriftprinzip nur ein Vorwand war und
die Kirchenväter-Zeugnisse alle Aussagen bestimmten und nur als bequeme
Waffen zur Verteidigung der anti-päpstlichen und anti-täuferischen Front
eingesetzt wurden, unter willkürlicher Weglassung der einen und Übertretung

der anderen Schriften und Fakten. Es gilt hier keine Eindimensionali-
tät: Die ausgelegte Schrift wird von den versteckten Normen nicht einfach
beherrscht, sondern behält doch auch ihrerseits einen gewissen Widerstand
ebenso gegen Väter-Exegesen wie gegen dogmatische und andere altkirchliche

Normen. Luthers Christologie z.B. und Zwingiis Erbsündenlehre
wiederholen nicht sklavisch die antiken Dogmen.21 Und der Heiligen- und

Reliquienkult, der genauso zur Geschichte der Alten Kirche gehört wie ihre
Dogmen, wurde auf Grund des Schriftprinzips abgelehnt, ebenso z.B. das,

was man als Verdienstdenken und Werkgerechtigkeit auffassen konnte.

19 Bucer im Nachwort, fol. Hv und H2r+V Dt. Schriften 6,2,34f.).
20 ebenda H2V. Zum Ganzen, auch zur Einordnung von «Vom Ampt...» in Bucers

Werke, vgl. M. de Kroon, Bucerus Interpres Augustini, in: ARG 74 (1983), 75-93.
21 M. Lienhard, Martin Luthers christologisches Zeugnis, Göttingen 1980, bes. Kap. 7;

R. Pfister, Das Problem der Erbsünde bei Zwingli, Leipzig 1939, bes. Kap. B I.



238 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

Aber folgendes hat sich allerdings deutlich gezeigt: Das Schriftprinzip ist
nicht eine gleichsam chemisch reine Substanz, die man nehmen und irgendwo

applizieren kann. Es ist immer schon eingebunden in eine Lebens- und
Denkwelt, deren Bedeutsamkeit für das Bibelverständnis den unmittelbar
Betroffenen nie so durchsichtig sein kann wie den Gegnern und den
Nachgeborenen.

III
Ich habe in meinen bisherigen Ausführungen «sola scriptum» immer als

Prinzip bezeichnet und so umkreist, wie wenn die Reformatoren es auch nur
als Prinzip gebraucht hätten. Dabei ist die Hauptsache aber nie die blosse

Behauptung eines Prinzips gewesen, also gleichsam nur die Theorie,
sondern die Praxis, nämlich die Praxis der Schriftauslegung, vor allem der

Predigt, und damit verbunden die Übersetzung der Schrift aus den Ursprachen.

Innerhalb dieser Praxis der Schriftauslegung spielten die Kirchenväter
ebenfalls eine bedeutende Rolle. Erstmals wurde ich selbst auf diese Funktion

der Kirchenväter aufmerksam, als ich statistisch zu erfassen versuchte,
wie Zwingli die Kirchenväter benützt. Hieronymus war für ihn theologisch
kein wichtiger Kirchenvater, vor allem nicht nach der reformatorischen
Wende; gleichwohl übersteigt die Zahl der Hieronymus-Belege auch aus

späterer Zeit bei ihm um ein Vielfaches die Zahl der Belege der anderen
Kirchenväter, auch Augustins.22 Das ist deshalb nicht erstaunlich, weil die

grosse Menge der Hieronymus-Stellen in den exegetischen Werken zum
Alten Testament stehen. Hieronymus tritt dort nicht als Vertreter der Askese

oder Anwalt der Marien- und Heiligenverehrung auf, sondern als Exeget
des Alten Testaments mit Hebräischkenntnissen. Er ist für den Exegeten
Zwingli offensichtlich so etwas wie exegetische Sekundärliteratur, was in
Anbetracht der jahrhundertelang verschütteten Kenntnis des Hebräischen
nicht erstaunt. Christliche, auf Hebräischkenntnis beruhende Kommentare
konnte man sonst nur wenige finden.23 Und beim Neuen Testament ist

Hieronymus zusammen mit Origenes und dem Ambrosiaster ebenfalls ein
bei Zwingli ungemein oft zitierter Vater, wiederum als Ausleger und
Sprachenkenner, nicht als dogmatischer oder ethischer Lehrer.24

Bedenkt man nun allerdings, dass sich theologische Positionen durch
Vermittlung einer grossen Zahl exegetischer Einzeleinsichten, auch wenn

22 Zwingli und die Kirchenväter (s.o. Anm. 13) bes. 15; 91ff.
23 Reuchlin ist in Zwingiis Bibliothek, die bekanntlich weitgehend erhalten ist, gut

vertreten. Vgl. W. Köhler, Huldrych Zwingiis Bibliothek, Zürich 1921, auf den Seiten *2ff,
die Nrn. 29,277-280, 365.

24 Zwingli und die Kirchenväter 19; 96.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 239

diese rein sprachlicher Art zu sein scheinen, auf die Dauer ganz unbemerkt
bei demjenigen durchsetzen, der sich diese Einzelinformationen aneignet,
so wäre man versucht, noch einmal eine ähnliche Überlegung anzustellen
wie bisher. Man müsste dann sagen: Wenn es stimmt, dass die Kirchenväter
eine massgebende Quelle der reformatorischen Schriftauslegung waren,
dann erweist sich ihr Schriftprinzip noch einmal als eine Art Zirkelschluss.
Man benützt ja exegetische Kommentarliteratur, um die Schrift besser zu
verstehen; somit wäre die Rückwirkung der Kirchenväter auf das reformatorische

Verständnis der Bibel unausweichlich gegeben. War also die Überzeugung

von der Unterstellung der Väter unter die Schrift nur eine Illusion, weil
die Kirchenväter für die Reformatoren in Wahrheit der Schlüssel zur Schrift
waren? Erfolgte also Unterstellung der Schrift unter die Väter? Keineswegs!

IV
Reformatorische Exegese reproduziert im Kern überhaupt nicht

Kirchenväter, sondern dringt ganz dezidiert zum Urtext, und zwar zum Literalsinn

des Urtextes, vor. Sieht man von der besonderen Problematik der
christlichen Kommentierung der hebräischen Bibel einmal ab, so kann man
sagen, dass die Kirchenväter-Kommentare keineswegs im Zentrum
reformatorischer Auslegung standen.

Wenn das stimmt, dann muss natürlich sofort gefragt werden, welches
denn die Hilfsmittel waren, die bei der Schriftauslegung zu Rate gezogen
wurden. Auf diese Frage liesse sich eine sehr ausführliche Antwort geben
mit ungezählten Hinweisen auf hebräische und griechische Grammatiken
und Lexika, auf Handbücher der Rhetorik, altphilologische Adnotationen
wie diejenigen, die Erasmus seiner Erstausgabe des griechischen Neuen
Testaments beigab, und vieles andere, was man als exegetisches Handwerkszeug

bezeichnen kann. Aber das Wesentliche wäre damit nicht getroffen.
Das A und O war - ganz elementar - die Kenntnis der Schrift in den

Ursprachen, also erst einmal die Beschaffung eines hebräischen Alten Testaments

und eines griechischen Neuen Testaments, und danach die Beherrschung

dieser beiden Sprachen. Die Beherrschung dieser beiden Sprachen
aber brachte praktisch die ganze Altertumswissenschaft mit sich, wie sie

dem damaligen Stand der wissenschaftlichen Erkenntnis und der Bewertung
des Altertums durch die Humanisten entsprach. Genau genommen reichte
ein blosses Erlernen von Hebräisch und Griechisch nicht, sondern es muss-
ten die Autoren alle dazugelesen werden, die über Formalien und Realien
jener Zeit Auskunft gaben. Formalien waren z.B. Grammatik und Rhetorik,
Realien die Geschichte, die Geographie des Heiligen Landes usw. Das



240 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

Schriftprinzip war in seiner reformatorische Gestalt auch ein Originalsprachenprinzip

und führte mit einer gewissen Zwangsläufigkeit zum Bedürfnis
nach einer umfassenden Kenntnis alles dessen, was zum historischen Verstehen

der Texte nötig schien.
Das sind keine leeren Vermutungen oder Behauptungen, das ist vielmehr

die Wurzel der Ausbildungsprogramme, die damals aufgestellt wurden und
an denen in unserem Zusammenhang etwas besonderes auffällt, nämlich:
Das Studium der Kirchenväter ist gar nicht besonders wichtig, die
nichtchristlichen Autoren spielen quantitativ und qualitativ eine ungleich grössere

Rolle. Die Schrift öffnet sich nicht dem, der möglichst viele Kommentare
liest, auch wenn sie gut und nicht scholastisch überwuchert sind, wie es für
diejenigen der Kirchenväter weitgehend gilt - die Schrift öffnet sich dem,
der die Antike kennt und gut Griechisch und Hebräisch kann.

Ein typisches Dokument dieser Art, eine förmliche Studienanleitung, die
hier als Beispiel dienen soll, ist wiederum eine Schrift Bullingers, der man
manche andere zur Seite stellen könnte, vor allem Arbeiten Melanchthons.
Bullingers Studiorum ratio ist ebenfalls in den letzten Jahren innerhalb der
kritischen Ausgabe der Bullinger-Werke erschienen.25 Sie stammt aus dem
Jahre 1528 und gibt recht detaillierte Anleitungen für so etwas wie ein
Theologiestudium.26 Deshalb nehmen die Anweisungen zum Bibelstudium
und - wie nicht anders zu erwarten - die Ermunterungen und Anleitungen
zum Studium der alten Sprachen Griechisch und Hebräisch einen grossen
Raum ein. Was sonst? Die Kirchenväter kommen auch vor, aber nicht, wie
man denken könnte, als eigene Lektüre neben den heidnischen Klassikern,
sondern sehr kurz, wirklich fast nur andeutend, wo Bullinger nach der
ausführlichen Übersicht über die Bücher der Hl. Schrift noch kurz etwas
über Kommentare sagt. Augustin, Ambrosius, Hieronymus und Origenes
werden genannt, etwas zufällig noch Tertullian und Laktanz und dann - ein

Riesensprung zu Zwingli für das Alte und Erasmus für das Neue Testament.
Alles in allem sechs Zeilen zu den Kirchenvätern und sechs Zeilen zu

Zwingli und Erasmus.27

Sehr viel typischer sind die langen und zahlreichen Kirchenväter-Zitate,
die im vollen Wortlaut geboten werden, aber zum Nachweis der Berechti-

25 Heinrich Bullinger Werke. Sonderband: Studiorum ratio - Studienanleitung, hg. v.
P. Stotz, 2 Bde., Zürich 1987.

26 Die Wendung «so etwas wie ein Theologiestudium» deutet an, dass die sogenannte
Allgemeinbildung, vor allem in ihrer humanistischen Prägung, und die Ausbildung der
Geistlichen bei den meisten Reformatoren faktisch und programmatisch nicht getrennt
wurden.

27 Kap. 30 (Stotz a.a.O. 1,108f.)



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 241

gung und Notwendigkeit der profanae litterae, also des Studiums der klassischen

Wissenschaften, d.h. der weitestgehend heidnischen Autoren. Deren
Studium ist zum Verstehen der Hl. Schrift ganz und gar unerlässlich: maxima
scripturae pars, immo tota, eum fugit, qui in bonis litteris doctus non estZ28

Unter diesen wird den Dichtern und Rhetoren sowie den profanen
Geschichtsschreibern sehr viel Raum gewährt, den Philosophen schon weniger,
und das Ganze trägt - abgesehen von der sprachlich-formalen Bildung -
einen starken Akzent in Richtung auf die Humanität, zu der uns diese
humanae litterae bilden sollen, eine Humanität, die als Voraussetzung für
das Studium der hl. Schrift fast unentbehrlich ist. Denn gerade die Dichter
sollen unter dem Gesichtspunkt gelesen werden, dass sie in besonders
angenehmer und einprägsamer Form Menschenkenntnis und sittliches Be-
wusstsein vermitteln.29

Wenn ich nun schon die Dichtung besonders hervorgehoben habe, so will
ich es nicht unterlassen, auf einen Auslegungsgrundsatz der Antike
hinzuweisen, den man schlagwortartig mit «Homerum ex Homero» zusammenfassen

kann und der nichts anderes als das profane Gegenstück zum Leitspruch
«Sacra scriptura sui ipsius interpres» ist.30

V
Das Originalsprachen-Prinzip hat Institutionen hervorgerufen, aber auch

zu schwerem Widerspruch herausgefordert. Als Beispiel können die

Ursprünge der Zürcher theologischen Fakultät und des Zürcher Täufertum s

dienen.

Auszugehen ist von Erasmus' griechischem Neuen Testament, dem In-
strumentum Novum von 1516 und in 2. Auflage 1519, also von jenem berühmten

ersten griechischen Druck überhaupt, von der beigegebenen lateinischen

Neuübersetzung und von der Kommentierung in Form von Adnotatio-
nes; und zwar ganz speziell von I Kor. 14. Bekanntlich äussert sich Paulus in
jenem Kapitel zu den charismatischen Gottesdiensten der Korinther, die ich
im doppelten Sinne charismatisch nenne, einmal mehr im heutigen Sinne
deshalb, weil je nach Eingebung des Geistes die Gemeindeglieder frei redeten,

auch in unverständlichen Worten, zum Teil in fremden Sprachen, oder
verständlich aus spontaner Eingebung. Zu denken ist also an ekstatische

Erlebnisse, in die Paulus eine gewisse Ordnung zu bringen versucht, indem

28 Kap. 4 (Stotz a.a.O. I, 28-33), Zitat Zeilen 71f.
29 Zur Dichter-Lektüre Kap. 7 (Stotz a.a.O. I, 34-43), zusammenfassend zur Bedeutung

der profanae litterae Kap. 14 (Stotz a.a.O. I, 58f.).
30 Vgl. B. Neuschäfer, Origenes als Philologe, Basel 1987, Bd. I, 276-285.



242 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

er -und das ist der zweite Aspekt-seine Charismen-Lehre, die er ja schon in

Kap. 12 und 13 entfaltet, nun auch auf die Zusammenkünfte der Korinther
anwendet und ihnen gewisse Verhaltensregeln gibt.

Die Glossolalie, also Zungenrede, dieses ekstatische Phänomen, wurde
von Erasmus und seinen Zeitgenossen nicht wirklich erkannt, und das

Ykcôooaiç "huXsxv wurde weitgehend als ein normales, natürliches Reden in
fremden Sprachen, z.B. in Hebräisch oder Lateinisch, verstanden, d.h. in

Sprachen, die die griechischsprechenden Korinther nicht verstehen konnten.

Solche Fremdsprachigkeit sollte gemäss der erasmischen Auslegung
durch geeignete Übersetzer für die Gemeinde fruchtbar gemacht und so ein
Sprachenchaos ohne Auferbauung der Gemeinde verhindert werden.31

Erasmus bietet auch eine praktische Anwendung dieses seines Verständnisses

von I Kor. 14. Er polemisiert gegen die weit verbreitete, wie er sagt,
Unsitte in den Kirchen und Klöstern, dass unendlich psalmodiert und gesungen

werde, ohne dass die Hörer-ja nicht einmal die Sänger selbst - verstünden,

was sie singen. Das habe zur Folge, so Erasmus, dass man kaum einmal
alle halbe Jahre eine Predigt in klaren Worten adhortans ad veram pietatem
zu hören bekomme. Demgegenüber empfehle Paulus das klare, verständliche

Reden; und die Prophétie, von der er I Kor. 14 spreche, bedeute die

Auslegung der Hl. Schrift und nicht die Vorhersage künftiger Dinge.32 Auch
im Verständnis von JtQOcpr]T£ia weicht Erasmus also vom heutigen, wohl
zutreffenden Verständnis als «Reden aus spontaner Eingebung» ab.

Ich halte fest: Erasmus nimmt Zungenreden als unverständliches Reden
in fremden Sprachen, polemisiert gegen das vor allem mönchische,
unverstandene liturgische Singen und Rezitieren und versteht Prophétie als Predigt

oder Schriftauslegung.
Damit waren die Würfel gefallen, und die Auswirkung in Wittenberg wie

in Zürich war erheblich. In den kurzen Erläuterungen zum Septembertestament

von 1522 und in den meisten Nachdrucken sowie natürlich in der
Bibelübersetzung selbst übernimmt Luther ungefähr die Auffassung des

31 Die verschiedenen Auflagen der Adnotationes sind bequem fassbar in: Erasmus'
Annotations on the New Testament. Acts - Romans - I and II Corinthians, ed. by
A. Reeve and M. A. Screech, Leiden 1990. In den Paraphrasen (Leidener Ausgabe, Bd. 7,

898) setzt Erasmus das «alii genera linguarum» aus I Kor. 12,10 so um: Rursus alius sortitus
est hanc dotem, ut idem variis Unguis loquatur, quae res non mediocriter conducit ad

cognitionem sacrorum voluminum.
32 Reeve/Screech a.a.O. 507f. (zu I Kor. 14,19) sowie 504: Hoc loco (I Kor.14,1) Paulus

prophetiam vocat non praedictionem futurorum, sed interpretationem divinae scripturae.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 243

Erasmus, dessen griechisches Neues Testament mit Anhang ihm ja vorlag.
Zungenrede ist für ihn das blosse Lesen oder Singen der Hl. Schrift ohne

Auslegung, Prophétie - bei ihm mit «Weissagung» wiedergegeben - ist
Verstehen des Textes, und Auslegen ist das Weitergeben solchen Verste-
hens. In Zürich wird «propheten» als Verb und «prophezey» als Substantiv

gar nicht übersetzt, sondern direkt im Sinne der Auslegung verstanden.33

Dieses Verständnis hatte institutionelle Auswirkungen.
In Wittenberg versuchte Luther einen täglichen Gottesdienst nach

diesem Muster einzurichten. Laut seiner Schrift «Von Ordnung Gottesdiensts
in der Gemeine» von 1523 war eine Schrift/eswng vorgesehen, die mit dem
Zungenreden von I Kor. 14 gleichgesetzt wird, und danach eine SchriftauVe-

gung, die mit dem Weissagen bzw. Jipocprixeueiv aus I Kor. 14 gleichgesetzt
wird.34 Dass solche Wochengottesdienste sich in der Gemeinde nicht durchsetzen

konnten, ist hier weniger wichtig als die Tatsache, dass eine Zürcher
Parallelerscheinung sich auf die Dauer durchsetzte, nämlich das, was als die
Prophezey in die Geschichte eingegangen ist; die Prophezey, also gleichbedeutend

mit Auslegung der Schrift, war eine Art bibelphilologisches Seminar

im Chorherrenstift zum Grossmünster, wo in der hebräischen, griechischen,

lateinischen und am Ende auch für die Gemeinde in der deutschen

Sprache die Hl. Schrift täglich kapitelweise vorgelesen und ausgelegt wurde.35

Diese Prophezey trat wohl an die Stelle des Stundengebets der
Chorherren und Lateinschüler und war eine Mischform zwischen gelehrtem
Lesezirkel und Gottesdienst. Ob der Plan irgendwie von Luthers Schrift beein-
flusst wurde, ist unklar. Eher vermute ich den gemeinsamen Einfluss des

Erasmus in beiden Zentren, mit jeweils charakteristischen Abweichungen.36
Eine der charakteristischen Abweichungen ist das bei Zwingli konsequent

durchgehaltene Verständnis der ykcoaaai von I Kor. 14 als «biblische
Ursprachen», und damit der primär wissenschaftliche Charakter der
Unternehmung, die aber in eine Predigt für den «gemeinen menschen» mündete.
Aus dieser Prophezey als exegetischer Keimzelle ist die theologische Unter-

33 WADB VII, 124, Marginalie. - Die Froschauerbibel von 1531 gibt I Kor. 14,1 so
wieder: Sträbend nach der liebe. Eyferend nach den geystlichen gaaben, am meesten aber
dz jr propheten mögind. Und Vers 3: War aber prophetet, der redt den menschen zur
besserung... Das Substantiv «prophecey» (wo Luther «Weissagung» hat) in I Kor. 14,6 und
öfters. Zwingli zu I Kor. 14,24 (SVI/2, 180): Prophetare est docere, monere, consolari,
arguere, increpare.

34 WA 12, 35, bes. 32-36.
35 ZIV, 701.
36 Dazu M. Brecht, Die Reform des Wittenberger Horengottesdienstes und die Entstehung

der Zürcher Prophezei, in: Reformiertes Erbe. Festschrift für Gottfried W. Locher
zu seinem 80. Geburtstag, Zwa XIX/1, Zürich 1992, 49-62.



244 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

richtsstätte oder Hochschule und schliesslich die Universität Zürich
herausgewachsen.37

Es wäre aber ein Irrtum zu meinen, die überragende Stellung der Ursprachen

sei bei Luther oder in seiner Umgebung weniger deutlich erkannt oder
propagiert oder im theologischen Unterricht realisiert worden. Man könnte
fast sagen: im Gegenteil. Ein begeisterteres Lob der Ursprachen gibt es aus

jener Zeit kaum als die lange Passage aus Luthers Schrift «An die Ratsherren
aller Städte deutschen Lands, dass sie christliche Schulen aufrichten und
halten sollen» von 1524. Die Kenntnis von Griechisch und Hebräisch wird in
dieser Schrift derart hoch eingeschätzt, dass man sich stellenweise fragt, ob

eigentlich die reformatorische Wiederentdeckung des lauteren Gotteswortes

nicht geradezu verblasse vor der Tatsache - man könnte fast sagen:
Heilstatsache - der Wiederentdeckung des Griechischen und Hebräischen in
der damaligen Gegenwart.38 Ganz unmissverständlich klar gilt in dieser
Ratsherrenschrift die Kenntnis der alten Sprachen als conditio sine qua non
des klaren und ungetrübten Bibelverständnisses. Wo die Propheten fehlen -
und das sind nach I Kor. 14 auch für Luther die Ausleger der originalsprachlichen

Bibel -, da muss es mit der Christenheit bergab gehen, und ist es

jahrhundertelang gegangen, in den dunklen Jahrhunderten des späteren
Mittelalters ohne ausreichende Ursprachenkenntnis.39

Gegen eine solche, nahezu: Heilsnotwendigkeit der originalsprachlichen
Bibelkenntnis, hat sich begreiflicherweise Widerspruch erhoben. Ich
beschränke mich auf die Ablehnung seitens der ersten Täufer und damit auf
den zürcherischen Raum. Als man die Umstrukturierung des Chorherrenstifts

in Zürich in Angriff nahm, war eine der wichtigsten Massnahmen die

Besetzung frei werdender Chorherren-Pfründen durch geeignete Sprachlehrer.

Dies geschah im Jahre 1525 und den folgenden. Nun hätte es sehr wohl
aus dem Umkreis Zwingiis Leute gegeben, die solche Aufgaben hätten
übernehmen können, z.B. Conrad Grebel für das Griechische und Lelix
Manz für das Hebräische. Aber gerade diese beiden hatten sich schon so

37 H. Nabholz, Zürichs Höhere Schulen von der Reformation bis zur Gründung der
Universität 1525-1833. 1. Teil: Die Anfänge der Theologenschule, in: Die Universität
Zürich 1833-1933 und ihre Vorläufer. Festschrift zur Jahrhundertfeier, hg. v. Erziehungsrate

des Kantons Zürich, Zürich 1938,1-29.
38 Die Ratsherrenschrift in WA 15, 27-53, der Passus über die Sprachen 36-43, vgl.

z.B der heylige geyst.. .hat die sprachen so nütz und not geacht ynn der Christenheyt,
das er sie offtmals vom hymel mit sich bracht hat, welchs uns alleyne sollt gnugsam
bewegen, die selben mit Heys und ehren zu suchen und nicht zuverachten, weyl er sie nu
selbs widder auff erden erweckt. Die Marginalie weist auf Apg2 und 10, aber wiederum
auch auf I Kor. 12 und 14 hin (39,10-14).

39 A.a.O. 39-42.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 245

weit in die täuferische Richtung fortbewegt, dass man sie nicht mehr anstellen

konnte, dass sie aber auch selbst nicht mehr wollten.40 Denn für sie stand
fest - so Grebel schon im Dezember 1524 Das Wort Gottes können wir
durch Gnade richtig verstehen, nicht durch Künste. Es ist eine Sache des

Geistes und nicht der Gelehrsamkeit.41 So holte man denn andere Gelehrte
wie z.B. Konrad Pelikan, und Manz und Grebel gingen ihren Weg konsequent

weiter, der bei Manz mit dem Martyrium, der Ertränkung in der
Limmat, endete. Dass das in Zürich geschah, darf nicht davon ablenken,
dass wir auch in Luthers Ratsherrenschrift, also ebenfalls früh, eine deutliche

Abwehr der Ursprachen-Gegner finden, freilich noch nicht der Täufer,
sondern derjenigen, die er Waldenser nennt. Gemeint sind die Böhmischen
Brüder, die eher als Hussiten zu bezeichnen wären.42 Und schon die Erläuterungen

in Luthers Septembertestament wehren ein Verständnis von I Kor. 14

ab, wonach es allen Geistbegabten im Gottesdienst erlaubt ist, sich zu Wort
zu melden.43 Es ist somit ganz klar, dass jenes selbe Pauluskapitel, das die

Originalsprachlichkeit zu legitimieren schien, auch zur Legitimation eines
täuferischen Gottesdienstes unter Beteiligung mehrerer, auch ungelehrter
Gemeindeglieder herangezogen werden konnte. Wir haben für diese
täuferische Verwendung von I Kor. 14 noch weitere Zeugnisse.44 Sie weisen alle in
die Richtung einer charismatischen Zusammenkunft und kommen also dem
ursprünglichen Textsinn, wie wir ihn heute glauben verstehen zu sollen, eher
näher als Luthers oder Zwingiis Deutung.

VI
Zum Schluss komme ich nochmals auf die grundsätzliche Problematik

zurück: Wodurch unterscheidet sich das reformatorische sola scriptum von
einem Biblizismus, wie er zuletzt bei der Erwähnung der Täufer ins Blickfeld
trat? Welche «versteckten Normen» spielen auf der einen, welche auf der
anderen Seite mit? Sicher besteht der Unterschied nicht darin, dass es den

40 Heinrich Bullinger, Reformationsgeschichte, hg. v. J. J. Hottinger und H.H. Vögeli,
3 Bde., Zürich 1938-40, Reprint 1984, Kap. 160, Bd. I, 289.

41 Grebel an Vadian am 15. Dezember 1524: Ich gloub dem wort gottes einfaltiklich uß

gnad nit uß kunst (QGTS 1,30). Zwingli, seine wiedertäuferischen Gegner zitierend, in:
«Von dem predigamt» (ZIV, 417,25-27): Man darff der zungen nüts; wir könnend die

geschrift wol als wol als die, so vil spraachen könnend; es ligt am geyst und nit an der kunst.
42 A.a.O. WA 15,42,10ff. und Anm. 2, sowie in der «Deutschen Messe», WA 19,74,11-

16.
43 WADB VII, 126 Marginalie.
44 Vgl. etwa die «Verantwortung etlicher, die man töuffer nennt...», in:

QGTS II, 141ff., darin vor allem «die erst ursach» (142-146).



246 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern

Reformatoren nur um gelehrte Künste und den Täufern um den Geist ging.
Es ist ganz unbestreitbar, dass es den Reformatoren an der christologischen
und pneumatologischen Substanz nicht fehlte und sie keinesfalls dem
Aberglauben verfallen waren, eine gewissenhafte Sprachkenntnis und textgetreue

Exegese löse alle Probleme oder garantiere das adäquate geistliche
Schriftverständnis. Auch die beste Gelehrsamkeit kann am Sinn der Schrift
vorbeigehen. Dennoch hielten sie an einer originalsprachlich-antikeorien-
tierten Schulung mindestens eines Teils, lieber aller Geistlichen fest.

Die Reformatoren stellen die Hl. Schrift gleichsam in die Szenerie der
antiken Sprache und Geschichte, einschliesslich, wenn auch nur subsidiär,
der christlich-antiken Auslegungs- und Dogmengeschichte. Innerhalb dieser
Szenerie, auf dieser Bühne sozusagen, kommt die Schrift selbst erst eigentlich

zu ihrer eigenen und eigenständigen Geltung. Nicht die kirchliche Tradition

erhellt erst die an sich selbst unklare Bibel, sondern die in sich selbst
klare Bibel strahlt erst uneingeschränkt, wenn sie in ihrem geschichtlichen
Kontext erkannt und auf ihre Sachmitte hin bezogen ist. Altertumswissenschaft

und Christusglaube bilden so die Säulen des Schriftprinzips im
reformatorischen Sinne.

Und das Schriftprinzip der Täufer? Man wird ihnen das sola scriptura an
und für sich nicht streitig machen dürfen. Aber es ist ganz anders akzentuiert.

Es schliesst eine Unmittelbarkeit ein, die auf direkte und volle Geistbegabung

und Vollmacht auch der Ungebildeten abgestützt ist, zudem aber
eine imitatio Christi et Christianorum (primi saeculi!) umfasst, wie sie den
reformatorischen Kirchen weitgehend fremd blieb. Die urchristliche
Lebensform zu übernehmen, dementsprechend auch notfalls Minderheitsgemeinden

zu bilden und die blutige Verfolgung der Obrigkeiten auf sich zu
nehmen - das sind Grundanliegen und Grundimpulse des täuferischen
Schriftprinzips.

Auch bei der Verwendung von I Kor. 14 ist das deutlich greifbar: Luther
und Zwingli verstehen den Text gleichsam von Paulus her als Empfehlung
für ein bestimmtes Verfahren bei der Bibelauslegung. Die Täufer nehmen
das Modell der korinthischen Gottesdienste als Vorbild für ihre eigenen
Gottesdienste. Und der Konflikt ergibt sich dann bei der Frage, wie im
Gottesdienst das Priestertum aller Gläubigen konkret Gestalt gewinne.
Denn I Kor. 14 passt natürlich schlecht auf den reinen, lehrhaften Prädikan-
ten-Gottesdienst, war aber von Paulus auch wiederum nicht als liturgisches
Drehbuch, als Verpflichtung zu charismatischen Zusammenkünften
gemeint.

Die täuferische Bibelfrömmigkeit tendiert auf eine imitative Unmittelbarkeit

zur Urgemeinde bzw. zu einem bestimmten Modell von Urgemeinde



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern 247

-, deshalb auch die Distanz zum Alten Testament. Das reformatorische
Schriftprinzip übernimmt das Kerygma bewusst aus einer vergangenen in die

gegenwärtige Zeit und gelangt so zu neuen Formen von Kirche und Theologie.

Beide allerdings sind der Überzeugung, dass sie zum Ursprung zurückkehren

und das Alte reformieren. Und beide dürften sich darin getäuscht
haben, d.h. die innovative (nicht nur renovative) Wirkung ihrer Rückgriffe
auf den Ursprung nicht voll erkannt haben. Vielleicht war das die Bedingung,

unter der allein in jener Zeit Erneuerung möglich, weil legitim, war.
Die versteckte Normativität der Kirchenväter innerhalb des reformatorischen

Schriftprinzips wird also in gewisser Weise übertroffen von der
versteckten Normativität der Antike, wie sie der Humanismus, ganz besonders

Erasmus, verstand, wobei sein Bild der Antike mit den Bildungsidealen der
Kirchenväter verwandt und von ihnen beeinflusst war. De facto haben die
Kirchenväter die Reformatoren also nicht allein auf die Hl. Schrift hingeleitet,

sondern im Bemühen um die bonae litterae nachdrücklich bestätigt. Erst
dieses Bildungsstreben hat die reformatorischen Grundentscheidungen
möglich gemacht. So erstaunt es nicht, dass die Reformation sich immer
auch als Bildungsbewegung verstanden und auf das Bildungswesen eingewirkt

hat, anders als die überwiegende Zahl der «radikalen Reformatoren».
An dieser Grundsatzfrage nach «Evangelium und Bildung» entscheidet sich

auch, ob und wie weit das beschriebene Verständnis von I Kor. 14 «falsch»
oder «sachgemäss» war.

Alfred Schindler, Zürich


	Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern : zum Rückgriff auf Kirchenväter und heidnische Klassiker ; Gerhard Ebeling zum 80. Geburtstag am 6. Juli 1992

