Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 49 (1993)
Heft: 3
Artikel: Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern : zum

Ruckgriff auf Kirchenvater und heidnische Klassiker ; Gerhard Ebeling
zum 80. Geburtstag am 6. Juli 1992

Autor: Schindler, Alfred
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schriftprinzip und Altertumskunde bei
Reformatoren und Taufern

Zum Riickgriff auf Kirchenviter und heidnische Klassiker

Gerhard Ebeling zum 80. Geburtstag am 6. Juli 1992

I

Die Patristik geniesst im protestantischen Raum ein gewisses Ansehen,
gehort aber nicht zu jenen theologischen Teildisziplinen, die unabdingbar
verbunden sind mit dem «Wesen» oder «Kern» evangelischer Theologie.
Solche Unabdingbarkeit gilt dagegen fiir die Bibelwissenschaften, fiir die
systematische Theologie, aber auch fiir die Reformationsgeschichte. Der
Kirchenviterkunde kommt eine geringere Wichtigkeit zu, wie auch der
Mediivistik oder der Geschichte des ilteren Protestantismus. Die Pflege der
Patristik ist somit nicht — wie bis heute in der katholischen Theologenausbil-
dung - ein zwingendes Erfordernis der elementaren Vermittlung von Theo-
logie an Studierende.’

Hinsichtlich der Aufbruchsjahre der Reformation, aber auch fiir das
Zeitalter der Orthodoxie gilt dagegen, dass die Kirchenviter als unentbehr-
lich galten fiir die Theologie, also auch fiir eine ordentliche theologische

! Dazu vgl. die «Instruktion iiber das Studium der Kirchenviter in der Priesterausbil-
dung», herausgegeben am 10. November 1989 von der Kongregation fiir das katholische
Bildungswesen (deutsch hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz als «Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhls» Nr. 96). Vgl. auch (mit dem italienischen Text und
weiteren Beitrigen verschiedener Verfasser zum Thema): Lo Studio dei Padri della Chiesa
nella ricerca attuale, hg. v. Istituto Patristico Augustinianum, Rom 1991. Als typisch
evangelische Position, die von einer «Einmaligkeit» der Kirchenvéter schwerlich, jeden-
falls nicht im Sinne der «Instruktion» (z.B. Ziff. 47) sprechen kénnte, kann noch immer
Gerhard Ebelings Habilitationsvorlesung von 1946 zitiert werden: «Die kirchengeschichtli-
che Arbeit dient der radikalen kritischen Destruktion alles dessen, was sich im Laufe der
Geschichte zwischen uns und Christus gestellt hat, ohne auf ihn hinweisende Auslegung
der Heiligen Schrift zu sein. Sie dient ferner dem Aufweis des unendlichen Reichtums des
Wortes Gottes in seiner Auslegung in die Welt hinein bei seinem Gang durch die Geschich-
te» (Nachdruck in: Wort Gottes und Tradition, Gottingen 1964, 9-27, hier 27).



230 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tdufern

Ausbildung.” Weshalb? Wie meist bei solchen Warum-Fragen gibt es zwei
Aspekte der Antwort oder fast so etwas wie zwei Ebenen; die bewusste,
iberall vertretene Begriindung und die weitgehend unbewusste, irgendwie
im Zeitgeist verankerte Motivation, die erst spidteren Generationen im
Riickblick deutlich wird.?

Um in die Problematik einzusteigen, ist es vielleicht am besten, die
unproblematisch scheinenden Antworten wiederzugeben, die sich
allenthalben schon im frithen reformatorischen Schrifttum finden und als
Orientierungsrahmen unentbehrlich geblieben sind. Ich halte mich zunéchst
an einen Text, der erst seit kurzem im Druck verdffentlicht ist, ndmlich an
Heinrich Bullingers Abhandlung De scripturae negotio von 1523, die sich in
dem 1991 erschienenen Band II von Heinrich Bullingers theologischen Wer-
ken findet.* Diese Schrift sagt, was damals die reformatorisch Gesinnten in
Ziirich, in Wittenberg oder Strassburg mehr oder weniger alle sagten. Bul-
linger driickt in dieser Schrift also das aus, was man als gemeinsam-reforma-
torisch bezeichnen kann.

Er sagt: Der beste und erhabenste Dienst, den uns die Kirchenviter
leisten konnen, ist der, dass sie von sich selbst wegweisen auf die HI. Schrift.
Nach der weitverbreiteten Auffassung in der damaligen, herkommlichen,
altgldubigen Theologie und Kirche sind die Kirchenviter Autoritéten eige-
nen Gewichts und sollen die Schriftauslegung mitbestimmen, insbesondere
da, wo die Schrift nicht ausreichend klar ist. Dieser traditionalistischen
Konzeption wiederspricht aber die reformatorische Auffassung sozusagen
diametral. Es kommt darauf an, die Blickrichtung genau umzukehren, und
einzusehen, dass nach ihrem eigenen Willen die alten Viter nicht als Autori-
taten eigenen Gewichts gelesen werden wollten, sondern nur so weit Autori-
tdt in Anspruch nahmen, als sie die Autoritit der Schrift addquat wiederga-

? Zur protestantischen Sicht und ihre Geschichte kurz zusammenfassend mit Literatur:
W. A.Bienert, Artikel «Patristik, Patrologie», EKL III (1992) 1084-1087. Ein Klassiker
zum Thema der reformatorischen (und z.T. spéteren) Kirchenviterkunde bleibt P. Fraen-
kel, Testimonia Patrum. The Function of the Patristic Argument in the Theology of Philip
Melanchthon, Genf 1961.

? Dasselbe gilt fiir die personliche Motivation eines Kirchenhistorikers zur Wahl seiner
Spezialisierung, die nie nur rationalen Erwigungen entspringt. Zweifellos hat seit dem
2. Weltkrieg die 6kumenische «Welle» viele patristische Arbeiten motiviert.

4 Heinrich Bullinger Werke, 3. Abteilung: Theologische Schriften, Bd. 2: Unveréffent-
lichte Werke der Kappeler Zeit. Theologica. Bearbeitet von H. G. vom Berg, B. Schnei-
der, E. Zsindely, Ziirich 1991. De scriptura negotio: 21-31.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern 231

ben.” Zum Beweise werden von Bullinger zahlreiche Viterzitate vorgelegt,
die nach unserem heutigen Dafiirhalten freilich nicht das reformatorische
Schriftprinzip als solches belegen, weil sie nicht von einem scharfen Gegen-
satz zwischen Schrift und Tradition ausgehen. Stattdessen werden in ihnen
die Einheit der Gesamt-Kirche und die apostolische Sukzession mehr oder
weniger immer vorausgesetzt. Gleichwohl belegen die zitierten Stellen, dass
im Zweifelsfall die altkirchlichen Autoren nicht ein wie immer geartetes
Lehramt oder gar sich selbst, sondern die apostolischen Schriften als letzte
Norm ansahen.® Von Bedeutung ist nach Bullinger zudem, dass die Kirchen-
viter sich unter einander vielfach widersprechen und somit unsichere Auto-
rititen wiren, wenn man sie als solche gelten liesse.’

Die Bedeutung der Kirchenviiter ist also primér ihre Selbstaufhebung als
solche Autoritidten, wie sie zur Schrift hinzutreten konnten oder sogar miiss-
ten. Dieser «anti-autoritdre» Effekt, wenn man einmal so sagen darf, war
deshalb erwiinscht, weil die selben antiken Autoren fiir die Gegenseite
schriftergdnzende Autoritdten waren und z.B. ein Augustinzitat zur Bekraf-
tigung des sola scriptura-Grundsatzes bei den Gegnern ganz anders wirken
musste als die blosse, traditionslose Beteuerung des Schriftprinzips. Die
Autoritédten bleiben also als Autoritdten gegen sich selbst wichtig. Sie wer-
den mit ihrer eigenen Hilfe aus ihrer bevormundenden Position weggescho-
ben.® Die unmittelbare Konsequenz und auch Voraussetzung dieser Kon-
zeption ist der bekannte Auslegungsgrundsatz «Sacra scriptura sui ipsius

5 Vgl. z.B. S. 27 einerseits: Scriptura multis est obvelata misteriis (), ex patribus accipies
scripturae sensum, andererseits: vidi ex testimonio scripturae et patrum solam scripturam et
unicam esse sufficientem et quae humano ingenio...minime indigeat.

8 Angefiihrt werden vor allem Cyprian und Augustin, aber auch Gerson und Bernhard
von Clairvaux (22-24).

7 A.a.0. einleitend S. 22:...animum ad primores illos ecclesiae proceres transtuli, legi,
pensitavi et neque hos concordes inveni...und zusammenfassend S. 30: Ergo, cum decreta
patribus fere niterentur, patres vero inter se dissiderent, ...

8 Fortsetzung des Satzes von Anm. 7 (30): ...ad scripturas relegarent et nollent nec sibi
nec suis credi interpraetationibus. .. Zur Sache vgl. den Beitrag von S. H. Hendrix, Depa-
rentifying the Fathers: The Reformers and Patristic Authority, in: L. Grane/A. Schindler
(Hg.), Auctoritas patrum. Beitrége zur Bedeutung der Kirchenviiter im 15. und 16. Jahr-
hundert, erscheint 1993 als Beiheft zu den VIEG.



232 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tiufern

interpres». Dieser als solcher muss hier nicht weiter ausgebreitet werden. Ich
komme in anderem Zusammenhang nochmals auf ihn zuriick.’

Geht die Bedeutung der Kirchenviter {iber den Beweis des Schriftprin-
zips, iiber die quasi-Selbstaufthebung hinaus? Das ist der Fall. Sie sind als
christliche, als theologische Autoren durchaus wichtig, wobei zwei Kriterien
ineinandergreifen; einmal die Bedingung, dass sie schriftgemiss lehren,
oder noch genauer: IThre Werke sind nach wie vor von grosser Bedeutung,
insofern sie die unverfilschte biblische Wahrheit bezeugen. Und zum zwei-
ten: Ihre Werke sind deshalb von ganz hervorragender Bedeutung, weil sie
durch ihr hohes Alter eine besondere Nihe zur Schrift und zur Offen-
barungsgeschichte aufweisen. Diese Nihe zum christlichen Ursprung, d.h.
zur urspriinglichen Glaubenslehre und zur édltesten Kirche mit ihrer Verfas-
sung, ihrem Gottesdienst, ihrer Ethik und Lebensgestaltung — diese Nédhe
zum christlichen Altertum verbindet sich mit ihrer Einbettung ins Altertum
tiberhaupt. Hier ist natiirlich die Verwurzelung des reformatorischen Den-
kens im Humanismus, d.h. in der Hochschétzung der Antike, unverkennbar.
Als antike christliche Autoren haben die Kirchenviter eine Dignitét, die sie
weit iliber die neueren Autoren hinaushebt. Die Scholastik hat die Kirche
von der Schriftklarheit, aber ebenso von der Antiquitas, sozusagen vom
klassischen, kirchlich-klassischen Altertum abgelenkt und zahllose Irrtiimer
in Theologie und Kirche geradezu zementiert. Die Wiederentdeckung, die
Relecture der alten Viter bringt als solche schon eine Befreiung vom Joch
der neueren sog. Sophisten und ermdglicht einen grossen Schritt auf die
Bibel selbst hin.

Mit dem Thema der besonderen Hochschitzung der Antiquitas haben wir
nun aber schon ein Problem angesprochen, das iiber die eingangs genannten
Kriterien der Kirchenvéater-Benlitzung hinausfiihrt. Nur gerade die Bekréf-
tigung des Schriftprinzips durch die Kirchenviiter und daneben die Geltung
des Schriftgeméssen in den Kirchenvéter-Schriften — diese beiden Elemente
allein geben nicht ausreichend wieder, was den Reformatoren die Kirchen-
viater wirklich bedeuteten. Diese beiden Legitimationskriterien galten ja
genauso bei der Beurteilung der mittelalterlichen oder der zeitgendssischen

? Bullinger a.a.0. 28f.: Ideo scriptura proprio sensu est interpretanda, hoc est eo sensu,
quo scripta est...und: Nihil autem adicio, nihil demo; solam scripturam tracto, scripturis
scripturam interpretans. — Dass die Art und Weise des Umgangs mit den Vitern im
einzelnen zu sehr verschiedenen Verfahren und auch Kontroversen Anlass gab, kann man
dem neuesten Band der Bullinger-Briefedition entnehmen, der die Reaktion auf eine die
Eucharistie betreffende Chrysostomos-Stelle in Erasmus’ Ecclesiastes-Kommentar seitens
Bullingers und Myconius’ zeigt. Vgl. H. Bullinger Werke, 2. Abteilung: Briefwechsel,
Bd. 5: Briefe des Jahres 1535, Ziirich 1992, 251f.; 282f.; 312; 379.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tdufern 233

Autoren des 16. Jahrhunderts. Die Hochschidtzung der Antiquitas fiihrt dar-
iiber hinaus, und es fragt sich, was sie an weiteren Gesichtspunkten ein-
schloss oder nach sich zog.

11

Ich mochte in diesem Zusammenhang von einer «versteckten Normativi-
tat» der Kirchenviter sprechen, die sich auf vielfache Weise mit einer «ver-
steckten Normativitdt» des humanistisch verstandenen Altertums iiberhaupt
verbindet und iiberschneidet.

Mit dieser «versteckten Normativitit» ist zunéchst folgendes gemeint:
Was in den ersten Jahrhunderten an kirchlichen und theologischen Grund-
entscheidungen fiel, was also weitgehend zum Konsens der Kirchenviter
gehorte, das erhielt bleibende Geltung. Dafiir drei Beispiele:

a. Das trinitarische und das christologische Dogma und die Entscheidun-
gen im pelagianischen Streit sowie natiirlich die mit diesen Konzilsentschei-
dungen verbundenen Ketzerverurteilungen blieben bei den Reformatoren
unangefochten und galten als schriftgemiss. Insofern als in Nizéa, Konstan-
tinopel, Karthago, Chalkedon usw. schriftgeméss entschieden wurde, haben
diese Konzilien und die in ihrem Umbkreis angesiedelten Schriften der Kir-
chenviter volle Giiltigkeit und geben den authentischen Sinn der HI. Schrift
wieder. Dies ist das Verstdndnis der Reformatoren. Wir allerdings miissen
sagen, dass, nach dem sozusagen reinen Schriftprinzip geurteilt, die Eindeu-
tigkeit dieser Uberzeugung in Frage gestellt werden miisste. Ich bin persén-
lich keineswegs der Meinung, dass die altkirchlichen Dogmen eine Verfil-
schung des biblischen Zeugnisses darstellen, aber historisch wird man doch
wohl feststellen miissen, dass die Reformatoren keinen Blick dafiir hatten,
wie sehr die konziliaren Entscheidungen der Alten Kirche das neutesta-
mentliche Reden iiber Gott, Christus, HI. Geist und Gnade deutlich in einer
bestimmten Richtung akzentuierten und so iiber die Schrift hinaus eine
Auslegung fiir verbindlich erklidrten, die die Schrift an sich selbst nicht
eindeutig verlangt.”” Indem nun die Konzilien und Kirchenviiter in dieser
Hinsicht als schriftgemaéss galten, trat eben die Wirkung dessen ein, was ich
mit «versteckter Normativitit» meine: Die Kirchenviter werden bei den
Reformatoren nicht nur dem Schriftprinzip unterworfen, sondern die Viter
definieren ihrerseits, was schriftgemdiss ist.

0" Nur erwihnt sei, dass es durchaus Ansitze zur historisch-relativierenden Sicht auch
der massgebenden altkirchlichen Konzilien gab, so etwa bei Luther bekanntlich sogar
hinsichtlich des nizinischen Homousios, vgl. W. Koéhler, Luther und die Kirchengeschich-
te, Erlangen 1900, Reprint 1984, 156-158, und R. Jansen, Studien zu Luthers Trinitétslehre,
Bern/Frankfurt a.Main 1976, 87-91.



234 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tiufern

b. Ein weiterer Aspekt des reformatrischen Verstidndnisses der Alten
Kirchengeschichte ist die Anerkennung der konstantinischen Wende durch
die Viter und Konzilien — nicht ein dogmatischer, dafiir in der faktischen
Auswirkung ein umso folgenreicherer Entscheid. Man denke nur an die
de-facto-Anerkennung der Kompetenz Kaiser Konstantins, ein Konzil ein-
zuberufen und in seinen Gang einzugreifen, wie es in Nizda und danach
laufend geschah." Auch diese de-facto- Anerkennung staatlicher Eingriffe in
kirchliche und Glaubens-Dinge ist jenem Bereich der den Reformatoren
versteckten Normativitit zuzurechnen.” Aus der Schrift allein ergibt sich
nach heutiger Einsicht keine klare Linie in diesen Fragen, von den Reforma-
toren aber wurde die positive und nahe Beziehung zwischen Obrigkeit und
Kirche als schriftgeméss angesehen und damit ein Element der altkirchli-
chen Tradition indirekt zur Auslegungsnorm gemacht. Auch hier gilt also:
Die Geschichte der Alten Kirche wird zwar dem Schriftprinzip unterworfen,
aber sie definiert gleichzeitig ihrerseits, was schriftgemdiss ist.

Weshalb wurde die konstantinische Wende positiv beurteilt? Man
braucht nur das Thema «Taufe» anzusprechen, so wird klar, weshalb die
Dinge sich so entwickelt haben. Bekanntlich sagt das Neue Testament nichts
iber die Sduglingstaufe. Die scriptura sola, d.h. also die HI. Schrift allein,
gibt, wie in bestimmten dogmatischen und in der Staat-Kirche-Frage, keine
klare Antwort auf die Frage der Sduglingstaufe, erlaubt also aus sich selbst
heraus keine eindeutige Entscheidung. Gegeniiber den Tdufern war es den
Reformatoren jedoch vollig klar, dass die Kindertaufe schriftgemaéss sei, und
die Forderung nach der alleinigen Geltung der Erwachsenen- und Glaubens-
taufe galt ihnen als klar schriftwidrig. In diesem Falle sagt z.B. Zwingli
ausdriicklich, dass das Neue Testament zwar keine klaren Anweisungen
biete, dass aber die Taufpraxis der ersten Jahrhunderte die Urspriinglichkeit
der Sduglingstaufe erweise.” Das heisst aber, dass im Selbstverstindnis des
Reformators die Kirchenviter Zeugen einer seit dem Neuen Testament
ungebrochenen liturgischen Praxis sind und nur sagen, was implizit die
HI. Schrift selbst sagt. Das ist zwar nicht das katholische Traditionsprinzip,
aber eine historisierende Abwandlung desselben. Die Gesetzmaissigkeit, die
da mitspielt, wird nicht wahrgenommen, némlich dass die nachbiblische

' Die Kompetenz des Kaisers zu Eingriffen in die Kirche wurde im Altertum wohl
immer wieder bestritten (Athanasius, Ambrosius, Donatisten), aber eigentlich nur dann,
wenn der Eingriff zugunsten gegnerischer bzw. ketzerischer Stromungen, Parteiungen,
Gegenkirchen erfolgte.

2 Wiederum kann Luther (seit der Schrift an den christlichen Adel deutscher Nation)
genannt werden, vgl. Kéhler a.a.O. 148f.

B Vgl. A. Schindler, Zwingli und die Kirchenviiter, Ziirich 1984, 58f.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern 235

Tradition der Séduglingstaufe, die vom III.-V. Jahrhundert immer stirker
wird, hier dem blossen Schriftzeugnis einen bestimmten Akzent gibt, also
mit definiert, was schriftgemiss ist."

Zuriick von der Taufe zur Obrigkeitsfrage: Die positive Wiirdigung der
einstigen staatlichen Anerkennung des Christentums im romischen Reich
durch die Reformatoren hat also ganz klar ihre Wurzeln in der eigenen Zeit,
in der positiven Einschédtzung der Beziehung zwischen Kirche und Staat im
16. Jahrhundert, oder anders ausgedriickt: in der Uberzeugung, dass Chri-
stengemeinde und Biirgergemeinde deckungsgleich sein miissen und die
«weltliche» Obrigkeit auch «geistliche» Aufgaben habe. Und die sich lang-
sam herausbildende tduferische Tendenz, eine Minderheitsgemeinde der
Glaubens-Getauften zu bilden, musste zuriickwirken auf die jeweilige Ein-
schiatzung der Kirchenviter und ihre Lehre von der Taufe; bei den Taufern
geschah dies weitgehend gegen die Kirchenviter, bei den Reformatoren
weitgehend mit ihnen, und auf beiden Seiten geschah dies in der Uberzeu-
gung, sich auf die Schrift allein als Norm zu stiitzen.

c. Ich schliesse diesen Gedankengang mit einigen Hinweisen zum Ketzer-
bild ab. Mit den altkirchlichen Entscheidungen wurden, wie schon erwihnt,
auch die Ketzerverurteilungen iibernommen, unter ihnen etwa der Kampf
gegen den Pelagianismus in der Lehre vom freien Willen, wie er aus Witten-
berg und Ziirich gegen Erasmus gefiihrt wurde. Aber ich wéhle eine etwas
weniger bekannte Linie, die der Polemik gegen einen neuen Donatismus.

Wer die Donatisten wirklich waren und was sie wirklich lehrten, dariiber
ist man heute etwas anderer Meinung als in fritheren Jahrhunderten. Ich
beschrinke mich hier auf das Ketzerbild, wie es aus den Werken Augustins
herausgezogen und auf die damalige Gegenwart iibertragen wurde.” Da-
nach kennzeichnet den Donatismus vor allem zweierlei: einmal die Mei-
nung, die formal gespendete Taufe sei ungiiltig, falls der Spender unwiirdig
oder die betreffende kirchliche Gemeinschaft auf Abwege geraten sei. Dem-
zufolge miissen die Donatisten solche falsch getauften Personen nochmals,

¥ Vor Tertullians Polemik gegen die Sauglingstaufe (De baptismo 18, ca. 200 n.Chr.)
gibt es keine klaren Zeugnisse, weder fiir das Faktum noch fiir ein Sollen, Diirfen oder
Nichtdiirfen der Sduglingstaufe. Deshalb kann man aus heutiger Sicht den Zwinglischen
Altersbeweis so wenig gelten lassen wie den traditionell-katholischen Traditionsbeweis,
allerdings auch keinen (tduferischen) Beweis der Unzulassigkeit.

15 Zum Donatismus aus heutiger Sicht und zu Augustins polemischer Position vgl.
A. Schindler, Artikel «Afrika» in: TRE I (1977), bes. 654-668; ders., Die Theologie der
Donatisten und Augustins Reaktion, in: Internationales Symposion iiber den Stand der
Augustinus-Forschung, hg. v. C. Mayer und K. H. Chelius, Wiirzburg 1989, 131-147.



236 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tiufern

d.h. nach ihrer Meinung: erst richtig, taufen. Ausserdem wird, zweitens, den
Donatisten vorgeworfen, dass sie sich von der weltweiten und zugleich
wahren Kirche abgespalten und ein Schisma im Zeichen einer vermeintli-
chen Reinheit, um nicht zu sagen: Siindlosigkeit, gebildet haben. Als dritter
Punkt neben den Irrlehren kommt aus Augustins geistiger Erbschaft die
formliche Legitimation staatlicher Repression gegen die Donatisten hinzu.

Dieses Ketzerklischee wurde aus der Zeit der Alten Kirche in die Gegen-
wart iibernommen und aus naheliegenden Griinden auf die TAufer iibertra-
gen. Weil das Motiv der tiuferischen Taufe — ndmlich die Forderung eines
bewussten Glaubensaktes erwachsener Personen — vom Motiv der histori-
schen Donatisten weit entfernt war, und weil dies kaum beachtet, jedenfalls
nicht klar wahrgenommen wurde, schien es naheliegend, die Tatsache der
Wiedertaufe als Analogon zu verwenden und die Tédufer zu Donatisten zu
erklidren, vor allem nach der Ausbildung der Minderheitsgemeinden, die
sich tatséchlich von ihrer Umwelt als Gemeinde der Reinen absonderten.
Augustins Apologie fiir eine Verfolgung des Donatismus erginzte das Bild
und lieferte die gewiinschte Legitimation zur Verfolgung der Tdufer.'

Die Argumentation schien zwingend, allerdings am ehesten im altglédubi-
gen, also romischen Bereich; im neugldubig-reformatorischen Bereich war
man sich {iber die dusseren Gewaltmassnahmen nicht ganz einig, befiirwor-
tete sie aber dann doch weitestgehend."” Vor allem aber musste man hier mit
der von Augustin her rithrenden Vorstellung fertig werden, die wahre Kir-
che sei eo ipso die universale Kirche. Auf Augustin als Anwalt zu verzichten
wire nur im schlimmsten Fall in Frage gekommen.

Dieses Problem liess sich aber doch bewiltigen. Ich wihle ein besonders
konsequentes Beispiel, ndmlich Martin Bucers Verwendung des beriihmten
Briefes 185 von Augustin an Bonifatius, in dem dieser die Verfolgung der
Donatisten rechtfertigt.” Wer sind die Donatisten heute? Bucer kennt den
Donatismus-Vorwurf von papistischer Seite wegen des Bruchs der weltwei-
ten kirchlichen Gemeinschaft durch die evangelisch-Neugldubigen und hilt

'8 Wenn Luther in dem grossen Bekenntnis von 1528 «widderteuffer und Donatisten» in
einem Atemzug nennt, so ist das nur Ausdruck einer allenthalben verbreiteten Gleichset-
zung (WA 26,5006).

7' Vgl. A. Schindler, Artikel «Héresie» I, TRE 14 (1985), bes. 330f.

¥ CSEL 57, 1-44; eine moderne deutsche Ubersetzung ist bisher nicht publiziert. Dage-
gen erschien in Augsburg 1535 folgendes Buch: Vom Ampt der oberkait in sachen der
religion und Gotsdiensts. Ain bericht auf3 gotlicher schrifft des hailigen alten lerers und
Bischoffs Augustini an Bonifacium den Kayserlichen Kriegs Graven inn Aphrica, iiber-
setzt von Wolfgang Musculus, mit Vor- und Nachwort von Martin Bucer.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern 237

ihm entgegen, dass die evangelischen Kirchen sich nicht aus Reinheitswahn
abgespalten haben, sondern wegen des unausrottbaren abgdottischen Gottes-
dienstes der Pipstlichen. Man muss sich von jenen trennen, mit denen
Gemeinschaft zu halten bedeuten wiirde, sich mitschuldig zu machen.”
Aber die weltweite Einheit? Ist sie nicht von den Protestanten donatistisch
zerrissen worden? Auch dies ldsst Bucer als Argument nicht gelten. Im
Gegenteil, es sei umgekehrt so, dass sich die Romische Kirche selbst wie die
Donatisten abspalte, was man ausser an den evangelischen ja an den von
Rom exkommunizierten morgenldndischen Kirchen sehen konne. Die
kirchliche Ost-West-Spaltung seit dem 11. Jahrhundert belegt also die Illegi-
timitdt der romisch-pédpstlichen Berufung auf Augustin. Somit sind nicht
bloss die Taufer im donatistischen Irrtum befangen, sondern auch die ro-
misch gebliebenen Christen, und Augustins wahre Kirche ist in den evangeli-
schen Territorien erhalten bzw. erneuert worden.*

Durch dieses Beispiel misste deutlich geworden sein, dass das einfache
Prinzip der Schriftgemissheit, das nach reformatorischer Uberzeugung von
den Vitern vertreten worden und bei der Bewertung und Verwendung ihrer
Schriften anzuwenden sei, die Dinge nicht ausreichend erklért. Die Art und
Weise, wie die altkirchlichen Zeugnisse als schriftgemiéss eingestuft wurden,
zeigt deutliche Spuren der Entscheidungen, die im 16. Jahrhundert getroffen
wurden.

Abschliessend ldsst sich sagen: Mit dem Nachweis der «versteckten Nor-
mativitét» ist nicht gesagt, dass das Schriftprinzip nur ein Vorwand war und
die Kirchenviter-Zeugnisse alle Aussagen bestimmten und nur als bequeme
Waftfen zur Verteidigung der anti-pdpstlichen und anti-tduferischen Front
eingesetzt wurden, unter willkiirlicher Weglassung der einen und Ubertre-
tung der anderen Schriften und Fakten. Es gilt hier keine Eindimensionali-
tiat: Die ausgelegte Schrift wird von den versteckten Normen nicht einfach
beherrscht, sondern behilt doch auch ihrerseits einen gewissen Widerstand
ebenso gegen Viter-Exegesen wie gegen dogmatische und andere altkirchli-
che Normen. Luthers Christologie z.B. und Zwinglis Erbsiindenlehre wie-
derholen nicht sklavisch die antiken Dogmen.” Und der Heiligen- und
Reliquienkult, der genauso zur Geschichte der Alten Kirche gehort wie ihre
Dogmen, wurde auf Grund des Schriftprinzips abgelehnt, ebenso z.B. das,
was man als Verdienstdenken und Werkgerechtigkeit auffassen konnte.

¥ Bucer im Nachwort, fol. H' und H2"*¥ (=Dt. Schriften 6,2, 34f.).

% ebenda H2'. Zum Ganzen, auch zur Einordnung von «Vom Ampt...» in Bucers
Werke, vgl. M. de Kroon, Bucerus Interpres Augustini, in: ARG 74 (1983), 75-93.

' M. Lienhard, Martin Luthers christologisches Zeugnis, Gottingen 1980, bes. Kap. 7;
R. Pfister, Das Problem der Erbsiinde bei Zwingli, Leipzig 1939, bes. Kap. B 1.



238 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern

Aber folgendes hat sich allerdings deutlich gezeigt: Das Schriftprinzip ist
nicht eine gleichsam chemisch reine Substanz, die man nehmen und irgend-
wo applizieren kann. Es ist immer schon eingebunden in eine Lebens- und
Denkwelt, deren Bedeutsamkeit fiir das Bibelverstindnis den unmittelbar
Betroffenen nie so durchsichtig sein kann wie den Gegnern und den Nachge-
borenen.

III

Ich habe in meinen bisherigen Ausfithrungen «sola scriptura» immer als
Prinzip bezeichnet und so umkreist, wie wenn die Reformatoren es auch nur
als Prinzip gebraucht hitten. Dabei ist die Hauptsache aber nie die blosse
Behauptung eines Prinzips gewesen, also gleichsam nur die Theorie, son-
dern die Praxis, nédmlich die Praxis der Schriftauslegung, vor allem der
Predigt, und damit verbunden die Ubersetzung der Schrift aus den Urspra-
chen. Innerhalb dieser Praxis der Schriftauslegung spielten die Kirchenviter
ebenfalls eine bedeutende Rolle. Erstmals wurde ich selbst auf diese Funk-
tion der Kirchenviter aufmerksam, als ich statistisch zu erfassen versuchte,
wie Zwingli die Kirchenviter beniitzt. Hieronymus war fiir ihn theologisch
kein wichtiger Kirchenvater, vor allem nicht nach der reformatorischen
Wende; gleichwohl {iibersteigt die Zahl der Hieronymus-Belege auch aus
spiterer Zeit bei ihm um ein Vielfaches die Zahl der Belege der anderen
Kirchenviiter, auch Augustins.” Das ist deshalb nicht erstaunlich, weil die
grosse Menge der Hieronymus-Stellen in den exegetischen Werken zum
Alten Testament stehen. Hieronymus tritt dort nicht als Vertreter der Aske-
se oder Anwalt der Marien- und Heiligenverehrung auf, sondern als Exeget
des Alten Testaments mit Hebrédischkenntnissen. Er ist fiir den Exegeten
Zwingli offensichtlich so etwas wie exegetische Sekundérliteratur, was in
Anbetracht der jahrhundertelang verschiitteten Kenntnis des Hebriischen
nicht erstaunt. Christliche, auf Hebréischkenntnis beruhende Kommentare
konnte man sonst nur wenige finden.” Und beim Neuen Testament ist
Hieronymus zusammen mit Origenes und dem Ambrosiaster ebenfalls ein
bei Zwingli ungemein oft zitierter Vater, wiederum als Ausleger und Spra-
chenkenner, nicht als dogmatischer oder ethischer Lehrer.*

Bedenkt man nun allerdings, dass sich theologische Positionen durch
Vermittlung einer grossen Zahl exegetischer Einzeleinsichten, auch wenn

2 Zwingli und die Kirchenviter (s.0. Anm. 13) bes. 15; 91ff.

» Reuchlin ist in Zwinglis Bibliothek, die bekanntlich weitgehend erhalten ist, gut
vertreten. Vgl. W, Kohler, Huldrych Zwinglis Bibliothek, Ziirich 1921, auf den Seiten *2ff,
die Nrn. 29,277-280, 365.

# Zwingli und die Kirchenviter 19;96.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern 239

diese rein sprachlicher Art zu sein scheinen, auf die Dauer ganz unbemerkt
bei demjenigen durchsetzen, der sich diese Einzelinformationen aneignet,
so wire man versucht, noch einmal eine dhnliche Uberlegung anzustellen
wie bisher. Man miisste dann sagen: Wenn es stimmt, dass die Kirchenviter
eine massgebende Quelle der reformatorischen Schriftauslegung waren,
dann erweist sich ihr Schriftprinzip noch einmal als eine Art Zirkelschluss.
Man beniitzt ja exegetische Kommentarliteratur, um die Schrift besser zu
verstehen; somit wire die Riickwirkung der Kirchenviter auf das reformato-
rische Verstindnis der Bibel unausweichlich gegeben. War also die Uberzeu-
gung von der Unterstellung der Viter unter die Schrift nur eine Illusion, weil
die Kirchenviter fiir die Reformatoren in Wahrheit der Schliissel zur Schrift
waren? Erfolgte also Unterstellung der Schrift unter die Viter? Keineswegs!

v

Reformatorische Exegese reproduziert im Kern iiberhaupt nicht Kir-
chenviter, sondern dringt ganz dezidiert zum Urtext, und zwar zum Literal-
sinn des Urtextes, vor. Sieht man von der besonderen Problematik der
christlichen Kommentierung der hebréischen Bibel einmal ab, so kann man
sagen, dass die Kirchenviiter-Kommentare keineswegs im Zentrum refor-
matorischer Auslegung standen.

Wenn das stimmt, dann muss natiirlich sofort gefragt werden, welches
denn die Hilfsmittel waren, die bei der Schriftauslegung zu Rate gezogen
wurden. Auf diese Frage liesse sich eine sehr ausfiihrliche Antwort geben
mit ungezéhlten Hinweisen auf hebriische und griechische Grammatiken
und Lexika, auf Handbiicher der Rhetorik, altphilologische Adnotationen
wie diejenigen, die Erasmus seiner Erstausgabe des griechischen Neuen
Testaments beigab, und vieles andere, was man als exegetisches Handwerks-
zeug bezeichnen kann. Aber das Wesentliche wire damit nicht getroffen.

Das A und O war - ganz elementar — die Kenntnis der Schrift in den
Ursprachen, also erst einmal die Beschaffung eines hebriischen Alten Testa-
ments und eines griechischen Neuen Testaments, und danach die Beherr-
schung dieser beiden Sprachen. Die Beherrschung dieser beiden Sprachen
aber brachte praktisch die ganze Altertumswissenschaft mit sich, wie sie
dem damaligen Stand der wissenschaftlichen Erkenntnis und der Bewertung
des Altertums durch die Humanisten entsprach. Genau genommen reichte
ein blosses Erlernen von Hebréisch und Griechisch nicht, sondern es muss-
ten die Autoren alle dazugelesen werden, die tiber Formalien und Realien
jener Zeit Auskunft gaben. Formalien waren z.B. Grammatik und Rhetorik,
Realien die Geschichte, die Geographie des Heiligen Landes usw. Das



240 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tiufern

Schriftprinzip war in seiner reformatorische Gestalt auch ein Originalspra-
chenprinzip und fithrte mit einer gewissen Zwangsldufigkeit zum Bediirfnis
nach einer umfassenden Kenntnis alles dessen, was zum historischen Verste-
hen der Texte nétig schien.

Das sind keine leeren Vermutungen oder Behauptungen, das ist vielmehr
die Wurzel der Ausbildungsprogramme, die damals aufgestellt wurden und
an denen in unserem Zusammenhang etwas besonderes aufféllt, namlich:
Das Studium der Kirchenviter ist gar nicht besonders wichtig, die nicht-
christlichen Autoren spielen quantitativ und qualitativ eine ungleich grésse-
re Rolle. Die Schrift 6ffnet sich nicht dem, der moglichst viele Kommentare
liest, auch wenn sie gut und nicht scholastisch iiberwuchert sind, wie es fiir
diejenigen der Kirchenviter weitgehend gilt — die Schrift 6ffnet sich dem,
der die Antike kennt und gut Griechisch und Hebréisch kann.

Ein typisches Dokument dieser Art, eine formliche Studienanleitung, die
hier als Beispiel dienen soll, ist wiederum eine Schrift Bullingers, der man
manche andere zur Seite stellen konnte, vor allem Arbeiten Melanchthons.
Bullingers Studiorum ratio ist ebenfalls in den letzten Jahren innerhalb der
kritischen Ausgabe der Bullinger-Werke erschienen.” Sie stammt aus dem
Jahre 1528 und gibt recht detaillierte Anleitungen fiir so etwas wie ein
Theologiestudium.* Deshalb nehmen die Anweisungen zum Bibelstudium
und — wie nicht anders zu erwarten — die Ermunterungen und Anleitungen
zum Studium der alten Sprachen Griechisch und Hebriisch einen grossen
Raum ein. Was sonst? Die Kirchenviter kommen auch vor, aber nicht, wie
man denken konnte, als eigene Lektiire neben den heidnischen Klassikern,
sondern sehr kurz, wirklich fast nur andeutend, wo Bullinger nach der
ausfiihrlichen Ubersicht iiber die Biicher der HI. Schrift noch kurz etwas
tiber Kommentare sagt. Augustin, Ambrosius, Hieronymus und Origenes
werden genannt, etwas zufillig noch Tertullian und Laktanz und dann - ein
Riesensprung zu Zwingli fiir das Alte und Erasmus fiir das Neue Testament.
Alles in allem sechs Zeilen zu den Kirchenvitern und sechs Zeilen zu
Zwingli und Erasmus.”

Sehr viel typischer sind die langen und zahlreichen Kirchenvéter-Zitate,
die im vollen Wortlaut geboten werden, aber zum Nachweis der Berechti-

» Heinrich Bullinger Werke. Sonderband: Studiorum ratio — Studienanleitung, hg. v.
P. Stotz, 2 Bde., Ziirich 1987.

* Die Wendung «so etwas wie ein Theologiestudium» deutet an, dass die sogenannte
Allgemeinbildung, vor allem in ihrer humanistischen Prigung, und die Ausbildung der
Geistlichen bei den meisten Reformatoren faktisch und programmatisch nicht getrennt
wurden.

77 Kap. 30 (Stotz a.a.O. I, 108f.)



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern 241

gung und Notwendigkeit der profanae litterae, also des Studiums der klassi-
schen Wissenschaften, d.h. der weitestgehend heidnischen Autoren. Deren
Studium ist zum Verstehen der HI. Schrift ganz und gar unerlésslich: maxima
scripturae pars, immo tota, eum fugit, qui in bonis litteris doctus non est!™®
Unter diesen wird den Dichtern und Rhetoren sowie den profanen Ge-
schichtsschreibern sehr viel Raum gewihrt, den Philosophen schon weniger,
und das Ganze trdgt — abgesehen von der sprachlich-formalen Bildung —
einen starken Akzent in Richtung auf die Humanitét, zu der uns diese
humanae litterae bilden sollen, eine Humanitit, die als Voraussetzung fiir
das Studium der hl. Schrift fast unentbehrlich ist. Denn gerade die Dichter
sollen unter dem Gesichtspunkt gelesen werden, dass sie in besonders ange-
nehmer und einpridgsamer Form Menschenkenntnis und sittliches Be-
wusstsein vermitteln.?

Wenn ich nun schon die Dichtung besonders hervorgehoben habe, so will
ich es nicht unterlassen, auf einen Auslegungsgrundsatz der Antike hinzu-
weisen, den man schlagwortartig mit « Homerum ex Homero» zusammenfas-
sen kann und der nichts anderes als das profane Gegenstiick zum Leitspruch
«Sacra scriptura sui ipsius interpres» ist.”

Vv

Das Originalsprachen-Prinzip hat Institutionen hervorgerufen, aber auch
zu schwerem Widerspruch herausgefordert. Als Beispiel konnen die Ur-
spriinge der Ziircher theologischen Fakultéit und des Ziircher Tdufertums
dienen.

Auszugehen ist von Erasmus’ griechischem Neuen Testament, dem In-
strumentum Novum von 1516 und in 2. Auflage 1519, also von jenem berithm-
ten ersten griechischen Druck iiberhaupt, von der beigegebenen lateini-
schen Neuiibersetzung und von der Kommentierung in Form von Adnotatio-
nes,; und zwar ganz speziell von I Kor. 14. Bekanntlich dussert sich Paulus in
jenem Kapitel zu den charismatischen Gottesdiensten der Korinther, die ich
im doppelten Sinne charismatisch nenne, einmal mehr im heutigen Sinne
deshalb, weil je nach Eingebung des Geistes die Gemeindeglieder frei rede-
ten, auch in unversténdlichen Worten, zum Teil in fremden Sprachen, oder
verstindlich aus spontaner Eingebung. Zu denken ist also an ekstatische
Erlebnisse, in die Paulus eine gewisse Ordnung zu bringen versucht, indem

* Kap. 4 (Stotz a.a.O. I, 28-33), Zitat Zeilen 71f.

# Zur Dichter-Lektiire Kap. 7 (Stotz a.a.O. I, 34-43), zusammenfassend zur Bedeu-
tung der profanae litterae Kap. 14 (Stotz a.a.O. I, 58f.).

% Vgl. B. Neuschiifer, Origenes als Philologe, Basel 1987, Bd. I, 276-285.



242 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tdufern

er —und das ist der zweite Aspekt —seine Charismen-Lehre, die er ja schon in
Kap. 12 und 13 entfaltet, nun auch auf die Zusammenkiinfte der Korinther
anwendet und ihnen gewisse Verhaltensregeln gibt.

Die Glossolalie, also Zungenrede, dieses ekstatische Phdanomen, wurde
von Erasmus und seinen Zeitgenossen nicht wirklich erkannt, und das
yhdooalg horelv wurde weitgehend als ein normales, natiirliches Reden in
fremden Sprachen, z.B. in Hebriisch oder Lateinisch, verstanden, d.h. in
Sprachen, die die griechischsprechenden Korinther nicht verstehen konn-
ten. Solche Fremdsprachigkeit sollte gemiss der erasmischen Auslegung
durch geeignete Ubersetzer fiir die Gemeinde fruchtbar gemacht und so ein
Sprachenchaos ohne Auferbauung der Gemeinde verhindert werden.”

Erasmus bietet auch eine praktische Anwendung dieses seines Verstind-
nisses von I Kor. 14. Er polemisiert gegen die weit verbreitete, wie er sagt,
Unsitte in den Kirchen und Klostern, dass unendlich psalmodiert und gesun-
gen werde, ohne dass die Horer —ja nicht einmal die Sénger selbst — verstiin-
den, was sie singen. Das habe zur Folge, so Erasmus, dass man kaum einmal
alle halbe Jahre eine Predigt in klaren Worten adhortans ad veram pietatem
zu horen bekomme. Demgegeniiber empfehle Paulus das klare, verstdndli-
che Reden; und die Prophetie, von der er I Kor. 14 spreche, bedeute die
Auslegung der HI. Schrift und nicht die Vorhersage kiinftiger Dinge.* Auch
im Verstdndnis von mpognteia weicht Erasmus also vom heutigen, wohl
zutreffenden Verstindnis als «Reden aus spontaner Eingebung» ab.

Ich halte fest: Erasmus nimmt Zungenreden als unverstindliches Reden
in fremden Sprachen, polemisiert gegen das vor allem monchische, unver-
standene liturgische Singen und Rezitieren und versteht Prophetie als Pre-
digt oder Schriftauslegung.

Damit waren die Wiirfel gefallen, und die Auswirkung in Wittenberg wie
in Ziirich war erheblich. In den kurzen Erlduterungen zum Septembertesta-
ment von 1522 und in den meisten Nachdrucken sowie natiirlich in der
Bibeliibersetzung selbst {ibernimmt Luther ungefdhr die Auffassung des

* Die verschiedenen Auflagen der Adnotationes sind bequem fassbar in: Erasmus’
Annotations on the New Testament. Acts — Romans — I and II Corinthians, ed. by
A. Reeve and M. A. Screech, Leiden 1990. In den Paraphrasen (Leidener Ausgabe, Bd. 7,
898) setzt Erasmus das «alii genera linguarum» aus 1 Kor. 12,10 so um: Rursus alius sortitus
est hanc dotem, ut idem variis linguis loquatur, quae res non mediocriter conducit ad
cognitionem sacrorum voluminum.

32 Reeve/Screech a.a.0. 507f. (zu I Kor. 14,19) sowie 504: Hoc loco (I Kor.14,1) Paulus
prophetiam vocat non praedictionem futurorum, sed interpretationem divinae scripturae.



A. Schindler, Schrifiprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tiufern 243

Erasmus, dessen griechisches Neues Testament mit Anhang ihm ja vorlag.
Zungenrede ist fiir ihn das blosse Lesen oder Singen der HI. Schrift ohne
Auslegung, Prophetie — bei ihm mit «Weissagung» wiedergegeben — ist
Verstehen des Textes, und Auslegen ist das Weitergeben solchen Verste-
hens. In Ziirich wird «propheten» als Verb und «prophezey» als Substantiv
gar nicht iibersetzt, sondern direkt im Sinne der Auslegung verstanden.®
Dieses Verstidndnis hatte institutionelle Auswirkungen.

In Wittenberg versuchte Luther einen téglichen Gottesdienst nach die-
sem Muster einzurichten. Laut seiner Schrift «Von Ordnung Gottesdiensts
in der Gemeine» von 1523 war eine Schriftlesung vorgesehen, die mit dem
Zungenreden von I Kor. 14 gleichgesetzt wird, und danach eine Schriftausle-
gung, die mit dem Weissagen bzw. mpognrtevely aus I Kor. 14 gleichgesetzt
wird.* Dass solche Wochengottesdienste sich in der Gemeinde nicht durch-
setzen konnten, ist hier weniger wichtig als die Tatsache, dass eine Ziircher
Parallelerscheinung sich auf die Dauer durchsetzte, ndmlich das, was als die
Prophezey in die Geschichte eingegangen ist; die Prophezey, also gleichbe-
deutend mit Auslegung der Schrift, war eine Art bibelphilologisches Semi-
nar im Chorherrenstift zum Grossmiinster, wo in der hebriischen, griechi-
schen, lateinischen und am Ende auch fiir die Gemeinde in der deutschen
Sprache die HI. Schrift tédglich kapitelweise vorgelesen und ausgelegt wur-
de.” Diese Prophezey trat wohl an die Stelle des Stundengebets der Chor-
herren und Lateinschiiler und war eine Mischform zwischen gelehrtem Lese-
zirkel und Gottesdienst. Ob der Plan irgendwie von Luthers Schrift beein-
flusst wurde, ist unklar. Eher vermute ich den gemeinsamen Einfluss des
Erasmus in beiden Zentren, mit jeweils charakteristischen Abweichungen.®

Eine der charakteristischen Abweichungen ist das bei Zwingli konse-
quent durchgehaltene Verstédndnis der yAdcooaw von I Kor. 14 als «biblische
Ursprachen», und damit der primér wissenschaftliche Charakter der Unter-
nehmung, die aber in eine Predigt fiir den «gemeinen menschen» miindete.
Aus dieser Prophezey als exegetischer Keimzelle ist die theologische Unter-

¥ WADB VII, 124, Marginalie. — Die Froschauerbibel von 1531 gibt I Kor. 14,1 so
wieder: Stribend nach der liebe. Eyferend nach den geystlichen gaaben, am meesten aber
dz jr propheten mogind. Und Vers 3: Wir aber prophetet, der redt den menschen zur
besserung. .. Das Substantiv «prophecey» (wo Luther « Weissagung» hat) in I Kor. 14,6 und
ofters. Zwingli zu 1 Kor. 14,24 (S VI/2, 180): Prophetare est docere, monere, consolari,
arguere, increpare.

* WA 12, 35, bes. 32-36.

¥ Z 1V, 701

* Dazu M. Brecht, Die Reform des Wittenberger Horengottesdienstes und die Entste-
hung der Ziircher Prophezei, in: Reformiertes Erbe. Festschrift fiir Gottfried W. Locher
zu seinem 80. Geburtstag, Zwa XIX/1, Ziirich 1992, 49-62.



244 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern

richtsstitte oder Hochschule und schliesslich die Universitit Ziirich heraus-
gewachsen.”’

Es wiire aber ein Irrtum zu meinen, die liberragende Stellung der Urspra-
chen sei bei Luther oder in seiner Umgebung weniger deutlich erkannt oder
propagiert oder im theologischen Unterricht realisiert worden. Man konnte
fast sagen: im Gegenteil. Ein begeisterteres Lob der Ursprachen gibt es aus
jener Zeit kaum als die lange Passage aus Luthers Schrift «An die Ratsherren
aller Stidte deutschen Lands, dass sie christliche Schulen aufrichten und
halten sollen» von 1524. Die Kenntnis von Griechisch und Hebréisch wird in
dieser Schrift derart hoch eingeschétzt, dass man sich stellenweise fragt, ob
eigentlich die reformatorische Wiederentdeckung des lauteren Gotteswor-
tes nicht geradezu verblasse vor der Tatsache — man kénnte fast sagen:
Heilstatsache — der Wiederentdeckung des Griechischen und Hebréischen in
der damaligen Gegenwart.”® Ganz unmissverstindlich klar gilt in dieser
Ratsherrenschrift die Kenntnis der alten Sprachen als conditio sine qua non
des klaren und ungetriibten Bibelverstindnisses. Wo die Propheten fehlen —
und das sind nach I Kor. 14 auch fiir Luther die Ausleger der originalsprachli-
chen Bibel —, da muss es mit der Christenheit bergab gehen, und ist es
jahrhundertelang gegangen, in den dunklen Jahrhunderten des spéteren
Mittelalters ohne ausreichende Ursprachenkenntnis.”

Gegen eine solche, nahezu: Heilsnotwendigkeit der originalsprachlichen
Bibelkenntnis, hat sich begreiflicherweise Widerspruch erhoben. Ich be-
schrinke mich auf die Ablehnung seitens der ersten Tdufer und damit auf
den ziircherischen Raum. Als man die Umstrukturierung des Chorherren-
stifts in Ziirich in Angriff nahm, war eine der wichtigsten Massnahmen die
Besetzung frei werdender Chorherren-Pfriinden durch geeignete Sprachleh-
rer. Dies geschah im Jahre 1525 und den folgenden. Nun hétte es sehr wohl
aus dem Umkreis Zwinglis Leute gegeben, die solche Aufgaben hitten
iibernehmen konnen, z.B. Conrad Grebel fiir das Griechische und Felix
Manz fiir das Hebridische. Aber gerade diese beiden hatten sich schon so

¥ H. Nabholz, Ziirichs Hohere Schulen von der Reformation bis zur Griindung der
Universitdt 1525-1833. 1.Teil: Die Anfinge der Theologenschule, in: Die Universitét
Ziirich 1833-1933 und ihre Vorldufer. Festschrift zur Jahrhundertfeier, hg. v. Erziehungsra-
te des Kantons Ziirich, Ziirich 1938, 1-29.

% Die Ratsherrenschrift in WA 15, 27-53, der Passus iber die Sprachen 3643, vgl.
z.B....der heylige geyst...hat die sprachen so niitz und not geacht ynn der Christenheyt,
das er sie offtmals vom hymel mit sich bracht hat, welchs uns alleyne sollt gnugsam
bewegen, die selben mit fleys und ehren zu suchen und nicht zuverachten, weyl er sie nu
selbs widder auff erden erweckt. Die Marginalie weist auf Apg 2 und 10, aber wiederum
auch auf I Kor. 12 und 14 hin (39,10-14). ’

¥ A.a.0. 39-42.



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tiaufern 245

weit in die tduferische Richtung fortbewegt, dass man sie nicht mehr anstel-
len konnte, dass sie aber auch selbst nicht mehr wollten.* Denn fiir sie stand
fest — so Grebel schon im Dezember 1524 —: Das Wort Gottes kdnnen wir
durch Gnade richtig verstehen, nicht durch Kiinste. Es ist eine Sache des
Geistes und nicht der Gelehrsamkeit.* So holte man denn andere Gelehrte
wie z.B. Konrad Pelikan, und Manz und Grebel gingen ihren Weg konse-
quent weiter, der bei Manz mit dem Martyrium, der Ertrdnkung in der
Limmat, endete. Dass das in Ziirich geschah, darf nicht davon ablenken,
dass wir auch in Luthers Ratsherrenschrift, also ebenfalls friih, eine deutli-
che Abwehr der Ursprachen-Gegner finden, freilich noch nicht der Taufer,
sondern derjenigen, die er Waldenser nennt. Gemeint sind die Bohmischen
Briider, die eher als Hussiten zu bezeichnen wiren.* Und schon die Erliute-
rungen in Luthers Septembertestament wehren ein Verstdndnis von I Kor. 14
ab, wonach es allen Geistbegabten im Gottesdienst erlaubt ist, sich zu Wort
zu melden.*” Es ist somit ganz klar, dass jenes selbe Pauluskapitel, das die
Originalsprachlichkeit zu legitimieren schien, auch zur Legitimation eines
tauferischen Gottesdienstes unter Beteiligung mehrerer, auch ungelehrter
Gemeindeglieder herangezogen werden konnte. Wir haben fiir diese tdufe-
rische Verwendung von I Kor. 14 noch weitere Zeugnisse.* Sie weisen alle in
die Richtung einer charismatischen Zusammenkunft und kommen also dem
urspriinglichen Textsinn, wie wir ihn heute glauben verstehen zu sollen, eher
niher als Luthers oder Zwinglis Deutung.

VI
Zum Schluss komme ich nochmals auf die grundsitzliche Problematik
zuriick: Wodurch unterscheidet sich das reformatorische sola scriptura von
einem Biblizismus, wie er zuletzt bei der Erwidhnung der Tédufer ins Blickfeld
trat? Welche «versteckten Normen» spielen auf der einen, welche auf der
anderen Seite mit? Sicher besteht der Unterschied nicht darin, dass es den

% Heinrich Bullinger, Reformationsgeschichte, hg. v. J.J. Hottinger und H. H. Vogeli,
3 Bde., Ziirich 1938-40, Reprint 1984, Kap. 160, Bd. I, 289.

“ Grebel an Vadian am 15. Dezember 1524: Ich gloub dem wort gottes einfaltiklich uB3
gnad nit ull kunst (QGTS I,30). Zwingli, seine wiedertduferischen Gegner zitierend, in:
«Von dem predigamt» (Z1V, 417,25-27): Man darff der zungen niits; wir kénnend die
geschrift wol als wol als die, so vil spraachen konnend; es ligt am geyst und nit an der kunst.

2 A.a.0. WA 15,42,10ff. und Anm. 2, sowie in der «Deutschen Messe», WA 19,74, 11—
16.

“ WADB VII, 126 Marginalie.

“Vgl. etwa die «Verantwortung etlicher, die man touffer nennt...», in:
QGTS 11, 141ff., darin vor allem «die erst ursach» (142-146).



246 A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Tiufern

Reformatoren nur um gelehrte Kiinste und den Taufern um den Geist ging.
Es ist ganz unbestreitbar, dass es den Reformatoren an der christologischen
und pneumatologischen Substanz nicht fehlte und sie keinesfalls dem Aber-
glauben verfallen waren, eine gewissenhafte Sprachkenntnis und textge-
treue Exegese lose alle Probleme oder garantiere das addquate geistliche
Schriftverstindnis. Auch die beste Gelehrsamkeit kann am Sinn der Schrift
vorbeigehen. Dennoch hielten sie an einer originalsprachlich-antikeorien-
tierten Schulung mindestens eines Teils, lieber aller Geistlichen fest.

Die Reformatoren stellen die HI. Schrift gleichsam in die Szenerie der
antiken Sprache und Geschichte, einschliesslich, wenn auch nur subsidiér,
der christlich-antiken Auslegungs- und Dogmengeschichte. Innerhalb dieser
Szenerie, auf dieser Biihne sozusagen, kommt die Schrift selbst erst eigent-
lich zu ihrer eigenen und eigenstindigen Geltung. Nicht die kirchliche Tradi-
tion erhellt erst die an sich selbst unklare Bibel, sondern die in sich selbst
klare Bibel strahlt erst uneingeschrinkt, wenn sie in ihrem geschichtlichen
Kontext erkannt und auf ihre Sachmitte hin bezogen ist. Altertumswissen-
schaft und Christusglaube bilden so die Sdulen des Schriftprinzips im refor-
matorischen Sinne.

Und das Schriftprinzip der Téufer? Man wird ihnen das sola scriptura an
und fiir sich nicht streitig machen diirfen. Aber es ist ganz anders akzentu-
iert. Es schliesst eine Unmittelbarkeit ein, die auf direkte und volle Geistbe-
gabung und Vollmacht auch der Ungebildeten abgestiitzt ist, zudem aber
eine imitatio Christi et Christianorum (primi saeculi!) umfasst, wie sie den
reformatorischen Kirchen weitgehend fremd blieb. Die urchristliche Le-
bensform zu iibernehmen, dementsprechend auch notfalls Minderheitsge-
meinden zu bilden und die blutige Verfolgung der Obrigkeiten auf sich zu
nehmen — das sind Grundanliegen und Grundimpulse des tduferischen
Schriftprinzips.

Auch bei der Verwendung von I Kor. 14 ist das deutlich greifbar: Luther
und Zwingli verstehen den Text gleichsam von Paulus her als Empfehlung
fiir ein bestimmtes Verfahren bei der Bibelauslegung. Die Taufer nehmen
das Modell der korinthischen Gottesdienste als Vorbild fiir ihre eigenen
Gottesdienste. Und der Konflikt ergibt sich dann bei der Frage, wie im
Gottesdienst das Priestertum aller Gldubigen konkret Gestalt gewinne.
Denn I Kor. 14 passt natiirlich schlecht auf den reinen, lehrhaften Préddikan-
ten-Gottesdienst, war aber von Paulus auch wiederum nicht als liturgisches
Drehbuch, als Verpflichtung zu charismatischen Zusammenkiinften ge-
meint.

Die téduferische Bibelfrommigkeit tendiert auf eine imitative Unmittel-
barkeit zur Urgemeinde bzw. zu einem bestimmten Modell von Urgemeinde



A. Schindler, Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Taufern 247

—, deshalb auch die Distanz zum Alten Testament. Das reformatorische
Schriftprinzip ibernimmt das Kerygma bewusst aus einer vergangenen in die
gegenwirtige Zeit und gelangt so zu neuen Formen von Kirche und Theolo-
gie. Beide allerdings sind der Uberzeugung, dass sie zum Ursprung zuriick-
kehren und das Alte reformieren. Und beide diirften sich darin getduscht
haben, d.h. die innovative (nicht nur renovative) Wirkung ihrer Riickgriffe
auf den Ursprung nicht voll erkannt haben. Vielleicht war das die Bedin-
gung, unter der allein in jener Zeit Erneuerung moglich, weil legitim, war.

Die versteckte Normativitit der Kirchenvéter innerhalb des reformatori-
schen Schriftprinzips wird also in gewisser Weise libertroffen von der ver-
steckten Normativitit der Antike, wie sie der Humanismus, ganz besonders
Erasmus, verstand, wobei sein Bild der Antike mit den Bildungsidealen der
Kirchenviter verwandt und von ihnen beeinflusst war. De facto haben die
Kirchenviter die Reformatoren also nicht allein auf die HI. Schrift hingelei-
tet, sondern im Bemiihen um die bonae litterae nachdriicklich bestétigt. Erst
dieses Bildungsstreben hat die reformatorischen Grundentscheidungen
moglich gemacht. So erstaunt es nicht, dass die Reformation sich immer
auch als Bildungsbewegung verstanden und auf das Bildungswesen einge-
wirkt hat, anders als die iiberwiegende Zahl der «radikalen Reformatoren».
An dieser Grundsatzfrage nach «Evangelium und Bildung» entscheidet sich
auch, ob und wie weit das beschriebene Verstiandnis von I Kor. 14 «falsch»

oder «sachgemaiss» war.
Alfred Schindler, Ziirich



	Schriftprinzip und Altertumskunde bei Reformatoren und Täufern : zum Rückgriff auf Kirchenväter und heidnische Klassiker ; Gerhard Ebeling zum 80. Geburtstag am 6. Juli 1992

