
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 2

Artikel: Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

Autor: Wolf, Jean Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

Der christliche Empirismus macht die systematische Theologie in ihrem
Kern zu einem non-kognitiven Geschäft. Er antwortet damit auf die Sinn-
und Metaphysik-Kritik des Neopositivismus und entschärft die alte Rivalität
zwischen Wissenschaft und Glaube. Dieser Versöhnungsversuch übt zwar
eine gewisse Anziehungskraft aus. Doch er führt zu einer Depotenzierung
des Glaubens und der Theologie und verkennt den wert- und bildbeladenen
«Weltanschauungsgehalt» der Naturwissenschaften, der kein harmloses
Nebeneinander von Glauben und Wissen gestattet. Schliesslich macht der
christliche Empirismus den Atheismus (ebenso wie den Nihilismus) zu einer
unverständlichen Position und verhindert damit eine Konfrontation von
Argumenten für und gegen den Theismus. Damit entsteht der falsche
Eindruck, der Streit zwischen jenen, die Gott für eine existierende und handelnde

Person halten, und jenen, die auf eine «Geschichte des Gotteswahns»
(Mauthner) zurückblicken, sei konfus und lasse sich mit den Mitteln einer
von Wittgenstein angeregten Sprachkritik vermeiden.

Das «ermässigte Warenangebot» moderner Modeströmungen in der
Theologie ist reichhaltig, die Anpassung dieses Angebots an die Nachfrage
des modernen Durchschnittsbürgers vielfältig. Der Glaube zu ermässigten
Preisen hat je seine eigenen Theologien. Ich nenne nur sieben verbilligte
Theologien:

1) Theologie ohne Mythos («Entmythologisierung», «Kerygma versus
Mythos»)

2) Theologie ohne Dogma (ohne fixiertes Glaubensbekenntnis und ohne
institutionellen Schutz der «richtigen» Interpretation Heiliger Texte1)

3) Theologie ohne Metaphysik (z.B. ohne Anleihen bei der hellenistischen

Philosophie)
4) Theologie ohne Supranaturalismus (d.h. innerhalb der Grenzen der

Erfahrung)
5) Theologie ohne Gott (atheistische Theologie, gelegentlich nicht mehr

als eine provozierende Bezeichnung für die Destruktion traditioneller, z. B.
patriarchaler Gottesbilder)

1 «Die Frage, ob das Judentum Dogmen und eine Dogmatik besitze, wurde in der
innerjüdischen Diskussion der letzten Jahrzehnte häufig behandelt. Die Orthodoxie im
Judentum lehnt mehr und mehr die dogmatische Formulierung der Glaubensinhalte des

Judentums als ihm wesensfremd ab, während die klassischen Reformer des Judentums, vor
allem im 19. Jh. (ursprünglich in Deutschland) eine systematische Theologie des Judentums

entwickeln wollten.» Schalom Ben-Chorin, Jüdischer Glaube, Tübingen 1979,13.



176 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

6) Anti-Theologie (Theologie ohne Systematik, Abschaffung der systematischen

Theologie zugunsten des «schlichten Glaubens» und seiner «spontanen»

Selbstexplikation)
7) Theologie ohne Tatsachenbehauptungen.
Der christliche Empirismus propagiert eine Theologie ohne Tatsachenbehauptungen.

Er ist in gewisser Hinsicht die «billigste» Theologie, die sich
auch die Gebildeten unter den Verächtern der Religion zu leisten vermögen.
Er verzichtet zwar nicht vollständig auf Urteile, die wahr oder falsch sein

können. Doch die zentralen Sätze der systematischen Theologie hält er
primär nicht für Deklarationen, sondern für praktische Anweisungen. Der
christliche Empirismus scheint es möglich zu machen, Christ zu sein, ohne
dafür einen ontologischen Preis zu bezahlen.

Zentrale Dogmen der christlichen Theologie lauten folgendermassen:
1. Gott existiert. 2. Gott ist gütig und gerecht. 3. Gott ist allmächtig. 4.

Gott hat die Welt geschaffen. 5. Jesus Christus ist der inkarnierte und
auferstandene Sohn Gottes.

Diese Sätze werden in der traditionellen Theologie als Aussagen verstanden.

Sie sind wahr. Es gehört zum christlichen Bekenntnis, diese Aussagen
als wahr zu anerkennen.

Aussagen können wahr oder falsch sein, sie informieren über die
Wirklichkeit, beziehen sich auf Tatsachen. Die neuzeitliche Religionskritik kennt
zwei Spielarten, die wir als 1. Nachweis des Irrtums und der Falschheit und 2.

als Sinnlosigkeitsverdacht klassifizieren wollen. Die Religionskritik versucht
entweder nachzuweisen, dass die dogmatischen Aussagen falsch seien, oder
dass es sich überhaupt nicht um Aussagen und insofern um sinnlose Sätze

handle. Die grammatische Form des Indikativs sei deshalb irreführend. Der
Sinnlosigkeitsverdacht kann jedoch insofern abgeschwächt werden, als man
dogmatische Sätze gar nicht als buchstäbliche Behauptungen interpretiert.
Unter ihrer Form verbergen sich, so wird gesagt, Mitteilungen ganz anderer

Art, denen eigentlich die grammatische Form des Vokativs angemessen
wäre.

Der christliche Empirismus ist ein Rettungsversuch der Theologie
angesichts jener Religionskritik, welche die theologischen Kernsätze als Pseudo-

aussagen und getarnte Vokative entlarvt. Er reagiert auf den Verdacht,
Sätze über Gott seien nicht verifizierbar und daher sinnlos.

Wittgenstein hat - vor dem Durchbruch zu seiner Spätphilosophie - in
einem Gespräch mit Friedrich Waismann, das am 17. Dezember 1930 in
Neuwaldegg stattgefunden hat, ganz im Geiste des «Wiener Kreises» über
Religion geurteilt.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 177

«Ist das Reden wesentlich für die Religion? Ich kann mir ganz gut eine Religion denken, in der
es keine Lehrsätze gibt, in der also nicht gesprochen wird. Das Wesen der Religion kann offenbar
nicht damit etwas zu tun haben, dass geredet wird, oder vielmehr: wenn geredet wird, so ist das

selbst ein Bestandteil der religiösen Handlung und keine Theorie. Es kommt also auch gar nicht
darauf an, ob die Worte wahr oder falsch oder unsinnig sind... Ich kann nur sagen: Ich mache
mich über diese Tendenz im Menschen nicht lustig; ich ziehe den Hut davor. Und hier ist es

wesentlich, dass das keine Beschreibung der Soziologie ist, sondern, dass ich von mir selbst

spreche.»2

Diese Schlussfolgerung ist, obwohl Wittgenstein seine persönliche
Hochachtung vor der Religion beteuert, vernichtend. Im Klartext lautet sie, dass

die Sprache nicht das geeignete Medium der Religion ist. Religion muss man
im Tanz, Gesang und (stummen?) Ritus zum Ausdruck bringen. Religiöses
Sprechen dagegen beschränkt sich auf den Austausch privater autobiographischer

Erlebnisse.
In seiner Spätphilosophie hat sich Wittgenstein für andere Modi als den

Indikativ interessiert. Sein spezielles Interesse galt nun nicht mehr den
Aussagesätzen, sondern den Sätzen im Imperativ oder Optativ, die Befehle
oder Wünsche zum Ausdruck bringen.3 Er hat gelegentlich angedeutet, dass

religiöse Sätze sui generis Sprachspiele und einen eigenen Kontext bildeten.
Sie seien nicht sinnlos, sondern erfüllten spezielle Funktionen, die nicht mit
der Funktion von Beschreibungen im Modus des Indikativs zu vergleichen
seien.4

Damit kommt er der Position nahe, die später als «christlicher Empirismus»

bezeichnet wird und religiöse Rede vor dem Sinnlosigkeitsverdacht
befreien soll. Dieser Rettungsversuch besteht darin, dass zwar zugegeben
wird, dass die dogmatischen Lehrsätze keine echten Aussagen sind, obwohl
sie ihrer grammatikalischen Form nach nicht von Aussagen zu unterscheiden
sind, dass es sich aber gleichwohl um sinnvolle (d.h. verständliche) Sätze
handelt. Jedenfalls sind sie nicht blosse Ausrufe. Sie lassen sich nicht auf
Schreie und Seufzer reduzieren, mit denen Menschen und Tiere ihre Gefühle

ventilieren. Eine falsche Prämisse der Sinnkritik der frühen Neopositivi-
sten besteht in der Annahme, dass Sätze, welche nicht Aussagen sind, keine

2 Wittgenstein und der Wiener Kreis. Gespräche, aufgezeichnet von F. Waismann,
Frankfurt a.M. 1984,117f.

3 Vgl. A. Kenny, Wittgenstein, Frankfurt a.M. 1974,145.
4 L. Wittgenstein, Lectures and Conversations on Aesthetics, Psychology and Religious

Belief, hg. von C. Barrett, Oxford 1966, 53-72. Vgl. D. Z. Phillips, Religious Beliefs and
Language-Games, Ratio 12 (1970) 26-46, wieder abgedruckt in: The Philosophy of
Religion, hg. von B. Mitchell, Oxford 1971.



178 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

sinnvollen Sätze sein können. Doch Fragesätze und Imperativsätze sind
ebenfalls keine Aussagen, und trotzdem sinnvolle (d.h. verständliche) Sätze.

Sätze, die eine erfolgreiche Kommunikation gewähren und deren Wortlaut

sich sinngemäss paraphrasieren lässt, sind grundsätzlich sinnvoll, auch

wenn sie nicht empirisch verifizierbar oder falsifizierbar sind. Diese Einsicht
wird dadurch erleichtert, dass Wittgenstein das Verifikationsprinzip aufgibt
und sich darauf beschränkt, den Sinn oder die Bedeutung eines Satzes im
Zweck zu sehen, den er erfüllt.5

Die These des christlichen Empirismus lautet: Die zentralen dogmatischen

Lehrsätze der christlichen Theologie sind eher dem imperativen als

dem indikativen Modus zuzurechnen. Sie sind primär auch nicht Beschreibungen,

sondern Absichtserklärungen und Anweisungen zu einer christlichen

Lebensführung. Das sprachliche Gebilde «Gott existiert» sieht zwar
aus wie ein gewöhnliches Existenzurteil, doch es dient nicht zur Affirmation,
dass etwas der Fall ist, sondern formuliert ein Engagement für eine Lebensform,

nämlich die Lebensform der Liebe, die mit den biblischen Erzählungen

assoziiert wird. Ob die biblischen Erzählungen für buchstäblich wahr
gehalten werden oder nicht, ist für die Definition des christlichen Glaubens

unwichtig. Dem gläubigen Individuum kommt im Umgang mit der Bibel ein

grosser Interpretationsspielraum zu. Denn die Bibel enthält unterschiedliche,

ja z.T. gegensätzliche Traditionsstränge. R.B. Braithwaite, der die
Position des christlichen Empirismus 19556 zum erstenmal formuliert hat,
verweist z. B. auf den Gegensatz einer pantheistischen Klasse von Erzählungen,

nach denen alles und jedes ein Teil von Gott ist, und einer dualistisch-
manichäischen Klasse von Erzählungen, die den Kampf zwischen Gott und
Luzifer hervorheben. Sein story-Konzept der biblischen Theologie
anerkennt den biblischen Text als literarischen Text, d.h. als unerschöpfliches
und vieldeutiges Sinngebilde. Das story-Konzept erfüllt damit zwei Funktionen:

Es unterstreicht das protestantische Prinzip der Interpretationsfreiheit
gegenüber den biblischen Texten und es fixiert das sog. proprium der christlichen

Ethik. Christliche Ethik - im Unterschied zu einer jüdischen, islamischen

oder konfuzianischen Ethik - wird primär mit den Erzählungen des

Neuen Testamentes assoziiert. Der Begriff der Erzählung spielt im christli-

5 «Man kann sagen: der Sinn des Satzes ist sein Zweck. (Oder von einem Wort: <Its

meaning is its purposed», Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, in: Schriften IV,
Frankfurt a.M. 1969, 59. Eine wichtige Rolle in Wittgensteins semantischer Skizze spielt
der Begriff der Regel.

6 R. B. Braithwaite, An Empiricist's View of the Nature of Religious Belief (The ninth
Arthur Stanley Eddington Memorial Lecture, November 1955), abgedruckt in The Philosophy

of Religion, a.a.O.. 88.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 179

chen Empirismus eine Schlüsselrolle, weil er ontologisch neutral ist. Er legt
uns nicht darauf fest, ob wir das Erzählte als Märchen, Parabel, Allegorie
oder Chronik über heilige Ereignisse anerkennen.

Der christliche Empirismus vertritt die Auffassung, dass auch ein
entmythologisierter Glaube ein christlicher Glaube ist, ja dass nur ein entmythologisierter

Glaube in sich konsistent und gegenüber den Angriffen des
Empirismus und Positivismus resistent ist. Allerdings geht er noch einen Schritt
weiter als die «Enthmythologisierung», die vor dem Kerygma und den
Zentralwundern von Schöpfung und Auferstehung ehrfürchtig stehen bleibt.
Insbesondere die «Entmythologisierung der Auferstehung» stösst in der
christlichen Theologie auf entschiedenen Widerstand.7 Der christliche
Empirismus dagegen entmythologisiert den Glauben total. Die scheinbare
Aussage: «Gott existiert» ist eine versteckte Aufforderung: «Elöret mein
Wort!», «Folget mir nach!», «Kehret um!», «Ändere Dein Leben!», «Führe
ein Leben in Liebe!» etc. Die Aussage «Gott hat die Welt geschaffen»
fordert Verehrung und Dankbarkeit und ist - in nicht-realistischer Interpretation

- ebensowenig eine Aussage über Zustandsveränderungen in der
Welt. Nicht-assertive Sätze wie Ausrufe, Fragen und Imperative sind
verständlich, obwohl sie nicht verifizierbar sind. Sie sind eindrückliche Beispiele

dafür, dass das Verifikationsprizip für den Sinn eines Satzes zu eng ist. Sie
dienen nicht nur dem Ausdruck von Gefühlen, sondern verbessern die
Interaktion. Nicht die Verifizierbarkeit, sondern der kommunikative
Gebrauch eines Ausdrucks entscheidet über seine Bedeutung.8

Der christliche Empirismus ist ein Programm für die Verächter der
Metaphysik unter den Gebildeten des 20. Jahrhunderts, d.h. für all jene, die in
der Atmosphäre der positivistischen Sinn- und Metaphysik-Kritik ausgebildet

wurden. Zu seinen Vertretern zählt neben Braithwaite der Oxford-
Philosoph Richard Hare.9 Kritisch Stellung bezogen haben der australische

7 Zur Diskussion vgl. J. Hick (Hg.), The Myth of God Incarnate, London und
Philadelphia 1977.

8 Damit ist zwar eine andere Richtung für die Semantik angedeutet, aber noch keine
eigentliche Bedeutungstheorie festgelegt.

9 R. M. Hare, The Simple Believer, in: Religion and Morality. A Collection of Essays,
hg. von G. Outka & J. P. Reeder, Garden City, New York 1973.393-427, auch in: Essays on
Religion & Education, Oxford, Clarendon Press 1992. Wie Braithwaite bejaht Hare die
Frage, ob Religion ohne das Übernatürliche auskommen könne. Er grenzt sich allerdings
von Kants und Braithwaites' Liebeskonzept sowie generell von der zu starken Annäherung
der Religion an Moral ab. Einen ausführlichen Überblick über nicht-realistische, aber
«positive» Interpretationen des christlichen Glaubens im Anschluss an den klassischen
Atheismus von Feuerbach gibt J. Hick, An Interpretation of Religion, Macmillan Press

1989,172 ff.; 190-209.



180 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

Philosoph John Mackie10 und der kanadische Philosoph Kai Nielsen11. Nielsen

hat z.B. darauf hingewiesen, dass Hare den Glauben an die Bedürfnisse
des Intellekts in einer Weise akkomodiert, die dem Anspruch des Glaubens,
Skandal für den Intellekt zu sein, völlig entgegenläuft. Während für Hare
Sätze über Gott keine echten Behauptungen sind, verkörpern für Mackie
Sätze über Gott echte, aber falsche Tatsachenbehauptungen. Mackie
versucht in seinem Buch nicht nur das Eigenrecht traditioneller Argumente für
und gegen die Existenz Gottes zu rehabilitieren, sondern er distanziert sich
auch von «fideistischen» Ausflüchten, die den Glauben völlig jenseits von
Vernunfterwägungen ansiedeln. Noch wichtiger ist jedoch, dass sich Mackie
völlig von der Atmosphäre des Neopositivismus und der metaphysischen
Sinnkritik distanziert, die für Autoren wie Richard Hare prägend war.

Ähnlich wie in der Ontologie der Ethik, wo es u. a. um den ontologischen
Status von Werten geht, scheint Mackie auch in seiner Religionsphilosophie
eine «Irrtumstheorie» zu vertreten, wonach jene, die an Gott glauben, nicht
etwa sinnlose Sätze stammeln oder lediglich Fragen und Imperative äussern,
sondern sich in einem echten und bis zu einem gewissen Grad verständlichen
Irrtum befinden. Damit kommt er der Intention von Fritz Mauthner, dem
streitbaren Historiographen der Geschichte des Atheismus, nahe, der in der
Einleitung zu seinem monumentalen Werk feststellt, dass heute (das war
1920) kein Mensch mehr den Buchtitel «Geschichte des Teufels» dahin
missverstehen würde, ein solches Buch handle über Geburt und Älterwerden

des Teufels. Mithin sei es überflüssig, ausdrücklich von einer Geschichte
des «Teufelvra/ms» zu sprechen. Mit einer «Geschichte Gottes» hingegen
wäre man nicht so eindeutig verständigt - jedenfalls wäre eine «Geschichte

10 J. L. Mackie, The Miracle of Theism, Oxford 1982. Der Vorzug von Mackies Position
besteht u.a. darin, dass er den epistemologischen Charakter von Wundern thematisiert,
und Wunder nicht etwa zu blossen «Zeichen» macht. Eine ausführliche Kritik von Mackies
Atheismus bietet Th.B. Warren, Have Atheists proved there is no God? Arkansas 1974,
41984.

11 K. Nielsen, Christian Empiricism, JR 61 (1981) 146-167, wieder abgedruckt in: ders.,
God, Scepticism, and Modernity, University of Ottawa Press, Ottowa, London, Paris 1989,

Kap. 13. Nielsen hat sich in zahlreichen Publikationen für den haltbaren Kern des
«Verifikationismus» und seiner Anwendung auf die Religionskritik stark gemacht. Im angegebenen

Aufsatz kritisiert er auch Hares Analogie zwischen heuristischen
«Rahmenwerküberzeugungen» in den Wissenschaften und der «religiösen Hypothese».



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 181

des Gotteswahns» wenn auch anstössiger, so doch unmissverständlicher.12 In
der Tat ist z. B. auch ein Buchtitel wie «Zukunft einer Illusion»13 in unserer
Kultur nach wie vor unmissverständlich. Daran hat sich trotz der Entwicklung

der Theologie zu den eingangs erwähnten «Ermässigungen» im Wesentlichen

nichts geändert. Die Historiographie des Atheismus14 kämpft mit den
taktischen Maskierungen, in denen die radikale Religionskritik auftreten
musste. So ist es z.B. unentschieden, ob David Humes Position als

«Irreligiosität» (Hermann Ley) oder «verdünnter Deismus» (J. C.A. Gaskin)
klassifiziert werden soll. Und noch Charles Darwin hat dem Atheismus ein
Bekenntnis zum «weniger aggressiven Agnostizismus» vorgezogen und seine

Unfähigkeit zum christlichen Glauben als «Farbenblindheit» apostrophiert.15

Abgesehen von taktischen Rücksichten - bei Darwin waren es auch

Rücksichten auf die religiösen Gefühle seiner Familienangehörigen - bleibt
dem Atheisten keine andere Wahl, als den Glauben an die Existenz Gottes
aus seiner Perspektive als «Irrtum» oder «Wahn» zu charakterisieren.

Ein notorisches Problem von Irrtumstheorien ist allerdings die Aufgabe,
die Persistenz und Verbreitung gewisser «Irrtümer» zu erklären. Grob gesagt

12 «Der grosse Pan ist tot oder liegt im Sterben; es ist Zeit, seine Geschichte zu
schreiben. So lange noch Zeugen seiner lebendigen Herrschaft da sind. Die Geschichte des

gewaltigsten Gedankenwesens, das in der Menschheit gewirkt hat. Die Geschichte der
Gottesvorstellung oder des Gottes, je nach dem.» So beginnt die Einleitung von F. Mauth-
ner, Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, Stuttgart 1920-3, Neudruck
Sammlung Historica, Frankfurt a.M. 1989, Bd.l, 3.

13 S. Freud, Die Zukunft einer Illusion, 1927.
14 Neben dem neueren und noch unabgeschlossenen Standardwerk von H. Ley

(«Geschichte der Aufklärung und des Atheismus», Berlin-seit 1986 liegt derBd. 5/1 vor) sindin
den letzten Jahren mehrere zumeist englischsprachige Neuerscheinungen zur Geschichte
des Atheismus erschienen - vgl. z. B. D. Berman, A History of Atheism in Britain: From
Hobbes to Russell, London, New York and Sidney 1988; M.J.Buckley, S.J., At the

Origins of Modern Atheism, New Haven & London 1987; B. Lightman, At the Origins of
Agnosticism. Victorian Unbelief and the Limits of Knowledge, Baltimore & London 1987;
M. Neusch, Aux Sources de LAtheisme Contemporain, Paris 1977 (engl. New York,
Ramsey 1982); J. Turner, Without God, Without Creed. The Origins of Unbelief in
America, Baltimore & London 1985; Kors, Atheism in France, 1650-1729, Princeton, New
Jersey 1990. Weniger historisch als systematisch orientiert sind A. Maclntyre & P. Ricoeur,
The Significance of Atheism, New York 1969; G. H. Smith, Atheism. The Case Against
God, Buffalo, New York 1979; K. Nielsen, Philosophy & Atheismus, Buffalo, New York
1985; J. G. Murray, Essays on American Atheism, 2 Bände, Austin, Texas 1986; M. Martin,

Atheism. A Philosophical Iustification, Philadelphia, Temple, UP 1990.
15 Darwin relativiert jedoch diesen Selbsteinwand der «Farbenblindheit» - vgl. The

Autobiography of Charles Darwin and Selected Letters, hg. von F. Darwin, (1982), New
York 1958, 65. Dass Darwin «the unaggressive attitude of an Agnostic» vorzog, schreibt
sein Sohn und Herausgeber in einer Anmerkung auf S. 69 der zitierten Ausgabe.



182 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

gibt es drei Möglichkeiten, den «Gotteswahn» zu erklären: Er beruht auf
einem intellektuellem Irrtum, auf einem emotionalen (Grund-?)Bedürfnis
(eventuell auf einer «kollektiven Neurose») oder auf einer (unersetzbaren?)
gesellschaftlichen Funktion. Die spezifischen Schwierigkeiten und Hindernisse

für solche Erklärungen sollen hier nicht erörtert werden.16 Wichtig
bleibt nur die Tatsache, dass solche Erklärungen im Rahmen einer «Irrtumstheorie»

die ganze Last von «Rechtfertigungen» des Glaubens tragen müssen.

Es gibt m. a. W. keine von menschlichen Meinungen unabhängige göttliche

Realität, keine Offenbarungsinstanz, welche menschliche Irrtümer über
Gott zu berichtigen oder zu bestätigen vermöchte. Die gesamte biblische
Überlieferung des Handelns Gottes in der Geschichte hängt somit in der
Luft. Die atheistische Irrtumstheorie hat gegenüber dem christlichen
Empirismus den Vorzug der Deutlichkeit und der unmissverständlichen Abgrenzung

vom biblischen Glauben.
Für Nielsen und Mackie sind Theismus und Atheismus (bis zu einem

gewissen Grad) sinnvoll rekonstruierbare Positionen; ähnliches gilt auch für
Anthony Flews jüngere Arbeiten.17 Hare dagegen macht eine direkte
Konfrontation zwischen Theist und Atheist unmöglich. Er glaubt damit auch
verhindern zu können, dass jene, die am orthodoxen Verständnis von
Glaubensaussagen irre werden, ins Lager der Atheisten überlaufen. (Möglicherweise

fand er sich angesichts der spektakulären Bekehrung seines prominenten

Oxford Kollegen Antony Kenny vom Katholizismus zum Atheismus
nachträglich in seiner Befürchtung bestätigt.) Für ihn ist die Debatte über
die Existenz Gottes eine undurchsichtige und fruchtlose Angelegenheit, die
Christen und sog. Atheisten unnötig polarisiert. Er vertritt eine Auffassung,
die u. a. in der evangelischen Theologie eine gewisse Verbreitung gefunden
hat, und die besagt, dass sich christliche Theologie jenseits der Alternative
von Theismus und Atheismus zu bewegen habe.18 Parallel dazu gibt Hare die

Möglichkeit aus der Hand, die Option des «Nihilismus» sinnvoll zu artikulie-

16 Eine aktuelle Erklärung von Religion als «Kontingenzbewältigungspraxis» erweist
sich bei genauerem Hinsehen als mehrdeutig - drei verschiedene Erklärungsmodelle
unterscheidet A. Müller, Religion als Kontingenzbewältigungspraxis?, Concilium 26
(Oktober 1990) 370-6.

17 Während A. Flew ursprünglich die neopositivistische Sinnkritik in der Religionsphilosophie

einläutete, hat er später seine Auffassung modifiziert. Vgl. The Presumption of
Atheism, London 1976, auch unter dem Titel God, Freedom, and Immortality 1984

erschienen.
18 Vgl. etwa E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen 51986, 56ff.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 183

ren und zu verteidigen oder zu widerlegen.19 Das nihilistische Lebensgefühl
degeneriert in seiner Optik zu einer vorübergehenden pubertären Depression

- es wird zu einem rein psychologischen Phänomen und verliert den
Charakter einer (heroischen, verzweifelten oder ironischen) Reaktion auf
eine historische und gesellschaftliche Grosswetterlage.

Die Vertreter einer nicht-realistischen Interpretation des christlichen
Glaubens möchten diesen ohne den Makel des Aberglaubens an übernatürliche

Kräfte und Ereignisse beibehalten. Sie plädieren für ein Christentum
ohne supranaturalistisch gedeutete Wunder. Was die ablehnende Haltung
gegenüber der traditionellen Fusion von Glaube und Metaphysik betrifft, so

wird vorausgesetzt, dass sich diese beiden Elemente trennen lassen, ohne
dass der Glaube Schaden erleidet. Im Unterschied zu den meisten modernen
Empiristen sind die christlichen Empiristen also der Auffassung, christlicher
Glaube sei ohne Metaphysik, d.h. ohne Glauben an eine «Hinterwelt»,
möglich.

Das Programm des christlichen Empirismus geht allerdings noch ein
Stück weiter als die soeben charakterisierte «Enthellenisierung» oder «Ent-
platonisierung».20 Sie setzt zusätzlich den Wissenschaftscharakter der
systematischen Theologie aufs Spiel, denn diese wird nicht als empirische
Wissenschaft oder zumindest als ein System wahrheitsfähiger Sätze prätendiert.
Theologie ist nicht-kognitiv. Sie rivalisiert ebensowenig wie Kunstgeschichte,

Philologien und Literaturwissenschaften mit den Naturwissenschaften.
(Theologie wird zur «Geisteswissenschaft»!) Ihre Bedeutung und Berechtigung

besteht in einer spezifischen praktischen Lebensorientierung. Theologie

stellt keine verifizierbaren oder falsifizierbaren Hypothesen auf. Sie wird
dem Paradigma einer «hermeneutischen Disziplin» angenähert.

Der christliche Empirismus gibt implizit eine Antwort auf die Frage,
welche Disziplinen der Theologie wissenschaftlich respektabel bleiben und

19 Vgl. Hares Aufsatz «Nothing Matters» von 1960, wieder abgedruckt in Hare,
Applications of Philosophy, London and Basingstoke 1972, 32-47. Dieser Aufsatz ist ein
einmaliges Dokument für Britische Unempfänglichkeit gegenüber den kontinentalen
Propheten des europäischen Nihilismus von Turgenjev bis Camus. Hare erzählt von einem
jungen Menschen, der aufgrund der Lektüre von Camus den Kopf hängen Hess und - nach

einiger Aufmunterung und «analytischer Sprachkritik» von Dick Hare - von seiner im
Wesentlichen auf Konfusion beruhenden Sinnkrise wieder kuriert wurde. Eine ernsthafte
Debatte des Nihilismus, wie ihn Nietzsche vertrat, findet sich dagegen in Ph.E. Devine,
Relativism, Nihilism, and God, Library of Religious Philosophy, Bd. 2, 1990.

20 K. Löwith mutmasst, dass nach Hegel «der Kompromiss zwischen christlicher und
klassischer Tradition seine schöpferischen Kräfte verbraucht hat». Löwith, Weltgeschichte
und Heilsgeschehen (Kurzfassung von 1950), in: ders., Sämtliche Schriften, Bd. 2, Stuttgart

1983, 248.



184 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

welche nicht. Systematische Theologie (Dogmatik) scheidet als erklärende
Wissenschaft aus. Sie kann höchstens noch als Sprach- und Erkenntniskritik
und als Ideengeschichte (wie z.B. die Geschichte der Alchemie und der
Astrologie) ein Schattendasein fristen. Die sog. Hilfswissenschaften dagegen

- Kirchengeschichte, Exegese und Pastoraltheologie - können
Universitätsdisziplinen bleiben.

Die Kluft zwischen theologischer Spekulation und der Praxis der Gläubigen

wird damit nicht etwa geschlossen, sondern weit eher vergrössert. Es

geht der Theologie des christlichen Empirismus überhaupt nicht um theoretisches

Wissen, das an sich interesssant sein mag, aber für die Wahl der
individuellen Lebensform und die Gestaltung des sozialen Lebens
unverbindlich und folgenlos bliebe. Nicht zufällig ist insbesondere der frühe Hare

- ähnlich wie Kierkegaard und Sartre - von einem Pathos der Entscheidung
durchdrungen. Theologie wird nur als Explikation eines existentiellen Glaubens

direkt handlungsrelevant. Der existentielle Glauben ist - im Unterschied

zum blossen Meinen oder Für-wahr-halten - eine Antwort auf den
Anruf Gottes, ein Akt der Nachfolge und eine Haltung des Vertrauens.

Die Mängel des christlichen Empirismus sollen indessen nicht verschwiegen

werden. Es sind Mängel im Hinblick auf das Selbstverständnis und eine
minimale Homogenität der Christenheit und den Wissenschaftscharakter
der systematischen Theologie.

Ein Nachteil des christlichen Empirismus besteht darin, dass er den

Gegensatz zwischen traditionalistischen und «einfachen Gläubigen» auf der
einen Seite und modernistischen Theologen auf der anderen Seite vertieft.
Der Graben zwischen «Orthodoxen» und «Liberalen» wird unüberbrückbar.
Denn der christliche Empirismus ist - selbst wenn er an sich akzeptabel wäre

- dem Selbstverständnis der Tradition und der Mehrheit der Kirchgänger
diametral entgegengesetzt. Aus der Perspektive des schlichten Glaubens an
Gott und seine Wunder ist der prätendierte Unterschied zwischen christlichem

Empirismus und Atheismus nicht mehr zu erkennen. Er entpuppt sich
als raffiniert maskierter Atheismus.

Ein weiteres Odium des christlichen Empirismus ist seine Künstlichkeit.
Er ist das Produkt von Intellektuellen für Intellektuelle. Der «lebendige»
und «innovative» Glauben nährt sich dagegen von kindlichem Vertrauen,
Visionen, Wunderglaube und (erhoffter oder gar erfahrener) Interaktion
mit einem in der Geschichte handelnden und wirkenden Gott. Er versteckt
sich nicht hinter einem ontologischen Neutralismus. Dieser bunte und vitale
Prozess von Enthusiasmus und Vision, wie er u. a. bei den viel verleumdeten
«Sekten» und «Fundamentalisten» zu finden ist und den Repräsentanten der

grossen Kirchen immer suspekt erscheint, geht der theologischen Explika-



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 185

tion und Systematisierung voraus. Die Theologie hat zwar Rückwirkungen
auf den Glauben, aber sie ist nicht konstitutiv für den Glauben. Nur dort
entstehen religiöse Bewegungen oder Erneuerungen, wo die Menschen für
Interventionen des «Übernatürlichen» ins natürliche Geschehen offen und
von den Barrieren intellektueller Skepsis unbehelligt sind. Zweifler sind im
Normalfall keine «religiösen Virtuosen» und noch viel weniger inspirierte
Jünger oder inspirierende Evangelisten. Die «Intervention des Numinosen»
ist ein Lebenselement des jüdisch-christlichen Glaubens; sie ist der gemeinsame

Nenner aller theistischen Religionen.21 Karl Barth hat von der
«Unumkehrbarkeit des Verhältnisses Gottes zu den Menschen» gesprochen - eine

Formulierung, welche zugleich eine Verdeutlichung und eine Übertreibung
enthält. Doch es entspricht der ganzen biblischen Botschaft zu sagen: Es ist
nicht der Mensch allein, der Gott sucht, sondern «Gott sucht den
Menschen»22, indem Er handelt, in die Geschichte eingreift - oder sich verbirgt.
Die Theologie ist zwar nicht verpflichtet, alle Elemente des gelebten Glaubens

unkritisch zu akzeptieren, aber sie ist auch nicht befugt, den zentralen
Glauben an die Existenz Gottes in der ontologischen Schwebe zu halten.

21 Die exklusivistische Ansicht, der christliche Glaube sei keine Religion, entzieht
diesen sowohl dem religionsgeschichtlichen Vergleich als auch der philosophischen Kritik.
Im Anschluss an Kierkegaard hat K. Barth exzessiven Gebrauch von dieser Unterscheidung

gemacht; vgl. etwa seine Auseinandersetzung mit Feuerbach in: ZdZ 5 (1927) 11-33,
in seinen Vorlesungen zur «Geschichte der protestantischen Theologie» (Zürich 1943, §14)
und in der Kirchlichen Dogmatik, Bd. IV, 3.1 Hälfte, Zürich 1959, 91. Vgl. J. Glasse: Barth
zu Feuerbach, EvTh 28 (1968) 459^-85; H.-M. Sass, Feuerbachs Religions- und Metaphysikkritik,

in: Ludwig Feuerbach, hg. von E. Thies, Darmstadt 1976, 235-8. Barth lässt
Feuerbach als Religionskritiker gelten. Gleichzeitig wird dessen Kritik jedoch dem (nach
Barth verwerflichen) Trend der neueren Theologie zum Spiritualismus, zur Mystik (ohne
«eschatologisch gesicherten Zusammenhang») und zur Anthropologie zugeordnet, welche
die «Unumkehrbarkeit» des Verhältnisses Gottes zu den Menschen verkenne. In dieser
Sichtweise scheint jedoch die spezifisch antitheologische Intention Feuerbachs zu verblassen:

Während Schleiermacher u. a. Theologen als unfreiwillige Atheisten porträtiert werden

können, wird nun Feuerbach umgekehrt zum unfreiwilligen atheistischen und doch
spiritualistischen Theologen abgestempelt. Barth will Feuerbach geschichtlich einordnen,
doch er müsste ihn argumentativ widerlegen. Leider ist diese Manier des «Historisierens»,
die in diesem speziellen Fall überdies einer Einvernahmung des artikulierten Atheismus in
den Horizont des Protestantismus gleichkommt, sehr verbreitet. Der unvoreingenommene
Leser von Barths Frühschriften kann sich überdies nicht des Eindrucks erwehren, der
«ganz andere Gott» sei der Gott K. Barths und damit eine glänzende Bestätigung von
Feuerbachs Kritik.

22 A. J. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums,
Neukirchen-Vluyn, 21989. Interessant an Heschels Buch ist die Verbindung von religiösem Denken

mit einem neuen Typus von Philosophie, den der amerikanische Pragmatismus
geschaffen hat.



186 Jean-Claude Wolf, Chrisdicher Empirismus als maskierter Atheismus

Der «naive Glaube» an Gottes Existenz, der den theistischen Religionen
wie ein unantastbares Axiom gemeinsam ist, nimmt die dogmatischen Kernsätze

auch als buchstäbliche Behauptungen, und er muss religiöse Sätze

sogar primär als informative Aussagen über eine «andere Wirklichkeit»
verstehen, welche die Menschen vor eine Entscheidung stellen. Es gibt nicht
zuerst einen «Sprung in den Glauben» und dann eine nachträgliche Information

darüber, wo man gelandet ist. Ein Gott, der nicht buchstäblich existiert,
kann mich ebensowenig vor eine Entscheidung stellen wie die Halluzination
eines Gottes. Wenn wir nicht zuvor eine Vorstellung davon haben, in welche

Richtung uns dieser Glaube führt und zu welchen Existenzannahmen er uns
verpflichtet, gleicht der Glaube einem kopflosen Sprung ins Wasser. Wer
den Glauben als kopflosen Sprung kennzeichnet, gibt die Möglichkeit aus
der Hand, den christlichen Glauben vom Glauben an irgendwelche abstrusen

Dogmen oder von einem nicht-christlich inspirierten Engagement
abzugrenzen. Damit soll nicht bestritten werden, dass der Glaube auch ein
Wagnis ist und dass es ein «Geheimnis des Glaubens» gibt.

Der Defekt des christlichen Empirismus besteht darin, dass er die
systematische Theologie auf Literaturwissenschaft und Hermeneutik reduziert
und ihre ontologischen Perspektiven ausmerzt. Was übrig bleibt, ist
allenfalls eine existenzielle Orientierung, eine symbolisch oder erzählerisch
komponierte Antwort auf die Frage nach dem «Sinn des Lebens». Fragen
nach der Erkennbarkeit und dem ontologischen Status Gottes bzw. der
Schöpfung werden ausgeklammert. Das Christentum wird zu einem
«nonkognitiven Projekt», das in keinem ernsthaften Konkurrenzverhältnis zu
den Naturwissenschaften steht. Eine physikalische Kosmologie, eine
biologische Evolutionstheorie können nicht mehr mit der Schöpfungstheologie
kollidieren, weil sich die Theologie auf einer «anderen Ebene» bewegt.
Auch das Aufeinanderprallen eines «atheistischen Weltbildes» der
Naturwissenschaften und eines «religiösen Weltbildes» wird ab ovo eliminiert.
Diese Trennung von «Ebenen» kann auch so charakterisiert werden, dass es

den Naturwissenschaften um Beschreibungen und Erklärungen der «natürlichen

Welt» geht, während Theologie «Sinndeutung» der Dreieck-Relation
Mensch-Mensch-Gott leistet. Das Gegeneinander von Wissenschaft und
Glaube wird zu einem friedlichen Nebeneinander verharmlost.23

Das Portrait friedlicher Koexistenz von Wissenschaft und Glaube wird
jedoch empfindlich gestört, wenn man in Betracht zieht, dass auch die

23 Gegen ein harmloses Nebeneinander von theologischer Schöpfungslehre und
Evolutionstheorie spricht sich z.B. H. Ringeling aus. Vgl. Leben im Anspruch der Schöpfung.
Beiträge zur Fundamental- und Lebensethik, Freiburg i.Ue., Freiburg i.Br. 1988, 25-52.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 187

Naturwissenschaften ihre «Wirklichkeit» u. a. in Bildern und Geschichten

präsentieren, die z.T. in einem Antagonismus zu den Metaphern und
Gleichnissen der Bibel stehen. Das meist diskutierte Beispiel ist die
Evolutionstheorie. Obwohl sie primär eine Theorie ist, beruht ihre populäre
Darstellung wesentlich auf Bildern und Vergleichen. Die Rede von einer
evolutionistischen «Weltanschauung» bzw. einem darwinistischen «Welt-
WM» ist nicht leichtfertig von der Hand zu weisen. Wissenschaft, insbesondere

Biologie ist nicht «weltbildindifferent».24
Die Popularität der Evolutionstheorie erweist sich darin, dass sie den

Bilder- und Gleichnisvorrat der biblischen Tradition zumindest teilweise zu
verdrängen vermag. Nicht nur der Überlebenskampf und das viel zitierte
«Überleben des Stärksten», sondern auch die sozialen Instinkte und die

intelligente Anpassung an Umweltveränderungen gehören zu diesem «neuen

Bild». Der Bruch zwischen einem aus einem Zentrum geschaffenen und
vom Schöpfer für gut befundenen Kosmos mit anschliessendem Sündenfall,
eventuell mit creatio continua und mit den Signaturen oder vestigia Dei
versehen, Zeichen und Wundern der Drohung und Verheissung einerseits
und den dezentralisierten, «teleonomischen» Prozessen von Selektion und
Mutation andererseits - dieser Bruch wird vielleicht nie verheilen! Diese
Weltbilddifferenz zwischen Schöpfungsbericht und Evolutionstheorie kann
auch für die menschliche Praxis nicht folgenlos bleiben. David Hume und
der Mehrzahl seiner Interpreten ist zwar zu konzedieren, dass eine blosse

Beschreibung der Realität keine Normen logisch impliziere, doch in Ethik
und Politik geht es gewöhnlich nicht um logische Implikationen, sondern um
«schwächere Argumente». Annahmen über die Wirklichkeit stützen oder
unterminieren moralische Wertungen. Während die Doktrin von der Schöpfung

und der Ebenbildlichkeit Gottes, die - vielleicht in ängstlicher Abwehr
heidnischer Tier- und Naturkulte - nur dem Menschen attestiert wird, in
Verbindung mit der (Über)Bewertung von Sprache und Vernunft die
Annahme einer Höherwertigkeit der Menschen stützt, unterminiert der Darwinismus

diese Spezieshierarchisierung. Darwin selber hat gelegentlich auf die
Gefahren der Rede von «höheren» und «niederen» Arten hingewiesen und
diesen Prädikaten eine gänzlich neue und wertfreie Bedeutung verliehen.
Welche praktischen Konsequenzen eine speziesneutrale Ethik hat, ist eine

Fragestellung, die ihre Impulse nicht aus der Bibel bezieht. Die simplifizierende

Annahme einer reibungslosen Arbeitsteilung zwischen Wissenschaft

24 Vgl. R. Dawkins, Der blinde Uhrmacher. Ein neues Plädoyer für den Darwinismus,
München 1986; U. Lüke, Evolutionäre Erkenntnistheorie und Theologie, Stuttgart 1990.



188 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

und Glaube erweist sich auch in bezug auf «Sinndeutung» und «lebenspraktische

Orientierung» als wenig tragfähig.25
Für die Sprache der Theologie lässt sich aus der Perspektive des christlichen

Empirismus folgendes Fazit ziehen. Zentrale religiöse Aussagen
(«Gott existiert», «Gott hat die Welt erschaffen», «Jesus Christus ist der
Sohn Gottes» etc.) haben keinen genuinen Aussagecharakter. Zwar haben
diese dogmatischen Sätze die äussere Gestalt von Aussagen, doch es sind
keine echten Aussagen, die entweder wahr oder falsch wären. Ja sie sind
ebensowenig wahrheitsfähig wie z.B. Fragesätze oder Befehlssätze. Der
christliche Empirismus will eine christliche Theologie ohne Metaphysik,
d.h. ohne Aussagen über die übernatürliche Wirklichkeit. Doch - so lautet
mein Einwand - er ist keine lebendige Option, sondern entweder 1. eine
akademische Totgeburt von Theologen für Theologen oder 2. eine Perspektive

für einen nicht spezifisch christlichen religiösen Glauben, z.B. eine
moderne atheistische Privatmystik. Allerdings ist dieser christliche Empirismus

kein offenes Bekenntnis zum Atheismus, sondern vielmehr verklausulierter

Atheismus, denn ihrer Intention nach möchten seine Befürworter
einen Ausweg aus der Alternative Theismus-Atheismus weisen.

Sollte sich herausstellen, dass der Theismus prinzipiell unvertretbar ist,
weil der Begriff Gottes inkohärent ist oder weil religiöse Sätze nicht «empirisch

verankert» (Hempel)26 werden können, so hätte das für den
Wissenschaftsanspruch der systematischen Theologie und für die Begründbarkeit
des christlichen Glaubens verheerende Folgen. Auch der christliche
Empirismus könnte die Krise nicht aufhalten. Deshalb sind philosophische Versuche,

den Theismus wenn nicht zu «beweisen», so doch zumindest «empirisch
zu verankern» oder «induktiv zu stützen», keineswegs obsolet. Vielmehr
berühren sie den Nerv einer systematischen Theologie, die etwas anderes
sein will als spekulative Metaphysik oder eine hermeneutische Disziplin,
welche Exegese und Überprüfung des Wahrheitsgehalts der biblischen Texte
systematisch vermischt.

25 Vgl. J.Rachels, Created From Animals. The Moral Implications of Darwinism,
Oxford 1990.

26 Für die empirische Verankerung des religiösen Glaubens kommen folgende Instanzen

in Frage: 1. Religiöse Erfahrungen; 2. göttliche Offenbarungen; 3. heilige Texte; 4.

religiöse Traditionen; 5. religiöse Autoritäten. Die Zuverlässigkeit dieser Verankerungsversuche

lässt sich, wenn man jeden für sich und isoliert betrachtet, relativ leicht diskreditieren.

Eine andere Frage ist, ob die systematische Theologie sich auf ihren kumulativen
Effekt abstützen kann. Eine gute Diskussion findet sich in B. Mitchell, The Justification of
Religious Belief, Oxford, New York 1981.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 189

Wie sehr die hermeneutische Methode in der modernen Theologie dominiert,

bezeugen etwa die Vernachlässigung der Frage nach dem ontologi-
schen Status der Auferstehung und die ausweichenden paradoxen Antworten

auf die sog. Geschichtlichkeit der Auferstehung, aber auch die Neutralisierung

der Wunderberichte zu Formen der «Narration». Was den Streit
zwischen Theismus und Atheismus betrifft, so lässt er sich selbst mit einer
christozentrischen Theologie nicht umschiffen. Die wissenschaftstheoretischen

Grundlagenprobleme des Theismus versus Atheismus werden gegenwärtig

eher in der analytischen Religionsphilosophie, und nicht so sehr in
der Theologie diskutiert. Das dürfte seinen Grund darin haben, dass für
einige Philosophen, aber auch für den common sense die Wahl zwischen
Theismus und Atheismus nach wie vor als echte Alternative gilt, die nicht
durch hochtrabende Terminologie, historisierende Einordnung oder ontolo-
gischen Neutralismus verschleiert werden sollte.

Jean Claude Wolf, Fribourg


	Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

