Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 2

Artikel: Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus
Autor: Wolf, Jean Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

Der christliche Empirismus macht die systematische Theologie in ihrem
Kern zu einem non-kognitiven Geschift. Er antwortet damit auf die Sinn-
und Metaphysik-Kritik des Neopositivismus und entschirft die alte Rivalitit
zwischen Wissenschaft und Glaube. Dieser Versohnungsversuch iibt zwar
eine gewisse Anziehungskraft aus. Doch er fithrt zu einer Depotenzierung
des Glaubens und der Theologie und verkennt den wert- und bildbeladenen
«Weltanschauungsgehalt» der Naturwissenschaften, der kein harmloses Ne-
beneinander von Glauben und Wissen gestattet. Schliesslich macht der
christliche Empirismus den Atheismus (ebenso wie den Nihilismus) zu einer
unverstdndlichen Position und verhindert damit eine Konfrontation von
Argumenten fiir und gegen den Theismus. Damit entsteht der falsche Ein-
druck, der Streit zwischen jenen, die Gott fiir eine existierende und handeln-
de Person halten, und jenen, die auf eine «Geschichte des Gotteswahns»
(Mauthner) zuriickblicken, sei konfus und lasse sich mit den Mitteln einer
von Wittgenstein angeregten Sprachkritik vermeiden.

Das «ermissigte Warenangebot» moderner Modestromungen in der
Theologie ist reichhaltig, die Anpassung dieses Angebots an die Nachfrage
des modernen Durchschnittsbiirgers vielfiltig. Der Glaube zu ermaéssigten
Preisen hat je seine eigenen Theologien. Ich nenne nur sieben verbilligte
Theologien:

1) Theologie ohne Mythos («Entmythologisierung», «Kerygma versus
Mythos»)

2) Theologie ohne Dogma (ohne fixiertes Glaubensbekenntnis und ohne
institutionellen Schutz der «richtigen» Interpretation Heiliger Texte')

3) Theologie ohne Metaphysik (z.B. ohne Anleihen bei der hellenisti-
schen Philosophie)

4) Theologie ohne Supranaturalismus (d.h. innerhalb der Grenzen der
Erfahrung)

5) Theologie ohne Gott (atheistische Theologie, gelegentlich nicht mehr
als eine provozierende Bezeichnung fiir die Destruktion traditioneller, z. B.
patriarchaler Gottesbilder)

' «Die Frage, ob das Judentum Dogmen und eine Dogmatik besitze, wurde in der
innerjiidischen Diskussion der letzten Jahrzehnte hiufig behandelt. Die Orthodoxie im
Judentum lehnt mehr und mehr die dogmatische Formulierung der Glaubensinhalte des
Judentums als ihm wesensfremd ab, wiahrend die klassischen Reformer des Judentums, vor
allem im 19. Jh. (urspriinglich in Deutschland) eine systematische Theologie des Juden-
tums entwickeln wollten.» Schalom Ben-Chorin, Jiidischer Glaube, Tiibingen 1979, 13.



176 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

6) Anti-Theologie (Theologie ohne Systematik, Abschaffung der systema-
tischen Theologie zugunsten des «schlichten Glaubens» und seiner «sponta-
nen» Selbstexplikation)

7) Theologie ohne Tatsachenbehauptungen.

Der christliche Empirismus propagiert eine Theologie ohne Tatsachenbe-
hauptungen. Er ist in gewisser Hinsicht die «billigste» Theologie, die sich
auch die Gebildeten unter den Verdchtern der Religion zu leisten vermogen.
Er verzichtet zwar nicht vollstdndig auf Urteile, die wahr oder falsch sein
koénnen. Doch die zentralen Sdtze der systematischen Theologie hilt er pri-
mir nicht fiir Deklarationen, sondern fiir praktische Anweisungen. Der
christliche Empirismus scheint es moglich zu machen, Christ zu sein, ohne
dafiir einen ontologischen Preis zu bezahlen.

Zentrale Dogmen der christlichen Theologie lauten folgendermassen:

1. Gott existiert. 2. Gott ist giitig und gerecht. 3. Gott ist allméchtig. 4.
Gott hat die Welt geschaffen. 5. Jesus Christus ist der inkarnierte und
auferstandene Sohn Gottes.

Diese Siitze werden in der traditionellen Theologie als Aussagen verstan-
den. Sie sind wahr. Es gehort zum christlichen Bekenntnis, diese Aussagen
als wahr zu anerkennen.

Aussagen konnen wahr oder falsch sein, sie informieren tiber die Wirk-
lichkeit, beziehen sich auf Tatsachen. Die neuzeitliche Religionskritik kennt
zwei Spielarten, die wir als 1. Nachweis des Irrtums und der Falschheit und 2.
als Sinnlosigkeitsverdacht klassifizieren wollen. Die Religionskritik versucht
entweder nachzuweisen, dass die dogmatischen Aussagen falsch seien, oder
dass es sich tiberhaupt nicht um Aussagen und insofern um sinnlose Sitze
handle. Die grammatische Form des Indikativs sei deshalb irrefithrend. Der
Sinnlosigkeitsverdacht kann jedoch insofern abgeschwécht werden, als man
dogmatische Sitze gar nicht als buchstibliche Behauptungen interpretiert.
Unter ihrer Form verbergen sich, so wird gesagt, Mitteilungen ganz anderer
Art, denen eigentlich die grammatische Form des Vokativs angemessen
ware.

Der christliche Empirismus ist ein Rettungsversuch der Theologie ange-
sichts jener Religionskritik, welche die theologischen Kernsétze als Pseudo-
aussagen und getarnte Vokative entlarvt. Er reagiert auf den Verdacht,
Sitze iiber Gott seien nicht verifizierbar und daher sinnlos.

Wittgenstein hat — vor dem Durchbruch zu seiner Spétphilosophie — in
einem Gesprdach mit Friedrich Waismann, das am 17. Dezember 1930 in
Neuwaldegg stattgefunden hat, ganz im Geiste des «Wiener Kreises» iiber
Religion geurteilt.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 177

«Ist das Reden wesentlich fiir die Religion? Ich kann mir ganz gut eine Religion denken, in der
es keine Lehrsiitze gibt, in der also nicht gesprochen wird. Das Wesen der Religion kann offenbar
nicht damit etwas zu tun haben, dass geredet wird, oder vielmehr: wenn geredet wird, so ist das
selbst ein Bestandteil der religitsen Handlung und keine Theorie. Es kommt also auch gar nicht
darauf an, ob die Worte wahr oder falsch oder unsinnig sind. .. Ich kann nur sagen: Ich mache
mich iiber diese Tendenz im Menschen nicht lustig; ich ziehe den Hut davor. Und hier ist es
wesentlich, dass das keine Beschreibung der Soziologie ist, sondern, dass ich von mir selbst
spreche.»’

Diese Schlussfolgerung ist, obwohl Wittgenstein seine personliche Hoch-
achtung vor der Religion beteuert, vernichtend. Im Klartext lautet sie, dass
die Sprache nicht das geeignete Medium der Religion ist. Religion muss man
im Tanz, Gesang und (stummen?) Ritus zum Ausdruck bringen. ReligiGses
Sprechen dagegen beschrinkt sich auf den Austausch privater autobiogra-
phischer Erlebnisse.

In seiner Spétphilosophie hat sich Wittgenstein fiir andere Modi als den
Indikativ interessiert. Sein spezielles Interesse galt nun nicht mehr den
Aussagesitzen, sondern den Sétzen im Imperativ oder Optativ, die Befehle
oder Wiinsche zum Ausdruck bringen.? Er hat gelegentlich angedeutet, dass
religiose Sitze sui generis Sprachspiele und einen eigenen Kontext bildeten.
Sie seien nicht sinnlos, sondern erfiillten spezielle Funktionen, die nicht mit
der Funktion von Beschreibungen im Modus des Indikativs zu vergleichen
seien.’

Damit kommt er der Position nahe, die spéter als «christlicher Empiris-
mus» bezeichnet wird und religidse Rede vor dem Sinnlosigkeitsverdacht
befreien soll. Dieser Rettungsversuch besteht darin, dass zwar zugegeben
wird, dass die dogmatischen Lehrsitze keine echten Aussagen sind, obwohl
sie ihrer grammatikalischen Form nach nicht von Aussagen zu unterscheiden
sind, dass es sich aber gleichwohl um sinnvolle (d.h. verstindliche) Sétze
handelt. Jedenfalls sind sie nicht blosse Ausrufe. Sie lassen sich nicht auf
Schreie und Seufzer reduzieren, mit denen Menschen und Tiere ihre Gefiih-
le ventilieren. Eine falsche Primisse der Sinnkritik der frithen Neopositivi-
sten besteht in der Annahme, dass Sétze, welche nicht Aussagen sind, keine

? Wittgenstein und der Wiener Kreis. Gespriiche, aufgezeichnet von F. Waismann,
Frankfurt a.M. 1984, 117f.

* Vgl. A. Kenny, Wittgenstein, Frankfurt a.M. 1974, 145.

* L. Wittgenstein, Lectures and Conversations on Aesthetics, Psychology and Religio-
us Belief, hg. von C. Barrett, Oxford 1966, 53-72. Vgl. D. Z. Phillips, Religious Beliefs and
Language-Games, Ratio 12 (1970) 26-46, wieder abgedruckt in: The Philosophy of Reli-
gion, hg. von B. Mitchell, Oxford 1971.



178 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

sinnvollen Sitze sein konnen. Doch Fragesitze und Imperativsitze sind
ebenfalls keine Aussagen, und trotzdem sinnvolle (d. h. verstiandliche) Sét-
ze. Sitze, die eine erfolgreiche Kommunikation gewédhren und deren Wort-
laut sich sinngemiss paraphrasieren ldsst, sind grundsitzlich sinnvoll, auch
wenn sie nicht empirisch verifizierbar oder falsifizierbar sind. Diese Einsicht
wird dadurch erleichtert, dass Wittgenstein das Verifikationsprinzip aufgibt
und sich darauf beschrinkt, den Sinn oder die Bedeutung eines Satzes im
Zweck zu sehen, den er erfiillt.’

Die These des christlichen Empirismus lautet: Die zentralen dogmati-
schen Lehrsitze der christlichen Theologie sind eher dem imperativen als
dem indikativen Modus zuzurechnen. Sie sind primér auch nicht Beschrei-
bungen, sondern Absichtserkldrungen und Anweisungen zu einer christli-
chen Lebensfiithrung. Das sprachliche Gebilde «Gott existiert» sieht zwar
aus wie ein gewdhnliches Existenzurteil, doch es dient nicht zur Affirmation,
dass etwas der Fall ist, sondern formuliert ein Engagement fiir eine Lebens-
form, niamlich die Lebensform der Liebe, die mit den biblischen Erzihlun-
gen assoziiert wird. Ob die biblischen Erzéhlungen fiir buchstéblich wahr
gehalten werden oder nicht, ist fiir die Definition des christlichen Glaubens
unwichtig. Dem gldubigen Individuum kommt im Umgang mit der Bibel ein
grosser Interpretationsspielraum zu. Denn die Bibel enthilt unterschiedli-
che, ja z.T. gegensitzliche Traditionsstringe. R.B. Braithwaite, der die
Position des christlichen Empirismus 1955° zum erstenmal formuliert hat,
verweist z. B. auf den Gegensatz einer pantheistischen Klasse von Erzihlun-
gen, nach denen alles und jedes ein Teil von Gott ist, und einer dualistisch-
manichéischen Klasse von Erzéhlungen, die den Kampf zwischen Gott und
Luzifer hervorheben. Sein story-Konzept der biblischen Theologie aner-
kennt den biblischen Text als literarischen Text, d.h. als unerschopfliches
und vieldeutiges Sinngebilde. Das story-Konzept erfiillt damit zwei Funktio-
nen: Es unterstreicht das protestantische Prinzip der Interpretationsfreiheit
gegeniiber den biblischen Texten und es fixiert das sog. proprium der christ-
lichen Ethik. Christliche Ethik — im Unterschied zu einer jiidischen, islami-
schen oder konfuzianischen Ethik — wird primér mit den Erzéhlungen des
Neuen Testamentes assoziiert. Der Begriff der Erzéhlung spielt im christli-

’ «Man kann sagen: der Sinn des Satzes ist sein Zweck. (Oder von einem Wort: ts
meaning is its purpose>)», Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, in: Schriften I'V,
Frankfurt a.M. 1969, 59. Eine wichtige Rolle in Wittgensteins semantischer Skizze spielt
der Begritf der Regel.

® R.B. Braithwaite, An Empiricist’s View of the Nature of Religious Belief (The ninth
Arthur Stanley Eddington Memorial Lecture, November 1955), abgedruckt in The Philo-
sophy of Religion, a.a.0., 88.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 179

chen Empirismus eine Schliisselrolle, weil er ontologisch neutral ist. Er legt
uns nicht darauf fest, ob wir das Erzihlte als Mérchen, Parabel, Allegorie
oder Chronik iiber heilige Ereignisse anerkennen.

Der christliche Empirismus vertritt die Auffassung, dass auch ein entmy-
thologisierter Glaube ein christlicher Glaube ist, ja dass nur ein entmytholo-
gisierter Glaube in sich konsistent und gegeniiber den Angriffen des Empi-
rismus und Positivismus resistent ist. Allerdings geht er noch einen Schritt
weiter als die «<Enthmythologisierung», die vor dem Kerygma und den Zen-
tralwundern von Schopfung und Auferstehung ehrfiirchtig stehen bleibt.
Insbesondere die «Entmythologisierung der Auferstehung» stosst in der
christlichen Theologie auf entschiedenen Widerstand.” Der christliche Em-
pirismus dagegen entmythologisiert den Glauben total. Die scheinbare Aus-
sage: «Gott existiert» ist eine versteckte Aufforderung: «Horet mein
Wort!», «Folget mir nach!», «Kehret um!», «Andere Dein Leben!», «Fiihre
ein Leben in Liebe!» etc. Die Aussage «Gott hat die Welt geschaffen»
fordert Verehrung und Dankbarkeit und 1st — in nicht-realistischer Interpre-
tation — ebensowenig eine Aussage iliber Zustandsverinderungen in der
Welt. Nicht-assertive Sédtze wie Ausrufe, Fragen und Imperative sind ver-
stdndlich, obwohl sie nicht verifizierbar sind. Sie sind eindriickliche Beispie-
le dafiir, dass das Verifikationsprizip fiir den Sinn eines Satzes zu eng ist. Sie
dienen nicht nur dem Ausdruck von Gefiihlen, sondern verbessern die
Interaktion. Nicht die Verifizierbarkeit, sondern der kommunikative Ge-
brauch eines Ausdrucks entscheidet iiber seine Bedeutung.®

Der christliche Empirismus ist ein Programm fir die Verédchter der Meta-
physik unter den Gebildeten des 20. Jahrhunderts, d. h. fiir all jene, die in
der Atmosphire der positivistischen Sinn- und Metaphysik-Kritik ausgebil-
det wurden. Zu seinen Vertretern zéhlt neben Braithwaite der Oxford-
Philosoph Richard Hare.? Kritisch Stellung bezogen haben der australische

7 Zur Diskussion vgl. J. Hick (Hg.), The Myth of God Incarnate, London und Phila-
delphia 1977.

® Damit ist zwar eine andere Richtung fiir die Semantik angedeutet, aber noch keine
eigentliche Bedeutungstheorie festgelegt.

’ R.M. Hare, The Simple Believer, in: Religion and Morality. A Collection of Essays,
hg. von G. Outka & J. P. Reeder, Garden City, New York 1973, 393-427, auch in: Essays on
Religion & Education, Oxford, Clarendon Press 1992. Wie Braithwaite bejaht Hare die
Frage, ob Religion ohne das Ubernatiirliche auskommen koénne. Er grenzt sich allerdings
von Kants und Braithwaites’ Liebeskonzept sowie generell von der zu starken Annéherung
der Religion an Moral ab. Einen ausfiihrlichen Uberblick iiber nicht-realistische, aber
«positive» Interpretationen des christlichen Glaubens im Anschluss an den klassischen
Atheismus von Feuerbach gibt J. Hick, An Interpretation of Religion, Macmillan Press
1989, 172ff.; 190-209.



180 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

Philosoph John Mackie' und der kanadische Philosoph Kai Nielsen". Niel-
sen hat z. B. darauf hingewiesen, dass Hare den Glauben an die Bediirfnisse
des Intellekts in einer Weise akkomodiert, die dem Anspruch des Glaubens,
Skandal fiir den Intellekt zu sein, vollig entgegenlduft. Wihrend fiir Hare
Séatze iiber Gott keine echten Behauptungen sind, verkorpern fiir Mackie
Sétze iiber Gott echte, aber falsche Tatsachenbehauptungen. Mackie ver-
sucht in seinem Buch nicht nur das Eigenrecht traditioneller Argumente fiir
und gegen die Existenz Gottes zu rehabilitieren, sondern er distanziert sich
auch von «fideistischen» Ausfliichten, die den Glauben véllig jenseits von
Vernunfterwigungen ansiedeln. Noch wichtiger ist jedoch, dass sich Mackie
vollig von der Atmosphire des Neopositivismus und der metaphysischen
Sinnkritik distanziert, die fiir Autoren wie Richard Hare préigend war.
Ahnlich wie in der Ontologie der Ethik, wo es u. a. um den ontologischen
Status von Werten geht, scheint Mackie auch in seiner Religionsphilosophie
eine «Irrtumstheorie» zu vertreten, wonach jene, die an Gott glauben, nicht
etwa sinnlose Sitze stammeln oder lediglich Fragen und Imperative dussern,
sondern sich in einem echten und bis zu einem gewissen Grad versténdlichen
Irrtum befinden. Damit kommt er der Intention von Fritz Mauthner, dem
streitbaren Historiographen der Geschichte des Atheismus, nahe, der in der
Einleitung zu seinem monumentalen Werk feststellt, dass heute (das war
1920) kein Mensch mehr den Buchtitel «Geschichte des Teufels» dahin
missverstehen wiirde, ein solches Buch handle iiber Geburt und Alterwer-
den des Teufels. Mithin sei es liberfliissig, ausdriicklich von einer Geschichte
des «Teufelwahns» zu sprechen. Mit einer «Geschichte Gottes» hingegen
wire man nicht so eindeutig verstédndigt — jedenfalls wire eine «Geschichte

1 J. L. Mackie, The Miracle of Theism, Oxford 1982. Der Vorzug von Mackies Position
besteht u.a. darin, dass er den epistemologischen Charakter von Wundern thematisiert,
und Wunder nicht etwa zu blossen «Zeichen» macht. Eine ausfiihrliche Kritik von Mackies
Atheismus bietet Th. B. Warren, Have Atheists proved there is no God? Arkansas 1974,
*1984.

"' K. Nielsen, Christian Empiricism, JR 61 (1981) 146167, wieder abgedruckt in: ders.,
God, Scepticism, and Modernity, University of Ottawa Press, Ottowa, London, Paris 1989,
Kap.13. Nielsen hat sich in zahlreichen Publikationen fiir den haltbaren Kern des «Verifi-
kationismus» und seiner Anwendung auf die Religionskritik stark gemacht. Im angegebe-
nen Aufsatz kritisiert er auch Hares Analogie zwischen heuristischen «Rahmenwerk-
Uberzeugungen» in den Wissenschaften und der «religidsen Hypothese».



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 181

des Gotteswahns» wenn auch anstossiger, so doch unmissverstindlicher.” In
der Tat ist z. B. auch ein Buchtitel wie «Zukunft einer Illusion»” in unserer
Kultur nach wie vor unmissversténdlich. Daran hat sich trotz der Entwick-
lung der Theologie zu den eingangs erwihnten «Erméssigungen» im Wesent-
lichen nichts geéindert. Die Historiographie des Atheismus™ kimpft mit den
taktischen Maskierungen, in denen die radikale Religionskritik auftreten
musste. So ist es z. B. unentschieden, ob David Humes Position als «Irreli-
giositidt» (Hermann Ley) oder «verdiinnter Deismus» (J. C.A. Gaskin) klas-
sifiziert werden soll. Und noch Charles Darwin hat dem Atheismus ein
Bekenntnis zum «weniger aggressiven Agnostizismus» vorgezogen und sei-
ne Unfihigkeit zum christlichen Glauben als «Farbenblindheit» apostro-
phiert.” Abgesehen von taktischen Riicksichten — bei Darwin waren es auch
Riicksichten auf die religiosen Gefiihle seiner Familienangehorigen — bleibt
dem Atheisten keine andere Wahl, als den Glauben an die Existenz Gottes
aus seiner Perspektive als «Irrtum» oder «Wahn» zu charakterisieren.

Ein notorisches Problem von Irrtumstheorien ist allerdings die Aufgabe,
die Persistenz und Verbreitung gewisser «Irrtiimer» zu erkldren. Grob gesagt

" «Der grosse Pan ist tot oder liegt im Sterben; es ist Zeit, seine Geschichte zu
schreiben. So lange noch Zeugen seiner lebendigen Herrschaft da sind. Die Geschichte des
gewaltigsten Gedankenwesens, das in der Menschheit gewirkt hat. Die Geschichte der
Gottesvorstellung oder des Gottes, je nach dem.» So beginnt die Einleitung von FE. Mauth-
ner, Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, Stuttgart 1920-3, Neudruck
Sammlung Historica, Frankfurt a.M. 1989, Bd.1, 3.

B'S. Freud, Die Zukunft einer Illusion, 1927.

4 Neben dem neueren und noch unabgeschlossenen Standardwerk von H. Ley («Ge-
schichte der Aufklirung und des Atheismus», Berlin —seit 1986 liegt der Bd. 5/1 vor) sind in
den letzten Jahren mehrere zumeist englischsprachige Neuerscheinungen zur Geschichte
des Atheismus erschienen — vgl. z. B. D. Berman, A History of Atheism in Britain: From
Hobbes to Russell, London, New York and Sidney 1988; M.J. Buckley, S.J., At the
Origins of Modern Atheism, New Haven & London 1987; B. Lightman, At the Origins of
Agnosticism. Victorian Unbelief and the Limits of Knowledge, Baltimore & London 1987;
M. Neusch, Aux Sources de L’Atheisme Contemporain, Paris 1977 (engl. New York,
Ramsey 1982); J. Turner, Without God, Without Creed. The Origins of Unbelief in
America, Baltimore & London 1985; Kors, Atheism in France, 1650-1729, Princeton, New
Jersey 1990. Weniger historisch als systematisch orientiert sind A. Maclntyre & P. Ricoeur,
The Significance of Atheism, New York 1969; G.H. Smith, Atheism. The Case Against
God, Buffalo, New York 1979; K. Nielsen, Philosophy & Atheismus, Buffalo, New York
1985; J. G. Murray, Essays on American Atheism, 2 Binde, Austin, Texas 1986; M. Mar-
tin, Atheism. A Philosophical Iustification, Philadelphia, Temple, UP 1990.

5 Darwin relativiert jedoch diesen Selbsteinwand der «Farbenblindheit» — vgl. The
Autobiography of Charles Darwin and Selected Letters, hg. von F. Darwin, (1982), New
York 1958, 65. Dass Darwin «the unaggressive attitude of an Agnostic» vorzog, schreibt
sein Sohn und Herausgeber in einer Anmerkung auf S. 69 der zitierten Ausgabe.



182 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

gibt es drei Moglichkeiten, den «Gotteswahn» zu erkldren: Er beruht auf
einem intellektuellem Irrtum, auf einem emotionalen (Grund-?)Bediirfnis
(eventuell auf einer «kollektiven Neurose») oder auf einer (unersetzbaren?)
gesellschaftlichen Funktion. Die spezifischen Schwierigkeiten und Hinder-
nisse fiir solche Erklirungen sollen hier nicht erértert werden.' Wichtig
bleibt nur die Tatsache, dass solche Erkldrungen im Rahmen einer «Irrtums-
theorie» die ganze Last von «Rechtfertigungen» des Glaubens tragen miis-
sen. Es gibt m.a. W. keine von menschlichen Meinungen unabhéngige gottli-
che Realitit, keine Offenbarungsinstanz, welche menschliche Irrtiimer {iber
Gott zu berichtigen oder zu bestétigen vermochte. Die gesamte biblische
Uberlieferung des Handelns Gottes in der Geschichte hingt somit in der
Luft. Die atheistische Irrtumstheorie hat gegeniiber dem christlichen Empi-
rismus den Vorzug der Deutlichkeit und der unmissversténdlichen Abgren-
zung vom biblischen Glauben.

Fiir Nielsen und Mackie sind Theismus und Atheismus (bis zu einem
gewissen Grad) sinnvoll rekonstruierbare Positionen; dhnliches gilt auch fiir
Anthony Flews jiingere Arbeiten.”” Hare dagegen macht eine direkte Kon-
frontation zwischen Theist und Atheist unmoglich. Er glaubt damit auch
verhindern zu konnen, dass jene, die am orthodoxen Verstidndnis von Glau-
bensaussagen irre werden, ins Lager der Atheisten iiberlaufen. (Moglicher-
weise fand er sich angesichts der spektakuliren Bekehrung seines prominen-
ten Oxford Kollegen Antony Kenny vom Katholizismus zum Atheismus
nachtriglich in seiner Befiirchtung bestétigt.) Fiir ihn ist die Debatte iiber
die Existenz Gottes eine undurchsichtige und fruchtlose Angelegenheit, die
Christen und sog. Atheisten unnétig polarisiert. Er vertritt eine Auffassung,
die u.a. in der evangelischen Theologie eine gewisse Verbreitung gefunden
hat, und die besagt, dass sich christliche Theologie jenseits der Alternative
von Theismus und Atheismus zu bewegen habe." Parallel dazu gibt Hare die
Moglichkeit aus der Hand, die Option des «Nihilismus» sinnvoll zu artikulie-

16 Eine aktuelle Erklirung von Religion als «Kontingenzbewiltigungspraxis» erweist
sich bei genauerem Hinsehen als mehrdeutig — drei verschiedene Erklirungsmodelle
unterscheidet A. Miiller, Religion als Kontingenzbewiltigungspraxis?, Concilium 26 (Ok-
tober 1990) 370-6.

1 Wiihrend A. Flew urspriinglich die neopositivistische Sinnkritik in der Religionsphi-
losophie einldutete, hat er spiter seine Auffassung modifiziert. Vgl. The Presumption of
Atheism, London 1976, auch unter dem Titel God, Freedom, and Immortality 1984
erschienen.

8 Vgl. etwa E. Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen 1986, 56ff.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 183

ren und zu verteidigen oder zu widerlegen."” Das nihilistische Lebensgefiihl
degeneriert in seiner Optik zu einer voriibergehenden pubertiren Depres-
sion — es wird zu einem rein psychologischen Phdnomen und verliert den
Charakter einer (heroischen, verzweifelten oder ironischen) Reaktion auf
eine historische und gesellschaftliche Grosswetterlage.

Die Vertreter einer nicht-realistischen Interpretation des christlichen
Glaubens mochten diesen ohne den Makel des Aberglaubens an {ibernatiir-
liche Krifte und Ereignisse beibehalten. Sie pliddieren fiir ein Christentum
ohne supranaturalistisch gedeutete Wunder. Was die ablehnende Haltung
gegeniiber der traditionellen Fusion von Glaube und Metaphysik betrifft, so
wird vorausgesetzt, dass sich diese beiden Elemente trennen lassen, ohne
dass der Glaube Schaden erleidet. Im Unterschied zu den meisten modernen
Empiristen sind die christlichen Empiristen also der Auffassung, christlicher
Glaube sei ohne Metaphysik, d.h. ohne Glauben an eine «Hinterwelt»,
moglich.

Das Programm des christlichen Empirismus geht allerdings noch ein
Stiick weiter als die soeben charakterisierte «Enthellenisierung» oder «Ent-
platonisierung».” Sie setzt zusitzlich den Wissenschaftscharakter der syste-
matischen Theologie aufs Spiel, denn diese wird nicht als empirische Wis-
senschaft oder zumindest als ein System wahrheitsfidhiger Sitze pritendiert.
Theologie ist nicht-kognitiv. Sie rivalisiert ebensowenig wie Kunstgeschich-
te, Philologien und Literaturwissenschaften mit den Naturwissenschaften.
(Theologie wird zur «Geisteswissenschaft»!) Ihre Bedeutung und Berechti-
gung besteht in einer spezifischen praktischen Lebensorientierung. Theolo-
gie stellt keine verifizierbaren oder falsifizierbaren Hypothesen auf. Sie wird
dem Paradigma einer «<hermeneutischen Disziplin» angenihert.

Der christliche Empirismus gibt implizit eine Antwort auf die Frage,
welche Disziplinen der Theologie wissenschaftlich respektabel bleiben und

¥ Vgl. Hares Aufsatz «Nothing Matters» von 1960, wieder abgedruckt in Hare, Ap-
plications of Philosophy, London and Basingstoke 1972, 32-47. Dieser Aufsatz ist ein
einmaliges Dokument fiir Britische Unempfinglichkeit gegeniiber den kontinentalen Pro-
pheten des europiischen Nihilismus von Turgenjev bis Camus. Hare erzihlt von einem
jungen Menschen, der aufgrund der Lektiire von Camus den Kopf hdngen liess und — nach
einiger Aufmunterung und «analytischer Sprachkritik» von Dick Hare — von seiner im
Wesentlichen auf Konfusion beruhenden Sinnkrise wieder kuriert wurde. Eine ernsthafte
Debatte des Nihilismus, wie ihn Nietzsche vertrat, findet sich dagegen in Ph. E. Devine,
Relativism, Nihilism, and God, Library of Religious Philosophy, Bd. 2, 1990.

20 K. Lowith mutmasst, dass nach Hegel «der Kompromiss zwischen christlicher und
klassischer Tradition seine schopferischen Kréfte verbraucht hat». Lowith, Weltgeschichte
und Heilsgeschehen (Kurzfassung von 1950), in: ders., Samtliche Schriften, Bd. 2, Stutt-
gart 1983, 248.



184 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

welche nicht. Systematische Theologie (Dogmatik) scheidet als erklirende
Wissenschaft aus. Sie kann hochstens noch als Sprach- und Erkenntniskritik
und als Ideengeschichte (wie z.B. die Geschichte der Alchemie und der
Astrologie) ein Schattendasein fristen. Die sog. Hilfswissenschaften dage-
gen — Kirchengeschichte, Exegese und Pastoraltheologie — konnen Universi-
titsdisziplinen bleiben.

Die Kluft zwischen theologischer Spekulation und der Praxis der Glédubi-
gen wird damit nicht etwa geschlossen, sondern weit eher vergrossert. Es
geht der Theologie des christlichen Empirismus iiberhaupt nicht um theoreti-
sches Wissen, das an sich interesssant sein mag, aber fur die Wahl der
individuellen Lebensform und die Gestaltung des sozialen Lebens unver-
bindlich und folgenlos bliebe. Nicht zufillig ist insbesondere der frithe Hare
— dhnlich wie Kierkegaard und Sartre — von einem Pathos der Entscheidung
durchdrungen. Theologie wird nur als Explikation eines existentiellen Glau-
bens direkt handlungsrelevant. Der existentielle Glauben ist — im Unter-
schied zum blossen Meinen oder Fiir-wahr-halten — eine Antwort auf den
Anruf Gottes, ein Akt der Nachfolge und eine Haltung des Vertrauens.

Die Mdngel des christlichen Empirismus sollen indessen nicht verschwie-
gen werden. Es sind Mingel im Hinblick auf das Selbstverstdndnis und eine
minimale Homogenitidt der Christenheit und den Wissenschaftscharakter
der systematischen Theologie.

Ein Nachteil des christlichen Empirismus besteht darin, dass er den
Gegensatz zwischen traditionalistischen und «einfachen Gldaubigen» auf der
einen Seite und modernistischen Theologen auf der anderen Seite vertieft.
Der Graben zwischen «Orthodoxen» und «Liberalen» wird uniiberbriickbar.
Denn der christliche Empirismus ist — selbst wenn er an sich akzeptabel wire
— dem Selbstverstindnis der Tradition und der Mehrheit der Kirchginger
diametral entgegengesetzt. Aus der Perspektive des schlichten Glaubens an
Gott und seine Wunder ist der pritendierte Unterschied zwischen christli-
chem Empirismus und Atheismus nicht mehr zu erkennen. Er entpuppt sich
als raffiniert maskierter Atheismus.

Ein weiteres Odium des christlichen Empirismus ist seine Kiinstlichkeit.
Er ist das Produkt von Intellektuellen fiir Intellektuelle. Der «lebendige»
und «innovative» Glauben nihrt sich dagegen von kindlichem Vertrauen,
Visionen, Wunderglaube und (erhoffter oder gar erfahrener) Interaktion
mit einem in der Geschichte handelnden und wirkenden Gott. Er versteckt
sich nicht hinter einem ontologischen Neutralismus. Dieser bunte und vitale
Prozess von Enthusiasmus und Vision, wie er u. a. bei den viel verleumdeten
«Sekten» und «Fundamentalisten» zu finden ist und den Reprisentanten der
grossen Kirchen immer suspekt erscheint, geht der theologischen Explika-



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 185

tion und Systematisierung voraus. Die Theologie hat zwar Riickwirkungen
auf den Glauben, aber sie ist nicht konstitutiv fiir den Glauben. Nur dort
entstehen religiose Bewegungen oder Erneuerungen, wo die Menschen fiir
Interventionen des «Ubernatiirlichen» ins natiirliche Geschehen offen und
von den Barrieren intellektueller Skepsis unbehelligt sind. Zweifler sind im
Normalfall keine «religiosen Virtuosen» und noch viel weniger inspirierte
Jiinger oder inspirierende Evangelisten. Die «Intervention des Numinosen»
ist ein Lebenselement des jiidisch-christlichen Glaubens; sie ist der gemein-
same Nenner aller theistischen Religionen.? Karl Barth hat von der «Unum-
kehrbarkeit des Verhiltnisses Gottes zu den Menschen» gesprochen — eine
Formulierung, welche zugleich eine Verdeutlichung und eine Ubertreibung
enthélt. Doch es entspricht der ganzen biblischen Botschaft zu sagen: Es ist
nicht der Mensch allein, der Gott sucht, sondern «Gott sucht den Men-
schen»®, indem Er handelt, in die Geschichte eingreift — oder sich verbirgt.
Die Theologie ist zwar nicht verpflichtet, alle Elemente des gelebten Glau-
bens unkritisch zu akzeptieren, aber sie ist auch nicht befugt, den zentralen
Glauben an die Existenz Gottes in der ontologischen Schwebe zu halten.

2l Die exklusivistische Ansicht, der christliche Glaube sei keine Religion, entzieht
diesen sowohl dem religionsgeschichtlichen Vergleich als auch der philosophischen Kritik.
Im Anschluss an Kierkegaard hat K. Barth exzessiven Gebrauch von dieser Unterschei-
dung gemacht; vgl. etwa seine Auseinandersetzung mit Feuerbach in: ZdZ 5 (1927) 11-33,
in seinen Vorlesungen zur «Geschichte der protestantischen Theologie» (Ziirich 1943, §14)
und in der Kirchlichen Dogmatik, Bd. IV, 3.1 Hilfte, Ziirich 1959, 91. Vgl. J. Glasse: Barth
zu Feuerbach, EvTh 28 (1968) 459-485; H.-M. Sass, Feuerbachs Religions- und Metaphy-
sikkritik, in: Ludwig Feuerbach, hg. von E. Thies, Darmstadt 1976, 235-8. Barth ldsst
Feuerbach als Religionskritiker gelten. Gleichzeitig wird dessen Kritik jedoch dem (nach
Barth verwerflichen) Trend der neueren Theologie zum Spiritualismus, zur Mystik (ohne
«eschatologisch gesicherten Zusammenhang») und zur Anthropologie zugeordnet, welche
die «Unumkehrbarkeit» des Verhiltnisses Gottes zu den Menschen verkenne. In dieser
Sichtweise scheint jedoch die spezifisch antitheologische Intention Feuerbachs zu verblas-
sen: Wihrend Schleiermacher u. a. Theologen als unfreiwillige Atheisten portritiert wer-
den konnen, wird nun Feuerbach umgekehrt zum unfreiwilligen atheistischen und doch
spiritualistischen Theologen abgestempelt. Barth will Feuerbach geschichtlich einordnen,
doch er miisste ihn argumentativ widerlegen. Leider ist diese Manier des «Historisierens»,
die in diesem speziellen Fall iiberdies einer Einvernahmung des artikulierten Atheismus in
den Horizont des Protestantismus gleichkommt, sehr verbreitet. Der unvoreingenommene
Leser von Barths Friihschriften kann sich iiberdies nicht des Eindrucks erwehren, der
«ganz andere Gott» sei der Gott K. Barths und damit eine glinzende Bestitigung von
Feuerbachs Kritik.

22 A.J. Heschel, Gott sucht den Menschen. Fine Philosophie des Judentums, Neukir-
chen-Vluyn, #1989. Interessant an Heschels Buch ist die Verbindung von religissem Den-
ken mit einem neuen Typus von Philosophie, den der amerikanische Pragmatismus ge-
schaffen hat.



186 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

Der «naive Glaube» an Gottes Existenz, der den theistischen Religionen
wie ein unantastbares Axiom gemeinsam ist, nimmt die dogmatischen Kern-
sdtze auch als buchstibliche Behauptungen, und er muss religitse Sitze
sogar primdr als informative Aussagen iiber eine «andere Wirklichkeit»
verstehen, welche die Menschen vor eine Entscheidung stellen. Es gibt nicht
zuerst einen «Sprung in den Glauben» und dann eine nachtrigliche Informa-
tion dariiber, wo man gelandet ist. Ein Gott, der nicht buchstéiblich existiert,
kann mich ebensowenig vor eine Entscheidung stellen wie die Halluzination
eines Gottes. Wenn wir nicht zuvor eine Vorstellung davon haben, in welche
Richtung uns dieser Glaube fiihrt und zu welchen Existenzannahmen er uns
verpflichtet, gleicht der Glaube einem kopflosen Sprung ins Wasser. Wer
den Glauben als kopflosen Sprung kennzeichnet, gibt die Moglichkeit aus
der Hand, den christlichen Glauben vom Glauben an irgendwelche abstru-
sen Dogmen oder von einem nicht-christlich inspirierten Engagement abzu-
grenzen. Damit soll nicht bestritten werden, dass der Glaube auch ein
Wagnis ist und dass es ein «Geheimnis des Glaubens» gibt.

Der Defekt des christlichen Empirismus besteht darin, dass er die syste-
matische Theologie auf Literaturwissenschaft und Hermeneutik reduziert
und ihre ontologischen Perspektiven ausmerzt. Was iibrig bleibt, ist
allenfalls eine existenzielle Orientierung, eine symbolisch oder erzihlerisch
komponierte Antwort auf die Frage nach dem «Sinn des Lebens». Fragen
nach der Erkennbarkeit und dem ontologischen Status Gottes bzw. der
Schopfung werden ausgeklammert. Das Christentum wird zu einem «non-
kognitiven Projekt», das in keinem ernsthaften Konkurrenzverhéltnis zu
den Naturwissenschaften steht. Eine physikalische Kosmologie, eine biolo-
gische Evolutionstheorie kdnnen nicht mehr mit der Schopfungstheologie
kollidieren, weil sich die Theologie auf einer «anderen Ebene» bewegt.
Auch das Aufeinanderprallen eines «atheistischen Weltbildes» der Natur-
wissenschaften und eines «religiosen Weltbildes» wird ab ovo eliminiert.
Diese Trennung von «<Ebenen» kann auch so charakterisiert werden, dass es
den Naturwissenschaften um Beschreibungen und Erkldrungen der «natiirli-
chen Welt» geht, wihrend Theologie «Sinndeutung» der Dreieck-Relation
Mensch-Mensch-Gott leistet. Das Gegeneinander von Wissenschaft und
Glaube wird zu einem friedlichen Nebeneinander verharmlost.”

Das Portrait friedlicher Koexistenz von Wissenschaft und Glaube wird
jedoch empfindlich gestért, wenn man in Betracht zieht, dass auch die

# Gegen ein harmloses Nebeneinander von theologischer Schopfungslehre und Evolu-
tionstheorie spricht sich z. B. H. Ringeling aus. Vgl. Leben im Anspruch der Schopfung.
Beitrdge zur Fundamental- und Lebensethik, Freiburg i.Ue., Freiburg i.Br. 1988, 25-52.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 187

Naturwissenschaften ihre «Wirklichkeit» u.a. in Bildern und Geschichten
prasentieren, die z.T. in einem Antagonismus zu den Metaphern und
Gleichnissen der Bibel stehen. Das meist diskutierte Beispiel ist die Evolu-
tionstheorie. Obwohl sie primér eine Theorie ist, beruht ihre populidre
Darstellung wesentlich auf Bildern und Vergleichen. Die Rede von einer
evolutionistischen «Weltanschauung» bzw. einem darwinistischen «Welt-
bild» ist nicht leichtfertig von der Hand zu weisen. Wissenschaft, insbeson-
dere Biologie ist nicht «weltbildindifferent».*

Die Popularitidt der Evolutionstheorie erweist sich darin, dass sie den
Bilder- und Gleichnisvorrat der biblischen Tradition zumindest teilweise zu
verdriangen vermag. Nicht nur der Uberlebenskampf und das viel zitierte
«Uberleben des Stirksten», sondern auch die sozialen Instinkte und die
intelligente Anpassung an Umweltverdnderungen gehoren zu diesem «neu-
en Bild». Der Bruch zwischen einem aus einem Zentrum geschaffenen und
vom Schopfer fiir gut befundenen Kosmos mit anschliessendem Siindenfall,
eventuell mit creatio continua und mit den Signaturen oder vestigia Dei
versehen, Zeichen und Wundern der Drohung und Verheissung einerseits
und den dezentralisierten, «teleonomischen» Prozessen von Selektion und
Mutation andererseits — dieser Bruch wird vielleicht nie verheilen! Diese
Weltbilddifferenz zwischen Schépfungsbericht und Evolutionstheorie kann
auch fiir die menschliche Praxis nicht folgenlos bleiben. David Hume und
der Mehrzahl seiner Interpreten ist zwar zu konzedieren, dass eine blosse
Beschreibung der Realitét keine Normen logisch impliziere, doch in Ethik
und Politik geht es gewdhnlich nicht um logische Implikationen, sondern um
«schwichere Argumente». Annahmen iiber die Wirklichkeit stiitzen oder
unterminieren moralische Wertungen. Wihrend die Doktrin von der Schop-
fung und der Ebenbildlichkeit Gottes, die — vielleicht in dngstlicher Abwehr
heidnischer Tier- und Naturkulte — nur dem Menschen attestiert wird, in
Verbindung mit der (Uber)Bewertung von Sprache und Vernunft die An-
nahme einer Hoherwertigkeit der Menschen stiitzt, unterminiert der Darwi-
nismus diese Spezieshierarchisierung. Darwin selber hat gelegentlich auf die
Gefahren der Rede von «hoheren» und «niederen» Arten hingewiesen und
diesen Pridikaten eine ginzlich neue und wertfreie Bedeutung verliehen.
Welche praktischen Konsequenzen eine speziesneutrale Ethik hat, ist eine
Fragestellung, die ihre Impulse nicht aus der Bibel bezieht. Die simplifizie-
rende Annahme einer reibungslosen Arbeitsteilung zwischen Wissenschaft

* Vgl. R. Dawkins, Der blinde Uhrmacher. Ein neues Pladoyer fiir den Darwinismus,
Miinchen 1986; U. Liike, Evolutionidre Erkenntnistheorie und Theologie, Stuttgart 1990.



188 Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

und Glaube erweist sich auch in bezug auf «Sinndeutung» und «lebensprak-
tische Orientierung» als wenig tragfihig.”

Fiir die Sprache der Theologie lisst sich aus der Perspektive des christli-
chen Empirismus folgendes Fazit ziehen. Zentrale religiose Aussagen
(«Gott existiert», «Gott hat die Welt erschaffen», «Jesus Christus ist der
Sohn Gottes» etc.) haben keinen genuinen Aussagecharakter. Zwar haben
diese dogmatischen Sitze die dussere Gestalt von Aussagen, doch es sind
keine echten Aussagen, die entweder wahr oder falsch wiren. Ja sie sind
ebensowenig wahrheitsfihig wie z.B. Fragesiétze oder Befehlssidtze. Der
christliche Empirismus will eine christliche Theologie ohne Metaphysik,
d.h. ohne Aussagen iiber die iibernatiirliche Wirklichkeit. Doch — so lautet
mein Einwand — er ist keine lebendige Option, sondern entweder 1. eine
akademische Totgeburt von Theologen fiir Theologen oder 2. eine Perspek-
tive fiir einen nicht spezifisch christlichen religiosen Glauben, z.B. eine
moderne atheistische Privatmystik. Allerdings ist dieser christliche Empiris-
mus kein offenes Bekenntnis zum Atheismus, sondern vielmehr verklausu-
lierter Atheismus, denn ihrer Intention nach mochten seine Befiirworter
einen Ausweg aus der Alternative Theismus-Atheismus weisen.

Sollte sich herausstellen, dass der Theismus prinzipiell unvertretbar ist,
weil der Begriff Gottes inkohérent ist oder weil religidse Sétze nicht «empi-
risch verankert» (Hempel)* werden konnen, so hétte das fiir den Wissen-
schaftsanspruch der systematischen Theologie und fiir die Begriindbarkeit
des christlichen Glaubens verheerende Folgen. Auch der christliche Empi-
rismus konnte die Krise nicht aufhalten. Deshalb sind philosophische Versu-
che, den Theismus wenn nicht zu «beweisen», so doch zumindest «empirisch
zu verankern» oder «induktiv zu stiitzen», keineswegs obsolet. Vielmehr
beriihren sie den Nerv einer systematischen Theologie, die etwas anderes
sein will als spekulative Metaphysik oder eine hermeneutische Disziplin,
welche Exegese und Uberpriifung des Wahrheitsgehalts der biblischen Texte
systematisch vermischt.

» Vgl. J. Rachels, Created From Animals. The Moral Implications of Darwinism,
Oxford 1990.

* Fiir die empirische Verankerung des religidsen Glaubens kommen folgende Instan-
zen in Frage: 1. Religiose Erfahrungen; 2. gottliche Offenbarungen; 3. heilige Texte; 4.
religiose Traditionen; 5. religiose Autoritdten. Die Zuverléssigkeit dieser Verankerungs-
versuche lisst sich, wenn man jeden fir sich und isoliert betrachtet, relativ leicht diskredi-
tieren. Eine andere Frage ist, ob die systematische Theologie sich auf ihren kumulativen
Effekt abstiitzen kann. Eine gute Diskussion findet sich in B. Mitchell, The Justification of
Religious Belief, Oxford, New York 1981.



Jean-Claude Wolf, Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus 189

Wie sehr die hermeneutische Methode in der modernen Theologie domi-
niert, bezeugen etwa die Vernachlissigung der Frage nach dem ontologi-
schen Status der Auferstehung und die ausweichenden paradoxen Antwor-
ten auf die sog. Geschichtlichkeit der Auferstehung, aber auch die Neutrali-
sierung der Wunderberichte zu Formen der «Narration». Was den Streit
zwischen Theismus und Atheismus betrifft, so l4sst er sich selbst mit einer
christozentrischen Theologie nicht umschiffen. Die wissenschaftstheoreti-
schen Grundlagenprobleme des Theismus versus Atheismus werden gegen-
wirtig eher in der analytischen Religionsphilosophie, und nicht so sehr in
der Theologie diskutiert. Das diirfte seinen Grund darin haben, dass fiir
einige Philosophen, aber auch fiir den common sense die Wahl zwischen
Theismus und Atheismus nach wie vor als echte Alternative gilt, die nicht
durch hochtrabende Terminologie, historisierende Einordnung oder ontolo-
gischen Neutralismus verschleiert werden sollte.

Jean Claude Wolf, Fribourg



	Christlicher Empirismus als maskierter Atheismus

