Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 2

Artikel: Mission und Bekennende Kirche : Weitersagen des Glaubens, Leiden
und Wiedergutmachung am Beispiel von Karl Hartenstein

Autor: Rennstich, Karl Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878270

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mission und Bekennende Kirche

Weitersagen des Glaubens, Leiden und Wiedergutmachung am Beispiel von
Karl Hartenstein*

1. Leiden an der Schuld

Golo Mann hat einmal gesagt, wer die dreissiger und vierziger Jahre als
Deutscher durchlebt habe, der kénne, ob er sich noch so viel Miihe geben
moge und solle, in der Tiefe seines Herzens nur traurig sein, bis er sterbe,
und er konne seiner Nation nie wieder vollig vertrauen. Das Leiden hat nach
Viktor E. Frankl dann einen Sinn, wenn «ich dadurch zu einem anderen
Menschen» werde. Er kann am Ende seiner schrecklichen Erlebnisse im
Konzentrationslager als Jude «... trotzdem Ja zum Leben sagen».' Wir
konnen auch mit Benedictus de Spinoza sagen®: Eine Gemiitsregung die ein
Leiden ist, hort auf, ein Leiden zu sein, sobald wir uns von ihr eine klare und
deutliche Vorstellung bilden. Um die «Vorstellung» des Leidens geht es uns
hier im Zusammenhang mit dem Thema «Bekennende Kirche und Basler
Mission».

Das Leiden ist eines der idltesten und wichtigsten Themen der Missions-
theologie.” Nach Vicedom® ist der Kontext der Mission das Leiden in der
Welt, ihr Inhalt ist das Leiden (Jesu) fiir die Welt und der Weg der missiona-

* Offentliche Habilitationsvorlesung am 3. November 1989 in Basel.

''V.E. Frankl, Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager, Miinchen *1978.

2 «Affectus, qui passio est, desinit esse passio simulatque eius claram et distinctam forma-
mus ideam» schreibt B. Spinoza, Ethik 5. Teil, «Uber die Macht des Geistes oder die
menschliche Freiheit», Satz I11, in opera posthuina 1677 erschienen.

* Ch.G. Blumhardt (1779-1838), der erste Missionsinspektor der Basler Mission,
schrieb zu diesem Thema sein erstes wichtiges Werk, Lazarus der Leidende, Kranke,
Sterbende und Auferweckte, Basel 1827. In diesem Werk ist nach Blumhardts eigener
Angabe seine ganze Theologie enthalten.

Das Thema «Leiden» spielte auch bei der X. Weltmissionskonferenz in San Antonio 1989,
die unter dem Thema stand: «Dein Wille geschehe. Mission in der Nachfolge Jesu Christi»
eine wichtige Rolle. Die Sektion II «Teilnehmen am Leiden und am Kampf» beschéftigte
sich mit diesem Thema: «Alle drei Elemente — Teilnahme, Leiden und Kampf — sind
wichtig. Die Jinger Christi sind aufgerufen, zusammen mit den Unterdriickten um die
Verdnderung der Gesellschaft zu kdmpfen... Bei unseren Diskussionen haben wir ein
positives Verstidndnis von Macht entwickelt, denn wir haben uns auf schépferische Macht
konzentriert. Wir siedelten sie im Kontext des Leidens und des Kampfes an — unserer
Auffassung nach das Kernstiick der Mission und des Willens Gottes — und untersuchten sie



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 143

rischen Kirche das Leiden an der Welt.” Mission und Leiden gehoren eng
zusammen wie wir deutlich am Leidensverstindnis von Karl Hartenstein
(1894-1952)° sehen konnen. Karl Hartenstein sagte in einer Predigt im Jahre
1947 iiber das Leiden:

«Und nun ist unsere tiefste Not die, dass wir nicht mehr christlich zu leiden vermégen. Was wir
nicht mehr konnen, das ist die hohe, heilige, geistliche Kunst des Leidens. Wir wehren uns mit
unseren tiefen Gedanken, mit unserem heissen Willen, mit unserem hochentwickelten Empfin-
den gegen nichts mehr als gegen das Leiden. Wir wollen uns aus dieser Weltnot herausdenken,
aus diesen Leiden herausringen, und daran sind wir alle krank geworden».’

«Wir» bedeutet hier: die christliche Gemeinde in Deutschland. Aber es
betrifft vor allem Karl Hartenstein selbst! Er ist daran selber krank gewor-
den! In das Wir eingeschlossen ist auch die Basler Mission.

Wenige Jahre zuvor, am 9. September 1945, sprach Karl Hartenstein in
einem Vortrag in Stuttgart von der Solidaritdt der Schuld und bekannte, dass
die deutsche Kirche in der Vergangenheit versagt habe, dass sie «schwach
und arm» und «wenig klar prophetisch» gewesen sei, und «wir alle (.. .) nicht
widerstanden haben bis auf’s Blut». Aber auch wenn es nun nach 1945
iiberall zu héren sei, dass man nicht beteiligt gewesen sei an all den bosen
Dingen, die zwischen 1933 und 1945 geschehen seien, wenn man sich di-
stanziere, sich rechtfertige und «mit tausend Griinden alles entschuldigt, was
geschah» — so sei es umso notwendiger, dass die «evangelische Kirche ihre
letzte Solidaritit bekennt mit der Gesamtschuld unserer Nation an allem,
was unter uns geschehen ist». Notwendig sei «ein Exorzismus, eine Austrei-
bung der Ddmonen und Geister auch aus unseren Seelen und Herzen».® Er
erinnert dabei an das «Stuttgarter Schuldbekenntnis», an dessen Entstehen
er und Alphons Koechlin, der Président der Basler-Mission und des Schwei-
zerischen Evangelischen Kirchenbundes, mitbeteiligt waren.’ Hartenstein

in diesem Zusammenhang» in: Dein Wille geschehe. Mission in der Nachfolge Jesu Christi
Weltmissionskonferenz in San Antonio 1989. Hg. von J. Wietzke, Frankfurt/Main 1989,
149-150.

4 J. Triebel, Leiden als Thema der Missionstheologie. Der Beitrag Georg Vicedoms
zum Thema im Kontext gegenwirtiger Stimmen, in: Jahrbuch Mission 1988, 1-20.

° Triebel, a.a.0. 18.

¢ K. Hartenstein, Das Geheimnis des Leidens in der Mission, Stuttgart, Basel 1936
(Mission und Gemeinde 25).

" K. Hartenstein, Die heilige Kunst des Leidens. 1. Petrus 2,21-24, ZdZ 1947, 1.

8 K. Hartenstein, Vortrag Nr.10 (Der Weg der Kirche heute, 1945), 5. Archiv des Ev.
OKR in Stuttgart.

? Einen direkten dokumentarischen Nachweis der Beteiligung K. Hartensteins bei der
Formulierung des «Stuttgarter Schuldbekenntnisses» gibt es nicht. Aber der neugebildete



144 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

wehrte sich vor allem gegen die Verdringung der Schuld® und die Flucht in
eine selbstgerechte Distanzierung, weil dies dazu fiihre, dass die eigentli-
chen Probleme der Gegenwart nicht in Angriff genommen werden konnten.

Rat der EKD tagte am 18. und 19. Oktober 1945 in Stuttgart in der Eugenstaffel 22, einem
Haus, das die Stadtverwaltung der Stiftskirchengemeinde als Gemeindehaus iibergeben
hatte. Hartenstein war als Prilat von Stuttgart wesentlich an der Vorbereitung dieser
ersten Vollsitzung beteiligt und nahm als Gastgeber auch an den Beratungen teil. Zur
okumenischen Delegation gehérten Méanner, die Hartenstein von vielen Missionskonfe-
renzen her kannte und mit denen er wihrend seiner Tétigkeit als Direktor der Basler
Mission eng verbunden war: H. Kraemer aus Holland, A. Koechlin, und W.A. Visser’t
Hooft. Bereits am 8. Juni 1945 schrieb Hartenstein auch im Namen von Landesbischof
Wurm an Koechlin und dusserte die Bitte, «dass doch baldmoglichst eine Vertretung der
Okumene zu uns kommt, um iiber die wichtige Frage des dusseren und inneren Lebens
unserer Kirchen Riicksprache zu halten». In dem Schreiben teilte er auch mit, dass er einen
Brief an J. Mott geschrieben habe mit der Bitte, baldmoglichst mit dem Internationalen
Missionsrat (IMR) in Verbindung kommen zu konnen (Hartenstein: Mitteilungen der
Basler Mission. August 1945, Nr. 57. Archiv Basler Mission St. Nr.15 und Nr. 9, jetzt im
Archiv des Ev. OKR Stuttgart). Die Vorgeschichte und Entstehung des Stuttgarter Schuld-
bekenntnisses beschreibt ausfithrlich A. Boyens, Das Stuttgarter Schuldbekenntnis vom
19. Oktober 1945. Entstehung und Bedeutung, In: Vierteljahrshefte fiir Zeitgeschichte19
(1971), 374-397, und ders., Kirchenkampf und Okumene 1939-1945. Darstellung und
Dokumentation. Miinchen 1973, 273-289. K. Herbert, Kirche zwischen Aufbruch und
Tradition. Entscheidungsjahre nach 1945, Stuttgart 1989, 66-73, berichtet iiber das Zusam-
mentreffen in Stuttgart. Hartenstein begriisste M. Niemoller als «das grosse aufgerichtete
Zeichen der glaubenden und bekennenden Kirche Deutschlands» und Bischof D. Dibelius
als den, «der die leidende Kirche aus den 6stlichen Gebieten leitet». Er ging aber beson-
ders auf die sieben Vertreter der Okumene ein, die ganz tiberraschend gekommen seien.
Diese «ganz neue» und in ihrer Art und Weise «gewaltige Botschaft» war fiir ihn die
wichtigste: «Stuttgart ist damit, und das ist eine besondere Fithrung Gottes, in einem
kurzen Tag ein Ort geworden, an dem die fithrenden Ménner der ganzen Christenheit,
soweit sie iiberhaupt erreichbar sind, zusammengekommen (sind).» (A.a.O. 68).
Die Gedanken des Stuttgarter Schuldbekenntnisses nimmt Hartenstein bis in den Wortlaut
hinein dann auch wieder auf bei der Tagung der deutschen Mission mit dem IMR Aus-
schuss in Rheinfelden vom 30. September bis 2. Oktober 1946. Die Frage der Verantwor-
tung und Schuld wurde fiir Hartenstein zur wichtigsten «0kumenischen Lebensfrage»
(H. Ludwig). Die Anerkennung der Schuld schien fiir Hartenstein die Voraussetzung
dafiir, von der Okumene iiberhaupt wieder anerkannt werden zu kénnen. Fast alle Predig-
ten und Ansprachen Hartensteins in dieser Zeit reden vom gemeinsamen Leiden und der
gemeinsamen Schuld. Doch Leiden bedeutete fiir ihn in erster Linie passives Erleiden. Zu
einem aktiven Widerstand gegen die Obrigkeit konnte er sich nie durchringen. Doch das
erkannte er als seine Schuld und meinte, dass Hebr.12,4: «Ihr habt nicht widerstanden bis
auf’s Blut» ihn personlich anklagte und dass er dafiir bete, dass, falls eine andere Leidens-
zeit iiber die Kirche kommen sollte, er dann doch als klarer und leidensbereiter Bekenner
erfunden werden moge.

1 Hartenstein sieht bereits 1945 das Problem der Verdrdngung der Schuld und der
damit verbundenen «Unfihigkeit zu trauern», das dann zwanzig Jahre spiter von A. und



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 145

Er iibernahm damit eine alte Tradition der Basler Missionstheologie, die von
Christian Gottlieb Blumhardt, dem ersten Inspektor der Basler Mission
(1816-1838) iiber Otto Schott, dem Leiter der Basler Mission (1879-1884) bis
Karl Hartenstein, dem letzten deutschen Direktor der Basler Mission (1926—
1939), reicht, und der wir uns kurz zuwenden wollen.

Leiden und Wiedergutmachung als Missionsmotiv

In der Basler Mission gab es von Anfang an verschiedene Vorstellungen
von Mission und Kirche. Otto Schott", der vierte Inspektor der Basler
Mission, gab nach wenigen Jahren seinen Posten auf, weil er in bezug auf
Missionsstrategie anderer Meinung als das Missionskomitee war. Er warnte
am Beginn des Zeitalters des Imperialismus anfangs der 1880er Jahre vor
dem Aufpflanzen europiischer Formen auf die nicht-européischen Kirchen.
Fiir ihn bedeutete «christlich» nicht westlich (hier: schwébisch-schweizeri-
sche) christliche Zivilisation. Mission sei vielmehr «ein lebender Organis-
mus», und deshalb miissten die Kirchen ihre kulturspezifischen Formen
selbstindig entwickeln. Dies konnten sie aber nur, wenn sie sich frei und
unabhiingig entwickeln kénnten. Besonders deutlich wird diese Uberzeu-
gung in seiner Neujahrsansprache 1884. Schott stellte sich darin auf die Seite

M. Mitscherlich (Die Unfiahigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens, Stutt-
gart, Hamburg 1967) aufgenommen wurde. Das «Siindenbock-Syndrom» ist auch heute
noch nicht iberwunden.

! Siehe dazu K. Rennstich, .. .nicht jammern. Hand anlegen! Christian Friedrich Spitt-
ler. Sein Werk und Leben, Metzingen 1987. Spittler, der Griinder der Basler Mission, sah
die Aufgabe der Mission mehr als eine Arbeit «mit der Kirche», aber nicht in der Kirche,
obwohl er selber treu zur offiziellen Kirche hielt. Nach dem Verstdndnis von C. G. Blum-
hardt, dem ersten Inspektor der Basler, tat die Mission den Dienst, den die Kirche
eigentlich tun sollte. Fiir ihn war die Mission «Kirche in Bewegung». J. Josenhans, der die
Basler Mission von 1850-1879 mit strengem Regiment leitete, sah die Mission als Teil der
Kirche. Er drohte mit seinem Riicktritt, als man im Basler Missionshaus einen eigenen
Gottesdienst einrichten wollte, weil die Gottesdienste in der Stadt nicht im richtigen Geiste
Jesu gefeiert wiirden. Die Basler Mission verstand sich durchgehend in ihrer Geschichte
als Teil der Kirche und wollte in engster Verbindung mit der reformierten Kirche in der
Schweiz, der mild lutherischen Kirche in Wiirttemberg und den anderen Kirchen im
stidwestdeutschen Raum zusammenarbeiten. Separatistische Tendenzen wurden genauso
wie nationalistische abgewiesen, denn «die Interessen des Reiches Gottes» stiinden hoher
als die Interessen der deutschen oder schweizerischen Nation, meinte Josenhans 1870, als
im Zusammenhang mit der Griindung des Deutschen Reiches nationalistische Bestrebun-
gen in Wiirttemberg eine «deutsche Basler Mission» forderten.

12 Uber O. Schott und seine Bedeutung fiir die Basler Mission siehe: K. Rennstich,
Handwerker-Theologen und Industrie-Briider als Botschafter des Friedens. Entwick-
lungshilfe der Basler Mission im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1985, 173-184. Siehe dazu auch
W. Schlatter, Geschichte der Basler Mission, Basel 1916, Bd. I, 303 ff.



146 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

der afrikanischen und indischen Christen, indem er unterstrich, dass die
Mission sich von ihrem européischen Nationalitidtsdenken trennen soll. Die
Mission diirfe sich durch keine weltliche Institution binden und solle frei
ohne jegliche «Obligation zu einer Kolonialregierung» die Botschaft des
Evangeliums verkiindigen. Das Ziel der Mission miisste die Griindung von
eigenstidndig denkenden christlichen Gemeinden sein. Er wollte die Missio-
nare fiir ihren eigentlichen Dienst der Verkiindigung des Evangeliums bei
Menschen, die das Evangelium noch nicht gehort haben, frei machen. Als
Grundprinzip galt ihm die Selbstfinanzierung und Selbstverwaltung der indi-
schen Kirche. Es kénne nicht das Ziel der Mission sein, «deutsche Christen-
Gemeinden» nach Indien zu verpflanzen. Die Kirche miisste vielmehr eine
kulturspezifische Gestalt annehmen und ihre eigenstéindige Form finden.
Die Heranbildung von einheimischen Pfarrern und die Schaffung einer ein-
heimischen Theologie gehorte fir Schott deshalb zur wichtigsten Aufgabe
der Missionsarbeit. Er benutzte zwar nicht den Begriff Inkulturation des
Evangeliums, aber er meinte das, was wir heute mit diesem Begriff verbin-
den. Schott geht sogar noch einen Schritt weiter. Die «Mission» ist fiir ihn
Kirche in Bewegung. Nicht in erster Linie Institution, sondern «Wanderndes
Gottesvolk». Das wichtigste Charakteristikum der «Kirche in der Kirche»
sei die Selbstverleugnung, wie Christus und seine Jiinger einst vorgelebt
hétten. Die Wesensmerkmale der Kirche sind nach Schott Armwerden und
Leiden. Und nach diesem Modell sollte auch die Kirche in Indien gestaltet
werden. So ist nicht mehr seine heimatliche Wiirttembergische Landeskir-
che Vorbild der Kirche in Indien, sondern die neutestamentliche Ekklesia.
Schott fragt: Warum koénnen wir uns nicht mit der «Mission» (Weitergeben
des Glaubens) begniigen, sondern wollen unsere Probleme in die indischen
und afrikanischen Kirchen verpflanzen? Das Missionskomitee wollte dieses
Kirchenverstindnis nicht iibernehmen. Otto Schott schied aus der Basler
Mission und wurde Dekan der Wiirttembergischen Kirche in Nagold. Schott
fiihrte nur weiter, was bereits der erste Inspektor der Basler Mission, Christi-
an Gottlieb Blumhardt angestrebt hatte.”

Das Leiden spielte, wie wir gesehen haben, auch eine besondere Rolle in
dem theologischen Denken von Karl Hartenstein. In diesem Sinne wollen

1 Das Leiden in Verbindung mit den «letzten Dingen» (Eschatologie) beschiiftigte den
ersten wie auch den letzten Direktor der Basler Mission in besonderer Weise. C. G. Blum-
hardt (1779-1838) und Karl Hartenstein (1894-1952) waren noch im Dienst, als sie starben.
Beide prigten auf ihre Art und Weise ihre Schiiler und die ganze Basler Mission. Aber in
dem zwischen den beiden liegenden Jahrhundert war die Basler Mission ein gutes Stiick
weitergekommen auf dem langen Weg der Integration von Kirche und Mission.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 147

wir das Thema: Die Basler Mission und die Bekennende Kirche behandeln.
Wir konzentrieren uns dabei vor allem auf die Zeit zwischen 1933 und 1939
und auf die zwei wichtigsten Personen, die in jenen Jahren die Basler Mis-
sion und die Bekennende Kirche bestimmten, ndmlich auf Karl Hartenstein
und Alphons Koechlin. Mit der Basler Mission eng verbunden und gleichzei-
tig tief involviert im «Kirchenkampf» der Bekennenden Kirche in Deutsch-
land sind aber auch der wiirttembergische Landesbischof Theophil Wurm,
dessen Vater, Paul Wurm, von 1864-1875 Lehrer am Missionsseminar der
Basler Mission war." Theophil Wurm fiihlte sich deshalb als «Basler». Mit
der Basler Mission verbunden war auch der Redaktor der Barmer Erkldrung
von 1934 und fithrende Theologe der damaligen Zeit, Karl Barth. Barth und
Hartenstein sind auch eng verbunden mit der Basler Universitidt. Harten-
stein lehrte an dieser Universitdt Missions- und Religionswissenschaft von
1933 bis zu seiner Riickkehr nach Deutschland 1939; Barth begann seine
Lehrtiitigkeit in Basel 1935, nachdem er Deutschland verlassen hatte.”

II. Karl Hartenstein und die Basler Mission (1926-1939)

1. Leben und Wirken
Karl Hartenstein lebte von 1894-1952 und leitete die Basler Mission als
Direktor von 1926-19309.
Nach Gerold Schwarz' kreisen die Gedanken Hartensteins um die The-
men Mission, Gemeinde und Okumene. Seine theologische Entwicklung ist

4 P, Wurm (1829-1911) empfing tiefe Eindriicke durch W. Hofacker. Nach seinem Stu-
dium in Tiibingen, wo er vor allem durch Tobias gepriagt wurde, trat er 1862 als Helfer in
Herrenberg in den wiirttembergischen Kirchendienst und kam von dort 1864 nach Basel.
Am Missionsseminar lehrte Wurm neben den alten Sprachen vor allem Religionsgeschich-
te und Kirchengeschichte. Seine Tétigkeit in Basel wurde fiir sein ganzes weiteres Leben
entscheidend. Sein Interesse konzentrierte sich vor allem auf die Religionsgeschichte.
Ausserdem schrieb er auch die erste «Geschichte der Basler Mission». Zu seinen wichtig-
sten Werken gehoren: «Geschichte der indischen Religion» (1864), und «Handbuch der
Religionsgeschichte» (1904; *1907) sowie «Die Religion der Kiistenstimme in Kamerun»
(Basler Missionsstudien 22, 1904). Wurms Nachfolger in Basel wurde O. Schott.
(W. Schlatter: Geschichte der Basler Mission. Basel 1916, Band I, 253-254).

15 H. Prolingheuer, Der Fall Karl Barth 1934-1935. Chronographie einer Vertreibung.
Neukirchen Vluyn 1977, 198.

16 G. Schwarz, Mission, Gemeinde und Okumene in der Theologie Karl Hartensteins.
Calwer Theologische Monographien Bd. 5, Stuttgart 1980.



148 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

eng mit seiner Biographie verbunden. Deshalb miissen wir uns mit den
wichtigsten Daten seines Lebens beschiftigen."”

Hartenstein wurde 1894 in Cannstatt als Sohn des Commerzienrats und Leiters der Deutschen
Bank Max Hartenstein geboren, entstammte also einer schwiibischen Biirgerfamilie. Diese hatte
ihre festen pietistischen Bindungen. Seine Mutter Helene geb. Pritorius, war die Schwester des in
jungen Jahren in Afrika gestorbenen Basler Missionsinspektors Hermann Priitorius (1852-
1883)."8 Hartenstein studierte von 1913-1914 und nach dem Krieg von 1919-1921 Theologie in
Tiibingen bei den Professoren Heim, Volz, Schlatter, Héiring und Wurster. Er war im Ersten
Weltkrieg ein begeisterter und hochdekorierter Offizier und nach seiner Vikariatszeit und bestan-
denem Zweitem Theologischen Examen von 1922-1923 Repetent am Evangelischen Stift in
Tiibingen. Von 1923-1926 war er Pfarrer in Urach. Wihrend des Ersten Weltkrieges erlebte er
seine «Krise» und wandte sich Karl Barth zu, dessen Theologie durch Hartenstein auch fiir die
Missionstheologie bestimmend wurde.

Hartenstein heiratete 1923 Margarete Umfrid, die Tochter und engste Mitarbeiterin von Otto
Umfrid (1857-1920)", des ersten und mit Abstand bedeutendsten Theologen, der im Kaiserreich
und in den Anfingen der Weimarer Republik fiihrend in der Friedensbewegung mitarbeitete.
Margarete fiihrte die in der Kirche umstrittene Arbeit ihres Vaters nach dessen Tod zusammen
mit ihren Geschwistern weiter. Nicht ohne Einfluss auf Hartensteins Entwicklung blieb das
Schicksal seines Bruders Eberhard®, der aktiver Sozialist geworden war, und seines Schwagers
Hermann Umfrid?, der als einer der wenigen Pfarrer 1933 fiir «die Juden schrie» (wie Bonhoeffer

7 Einen kurzen Uberblick iiber Hartensteins Leben finden wir in: G. Schwarz, Mis-
sion, a.a.0.13-15. Ausfihrlicher wird iiber Hartenstein berichtet in: W. Metzger (Hg.),
Karl Hartenstein. Ein Leben fiir Kirche und Mission, Stuttgart 1953.

' H. Priitorius wurde 1852 als Sohn eines Kaufmanns in Stuttgart geboren. Nach sei-
nem Studium wollte er zunichst die akademische Laufbahn einschlagen, trat dann aber in
den Dienst der Basler Mission und diente dem neugewdéhlten Inspektor O. Schott als
Sekretir. Spéter wurde er auf Vorschlag von Schott 1881 Mit-Inspektor fiir Afrika. Pritori-
us starb wihrend seiner Inspektionsreise nach Afrika am 7. April 1883 und wurde in Afrika
beerdigt.

¥ Ch. Mauch, T. Brenner, Fiir eine Welt ohne Krieg. Otto Umfried und die Anféinge
der Friedensbewegung, Schonaich 1987. O. Umfried wirkte zwanzig Jahre lang als Vize-
préisident der Deutschen Friedensgesellschaft und wurde 1914 fiir den Friedensnobelpreis
vorgeschlagen. In seiner Wiirttembergischen Landeskirche fand Umfried allerdings kaum
Unterstiitzung fiir seine Friedenstitigkeit. Er wurde vielmehr heftig bekampft und 6fters
von der Kirchenleitung gemassregelt. Er starb nach langer und schwerer Krankheit ziem-
lich vergessen 1920.

2 S. dazu: Hermann und Markus Hartenstein: Der Lebensgang, in: W. Metzger (Hg.),
Karl Hartenstein, a.a.O. 25.

2l H. Umfried geriet mit den Nationalsozialisten in Konflikt, als er sich im Mirz 1933 in
seiner frinkischen Gemeinde Niederstetten gegen ein von SA-Leuten veranstaltetes Ju-
denprogrom wandte und am darauffolgenden Sonntag mutig gegen diese Ausschreitungen
predigte. Er wurde verhort und misshandelt. Die Kirchenleitung deckte ihn jedoch nicht.
Der sensible Pfarrer konnte dem Druck nicht standhalten und nahm sich am 21. Januar
1934 das Leben. Grete und Else Umfried lasen ihrem Vater nach dessen Erblindung seit



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 149

gefordert hatte) und deshalb von den Nazis schrecklich misshandelt wurde; beide nahmen sich
unter dem Druck der Verhiltnisse das Leben. Als Direktor der Basler Mission erkannte Harten-
stein immer mehr die soziale Verantwortung der Kirche. Nach dem Zweiten Weltkrieg iibernahm
er dann auch den Pazifismus seines Schwiegervaters und stimmte dem Satz zu, dass Krieg Siinde
sei. Als 32jahriger Pfarrer iibernahm er 1926 die Leitung der Basler Mission, die er bis zu seiner
Riickkehr bei Kriegsbeginn im September 1939 innehatte. Im Jahre 1933 erwarb Hartenstein an
der Universitit Tiibingen den Grad eines Doktors der Theologie mit einer Arbeit iiber «Die
Mission als theologisches Problem»**. Von 1926 an war er Mitglied des Missionsausschusses des
Deutschen Evangelischen Missionsbundes (spéter: Deutscher Evangelischer Missionsrat des
Deutschen Evangelischen Missionstages). Hartenstein nahm an vielen internationalen Missions-
konferenzen aktiv teil und gehorte zu den markantesten Personlichkeiten der Mission auf interna-
tionaler Ebene. Nach seiner Riickkehr in den wiirttembergischen Kirchendienst wurde er 1941
Prilat in Stuttgart und enger Mitarbeiter von Landesbischof Theophil Wurm. Den an ihn her-
angetragenen Wunsch, dessen Nachfolge anzutreten, lehnte er ab. Er arbeitete bis zu seinem
frithen Tod im 58. Lebensjahr (1952) als Prilat in Stuttgart und konzentrierte sich daneben vor
allem auf die 6kumenischen Aufgaben. (Sein Freund Landesbischof Martin Haug nannte ihn
deshalb liebevoll unseren «Ausser-Landesbischof.»)

«Theologisch wird» nach W. Witschi, «die westeuropédische Szene domi-
niert von Karl Barth, Emil Brunner und Karl Hartenstein».* Hartenstein
gehorte zu den fithrenden Missionswissenschaftlern seiner Zeit, auch wenn
inzwischen der Staub der Geschichte seinen Namen weithin verdeckt hat.
Sein Leben war bestimmt durch die Geschichte Deutschlands in den Jahren
1933 bis 1945 und dem anschliessenden Wiederaufbau von Kirche und Ge-
sellschaft, den er sich anders gewiinscht hiitte. Neben vielen anderen Aktivi-
titen in der Wiirttembergischen Landeskirche und in der Evangelischen
Kirche in Deutschland griindete er auch 1950 das «Okumenische Komitee»,
ein Gesprichsforum der Landeskirche und der Freikirchen, das spiter in der
«Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen» (ACK) fortgefiihrt wurde. Er
war an der Vorbereitung und Durchfithrung des Deutschen Evangelischen
Kirchentags 1952 in Stuttgart verantwortlich beteiligt und erhielt im selben
Jahr die Ehrendoktorwiirde der Universitédt Heidelberg, auch im Namen der
Theologischen Fakultit der Martin-Luther-Universitidt Halle/Saale, weil er

1917 vor und brachten auch sein letztes Werk: «Da die Zeit erfiillet war. . .» zu Papier. Nach
dem Tod des Vaters fithrten die Kinder die Friedensarbeit des Vaters weiter. (Ch. Mauch,
T. Brenner, a.a.0. 143; 144; 147-148). Erst nach dem Krieg erkannte auch K. Hartenstein,
wie wichtig die Arbeit seines Schwiegervaters, seiner Frau und seines Schwagers gewesen
war. Nach 1945 wandte er sich gegen den Krieg und stimmte dem Satz: «Krieg ist Siinde»,
der 1948 in Amsterdam vom ORK verabschiedet wurde, zu.

2 K. Hartenstein, Die Mission als theologisches Problem. Beitrige zum grundsitzli-
chen Verstindnis der Mission, Berlin 1933.

2 H. Witschi, Geschichte der Basler Mission, Bd. 5. Basel 1970, 7.



150 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

«durch viele Jahre der Basler Mission hervorragend vorgestanden, die Mis-
sionswissenschaft durch Lehre und Forschung sehr gemehrt ... nicht nur in
der ihm anvertrauten deutschen Mission, sondern auch im Internationalen
Missions-Rat feurigen Geistes fiir das Evangelium des Reiches Christi mit
hochster Hingabe gekédmpft ... und ... sich allezeit treu und weise durch Rat
und Tat im Dienst der evangelischen Kirche bewihrt hat», heisst es in der
Ehrenurkunde.”

Das Leiden wurde zum missionstheologischen Grundmotiv seines Den-
kens und bestimmenden Grundsatz seiner Theologie; er fordert die «Kon-
zentration auf das Wesentliche» ndmlich das Wort Gottes und die Heilsge-
wissheit.

Das theologische Denken Hartensteins lédsst sich mit einer Elipse verglei-
chen, deren einen Brennpunkt die Ausrichtung auf die Wiederkunft des
Herrn bildet. Der andere ist in Fortsetzung der Basler Missionstradition
durch die Reich-Gottes-Theologie geprigt, die allerdings durch die Begeg-
nung mit der dialektischen Theologie Barths nicht unwesentlich modifiziert
wurde.

In Fortsetzung der Basler Missionstradition war der eine Punkt der Elipse
des theologischen Denkens Hartensteins durch die Reich-Gottes-Theologie
geprégt, die jedoch bei ihm durch seine Begegnung mit Karl Barth durch das
Sperrfeuer der dialektischen Theologie hindurchging.” Von K. Barth iiber-
nahm er das neue Missionsverstdndnis, das wir mit dem Begriff «missio dei»
zusammenfassen wollen.*

** Archiv der Basler Mission Stuttgart Nr. 33 (jetzt OKR Stuttgart).

% Siehe dazu G. Schwarz, Mission, a.a.O. 29ff.

%6 K. Barth hatte in einem am 11. April 1932 bei der Brandenburgischen Missionskonfe-
renz in Berlin gehaltenen Vortrag zum Thema: «Die Theologie und die Mission der
Gegenwart» (in: Theologische Fragen und Antworten ITI, Ziirich 1957, 100-126) die Mis-
sion definiert als «ein Handeln der Kirche. . ., eine bestimmte Gestalt des Bekenntnisses zu
Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Christus, eine bestimmte Gestalt desjenigen menschli-
chen Handelns, das sich selbst als Gehorsam gegen den Aufruf Jesu Christi als des Herrn
verstehen mochte» (100). Dieses Handeln aber richte sich, so Barth weiter, «an die Heiden
und insofern nach aussen», doch dieses Aussen sei «freilich auch drinnen», weil «der Heide
auch in der Kirche» noch weiterlebe. «Insofern ist al/les Handeln der Kirche Mission, auch
wo es nicht ausdriicklich so heisst» (111). Die Theologie konne der Mission nur dienen und
habe mit ihr gemeinsam, dass sie beide «Werke des Glaubens sein mdchten. .. dass sie die
Rechtfertigung ihrer Existenz... aus der freien und freibleibenden Gnade Gottes zu
empfangen hoffen» (105). Die Mission konne die entscheidenden Dinge, die «Missionstat,
den Missionswillen, die Missionskraft» immer wieder nur von Gott selber erbitten und
niemals als Besitz in Anspruch nehmen. Im Zusammenhang mit der Frage nach dem
Missionsmotiv fragt Barth die Missionare und Missionsfreunde, ob es ihnen nicht «zu



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 151

2. Die Mission als theologisches Problem

Diese Frage beschiftigt Hartenstein seit der Ubernahme seines Direkto-
rats in Basel. In Anlehnung an K. Barth definiert Hartenstein in seiner
Tiibinger Dissertation 1933 die Mission als «der gehorsame Zeugendienst
der bekennenden Kirche, sofern sich diese an die Heidenwelt wendet, im
Glauben an die Kirche und in der Erwartung des Reiches Gottes».” Die
bekennende Kirche ist hier noch klein geschrieben. Die Bestimmung der
Mission sah er in den Anfangsjahren in «der volligen Wehrlosigkeit und
Armut der Boten». Der «unbedingte Gehorsam der «militia Christi>» und
der «Ruf zur Sammlung in der Stille zur immer neuen Versenkung in der
Schrift, zu Gebet und Meditation» waren ihm wichtiger als der Aktivismus.
Die Missionsstationen sollten zum «Ashram und Kloster» werden.” Wie
C.G. Blumhardt (der erste Inspektor der Basler Mission) sah er die Bestim-
mung der christlichen Gemeinde «weniger im Kampf als im Leiden und
Erleiden der antichristlichen M#chte dieser Welt».” In einem Vortrag bei
einer Akademikerkonferenz wenige Wochen nach seinem Amtsantritt in
Basel im Jahre 1926 machte er deutlich, dass die Mission «weithin der Versu-
chung ihres Herrn auf dem hohen Berg erlegen» sei, «weil es ihr nicht mehr
allein um den lebendigen Gott und seine Ehre gegangen sei, sondern um die

denken gébe, dass der Begriff <missio> in der alten Kirche aus der Trinitédtslehre stammt,
ndmlich die Bezeichnung fiir gottliche Selbstsendungen, die Sendung des Sohnes und des
Heiligen Geistes in die Welt, gewesen ist?» (115). Den Begriff missio dei (Sendung Gottes)
verwendet Barth zwar nicht; aber er deutet an, dass Gott selber (und nicht die Kirche!) als
der Sendende Subjekt der Mission ist. Hartenstein schrieb bereits 1931 in seiner «Krisis der
Mission?» in: Die Furche17 (1931) 201-206: «Es geht weder um die «Gemeinde> noch um
den Einzelnen> im letzten Grunde in der Mission, sondern um den Herrn, der um seine
Herrschaft kampft, «um die Aktion Gottes> wie Zinzendorf sagt, die zu ihrem Sieg kommt
durch und mit seiner Kirche» (206). Schon hier wird deutlich, dass «fiir Hartenstein alle
missionarische Intention sich ausschliesslich aus der Dimension der missio dei bestimmt»
(G. Schwarz, Mission a.a.0. 47). In seiner 1933 erschienenen Doktorarbeit «Die Mission
als theologisches Problem» Berlin 1933, 14, schreibt Hartenstein: «Die Begriindung der
Sendung der Mission liegt in dem Wort Gottes, durch das Christus seine Gemeinde
geschaffen hat. Dies im einzelnen aufzuzeigen, ist die zentrale Aufgabe der Missionslehre
als theologische Disziplin.» Hartenstein und Barth sehen in Zinzendorf den eigentlichen
Lehrer der modernen Missionswissenschaft, wie ein Vergleich der Ausfiihrungen von
Hartenstein in seiner «Krisis der Mission?» und dem Vortrag Barths «Die Theologie und
die Mission in der Gegenwart» (1932) deutlich zeigt. Der Begriff missio dei wurde dann auf
der Weltmissionskonferenz in Willingen 1952 zum beherrschenden Begriff und ist bis heute
in der Okumene bestimmend.

77 K. Hartenstein, Mission als theologisches Problem, a.a.O. 13.

% 'W. Metzger, Hartenstein, a.a.0O. 116.

¥ Ebda.



152 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

Brotfrage d.h. um kulturelle Hebung ... (und) um die Machtfrage».” Ge-
fordert sei der ganze Einsatz des christlichen Lebens, die totale Hingabe im
Dienst des Herrn, denn die Mission geschehe in der Ausrichtung auf die
Wiederkunft des Herrn. In den verschiedenen Vortridgen im Jahre 1927 und
1928 nimmt er ofters Stellung zu den Weltereignissen, die man in den
Anfangsjahren der Christentumsgesellschaft, aus der die Basler Mission
erwuchs, die «Zeichen der Zeit» nannte. Die soziale und «rassische» Revo-
lution sah er als die kommende Herausforderung der christlichen Kirche.
Dem Imperialismus stehe die nationalistische Bewegung gegeniiber und das
Streben nach sédkular-gottloser Bildung, die in der Vergotterung des Staates
wie im Kommunismus als Auflehnung des selbstherrlichen Menschen gegen
die gottliche Autoritiit sich manifestiere. Hier gelte es, das klare Nein der
Christusbotschaft entgegenzuhalten. Der Herr selber treibe Mission, nicht
der «fromme Mensch». Und Mittel der Mission sei allein das Wort von der
Rettung. Ziel der Mission konne nicht die Humanitét sein, sondern das
Reich Gottes, dem die Kirche als Vorldufiges, als Hinweis («als Finger») auf
das Reich Gottes zu dienen habe. Die Parole der beiden Blumhardts (Jo-
hann und Christoph in Bad Boll): «Jesus siegt!»** wird auch zur Parole
Hartensteins. Ahnliche Tone finden wir auch bei seinen theologischen
Freunden in Basel, K. Barth und Eduard Thurneysen, seit deren Begegnung
mit Christoph Blumhardt, dem «Vater des religiosen Sozialismus» (Markus
Mattmidiller).

In seinem Rundschreiben 1932 nach Indien™ beschreibt er als grosste
Gefahren die «fortschreitende Verelendung von Millionen», die «Bolsche-
wisierung» und die «Hitlerbewegung». Der «Antisemitismus, der Grundsatz
riicksichtsloser Gewalt, die ans Kultische grenzende Verehrung des Fiihrers
und die Blindheit fiir die Schidden der nordisch-germanischen Rasse» diirf-
ten nicht iibersehen werden. In Hitler und Rosenberg sieht er unverséhnli-
che Gegner der christlichen Kirche.

% Ebda.

* Beispielsweise in den Vortrigen: «Die unveriusserlichen Reichtiimer der Kirche»
(Vortrag in Schoptheim 1927); «Reich Gottes und unsere Tat» (1927); die beiden Vortrige
finden wir im Archiv der Basler Mission Stuttgart (jetzt OKR Stuttgart) Ordner 31-32a.
«Die Aufgaben der Mission in der Stunde der Gegenwart» (abgedruckt in: Von der
Jahresfeier der Basler Mission 112 [1927] 26-33); «Die Bedeutung der christlichen Hoff-
nung fiir die Mission», (abgedruckt in: Gott will es! Missionspflicht und Missionshoffnung.
Von der Jahresfeier der Basler Mission 113 [1928] 6-13).

2 K. Hartenstein, Was hat die Theologie Karl Barths der Mission zu sagen?, Miinchen
1928.

3 Archiv der Basler Mission in Basel (ABM) QK 7,1 (Deutscher Kirchenkampf).



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 153

Seine Stimmung wechselt dann jedoch total nach der Machtiibernahme
Hitlers im Januar 1933. In einem vertraulichen Brief an die Mitarbeiter auf
dem Missionsfeld* schreibt er am 3. April 1933 voller Begeisterung iiber die
politische Entwicklung in Deutschland wihrend des letzten Jahres und
meint, dass mit der Wahl Adolf Hitlers zum Reichskanzler «eine neue
Periode deutscher Geschichte» anbreche. Es sei deutlich geworden, dass das
deutsche Volk wieder zu sich selber gefunden habe und zwar «zu den besten
Kriften deutschen Geistes und deutscher Kraft». Inhaltlich handelt es sich
um eine «grosse nationale Bewegung», die zwar in «vielem das Geprige des
Fascismus» habe, aber «doch ihre eigene innere Struktur verridt». Fiir die
Mission bedeute das sehr viel. Er bekennt, dass er selbst «als Christ Adolf
Hitler lange Zeit nicht zustimmen» konnte, vor allem wegen dessen «Ras-
sen-und Blutlehre, auf die er sein politisches Programm griindete», aber er
sei nun «eines anderen belehrt» worden und sei zur Erkenntnis gekommen,
dass wir «in Hitler wirklich einen Fiihrer vor uns» hitten.

Er glaubt, «dass Gott selbst durch das Geschehen dieser Monate uns noch
einmal eine grosse, weltgeschichtliche Stunde fiir eine neue Zukunft unseres
Volkes gab». Er betont die Wichtigkeit des Gebets fiir Obrigkeit und Volk,
damit das deutsche Volk zur tiefsten Reinigung und innersten Umkehr
kommen moge.

Andererseits diirfe die Mission aber nicht vergessen, dass sie eine Bot-
schaft habe, die nicht von dieser Welt sei, sondern unbegrenzt und universal.
Und diese universale Botschaft diirfe «nicht verloren gehen», denn die
Mission habe einen «iibervolkischen Charakter» und diese «Glaubenser-
kenntnis und christliche Lebensgestaltung» diirfe auf keinen Fall verloren
gehen. Die Deutschen in der Basler Mission miissten verstehen lernen, dass
«vieles, was in Deutschland sich nun ereignet, dem schweizerischen Empfin-
den nicht ohne weiteres verstdndlich und seiner Geschichte und Tradition
ohne weiteres gut erscheint»; andererseits erhofft er aber auch ein gewisses
Verstidndnis «von der Seite der schweizerischen Geschwister». Es sei eine
Priifung fiir beide Seiten, denn es miisse sich nun zeigen, «ob die Gemein-
schaft untereinander wirklich dort ruht, wo Christus steht, und wo er uns
gemeinsam aus allen Lindern und Volkern, jedes mit seinen Gaben und
Kriften, in seinem Dienst beniitzen will». Das «entscheidende Kleinod, das
Gott unserer Mission gegeben hat» sei die «Una sancta ecclesia, zu der wir
gehoren wollen und der wir dienen moéchten, draussen und daheim, bis
Christus kommt.» Hartenstein war wie viele andere Deutsche damals der

3 «Vertraulich! Liebe Briider und Schwestern», 3.4.1933, 1-6 in: ABM QK 7,1.



154 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

«Zeit der Illusionen» (Klaus Scholder)® zum Opfer gefallen. Das «Jahr der
Erniichterung» folgte jedoch bald. Am Ende dieser Periode zerbrach mit
Kriegsbeginn 1939 die oft bedrohte deutsch-schweizerische Einheit der Bas-
ler Mission an der Nationalitdtenfrage und weil man den Besitz der Basler
Mission in Ubersee erhalten wollte. Mit der Riickkehr Hartensteins nach
Deutschland am 15.9.1939 wurde die Basler Mission zur schweizerischen
Mission mit einem «Deutschen Zweig» in Stuttgart, dessen alleiniger Bevoll-
michtigter Karl Hartenstein bis zu seinem Tod 1952 war.” «Die Auslénder
traten zuriick vom Komitee. Die Basler Mission ist rein schweizerisch in der
Fiihrung. .. Bitte informiere die Regierung», schrieb Alphons Koechlin am
22. September 1939 an Paton nach Genf.*® Hartenstein verliess Basel in der
Uberzeugung, die Trennung wiirde nur von kurzer Dauer sein; er reiste nur
mit einem Koffer nach Deutschland und liess den Rest der Familie in Basel.
Aber, so schrieb Hedwig Thomi in ihrer Erinnerung, Koechlin habe kom-
promisslos durchgesetzt, dass die Basler Mission eine rein schweizerische
Mission geworden sei.”” Die Trennung zwischen der Schweiz und Deutsch-
land war nahezu komplett.

3. Die Abwehr der Integration von Kirche und Mission im Jahre 1933
Man sprach in diesen Jahren viel von missionarischer Kirche, doch der
Ton lag auf der Nachsilbe: Mission wurde arisch verstanden! Fiir den Reichs-
aussenminister von Neurath war die Mission von so grosser Bedeutung, dass

3 Untertitel des Buches von K. Scholder, Die Kirchen und das dritte Reich Bd. I,
Frankfurt 1977.

% Untertitel des Buches von K. Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich Bd. II,
Berlin 1985.

7 Am 13. September 1939 beschloss das Komitee, ohne Befragung der Heimatgemein-
devertretung (HGV) — was aus zeitlichen Griinden nicht mehr moglich war - einstimmig
unter Namensaufruf: «1. Organisatorische Trennung der Missionsleitung. .. Direktor Har-
tenstein und. .. Inspektor Hannich iibergeben ihre Amter dem Komitee zu treuen Hin-
den... 2. Entsendung von Direktor Hartenstein nach Deutschland als Bevollmichtigter
des Komitees». Am Abend des 14. September, nach einer Abendmabhlsfeier, geleiteten der
Prisident und die Inspektoren den scheidenden Direktor Hartenstein zum Badischen
Bahnhof. Damit war «ein wichtiger Abschnitt der Geschichte des Werkes... zu Ende
gegangen» (H. Witschi, Geschichte der Basler Mission, 84-85). Erst nach Hartensteins
Tod 1952 wurde die «Basler Mission Deutscher Zweig« als Verein gegriindet.

3 §. dazu: P.H. von Tucher, Nationalism. Case and Crisis in Missions. German Mis-
sions in British India 1939-1946, Erlangen 1980, 231. Als «Auslidnder! Demokrat! Sozialde-
mokrat! und Calvinist» wurde auch K. Barth von den deutschen Lutheranern apostro-
phiert. S. dazu: H. Prolingheuer, Der Fall Karl Barth 1934-1935, 33.

% Tucher, Nationalism, 321ff., berichtet ausfiihrlich {iber diese schwierige Zeit der
Trennung.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 155

er ihr alle Unterstiitzung zukommen liess. Und in dem Gutachten «Deut-
sches Auslands-Institut Stuttgart. Haus des Deutschtums» vom 25. Mai
1934* unterstreicht der Leiter dieses Instituts, Dr. Csaki,

«dass die deutsche Missionsarbeit . .. fiir das Ansehen deutscher Kulturleistung unter frem-
den Volkern sowie fiir die deutsche Kolonialpolitik im allgemeinen» eine grosse Bedeutung
gehabt habe. «Mit zahlreichen, von der Basler Mission entsandten Missionaren, die zum Teil aus
Wiirttemberg stammen, steht das Deutsche Auslands-Institut in personlicher Verbindung; es
konnte sie schon wiederholt fiir seine Zwecke und Aufgaben mit einspannen. Ihre selbstlose und
aufopferungsfreudige Tatigkeit ist geeignet, das Ansehen des deutschen Volkes im Ausland zu
heben und Verstindnis fiir die neueste Entwicklung der Verhiltnisse in Deutschland auch unter
den Eingeborenen fremden Lénder zu erwecken. Sie verdient daher die Forderung des gesamten
deutschen Volkes und besonders ihres Heimatlandes.»

In den allerersten Anfidngen des Nationalsozialismus musste also die
Mission ihr Verhéltnis zum «Deutschen Christentum» kldren. Im Vorwort
der Verfassung der «Deutschen Evangelischen Kirche» (DEK) vom 11. Juli
1933 heisst es:

«In der Stunde, da Gott unser deutsches Volk eine grosse geschichtliche Wende erleben lésst,
verbinden sich die deutschen evangelischen Kirchen zu einer einigen Deutschen Evangelischen
Kirche.»

Und im dritten Abschnitt wird dann in bezug auf die «freie kirchliche
Arbeit von gesamtkirchlicher Bedeutung, insbesondere auf dem Gebiet der
inneren und dusseren Mission» gefordert, die Kirche solle diese «unter ihre
fordernde Obhut» nehmen. Gemeint war die Gleichschaltung von Mission
und Kirche unter der Fiihrung der sogenannten Deutschen Christen. Die
Konsequenz dieser Forderung beinhaltete die «Auflosung sémtlicher Mis-
sionsgesellschaften als selbstdandige Werke, Umbau derselben zu kirchlichen
Organen unter der Fiihrung des Reichsbischofs».* Damit hatte die Mission
bereits im Jahre 1933 ihr «Barmen».

Wir konnen hier nicht die komplizierte Geschichte jener fiir die Missions-
gesellschaften so erregenden Monate bis zur Barmer Missionstagung (17.—
20. Oktober 1933) darstellen, sondern konzentrieren uns auf die wesentli-
chen Punkte.*

“ ABM, QK 7,10.

4 K. Hartenstein, Die Lage der Basler Mission; ABM, QK 7.10.

2 Der Briefverkehr iiber die Ereignisse in der Zeit vor der Barmer Missionstagung
Oktober 1933 und iiber die Tagung selber findet sich im ABM, QK 7,1 und 7.10.



156 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

Die Angebote seitens der Reichskirche waren verlockend in bezug auf die
finanziellen Probleme der Mission, und die bislang in kirchlichen Kreisen
eher verachtete Mission hiitte als Teil der offiziellen Kirche einen besseren
Status errungen. Andererseits wollten aber die meisten Missionsgesellschaf-
ten ihre Selbstindigkeit um jeden Preis erhalten. Die Basler Mission einigte
sich auf sieben Richtlinien, «die wir in irgendeiner Weise festzuhalten um
Gottes Willen uns verpflichtet sehen miissen«. Vor allem sollte die «Selb-
stindigkeit der Gesellschaften» im Raum der Kirche «entsprechend den
geistlichen Kongregationen und Orden innerhalb der katholischen Kirche»
erhalten bleiben. Weiter betonte man den geistlichen (freiwilligen) Charak-
ter missionarischen Dienstes, die freiwilligen Gaben «und den ungehinder-
ten ... Zugang zu der Gemeinde», sowie eine «von beiden Seiten aus
freiwillig bejahte Form enger Zusammenarbeit zwischen Kirche und Mis-
sion». Die hauptamtlichen Theologen fiir den Missionsdienst wollte man
selber berufen und «die grosse glaubende Heimatgemeinde. . ., ohne die die
Front draussen unabsehbar geschéddigt wiirde» diirfe nicht verloren gehen.

Der «Berliner Entwurf» (26.-27. Mai 1933) dagegen sah vor: «Das gesam-
te deutsche evangelische Missionswesen ist eine Angelegenheit der ganzen
Deutschen Evangelischen Kirche und untersteht als Aussere Mission der
«Deutschen Evangelischen Kirche> dem Reichsbischof.»

Vom Geistlichen Ministerium iiber eine Missionskammer und die Mis-
sionsriite sollte die Mission nun nach dem Fiihrerprinzip hierarchisch struk-
turiert werden.

Karl Hartenstein und Walter Freytag, die beiden fiihrenden Missions-
ménner jener Zeit, lehnten das Angebot, in der Reichskirche die Stellung
eines «Bischofs fiir Mission» einzunehmen, entschieden ab. Der Berliner
Missionsdirektor Siegfried Knak war ganz anderer Meinung. Er fiirchtete
«verhéingnisvolle Folgen fiir das evangelische Missionsleben»®, falls sich ein
Protest erheben sollte. Dieser Protest erhob sich dann auf der Barmer
Missionstagung, die vom 17.-20. Oktober 1933 in Wuppertal-Barmen statt-
fand. Erich Schick, einer der Vertreter der Basler Mission, versuchte ver-
geblich die Judenfrage in die Diskussion zu bringen. Aber er erreichte
wenigstens, dass der Arierparagraph in der Mission abgelehnt wurde. Es
waren dann aber missionstheologische Griinde, die zu einem neuen Entwurf
fiihrten. Walter Freytag berichtet dariiber. «Da liess es Hartenstein keine
Ruhe, und wir erarbeiteten zu dritt bis tief in die Nacht nun nicht eine neue
Formulierung dieser Abmachung, sondern eine Denkschrift iiber das Wesen

¥ K. Hartenstein, Die Lage der Basler Mission; ABM, QK 7.10.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 157

der Mission und die grundsitzlichen Voraussetzungen einer Zusammenar-
beit mit der Kirche.»* Der Dritte im Bund war Johannes Warneck, der
Direktor der Rheinischen Mission in Barmen. Doch «es war vor allem
Hartenstein, der diesen grundsétzlichen missionstheologischen Richtlinien
seinen Stempel aufdriickte».*

Im ersten Abschnitt der Barmer Denkschrift* wird das Wesen der Mis-
sion definiert und hervorgehoben: «Die Mission als Bekenntnishandlung der
Kirche vor der Welt ist die Trigerin der Botschaft vom Heil in Christus an
die Volker.»

Die «Deutsche evangelische Kirche» wird durch den Begriff Mission
ersetzt. Der Subjektwechsel hat eine grundlegend theologische Bedeutung.
Die Mission wird theologisch dem dritten Glaubensartikel zugeordnet. Die
Kirche wird als «una sancta ecclesia» neu verankert und ausgeweitet auf die
weltweite Kirche. «Fordernde Obhut» bedeutet im Horizont der una sancta
ecclesia des Bekenntnisses:

«Die deutschen evangelischen Missionen ... erhoffen von dieser engeren Zusammenarbeit
der Kirchenleitung mit der Mission eine Belebung und Vertiefung des heimatlichen Missionssin-
nes und eine Befruchtung des deutschen, christlichen Volkslebens.»

Diese okumenische Gemeinschaft ist in dieser Zeit noch die deutsch-
schweizerische, lutherisch-reformierte Gemeinschaft der Basler Mission,
die keiner partikularen Kirche, weder in Deutschland noch in der Schweiz,
untergeordnet werden kann. Moglich ist nur eine Integration der Kirche in
die Mission. Aus der Institution Kirche (institutio von instituere = hinstellen,
errichten, bauen bedeutet ja das Festgefiigte) soll die «Kirche in Bewegung»
werden. «Fiirsorgliche Obhut» kann deshalb nur bedeuten, «in allem auf das
Beste der Mission gerichtet sein». Die aus Vertretern der Kirchen und
Missionsgesellschaften sich zusammensetzenden Missionsrite sollten «der
Mission im eigenen Lande und in der weiten Welt dienen». Im folgenden
Jahr zeigte sich die enge Verbindung der Wiirttembergischen Landeskirche
mit der Basler Mission, als Landesbischof Theophil Wurm durch die Leitung
der Reichskirche fiir kurze Zeit seines Amtes enthoben wurde. Im Tele-
gramm des Reichsbischofs an Landesbischof Wurm am 14.9.1934 wird als
Grund angegeben: «Wegen Ihres Kampfes gegen die Ordnung der Reichs-

# W. Metzger, Hartenstein, a.a.O. 299.

* Ebda.

4 Die Denkschrift und die vorausgehende Korrespondenz im Zusammenhang mit der
Denkschrift findet sich in ABM, QK 7,1 und 7.10.



158 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

kirche, in welchem Sie sich sogar haben verleiten lassen, Gelder der Landes-
kirche den ordentlichen kirchlichen Zwecken zu entzichen.»*

In der Tat hatte Bischof Wurm aus Geldern, die «fiir besondere Notfille
aufbewahrt» wurden und zur «freien Verfiigung des Oberkirchenrates» stan-
den, auf Grund der «unbeschrinkte(n) Verfligungsgewalt des rechtméssigen
Landesbischofs» 200,000.— Reichsmark «zu treuen Hidnden» an die Basler
Missionsagentur in Stuttgart und 30,000.— an die Zentrale der Bekennenden
Kirche in Bad Oeynhausen iiberwiesen. Bischof Wurm wurde dann spéter
von einem ordentlichen Gericht in Stuttgart freigesprochen. Doch dieser
Vorfall, zusammen mit den Ereignissen anlisslich der Grossversammlung
der Deutschen Christen im November 1933 im Sportpalast in Berlin, bei der
die Abschaffung des Alten Testaments in der Kirche und die Reinigung des
Neuen Testaments von allem Jiidischen gefordert wurde, fiihrte dazu, dass
der tiberwiegende Teil der Freunde der Basler Mission in Wiirttemberg sich
zur Bekennenden Kirche hielt. K. Hartenstein gelang es nach heftigen De-
batten und Auseinandersetzungen auf der Missionstagung in Tiibingen am
30. Oktober 1934, die Vertreter des Deutschen Evangelischen Missions-Rats
(DEMR) zum «Wort der deutschen evangelischen Mission zur gegenwirti-
gen Stunde» zu bewegen. In dieser Erkldrung verpflichteten sich die Missio-
nen auf die Barmer Theologische Erklirung.* Der Vorldufigen Kirchenlei-
tung der Bekennenden Kirche wollte man sich allerdings nicht unterstellen,
sondern stellte sich «<neben» sie.* Karl Hartenstein schrieb an die Missiona-

4 «Der angebliche Missbrauch landeskirchlicher Gelder», Dr. Schauffler, Stuttgart,
10. September 1934 ABM, QK 7,10.

# Die Tagung in Tiibingen beschreibt ausfiihrlich G. Schwarz, Mission, 243 ff.

¥ Trotz des einsetzenden Kirchenkampfes berief die Basler Mission noch 1934 G. Han-
nich, ein Mitglied der NSDAP, zum Heimatinspektor mit dem ausdriicklichen Hinweis auf
seine «Volksnihe». Doch Hannich hielt sich nicht zur «Glaubensbewegung Deutsche
Christen», sondern zur «Bekennenden Kirche» wie tiberhaupt nur wenige Basler Heimat-
mitarbeiter den Deutschen Christen zuneigten, zur «Glaubensbewegung Deutsche Chri-
sten» gehorten, oder gar Mitglied der NSDAP waren. Siehe dazu: H. Witschi, Geschichte
der Basler Mission Bd. 5, 62.
Der wiirttembergische Landesleiter der Deutschen Christen, Rehm, antwortete in einem
Schreiben vom 27. Dezember 1934 auf die klare Stellungnahme fiir die Bekennende Kir-
che, die Hartenstein im Namen der Basler Mission abgegeben hatte. In dem Schreiben
heisst es: «Ich nehme nicht an, dass sich seit Ihrem Aufenthalt im Ausland Thr Deutschbe-
wusstsein und Thr deutsches Ehrgefiihl wesentlich verdndert hat» (ABM QK 7,10). Nach
der zweiten Bekenntnissynode der Bekennenden Kirche am 23. Oktober 1934 in Berlin-
Dahlem, bei der K. Barth in den Bruderrat gewdhlt wurde, unterschrieben 18 Missionslei-
ter, darunter auch Hartenstein fiir die Basler Mission, ein «Wort zur gegenwartigen
Stunde», aus dem klar wird, dass die Missionen im Glauben sich mit der Bekennenden



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 159

re draussen am 16. Juli 1934: «Es ist Tatsache, dass in Deutschland sich zur
Zeit zwei Kirchen gegeniiberstehen, eine unitarische Staatskirche und eine
Bekenntniskirche in threm Raum. Wohin wir gehdren, kann ja nach dem
allem nicht mehr zweifelhaft sein, wie wir denn auch den Schritt zur Be-
kenntnisfront im Einverstindnis mit den siiddeutschen Bischofen taten.»
Und an Oldham vom Internationalen Missionsrat schrieb er am 6. Oktober
1934, dass das ganze deutsche Missionswerk nun Seite an Seite mit der
Bekenntnissynode stehe,«ganz klar auf dem einzig moglichen Platz, auf dem
deutsche Christen heute stehen miissen, um nicht ihr Gewissen téglich zu
vergewaltigen!»

Die Folgen blieben nicht aus. Hartenstein erhielt im Ulmer Miinster
Kanzelverbot. Ein afrikanischer Pfarrer, der Basel besuchte, durfte in Wiirt-
temberg nicht predigen; denn, so argumentierten die Nationalsozialisten in
einem #dhnlichen Fall in Oldenburg, «eine derartige Kulturschande» kénne
nicht geduldet werden.*

Hartenstein stand wie Walter Freytag auf der Liste der «gefihrlichen
Deutschen» und konnte nur unter Schwierigkeiten an der Weltmissionskon-
ferenz in Tambaram (1938/39) kurz vor Kriegsbeginn teilnehmen. Unter den
Teilnehmern war auch der junge Student Jacques Rossel, der Koechlins
Nachfolger als Prisident der Basler Mission wurde.

Kirche eins wussten und an ihrer Seite fiir eine Erneuerung der Kirche kiampfen wollen,
aber eine rechtliche Bindung oder gar organisatorische Eingliederung des Deutschen
Evangelischen Missiontages (DEMT) in die Bekennende Kirche wurde nicht vollzogen.
Dass die BM auf der Seite der Bekennenden Kirche stehe, wurde von allen Mitgliedern des
Basler Missionskomitees eindeutig klargestellt, aber man wollte zugleich auch offen sein
«fiir den Dienst an der Gesamtkirche». «Wir sind auch fiir die noch nicht Entschiedenen
da», heisst es in der vom Missionskomitee herausgegebenen Erklarung (H. Witschi, a.a.O.
72).

% Die NSDAP hatte bei den Landtagswahlen in Oldenburg (29.5.1932) die absolute
Mehrheit gewonnen und wollte die Vortragsreise des Priises der Ewekirche in Togo, Pastor
Robert Kwami, verhindern. Der Oberkirchenrat hielt sich jedoch nicht an das Verbot, und
Kwami predigte in der alten Hauptkirche der Stadt St. Lamberti, die bis auf den letzten
Platz gefiillt war. Fiir den Gauleiter war das eine «Rassenschande», denn der gesunde
Rasseninstinkt sage, «dass ein Neger als Prediger in der Kirche in Deutschland nicht
aufzutreten hat». «Wenn man Kindern Neger zeigen will, sind dazu Zirkusse oft genug mit
sogenannter Volkerschau anwesend», heisst es in «Nachrichten fiir Stadt und Land» vom
15.9.1932. Die «Bremer Nachrichten» vom 21.9.1932 Nr. 263 meinten, dass das «Vorgehen
des Oberkirchenrats. . . mit Zuchthaus bestraft werden miisste». Es werde eine Zeit kom-
men, wo die Nationalsozialisten mit diesen Herren einfach Fraktur reden wiirden, die so
die weisse Rasse schdndeten.



160 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

4. Alphons Koechlin und Karl Hartenstein in der Leitung
der Basler Mission (1936-1939)

Die deutsch-schweizerische Okumene der Lutheraner und Reformierten,
die sowohl von der Basler Mission als auch von der Wiirttembergischen
Landeskirche immer wieder als unaufgebbar betont wurde, wurde durch
Alphons Koechlin, der seit 1927 als Vizeprisident und Vorsitzender der
Finanzkommission im Missionskomitee war und 1936 Prisident der Basler
Mission wurde, in Richtung Okumenischer Rat der Kirchen (ORK) erwei-
tert. Koechlin war viele Jahre Prisident des Basler Kirchenrates und spiter
des Schweizerischen Kirchenbundes. Er hielt die Verbindung zum Okume-
nischen Rat in Genf und war eng befreundet mit dem anglikanischen Lordbi-
schof Georg Bell in London, dem Présidenten des 1937 gegriindeten, aber
erst 1948 offiziell inaugurierten ORK. Wie eng dieses Verhiltnis war, zeigt
der Briefwechsel der beiden.” Koechlin sah wie Hartenstein in der Barmer
Denkschrift, an deren Entstehung er mitgewirkt hatte, einen Meilenstein in
der Geschichte der Deutschen Mission; denn die befiirchtete Gleichschal-
tung der deutschen evangelischen Mission, die einen Riickzug der Schweizer
hitte zur Folge haben miissen, sei nicht eingetreten, trotz grosser Bestrebun-
gen einiger Kreise. Desgleichen komme «die Anwendung des staatlichen
Arierparagraphen auf die Mission nicht in Frage». Er betont ferner in
seinem Artikel fiir einige schweizerische Kirchenblitter den «lebenswichti-
gen Dienst, den die von politischen, kirchenpolitischen und kulturellen
Erwigungen unabhingige Missionsarbeit jeder Kirche zu leisten vermag».>

Hartenstein erwihnt den Arierparagraphen nicht. Hier wird ein erster
Konflikt angedeutet, der sich spédter immer mehr ausweitete: die politischen
Konsequenzen der Theologie. Die Verbindungen mit dem ORK fiihrten zu
neuen Spannungen innerhalb der Basler Mission. Die Okumenische Bewe-
gung griff nun, vor allem nach dem Barmer Bekenntnis im Mai 1934, immer
mehr in das Geschehen des deutschen Kirchenkampfes ein. Der Verbin-
dungsmann der Okumene war Koechlin. Er vertrat den ORK auf der zwei-
ten Bekenntnissynode der Bekennenden Kirche, auf der sich diese als recht-
missige Kirche gegeniiber der Reichskirche konstituierte. Ein Mitglied des
kirchenleitenden Bruderrates war Karl Barth, der sich auf dieser Sitzung
jedoch heftig gegen ein deutliches Wort des «Gerichtes» iiber den Staat
wehrte und fiir eine streng an der Kirche orientierte Theologie plddierte;
denn die Kirche sei nicht Richterin iiber den Staat, sondern habe das Evan-
gelium zu verkiindigen, das das Gericht tiber alles Irdische impliziere.

! Georg Bell — Alphons Koechlin, Briefwechsel 1933-1954, Ziirich 1969.
2 ABM QXK, 7,10.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 161

Doch bald meldete sich Widerstand gegen Karl Barth und dessen unnach-
giebige Haltung in der Frage des Eides auf Adolf Hitler. Das fiihrte schliess-
lich nach langwierigen und beschimenden Auseinandersetzungen innerhalb
der Bekennenden Kirche dazu, dass Barth sowohl von den lutherischen als
auch von den reformierten Freunden in Deutschland fallengelassen wurde.
Barth iibernahm eine Professur in Basel” und wurde somit Kollege von
Hartenstein, der seit 1933 einen Lehrauftrag an der Universitét hatte.

5. Hartenstein, Koechlin und Barth in Basel (1935-1939)

Die anfédnglich guten Beziehungen zwischen Hartenstein, Koechlin und
Barth verschlechterten sich im Laufe der Zeit zunehmend, ohne freilich
ganz abzubrechen. Martin Pérksen von der Breklumer Mission, der die
beiden fiihrenden Personlichkeiten der Basler Mission gut kannte, charakte-
risierte sie so:

«Hartenstein war nationalistisch und frither Artillerieoffizier und iiber-
zeugter Deutscher. Koechlin war ein iiberzeugter Schweizer.»>

Beide liebten ihre Nationen, denen sie treu dienen wollten. Seine Loyali-
tiat zur deutschen Nation brachte Hartenstein bei seiner Riickkehr nach
Deutschland in einem Schreiben am 5. September 1939 an Paton vom Inter-
nationalen Missionsrat auf den Nenner: «(...) Wir erwarten in den Militér-
dienst gerufen zu werden ... das ist nicht leicht fiir uns, die wir gesegnet
waren mit Freundschaft und Vertrauen <by fellowship and love of Christians
all over the world>.»”

Doch dahinter standen auch theologische Unterschiede. Hartenstein hat-
te sich seit 1933 theologisch tiber K. Barth hinaus weiterentwickelt. Er kehr-
te zuriick zum Erbe seiner schwibischen «pietistischen Viter», vor allem zu
seinem Lehrer Karl Heim, und konzentrierte sich auf das endzeitliche Den-
ken, das schon bei seinem Vater eine wichtige Rolle gespielt hatte.’® Die
politischen Konsequenzen der dialektischen Theologie, ndmlich den aktiven
politischen Kampf gegen die antichristlichen Méchte, wollte er nicht nach-
vollziehen; der Gemeinde Jesu sah er vielmehr das passive Leiden um

53 Die Einzelheiten schildert in dokumentarischer Form H. Prolingheuer. Der Fall Karl
Barth 1934-1935, Neukirchen-Vluyn 1977.

3 Zitiert in: Paul von Tucher, Nationalism, 233.

55 «Letter to W. Paton», Geneva WCC, IMC File, 5.9.1939.

¢ Max Hartenstein, Mitbegriinder der Deutschen Bank und anerkannter Bankier,
verkaufte wahrend der Inflationszeit seine Villa, um ganz ohne Besitz dem bald wieder-
kommenden Herrn entgegentreten zu konnen, (Miindliche Information von Gottfried
Hartenstein am 19. Mirz 1990 in Basel).



162 Karl Wilthelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

Christi willen verordnet. Doch das hinderte ihn nicht, personlich gegen die
Nationalsozialisten Stellung zu nehmen. Er wurde deshalb verschiedentlich
von der Geheimen Staatspolizei verhodrt und von den Nationalsozialisten
angegriffen. Rosenberg zog in seiner Schrift «Protestantische Rompilger»
auch gegen die Basler Mission zu Felde. Die Antwort Hartensteins darauf
war der Ruf zur Sammlung echter Gemeinde im Sinne Jesu als «geistliche
Bruderschaft in schwerster Not». Die Trennung der «jahrhundertealten Bin-
dung an Kultur, Staat und an den Geist der Zeiten» bringe die Kirche wieder
an den Ort, wo sie schon immer hingehore, nimlich ganz zu dem Herrn und
vertrauend auf seine Verheissung, schreibt er in seinem Weihnachtsbrief
1937. Er will sich nicht von Barth trennen, sondern sieht den gemeinsamen
Grund mit Barth als breit genug an, wie er in einem Schreiben an E. Thurn-
eysen am 6. September 1938 nach der heftigen Auseinandersetzung wegen
Barths Ausladung am Basler Missionsfest betont.”’

In bezug auf den Arierparagraphen hatte Hartenstein in Basel einiges
hinzugelernt.”™ Das Verhéltnis der wiirttembergischen Kirchenleitung zum
Arierparagraphen dnderte sich nach 1941; «nicht zuletzt wird auch der Gene-
rationswechsel im Kollegium des Stuttgarter Oberkirchenrates im Jahre
1942 eine Rolle gespielt haben. Hier ist Karl Hartenstein zu nennen, der sich
ab Februar 1941 bei der wiirttembergischen Kirchenleitung um die «ichtari-
schen> Theologen in besonderem Masse bemiiht hat. Allem Anschein nach
geht grosstenteils auf ihn die Kursdnderung der Landeskirche in dieser Frage
zuriick.»” Und aus dem engen Verhiiltnis zwischen Bischof Wurm und
Hartenstein wird man auch schliessen konnen, dass Hartenstein an dem
Schreiben des Landesbischofs vom 20. Dezember 1943 an den Chef der
Reichskanzlei in Berlin nicht ganz unbeteiligt war. Der jiidische Schriftstel-
ler Pinchas Lapide, der selbst der «Auschwitz-Generation» angehort, sieht

°7 Das Missionskomitee versuchte, auf Veranlassung von K. Hartenstein, den beim
gemeinsamen Missionsfest der Basler Mission und des «Vereins der Freunde Israels»
eingeladenen K. Barth wieder auszuladen. Hartenstein fiirchtete, dass die deutschen Teil-
nehmer nicht zum Missionsfest kommen diirften, wenn Barth sprechen wiirde. Pfarrer
W. Vischer, der Vorsitzende des «Vereins der Freunde Israels» lehnte es daraufhin ab, den
bereits zugesagten Akademikervortrag iiber «Die Bedeutung des Alten Testamentes in der
Verkiindigung» zu halten. In der HGV kam es dann zur ernsten Aussprache iiber die
Angelegenheit. Vor allem E. Thurneysen tadelte Hartenstein wegen seines Vorgehens.
Hartenstein entschuldigte sich daraufhin und beugte sich dem Urteil seines Freundes
Thurneysen (H. Witschi, Geschichte der Basler Mission, a.a.O. 77).

% S. Hermle, R. Liichele, A. Nuding (Hg.), Im Dienst an Volk und Kirche! Theologie-
studium im Nationalsozialismus. Erinnerungen, Darstellungen. Dokumente und Reflexio-
nen, Stuttgart 1988, 179ff.

¥ A.a.0. 179ff und 213-214.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 163

in diesem Schreiben eine Analogie zu Joseph und seinen Briidern. In dem
Brief heisst es unter anderem: «Unser Volk empfindet vielfach Leiden, die
es durch die feindlichen Fliegerangriffe ertragen muss, als Vergeltung fiir
das, was den Juden angetan worden ist. Das Brennen der Hiuser und der
Kirchen, die Flucht aus den zerstorten Wohngebieten, die Ratlosigkeit im
Suchen einer Zuflucht, all dies erinnert die Bevolkerung aufs Peinlichste an
das, was die Juden bei uns erdulden mussten».*.

Es war nicht nur, wie Witschi in der Geschichte der Basler Mission
schreibt®, ein politisches Motiv, das dazu fiihrte, dass Hartenstein die politi-
schen Konsequenzen der dialektischen Theologie anders interpretierte und
der Gemeinde Jesu das Leiden verordnet sah. Das wird aus Briefen aus dem
Jahre 1933 und 1934 deutlich, die Hartenstein an W.A. Visser’t Hooft und
K. Heim schrieb. Darin betont er, dass der erste Glaubensartikel in der
dialektischen Theologie zu kurz komme, und dass auch «die Fragen des
Leibes, des Volkstums, der Ehe usw. positivere Antworten finden miissen,
als Barth das bislang gab».®* Der qualitative Unterschied zwischen Mensch
und Gott fithre, so meint Hartenstein in seinem Schreiben vom 27. Mirz
1934 an K. Heim, zu einer totalen «Entwertung aller Werte, Giiter und
Zwecke dieser Welt, inklusive der hochsten kulturellen, ethischen und reli-
gidsen».* Sein 1935 im Evangelischen Missionsmagazin erschienener Auf-
satz, «Versuch einer Missionarischen Ethik»* zeigt diesen Wandel an. Die
Kreuzestheologie bleibt auch weiterhin Zentrum seiner Theologie und be-
stimmt sein Leidens-und Kirchenverstindnis. Ahnliche Gedanken finden
wir zu dieser Zeit auch bei Dietrich Bonhoeffer.*

% Zitiert bei Pinchas Lapide: Schuld und Umkehr im Judentum in: Schuld und Umkehr
in den Weltreligionen, hg. von M. Sievernich und K.Ph. Seif, Veroffentlichungen der
Rabanus Maurus-Akademie, Frankfurt am Main, Mainz 1983, 56.

6 H. Witschi, Geschichte der Basler Mission, 65.

62 Brief vom 9. Juni 1933 ABM.

6 M. Strauch, Die Theologie Karl Barths, 2.A. Miinchen o.J., 43, zitiert in:
G. Schwarz, Mission, 60.

5 Evangelisches Missionsmagazin. Neue Folge (EMM) 1935, 1-10; 33-41; 65-72. Im
gleichen Jahr erschien auch im EMM der Aufsatz von W.A. Visser’t Hooft, Das Leben des
Zeugen (EMM, 1935, 406-416). Beide Aufsitze stehen in engem Zusammenhang mit dem
Schreiben an die Gemeinden im Anschluss an die Barmer Bekenntnissynode 1934 in
Barmen. S. dazu: R. Weth: «Barmen» als Herausforderung der Kirche. Beitrige zum
Kirchenverstindnis im Lichte der Barmer Theologischen Erklarung, Ev. Existenz heute,
Miinchen 1984. Hartenstein und Visser't Hooft nehmen in diesem Aufsatz den Gedanken
auf, dass eine Gemeinde von Briidern auch ein neues ethisches Verhalten erfordere.

5 E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe. Christ. Zeitgenosse, Miinchen 1967,
3051f.



164 Karl Wilhelm Reﬁnstich, Mission und Bekennende Kirche
IT1. Bonhoeffer und der Kampf um die Kirche

1. Nachfolge im gemeinsamen Leben mit Christus — Bonhoeffers kontextuel-
le Theologie

Die Situation der Kirche in den entscheidenden Jahren im Kirchenkampf
wird vor allem am Leben und Denken Dietrich Bonhoeffers deutlich. Des-
halb wollen wir uns ihm noch kurz zuwenden. Wir konzentrieren uns dabei
auf sein Buch «Nachfolge»®, das Ende 1937 erschienen ist, aber bereits im
Jahre 1933 als Programm vorlag, und auf «die politischen und kirchenpoliti-
schen Vorgiénge, die nach dem Aufstieg Hitlers so tumultarische Formen
annehmen»,” einging.

In den folgenden Jahren bestimmte dieses Thema das Denken Bonhoef-
fers. Er kam zur Erkenntnis, dass das deutsche Volk zwar lutherisch gewor-
den war, aber auf Kosten der Nachfolge zu einem billigen Preis. Die «billige
Gnade» und die «teuere Gnade» wurden fortan zu Bonhoeffers grundlegen-
dem theologischen Problem. In seinen in dieser Zeit entstandenen Werken,
«Nachfolge» und «Gemeinsames Leben»® zeigt er die Richtlinien des christ-
lichen Lebens in einer «nach-christlichen» Welt auf.

Wir kennen den spédten Bonhoeffer aus der Zeit seiner Haft. Aber was
dachte und wollte er in den wichtigen Anfangsjahren des Kirchenkampfes?
Wir wissen, dass er anfangs mitentscheidend im Kirchenkampf mitwirkte,
sich dann aber absetzte und Ende 1933 fiir eineinhalb Jahre nach England
ging. Nach seiner Riickkehr aus England arbeitete er als Pfarrer in der
Bekennenden Kirche und leitete das Predigerseminar in Finkenwalde. Als
Frucht dieser Arbeit schrieb er im Herbst 1938 in Gottingen® das Werk
«Gemeinsames Leben». Die beiden genannten Werke sind also ein Beispiel
kontextueller Theologie und nach Bethge™ die stirksten Antworten Bon-
hoeffers auf die Ereignisse von 1933; sie iiben bis heute in der Okumene
einen grossen Einfluss aus.

Kritische Stimmen gegen die sich schnell ausbreitende Begeisterung fiir
Hitler und die volkische Idee, die schliesslich das Denken der «Deutschen

% D. Bonhoeffer, Nachfolge, Miinchen 1937.

7 R. Strunk, Nachfolge Christi. Erinnerungen an eine evangelische Provokation, Miin-
chen *1988, 173.

% Theologische Existenz heute. Schriftenreihe, herausgegeben von E. Thurneysen,
Heft 61, Miinchen 1939.

% Er schrieb das Werk in wenigen Wochen (September/Oktober) in einem Zug in der
Wohnung seiner kurz zuvor emigrierten Zwillingsschwester S. Leibholz.

0 E. Bethge, Bonhoeffer, 525.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 165

Christen» bestimmte, kamen bereits im August 1930 auf dem Kongress der
«Religidsen Sozialisten» auf. Sie bezogen klare Stellung gegen Hitler und
wurden deshalb auch sofort nach dessen Machtiibernahme verboten. Thre
fiihrenden Ko&pfe, Karl Barth und Paul Tillich, mussten bald danach
Deutschland verlassen. Andere, wie Gilinther Dehn, erhielten Redeverbot.

2. Germanismus oder Christentum — Deutsche Volkskirche oder
Kirche Jesu Christi in Deutschland

Die volkskirchlich orientierten Theologen sahen dagegen in den Jahren
nach dem Ersten Weltkrieg eine neue Herausforderung fiir die Kirche in der
Frage, ob sich diese ein weiteres Mal gegen die vitalen Interessen des
deutschen Volkes stellen oder sie positiv aufnehmen solle. Sie begriissten
daher den Nationalsozialismus und sahen in ihm die langgehegte Hoffnung
auf eine Volkskirche erfiillt.

Die Vorarbeit dazu hatte bereits Anfang der zwanziger Jahre Wilhelm
Stapel in seiner Zeitschrift «Deutsches Volkstum» geleistet. Der «Evangeli-
sche Bund» in seinem bayerischen und wiirttembergischen Zweig hatte diese
Ideen weiter betrieben. Paul Althaus definierte den Begriff «Volkstum» als
das «besondere, von anderen unterschiedene Seelentum, das in aller einzel-
ner Volksgenossen Fiihlen, Werten, Wollen, Denken als das Gemeinsame
erscheint; dem Mutterschoss arteigenen geistig-seelischen Wesens: eine
ubergreifende Wirklichkeit, urspriinglich fiir uns alle mit unserem Leben
gegeben, vor unserem Entscheiden und Wollen».™ In seiner Rede auf dem
Konigsberger Kirchentag 1927 verband er «Volkstum» und «Volkskirche»
zur neuen Einheit. Es ging also um eine wahrhaft deutsche Verkiindigung
des Evangeliums und das Einsetzen der Kirche in die organischen Lebens-
formen und die lebendige Sitte des Volkstums. Und genau dies wurde dann
im bald einsetzenden Kirchenkampf zum entscheidenden Thema. Auf dem
«Vereinstag fiir Innere Mission» in Dresden 1931 meinte Walter Kiinneth als
Hauptredner in bezug auf die Forderungen der Nationalsozialisten, der
«Ruf» Gottes an das deutsche Volk konne nur ein Ruf in die Nachfolge Jesu
sein.

Aber die Nachfolge wurde dann schnell durch Wilhelm Kubes, dem
mirkischen Gauleiter und Vorsitzenden der National-Sozialistischen Frak-
tion im preussischen Landtag politisch umgedeutet: die preussische Kirche
sollte organisatorisch und ideologisch so rasch wie moglich auf nationalso-
zialistischen Kurs gebracht werden. Kubes wurde zum Geburtshelfer der
«Glaubensbewegung Deutsche Christen», die dann durch die Schaffung

" K. Scholden, Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd.1, 141.



166 Karl Wilthelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

einer «Evangelischen Reichskirche fiir ganz Deutschland» die Kirche fiir
thre politischen Ziele einspannen wollte. Die ideologische Grundlage fiir
den neuen «arteigenen Glauben» lieferte die «Arbeitsgemeinschaft der
Deutschen Glaubensbewegung», die sich 1934 in die «Deutsche Glaubens-
bewegung» aufldste. Einer der fithrenden Kopfe war der ehemalige Basler
Missionar Wilhelm Hauer, der sich in Indien zum Hinduismus bekehrt hatte
und spiter Professor fiir Religionswissenschaft in Tiibingen geworden war.”
Nach Hauer sollte der Glaube aus der deutschen Seele geboren werden, und
dies bedeutete fiir ihn «Los von Christus» und Kampf gegen die artfremde
Judenreligion mit ihrer Lehre von Siinde und Gnade, die wider den deut-
schen Adel sei. Alles Artfremde sollte abgeschafft werden, um Raum zu
geben fir die eigene religiose Selbstentfaltung. Als Massstab galt der nordi-
sche Mensch, der allein iber Gut und Bose bestimmen konne. Der Glaube
komme aus dem Blut, den Kriften fiir die Bausteine des eigenen Glaubens,
denn aus dem Blut spreche die Gottheit. «Gott, der in der Tiefe wohnt», ist
nach Hauer” der eigentliche Gott. Das grosse ewige Selbst lebt im Men-
schen, und der Mensch ist der Ort der Gottesgeburt. Der Glaube wird zum
Glauben an das inwendig Gottliche. So ist Gott nicht mehr der Herr und
damit kann der Mensch sich endlich selbst erfiillen. Gott ist ein unbestimm-
tes «Es», die seelische Kraft; die Religion wird als Selbstverwirklichung
verstanden. Man miisse, so meint Hauer, das Gottliche im Menschen hegen
und pflegen, um die Gottéhnlichkeit der menschlichen Seele zu erlangen.
Horen konne man Gott nur im Blut. Und weil es verschiedenes Blut gebe,
deshalb kdnnten auch nur verschiedene Gottheiten vernommen werden.
Den Glauben an einen personlichen Gott lehnte Hauer deshalb ab.

Der gerade zweiunddreissigjdhrige Pfarrer Joachim G.W. Hossenfelder
wurde schnell zur einflussreichsten Personlichkeit in der «Glaubensbewe-
gung Deutsche Christen» und entwarf die entscheidenden «Richtlinien», die
eine Neuordnung der Kirche verlangten.

Die 29 Landeskirchen sollten zu einer «Reichskirche» verbunden werden
und als «lebendige Volkskirche» durch einen artgeméssen Christusglauben,
wie er deutschem Luthergeist und heldischer Frommigkeit entspreche, dem
deutschen Volk dienen.

Bald eroberte dann diese Fraktion mit Hilfe der Nationalsozialisten die
kirchlichen Synoden. Es galt das Fiihrerprinzip und der Arierparagraph.

2 H. Maurer, Wilhelm Hauer und die Basler Mission, in: Ev. Missionsmagazin 1936,
205-211.

7 K. Hutten, Deutscher Glaube? in: Mission und Gemeinde 14, Stuttgart, Basel 1936,
3ff.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 167

Dagegen stellte sich dann vor allem Bonhoeffer 1933 in seinem Vortrag
«Die Kirche vor der Judenfrage», in dem er die Grenzen der Staatsgewalt
aufzeigte: es konne «ein Zuwenig an Ordnung und Recht», aber auch ein
Zuviel geben. Wenn das eigene Recht der Kirche in ihrer Verkiindigung
nicht mehr gewihrleistet sei, dann iiberschreite der Staat seine Grenzen. In
diesem Fall gebe es fiir die Kirche dann nur noch die «dritte Moglichkeit . ..
nicht nur die Opfer unter dem Rad zu verbinden, sondern dem Rad selbst in
die Speichen zu fallen». Dieses politische Handeln der Kirche wire aller-
dings «nur dann méglich und gefordert, wenn die Kirche den Staat in seiner
Recht und Ordnung schaffenden Funktion versagen sieht, d. h. wenn sie den
Staat hemmungslos ein Zuviel oder ein Zuwenig an Ordnung und Recht
verwirklichen sieht».” Bonhoeffer ist sich bewusst, dass dieses politische
Handeln der Kirche in das Leiden fiihrt.

Genau in diesen Zeitraum fallen die Vorarbeiten zur «Nachfolge». Da-
mals verkiindete der Ephorus des Tiibinger Stiftes, Professor Karl Fezer,
dass die deutsche Kirche dem deutschen Volk nur in selbstlosem Dienst
dienen konne, indem sie Kirche fiir das deutsche Volk sei. Demgegeniiber
stellte Bonhoeffer dann seine andere, biblisch begriindete Sicht der Kirche
im Gegensatz zur Verweltlichung als Nachfolge. In seinem Buch «Nachfol-
ge» beschreibt er also die Kirche Jesu Christi wie er sie versteht.

Das wird auch aus seinem Brief an seinen Bruder Karl-Friedrich vom
14. Januar 1935 sehr deutlich:

«Ich glaube zu wissen, dass ich eigentlich erst innerlich klar und aufrichtig sein wiirde, wenn
ich mit der Bergpredigt wirklich anfinge, Ernst zu machen. Hier sitzt die einzige Kraftquelle, die
den ganzen Zauber und Spuk einmal in die Luft sprengen kann, bis von dem Feuerwerk nur ein
paar ausgebrannte Reste iibrigbleiben. Die Restauration der Kirche kommt gewiss aus einer Art
neuen Monchtums, das mit dem alten nur die Kompromisslosigkeit eines Lebens nach der
Bergpredigt in der Nachfolge Christi gemeinsam hat. Ich glaube, es ist an der Zeit, hierfiir die
Menschen zu sammeln.»"

Eine Art «<neues Monchtumb» ist fiir Bonhoeffer also das Ziel. Er nennt es
«Restauration der Kirche» oder an anderer Stelle «Nachfolge Christi». Es
geht ihm dabei aber grundsitzlich um eine Erneuerung der Kirche, ndmlich
um das «kompromisslos» gelebte Christentum, wie es einst im mittel-
alterlichen Monchtum gelebt wurde. Der Gegensatz zur «Verweltlichung
der Kirche» war fiir Bonhoeffer also die «Nachfolge Christi». Und wie einst

™ Bonhoeffer-Auswahl 2, Gegenwart und Zukunft der Kirche 1933-1936, Miinchen
und Hamburg 1970, 26.
> E. Bethge, Bonhoeffer, 528-529.



168 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

im Mittelalter das monchische Leben ein lebendiger Protest gegen die Ver-
weltlichung des Christentums war, so will die «Nachfolge» gegen die «Verbil-
ligung der Gnade» protestieren.

3. Die Kirche Jesu Christi ist eine 6kumenische Gemeinschaft

Bonhoeffers Grundfrage war: «Germanismus oder Christentum», wie er
am 20. August 1933 an seine Grossmutter aus Bethel schrieb. Er betont:
«Die Verschleierung ist am allergefihrlichsten.»’® Das Christentum ist nach
Bonhoeffer eine 6kumenische Gemeinschaft und kann nicht auf eine Nation
beschriinkt werden.”” Daneben sieht er die neue «Verweltlichung der Kir-
che» als todliche Gefahr fiir die Kirche an. Dagegen richtet sich sein «Pro-
test».

Die «Nachfolge» ist aber vor allem ein Widerspruch gegen diesen Zu-
stand der Welt, denn die innere und &dussere Kapitulation der Kirche vor
dem Totalitdtsanspruch der Welt ist die grosste Gefahr. Die volkische Natio-
nalkirche, die den «Germanismus» zum obersten Prinzip macht, ist die
«verweltlichte» Kirche. Sie ist die abgefallene, korrumpierte Kirche. Nach
Bonhoeffer gehort zur Kirche auch das Leiden:

«Es naht eine allgemeine Christenverfolgung, und das ist eigentlich der rechte Sinn aller
Bewegungen und Kdmpfe unserer Tage. Die auf die Vernichtung der christlichen Kirche und des
christlichen Glaubens ausgehenden Gegner kénnen mit uns nicht zusammenleben, weil sie in
jedem unserer Worte und in jeder unserer Handlungen, wenn dieselben auch gar nicht gegen sie
gerichtet sind, eine Verurteilung ihrer Worte und Handlungen, und gar nicht mit Unrecht
sehen. ..

Und wie den Kampf fiihren? Die Zeit kommt heran, dass wir nicht mehr als Einzelne und
Vereinzelte, sondern zusammen als Gemeinde, als Kirche, die Hidnde also zum Gebete erheben,
dass wir in Scharen, wenn auch als verhéltnisméssig kleine Scharen, unter den viel tausendmal
tausend Abgefallenen laut den Herrn, der gekreuzigt und auferstanden ist, und seine Wieder-
kunft bekennen und preisen.»”®

Die eigentliche Gefahr fiir die Kirche sieht Bonhoeffer also in der sidkula-
risierten Kirche. Die Begriffe «Gottvertrauen», «Unmittelbarkeit» und «bil-
lige Gnade» in seinem Werk «Nachfolge» machen das deutlich. Nachfolge
bedeutet fiir Bonhoeffer deshalb vor allem «Bindung an Christus; weil
Christus ist, darum muss Nachfolge sein».” Der «Vitergott» hebt den Be-

6 Bonhoeffer Auswahl 2, 90.

" E. Bethge, Bonhoeffer, 286-304; 550ff.

® Bonhoeffer erinnert an den hessischen lutherischen Theologen aus dem 19. Jh.
A.F.C. Vilmar. Zitat in: R. Strunk, Nachfolge, a.a.0. 206-207.

" D. Bonhoeffer, Nachfolge Miinchen 1937, 15.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 169

griff «Nachfolge» auf; es gibt hier nur Gottvertrauen aber keine Nachfolge,
denn diese bezieht sich nur auf den Christus.

Dieser Christus aber will Glaube! Und der Glaube ruft auch ins Leiden,
denn das Christusleiden, das jeder erfahren muss, ruft die Christen aus den
Bindungen dieser Welt heraus, und zwar den einzelnen Christen und die
ganze Kirche. Doch dies darf kein Riickzug aus der Welt sein, sondern
vielmehr «offensiv in die Welt hinein missionieren», denn Christus lebt
weiter im Leben seiner Nachfolger.*

Die «missionarische Kirche» ist die an Christus gebundene weltweite
okumenische Kirche. Germanismus und Okumene sind Gegensiitze. Bon-
hoeffer zog fiir sich selber die Konsequenzen und schloss sich dem politi-
schen Widerstand an, weil er dem «Rad in die Speichen greifen» wollte. Fiir
ihn bedeutete die neutestamentliche Aufforderung, dass wir sein sollen «wie
Christus» den Einsatz seines Lebens fiir die unterdriickten, verfolgten und
ins Konzentrationslager geschickten Menschen seiner Zeit. Er nahm damit
die mittelalterliche, aus der Mystik kommende «Imitatio Christi» auf und
iibersetzte sie wie Thomas Miintzer zur Zeit Luthers® in die Gegenwart der
totalitiren Herrschaft der Nationalsozialisten. Ahnliche Gedanken finden
wir auch bei Karl Hartenstein wieder, der sich jedoch nicht zum politischen
Widerstand im Sinne Bonhoeffers durchringen konnte. Wir wollen uns des-
halb Hartensteins Leidens- und Kirchenverstindnis zuwenden.

I'V. Karl Hartensteins Leidens- und Kirchenverstéandnis
Fiir Hartenstein gehorten zur Aufgabe der Mission auch weiterhin die
Einpflanzung und Einwurzelung des Evangeliums in andere Kulturen. Aber
der Akzent lag nun vor allem «auf der Mission in Erwartung des neuen
Reiches, in dem Gott selbst Herr ist».%

1. Bekennende Kirche ist leidende Kirche
Die bekennende Kirche ist nach Hartenstein die Gemeinde in der Dia-
spora und hat ihren Ort unter den Volkern in der ganzen Welt. Kirche ist ein
absolutes Novum und passt weder soziologisch noch politisch in ein Schema.
Sie ist ein Zeichen des Reiches Gottes und hat ihre Existenzweise von
diesem Reich Gottes her. Sie ist der Anbruch einer fundamentalen neuen

8 D. Bonhoeffer, Nachfolge, a.a.O. 223.
81 R. Strunk, Nachfolge, a.a.O. 174 ff.
82 K. Hartenstein, Mission und kulturelle Frage, EMM 1935, 368.



170 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

Ordnung aller Dinge und die Vorhut des kommenden Reiches Gottes.™
Entsprechend ist auch ihre Botschaft revolutionér, wenn auch nicht im Sinne
dieser Welt. Die Kreuzestheologie bewirkt ein neues Verhéltnis zur Welt
und schafft eine neue Ordnung fiir das ganze Leben. Das in Christus Mensch
gewordene Wort Gottes ruft zur Busse.®

Der Weg der Kirche ist durch den Weg Jesu Christi vorgezeichnet: er
fiihrt durch Sterben zur Auferstehung. Deshalb kann die Bekennende Kir-
che nicht ohne Spannung leben. Das Leiden gehort zu ihrem Wesen, denn
ein Leben in der Nachfolge Jesu Christi bringt automatisch den Widerstand
der Welt. Die Bestimmung der Gemeinde kann also nur als ecclesia militans
oder ecclesia pressa umschrieben werden, denn als Vorhut des Reiches
Gottes ist die Kirche bedringte Kirchen unter dem Kreuz ist sie leidende
Kirche bis zur Wiederkunft ihres Herrn.

Die Urgemeinde wird fiir Hartenstein zum Vorbild fiir die Endzeitge-
meinde. Doch auch in dieser Endzeit gilt noch immer der Auftrag des Herrn,
das Evangelium den «Heiden» zu bringen. Doch «Heiden» hat nun einen
anderen Sinn als in fritheren Jahren. Der Auftrag: «Lasset euch verséhnen
mit Gott!» gilt der Welt und den in dieser Welt lebenden Menschen. Der
Heide ist der Ungldubige, den wir iiberall auf der Welt finden, besonders im
nachchristlichen Europa.®

8 A.a.0. 358;357.

8 «Der Ruf zu Busse» spielte auch bei der X. Weltmissionskonferenz in San Antonio
1989 wieder eine wichtige Rolle. Sektionl, die am stidrksten besucht war, beschiftigte sich
mit der «Umkehr zum lebendigen Gott».

8 Das Thema «Heidentum» beschiiftigte Hartenstein vornehmlich im Zusammenhang
mit der Frage «Mission und Religion». Nach seiner ersten Begegnung mit anderen Religio-
nen im Zusammenhang mit seinen Visitationsreisen nach Indien und Afrika dnderte sich
auch sein Verstdndnis von Religion. Er 16ste sich von K. Barths Religionsverstdndnis.
Bereits wihrend seiner ersten Reise im Mai 1929 schrieb er einen Aufsatz zum Thema
«Was ist Heidentum?», und von nun an wird die Frage nach dem «Objekt» der Mission zu
einem zentralen Thema seines missionstheologischen Denkens. «Heiden» sind fiir ihn
nicht kulturell, ethisch und intellektuell minderwertig, sondern er versteht unter Heiden-
tum ein umfassendes Gebilde, eine geistige Welt, die die Ganzheit der sozialen, politi-
schen, kulturellen und religiosen Wirklichkeit umschliesst. Das wird aus seinem 1938
erschienenen Aufsatz: «Die missionarische Begegnung mit dem Heidentum» (EMM 82,
1938, 309-323; auch in: Mission und Gemeinde 51) deutlich. Fiir Hartenstein gibt es in
Anlehnung an das NT keine «christianisierten Volker», sondern nur die aus den Volkern
herausgerufene Gemeinde Christi, die niemals mit den Volkern identisch ist. Nach 1933
wendet er sich zunehmend gegen das Neuheidentum in Deutschland und sieht das Heiden-
tum vor allem im nachchristlichen Europa. Mission wird damit zunehmend auch zur
Mission in der Heimat, die von der «Weltmission» (Aussere Mission) nicht zu trennen ist.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 171

2. Missionarische Kirche in Zeugnis und Leiden in Europa

Gegen Ende seines Lebens wird die missionarische Existenz im Zeugnis
und Leiden in der europdischen Kirche zum beherrschenden Thema in der
Missionstheologie Hartensteins. Vor allem in seinen letzten Schriften nach
der Griindung des Okumenischen Rates der Kirche in Amsterdam (1984), an
der er aktiv beteiligt war. Im Blick auf die Weltmissionskonferenz in Willin-
gen (1952) ruft er «zur Neubesinnung iiber das Wesen der Mission» auf.®
Den gegenwiirtigen Aon sieht er gekennzeichnet durch Unheil und Abfall
von Gott. Das «konstantinische Zeitalter» ist endgiiltig zum Ende gekom-
men. Doch darin liegt die Chance zum Neuanfang mit grossen Verheissun-
gen. Uberall in der Welt gibt es nun Minoritéitskirchen wie zur Zeit der
Urgemeinde. Eine echte Gemeinschaft mit Christus und untereinander
zeichnet sie aus. «Es ist die echte apostolische Zeugnisgemeinde, die war-
tende Gemeinde der Endzeit.»* Diese bezeugende Gemeinde, die zur Ent-
scheidung fiir oder wider seinen Namen ruft und im Gegensatz zur «Welt»
lebt, wird als Minoritiitskirche das Leiden am eigenen Leibe erfahren. Diese
Kirche des Volkes sammelt sich zwar «im Gehiuse der alten Volkskirchen»,
aber sie scheidet die blossen Mitldufer aus.

Die Welt zeigt sich als die «Wiiste», in der die Gemeinde Gottes lebt.®
Die einzige Hoffnung, die die leidende Gemeinde hat, ist das Wissen, dass
Jesus Herr ist. Die Gemeinde braucht auch nicht zu verzagen, denn sie wird
die Kraft bekommen, die sie braucht.* Es gibt aber auch die «entartete
Kirche», die mit der Welt Kompromisse schliesst und sich mit dem «Tier»
«auf seltsame Weise verbinden kann, so dass sie nicht mehr Leuchter, Salz
oder Sauerteig ist, sondern eben Religion, irgend etwas Frommes, Tiefes,
was es aber auch auf der Erde in anderen Auflagen und Variationen gibt. ..
Und diese verdorbene und entartete Gemeinde wird mit einem unerbittli-
chen Gericht bedacht».” Triumphieren kann die Gemeinde nur im Leiden.

Doch der Herr erwartet von seiner Gemeinde, dass sie den Kampf um die
Welt nicht aufgibt, sondern dass sie als bekennende missionierende Kirche
ihren Auftrag erfiillt. Deshalb muss die Kirche sich immer wieder «reinigen»
fiir diese Welt, und das bedeutet, dass sie «um das Geheimnis echter Busse
weiss (. ..), um Licht und Segen zu werden».” Das wird sie in den Kampf mit
den Michten dieser Welt bringen, und dies wiederum bedeutet Leiden,

% K. Hartenstein, Die deutsche evangelische Weltmission, in: Jahrbuch 1951, 5-24.
87 K. Hartenstein, Die neue Stunde der Weltmission, Stuttgart 1952, 23.

88 K. Hartenstein, Der wiederkommende Herr, 1940, 175.

8 A.a.0. 44.

0 Aa.0. 49.

T A.a.0.75.



172 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

denn diese Michte wollen das Zeugnis der Kirche nicht horen. Sie striduben
sich gegen die Verkiindigung der Kirche. Die «Kenosis Christi» (die Ohn-
macht Gottes), wie wir sie in Phil 2, 5-8 beschrieben finden, wird wieder, wie
am Anfang der Basler Mission bei C. G. Blumhardt, zum zentralen Theolo-
gumenon in der Theologie Hartensteins.

3. Die Weltverantwortung der bekennenden Kirche

Der Kampf um das Gold bestimmt das Verhalten der Welt immer mehr.
Und das hat zur Folge «die Unterdriickung der Millionen Ausgebeuteten in
den Weltvolkern».” Die 6kumenische Bewegung und der Kampf mit der
ddmonischen Macht erhélt nun deutliche Konturen: «Es entstehen die hoch-
industrialisierten, mit hochster Technik ausgestatteten Handels- und Welt-
volker. Die materialistische Grundlehre erfasst alle Schichten... Aus den
christlichen Volkern entstehen antichristliche Gedankengebilde und ent-
schlossen Christus ablehnende Gestalten. Eine totale Entgottung beginnt
auf allen Lebensgebieten. Die Welt beginnt, nicht wieder heidnisches, son-
dern antichristliches Geprige zu erhalten.»”

Die wahre Kirche ist fiir Hartenstein die «Frau mit dem Kind in der
Wiiste»™, die umherirrt und verfolgt wird. Die falsche Kirche aber ist «die
verweltlichte Kirche, die sich unheiliger Mittel bedient, um an der Macht zu
bleiben». Sie schliesse einen Pakt mit der Welt und lasse sich von den
Michten der Welt missbrauchen «als Zaum und Ziigel fiir die Volker». Sie
strafe «nicht mehr die Siinden und die Siinder, sondern macht den Weg in
den Himmel breit und bequem. Sie vergisst, dass die Welt fiir sie gekreuzigt
ist und buhlt um ihren Beifall, um ihre Ehre und Weisheit. Sie ist vollig
Weltmacht geworden, abgefallen von Christus, hat sich mit der Welt einge-
lassen und sich von ihr tragen lassen».”

Die Theologie des Leidens durchzieht Hartensteins Theologie wie ein
roter Faden. Bereits die Abschiedspredigt, die er vor Antritt seiner neuen
Arbeit als Direktor der Basler Mission 1926 in Urach iiber II Kor 5,15 hiilt,
beendet er mit den Worten: «Es ist das Opfer und Leiden eines ganzen
schweren Christenlebens wert fiir die eine Stunde bereit zu sein, da der Herr
kommt. Ja, komme Herr Jesu. Amen.»” Und wir finden dhnliche Klinge

2 A.a.0. 110-111.

% A.a.0. 128.

% In Apk 12,1-17 wird von dem «Weib» (Frau) in der Wiiste berichtet. Sie ist fiir

Hartenstein Sinnbild der «Christusgemeinde in der Welt». Siehe dazu Hartenstein, Der
wiederkommende Herr, 168 ff.

% A.a.0. 211.

% «Abschiedspredigt Urach, 1926. Ein letzter Gruss an seine liebe Gemeinde Urach» —
Archiv des Ev. Oberkirchenrats/Predigten.



Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche 173

wieder in seiner letzten Bibelarbeit kurz vor seinem Tod im Jahre 1952. Doch
jetzt betont er: «lhr diirft an die Juden nicht anders denken..., als in der
grossen Liebe und Fiirbitte und in der tiefen Busse und Bitte um Vergebung
fiir all das, was unser Volk an Israel verschuldet hat. Vergesst das keinen
Augenblick... Man kann auch bei politischer Freiheit verlorengehen mit
Leib und Seele an die Gotter der Gewalt und des Blutes, des Geldes und der
Menschenanbetung.»”’ Die Rechtfertigung des Krieges, «wie sie in unserer
Mitte weitgehend geiibt wurde,» erkennt er am 4. August 1948 als Schuld,
denn «Gott hat uns das wahre Angesicht des Krieges enthiillt. Wir wissen
jetzt, dass durch den Krieg die ddmonischen Krifte im Menschen und in der
Welt» zum Durchbruch kommen, und er sieht den Krieg als Abfall von Gott.
Fiir die Kirche konne nur gelten: «Macht euch nicht mitschuldig an dem, was
iiber die Menschheit hereinzubrechen droht. Habt den Glauben, auch wenn
dies fiir euch Leiden zur Folge hat.» Die Kirche soll Zeichen der Gewaltlo-
sigkeit aufrichten, denn sie hat die Gewissheit: «Selig sind die Sanftmiitigen,
denn sie werden das Erdreich besitzen». Der Gewaltverzicht sei die ange-
messene Art christlichen Handelns. Wie sein Schwiegervater Otto Umfrid
und seine Frau setzt er sich nun auch ein «fiir eine Welt ohne Krieg.»”

Hartenstein hatte seine eigene und seines Volkes Schuld erkannt. Er
formulierte das so in einem Gebet um Vergebung der Schuld:

«Wir bitten Dich, Herr, um Vergebung aller unserer Schuld, die wie ein Fluch auf uns lastet.
Wir beugen uns auch stellvertretend fiir unser ganzes Volk vor Dir, dem Heiligen, und bitten dich,
dass du Gnade vor Recht ergehen lissest und uns die Verachtung Deines Wortes und die
Ubertretung deiner heiligen Gebote gniidig verzeihest. Wir haben Deine Gnade nicht verdient,
aber um Deines heiligen Kreuzes willen rufen wir Dich, Herr, gemeinsam an: Herr, erbarme
dich!»%

V. Der gehorsame Zeugendienst der bekennenden Kirche heute
Im streng vertraulich gehaltenen Papier «Zur Neuordnung des internatio-
nalen Missionslebens nach dem Krieg»'" heisst es in bezug auf «die Frage
der Wiederherstellung des status quo ante 1939», also die Wiederzulassung
der Deutschen in die Basler Mission, «dass wir uns, rein menschlich gese-

7 Th. Sorg (Hg.), Bibel lesen mit Karl Hartenstein, Stuttgart 1982, 7-18.

% «Ein Wort der deutschen Kirche zum Krieg», Frankfurt, den 4.8.48 Archiv des OKR
in Stuttgart. Handschriftlich bearbeitet von Hartenstein.

% «Fiirbitte-Gebete von K. Hartenstein, gesammelt von M. Spelsberg» (Heimatruh,
den 1.1.1951), 28.

10024, August 1944 im Archiv der BM QK 4,09.



174 Karl Wilhelm Rennstich, Mission und Bekennende Kirche

hen, ungeheuer auseinander gelebt haben» und deshalb «die Einschaltung
einer gewissen <Karenzzeit> geradezu eine Wohltat wire».""! Bei der Beto-
nung der «leidenden Gemeinde» in den Briefen Hartensteins miisse sich erst
noch zeigen, «ob die deutschen Christen das von Deutschland verursachte
Leiden der anderen Volker tiberhaupt einmal sehen lernen werden, und ob
es ihnen geschenkt wird, davor stille zu werden»."”> Man miisse sich fragen,
ob es «nicht hilfreich wire», das Gesprich einer Zusammenfiithrung «mit
Leuten einer jiingeren Generation» zu fithren.

Inzwischen ist fast ein halbes Jahrhundert vergangen. Die Gespréche
haben stattgefunden. Die Basler Mission hat wieder einen Deutschen als
Prisidenten. Die «Entschuldung» ist geschehen, und deshalb sind Entschul-
digungen nicht mehr notwendig.

Weitergeben des Glaubens im sdkularisierten Europa — eine 6kumenische
Aufgabe

Geblieben aber ist die Mission als der gehorsame Zeugendienst der be-
kennenden Kirche. Im Jahre 1990 feierte die Basler Mission ihr 175-jdhriges
Jubildum. Der Griinder der Basler Mission, Christian Friedrich Spittler,
umschrieb die Aufgabe der Mission am Anfang der Basler Mission mit den
Worten: «Wenn wir aus Heiden Christen machen, dann miissen wir auch
verhindern, dass aus Christen Heiden werden.»

Spittler umschrieb damit die Mission in allen «sechs Kontinenten». Dass
der gehorsame Zeugendienst der bekennenden Kirche heute in Europa
vielleicht notwendiger ist als je zuvor, steht ausser Frage. Konnte nicht die
zukiinftige Aufgabe der Basler Mission nach vollzogener Integration von
Kirche und Mission als «Kirche in Bewegung» darin bestehen, dass sie
diejenigen, die das Evangelium von hier aus empfangen haben, bittet:
«Kommt heriiber und helft uns bei der Verkiindigung des Evangeliums in
Europa?» Wire nicht die Basler Mission aufgrund ihrer Geschichte geeig-
net, zum Sammelbecken derer zu werden, denen der «gehorsame Zeugen-
dienst der bekennenden Kirche» in Europa in enger Verbindung mit dem
Okumenischen Rat der Kirchen als neue Aufgabe zur Verpflichtung wird?
Die Basler Mission hitte damit in Fortfithrung ihrer 175 Jahre alten Tradi-
tion noch eine grosse Aufgabe als «Kirche in Bewegung», besonders im
zukiinftigen Europa.

Karl Wilhelm Rennstich, Basel — Urach

00 A a.0. 7.
102 A a.0. 8.



	Mission und Bekennende Kirche : Weitersagen des Glaubens, Leiden und Wiedergutmachung am Beispiel von Karl Hartenstein

