Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 49 (1993)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Winfried Weier, Religion als Selbstfindung. Grundlegung einer Existenzanalytischen
Religionsphilosophie, Abhandlungen zur Philosophie, Psychologie, Soziologie der Religion
und Okumenik, Bd. 45, hg. v. Heinrich Petri, Verlag F. Schoningh, Paderborn, Miinchen,
Wien, Ziirich 1991. 310 S.

Die in religioser Praxis allgemein feststellbare Institutionsfeindlichkeit und Konfessionsmii-
digkeit ist keineswegs gleichbedeutend mit einem zunehmenden Desinteresse an der Religion
selbst. Wie ist dies zu verstehen? Es kann kein Zweifel sein, dass sich im religiosen Bewusstsein
ein sehr nachhaltiger Anspruch auf Eigenverantwortung, Freiheit und Selbsturspriinglichkeit
niederschligt, den vorliegende Schrift W. Weiers zum Thema und Inhalt hat. Denn damit ist
nichts anderes als der existentielle Charakter der Religion angesprochen.

Schon diese Sachlage lisst eine zweifache Neuorientierung als notwendig erscheinen, um die
es hier geht. Einmal die Korrektur an der ginzlich unzutreffenden Meinung, die existenzphiloso-
phische Fragestellung ende ja doch immer nur nihilistisch und sei daher auch bedeutungslos fiir
die Frage nach Ursprung und Wesen der Religion. Zum anderen aber die Berichtigung der
Anschauung, eine philosophische und niherhin existenzphilosophische Auseinandersetzung mit
der Religion sei theoretisch und ohne Belang fiir die religiése Praxis. Denn, wie die Ausfiihrun-
gen Weiers verdeutlichen wollen, ist fiir ihr Selbstverstidndnis von fundamentaler Bedeutung die
Erkenntnis, dass das eigentliche, weil selbsturspriingliche Menschsein immer schon angelegt und
zu seiner Selbstfindung angewiesen ist auf den Zielpunkt der Religion. Wie dieser nun niher zu
fassen sei, stellt das Hauptproblem dieser Schrift dar. Denn sie sucht zu zeigen, dass die menschli-
che Freiheit aufgrund ihrer innersten «Struktur» darauf ausgerichtet ist, sich allein in und aus sich
selbst zu begriinden, um solchermassen eine Unbedingtheit zu erlangen, die mit volliger Unab-
hingigkeit gleichbedeutend ist. Jeder Verwirklichung der Freiheit ist es eigentiimlich, dieses Ziel
zu verfolgen und es doch nicht aus eigenem Ursprung erreichen, realisieren zu kénnen. Fiir dieses
Ziel ist es signifikant, einerseits dem eigentlichen Menschsein unverzichtbar und unverdusserlich
zu sein, andererseits aber darin selbst seine letzte Erfiillung nicht finden zu kdnnen.

Der Frage aber, was dieser fundamentale Sachverhalt fiir das Verstindnis der Religion
eigentlich besagt und beinhaltet, wollen die Untersuchungen Weiers auf den Grund gehen. Aus
der Fiille der sich hieraus ergebenden Perspektiven seien nur die folgenden herausgegriffen.
Allem vorweg geht daraus hervor, dass das Menschsein im Grunde und Ursprung seiner Freiheit
immer schon angesprochen ist von dem Gott der Religion als dem Inbegriff des Absoluten wie der
Existentialitdit. Der zweite Aspekt geht daraus hervor, dass dadurch die menschliche Existenz
herausgefordert ist, zu entscheiden, ob dieser ihr Sein iiberschreitenden Intention eine Realitét
entspricht oder nicht. Und sie hat nun die Freiheit, entweder «darauf zu setzen», dass dem so
sein, oder sich zu weigern, dieses Wagnis einzugehen. In der erstgenannten Entscheidung konsti-
tuiert sie sich als «religiose Existenz». Diese aber — und dies ist der dritte Aspekt — begriindet sich
aus ihrer eigenen Sinnerfahrung des Absoluten. Sie ist also nicht, wie immer wieder in Verken-
nung dieser Sachlage angenommen wurde, darauf angewiesen, durch das Denken, durch Philoso-
phie und Metaphysik allererst begriindet zu werden. Vielmehr nimmt sie die Sinnintention ihrer
eigenen Selbsterfahrung in Freiheit zum Grund ihrer Entscheidung.

Angesichts des zeitgendssischen Nihilismus und der darin steckenden tiefgreifenden Sinnkrise
der Gegenwart sucht Weier die Fiille der Sinngehalte herauszuarbeiten, die in dieser existentiel-
len Selbsterfahrung beschlossen liegen. Dabei wendet sich seine Aufmerksamkeit besonders der
Tatsache zu, dass jene Erfahrung der «Existentialien» (z.B. Angst, Sorge, Verzweiflung), der



90 Rezensionen

Zeit und des Todes, auf die der Nihilismus sich beruft, zutiefst und zuletzt nicht, wie dieser meint,
das «Nichts» bezeugen, sondern vielmehr noch eigentlicher und innerlicher von den ihnen
unabdingbaren Sinnanliegen bewegt sind. Weiter fithrt nun der Gedanke, dass diese Sachlage nur
zu erkldren ist, wenn genannte Sinnziele zugleich die Urgriinde und letzten Urspriinge des
eigentlichen Menschseins beinhalten, welche sich eben durch jene als wirksam und wirklich
erweisen. Damit aber ist gesagt: das Ziel der Freiheit ist identisch mit dem Gott der Religion, der
durch Freiheit selbst bezeugt und verbiirgt ist. Wenn also die Religion ihre Wahrheit selbst
begriindet, so heisst dies nicht, dass sie losgelost und getrennt vom Denken ihr eigenes Dasein
fristen wiirde. Denn in der Einheit der menschlichen Person bleibt sie angewiesen auf tiefste
Konspiration mit diesem. Es heisst aber, dass sie einen eigenen, auch aus dem Denken unableit-
baren Ursprung darstellt.

So begriindet Weier entgegen der These von Marx, Religion sei «Selbstentfremdung» des
Menschseins, die Selbstfindung der Freiheit in ihr. Damit widerspricht er zugleich allen, beson-
ders von der Psychoanalyse Freuds angefiihrten Theorien, die Religion als unterbewussten
Zwang verstehen wollen und sie eben dadurch um ihren Charakter der Selbstverantwortung,
Sinnhaftigkeit und Selbsturspriinglichkeit bringen. In ihrem alle Religionen miteinander verbin-
denden Charakter der Existentialitit offenbart die Religion ihren wahrhaft 6kumenischen Cha-
rakter. So stehen diese Betrachtungen auch in stindigem Dialog mit fithrenden Vertretern
protestantischer und katholischer Theologie wie christlicher und nichtchristlicher Philosophie.

Wenn es vielleicht auch eine gewisse Miihe der Einarbeit voraussetzt, wird man doch bald
finden, dass es hierbei um Freilegung ganz fundamentaler und ebenso tragfihiger Elemente einer
jeden religiosen Praxis geht. Deshalb kann diese hieraus Vertiefung, Neuorientierung ihres
Selbstverstandnisses, aber auch Belebung und frischen Elan schopfen. Denn eigentlich steht im
Vordergrund der Betrachtung nicht eine Religionstheorie, sondern die Wirklichkeit des religio-
sen Lebens selbst. Hintergriindig bewegen sich alle Bemiihungen um dessen Neubelebung auf ein
vertieftes Religionsverstindnis zu und sind daher zielidentisch mit dem Grundanliegen dieser
Schrift. Deshalb sind alle angesprochen, denen es eben darum geht.

Kurt Brinkmeier, Oberhausen

Gerhard Fecht, Metrik des Hebrdischen und Phonizischen (Agypten und Altes Testament Bd. 19),

Wiesbaden 1990.

Fecht, von Hause aus Agyptologe, unternimmt es in dieser Studie, Regeln aufzustellen, die es
moglich machen, sdmtliche hebréischen und phonizischen Texte in Einheiten zu segmentieren,
die jeweils einen metrischen Akzent tragen (akzentuierendes, Kola-zdhlendes System). Er be-
zeichnet diese syntaktischen Fiigungen (Syntagmen), die voneinander durch kleinere oder grosse-
re Atempausen (Zisuren) getrennt sind, als «Kola» (sg. Kolon). In einer Liste mit rund 90
Regelsédtzen unternimmt er es, alle vorkommenden syntaktischen Phdnomene zu erfassen und fiir
die Kolon-Abgrenzung auszuwerten. Nur ein Kolon (mit Akzent-Gipfel) bilden folgende Er-
scheinungen: Constructus-Verbindung, Vokativ, Substantiv + Attribut, Préposition + Substantiv,
Verbum finitum + Subjekt, Zahl + Gezihltes. Fiigungen wie u.a. Constructus-Verbindung +
Apposition, Verbum finitum + Objekt dagegen sind in zwei Kola aufzuteilen. Nach Fecht bilden
jeweils zwei oder drei Kola — selten eines oder vier — die nidchst hohere Einheit, die er als «Vers»
benennt. Als «Staffelungen» (metrische Makrostrukturen) bezeichnet er Versgruppen, die als
Sinneinheiten den Text mit z.T. kunstvollen Zuordnungsverhéltnissen strukturieren. Er hilt
dabei die Zahlen(reihen), die sich aus der Strukturierung der prosodischen Bausteine ergeben,
fiir relevant als Sinntréger der Metrik. Folgende Hebriischen Texte werden von Fecht metrisch
analysiert: Gen 11,1-9; 28,10-22; 39,1-41, 56; Ex 15,1-18(/21); II Sam 1; Jes 5,1-7; 6,1-13 (Beispiel-



Rezensionen 91

text); Ps 124; 139; Qoh 1. Der Einbezug von phonizischen Inschriften dient Fecht v.a. als Korrek-
tiv, da die biblischen Texte durch den langen Tradierungsprozess verfremdet worden sein kénn-
ten. Zum Vorgehen notiert Fecht, dass er als Agyptologe auf die Einarbeitung der semitischen
Spezialliteratur weitgehend verzichtet habe und mittels eines «direkten Zugangs» den Texten
selbst das ihnen zugrunde liegende metrische System zu entlocken versuche. Er verschweigt aber
auch nicht, dass er die Grundlagen fiir seine hebriische und phonizische Metrik aus fritheren
Arbeiten an dgyptischen Texten bezogen habe.

Die «Metrik» alter (semitischer) Texte gehort wohl mit zum Schwierigsten einer Poetik, zumal
die Prosodie wie die Phonologie auf gesprochener Sprache beruht und diese oft nur erschlossen
werden kann. Schon manche haben sich daran die Zihne ausgebissen, und bis heute gibt es fiir
das Bibelhebriische keine Theoriebildung, die sich allgemein durchgesetzt hat. Auf sichererem
Grund stehen dagegen die Arbeiten, die den parallelismus membrorum als Ausgangspunkt einer
Poetik nehmen. Es darf daher nicht verwundern, dass manche Bedenken gegen Fechts Studie
vorgebracht werden miissen. Zwar diirfte die Basis einer syntaktisch-akzentuellen (hebrédischen)
Metrik in der heutigen Forschungslage die wohl grosste Akzeptanz aller Theorien haben, der
«Kanon» der rund 90 Regeln kann aber wohl kaum als Konzeptionshintergrund bei der Entste-
hung der Texte gedient haben, wie Fech glaubhaft machen will. Die Regeln mdgen auch nicht alle
gleichermassen zu iiberzeugen, zumal da und dort die Pramisse, dass ein Vers zwei oder drei Kola
enthalten soll, zur Regelbildung fiihrte (Zirkelschluss). Auch die «verschobene Terminologie» ist
problematisch und wire bei einer Rezeption der Literatur leicht zu vermeiden gewesen: Was
Fecht als Vers bezeichnet, gilt iiblicherweise als Kolon (oder Stichos); was er als Kolon bezeich-
net, ist als ein Syntagma mit metrisch relevantem Akzent zu bestimmen. Von daher ist es kein
Wunder, dass er z.B. in Ex 15,1b-5 auf insgesamt 15(!) Verse kommt. Eine Zuordnung seiner
Metrik zum Phénomen des Parallelismus fehlt fast vollig und auch andere Fragestellungen
(Textentstehung und Uberlieferung) bleiben praktisch unerwiihnt. Mehr als fraglich ist auch seine
Annahme, dass (literarische) Prosa und Poesie gleicherweise metrisch geformt seien und hoch-
gradig hypothetisch sind auch seine Zahlen-Baustrukturen («Zahlenspielereien»). Inwieweit
Analogieschliisse vom Alt- bzw. Mitteldgyptischen zum Phonizischen und Hebridischen (und auch
zwischen den beiden semitischen Sprachen) moglich und hilfreich sind, mégen andere entschei-
den, die in den betreffenden Sprachen kundiger sind als der Rezensent.

Beat Weber, Basel

H. Groos, Christlicher Glaube und intellektuelles Wissen, Tiibingen 1987.

Im 1. Teil werden die christentumskritischen Werke von Kolakowski, Brock und Russell als
«problematische Publikationen» und Nestles «Die Krisis des Christentums» (1947) als «grundle-
gende Arbeit der neueren Christentumskritik», die «aber nicht in jeder Hinsicht schon das letzte
Wort in dieser Sache sein kann» (31), dargestellt. Es folgen die philosophischen Kritiker Port,
Jaspers, Lowith, Kaufmann, Albert und Weischedel mit einem Exkurs iiber Bense, Hartmann,
Sartre, Moser, Adorno, Horkheimer, Topitsch und Mitscherlich. Ehemalige Theologen als Chri-
stentumskritiker: Wyneken (1875-1964), Pzillas (Die Lebenskrifte des Christentums, 1964),
Schulz (ehemals Pastor in Hamburg), Kahl. Und Schriftsteller «verschiedener Art und Herkunft»
werden behandelt: Deschner, Miéchler (im Diskurs mit K. Marti), Hunke, Flake und Szczesny
(13-173). Ergebnis: Im Vordergrund stehen der Dualismus von Gott und Welt, die supranaturali-
stische Transzendenz Gottes als personaler Wirklichkeit verbunden mit der Theodizee-Frage,
wihrend etwa die christologischen und soteriologischen Topoi kaum behandelt werden (175f.).

Im 2. Teil geht der Verfasser auf das «echte Christentum» zuriick (das bei nahezu allen
Kritikern gar nicht anvisiert und etwa bei Solle oder Marti theologisch pervertiert sei), zundchst



92 Rezensionen

zum Kommenden (182ff.), dann zum Auferstandenen (246ff.), zum Gekreuzigten (318ff.) und
schliesslich zu Jesus von Nazareth (358ff.). Fazit: «Das historische Bewusstsein erweist sich fiir
ihn (den Glauben) als geradezu todlich. Was wir zu sehen vermogen, in schwachen Umrissen
sehen, ist eine ebenso originelle wie starke, aber auch extrem kdmpferische Personlichkeit. . . mit
einer unerhort intensiven Glaubensanschauung, die ihn in zwei Punkten einem furchtbaren
Irrtum verfallen liess: in der verblendeten Erwartung einer im Kommen befindlichen ganz neuen
Welt und mit der ungeheuerlichen Uberzeugung, dass sich in der Stellungnahme zu ihm, dem
Menschen Jesus, das ewige Geschick aller Menschen entscheidet» (378).

Ebensowenig ist der (Theodizee-) Gedanke an die Liebe Gottes haltbar: «Die Aussage, dass
Gott uns zuerst geliebt hat (1. Joh 4,19), ist eben nicht empirischer Art. Sie ist ein Glaubensgedan-
ke»—was m.E. niemand bestreiten wiirde —, «und, wie man wird sagen miissen (sc. ohne sinnvolle
Argumente zu bringen), letzlich ein Wunschtraum» (387). Dasselbe gilt fiir den Schépfer-Gott,
wenn man diesen nicht pan(en)theistisch, wie etwa J. Moltmann, oder evolutionstheoretisch, wie
etwa G. Altner, verfilschen mochte (388ff.): «Man muss Gott mit der Natur schlichtweg gleich-
setzen oder ganz auf ihn verzichten. Fiir den Schopfergott, den alten, im vollen Sinne, oder den
modernen, konstruierten, ist auf keinen Fall noch Raum» (402) — ohne Diskussion etwa mit der
Schopfungstheologie von D. Sélle «lieben und arbeiten» und ohne Angabe dessen, was der «volle
Sinn» des Schopfungsgottes nun eigentlich sei.

Paradigmatisch klar werden Intention, Vorgehen und methodische Mittel im abschliessenden
Abschnitt iiber den Glauben (403ff.). Dieser ist problematisch, (1) weil sich sein Gegenstand (!)
nicht ausreichend begriinden lidsst (wer will dies schon im Sinne empiristisch-szientistischer
Verifikation?), (2) weil auf der soteriologischen Ebene der Glaube nicht zugleich als Geschenk
und Forderung gesehen werden kann (als ob der Verfasser an einer statisch-metaphysischen
Anthropologie festhalten mochte, in welcher z.B. mitmenschliche Liebe zugleich als Geschenk
und Forderung verstanden werden muss), und (3) weil der hellenisierend-kultursynthetische
Glaube seine Kraft (sdkularistisch) verliert. Also: Das Christentum verliert «im Laufe der Zeit
seine Eigenart und Ausstrahlungskraft, es erlischt als lebendiger Glaube und geht iiber in das
Interesse fiir sittliche Bestrebungen sozialer Art. In dieser Gestalt kann es in beschrinktem
Masse mehr oder weniger lange weiterleben: der Begriff des Christlichen, wihrend sein eigentli-
cher Gehalt, der Glaube, im Zeitgeist mehr und mehr entriickt» (408).

Im abschliessenden Exkurs iiber die christliche Ethik akzeptiert Groos die landldufige, von
einer bestimmten (lutherischen) Art von Theologie selbst inaugurierten Unterscheidung von
christlichem Glauben und allgemein-akzeptabler bzw. akzeptierter Ethik. Deswegen hilt er das
absolute Friedensgebot fiir illusorisch, die faktische Friedenskultur der Christen ohne Ausstrah-
lung, die einst negative, heute eher permissive Haltung in Sachen Sexualitit fiir indiskutabel, die
«Nichsten-Liebe» als universalistisch unméglich (409ff.).

In der personlich-sachlichen Schlussbetrachtung stellt der Verfasser die Frage, «wie einer, der
sich den Glauben nicht mehr zu eigen machen kann und nun ohne ihn auskommen muss, leben
soll: wie und wovon» (412). Nach der Schilderung seiner christlichen Vergangenheit und nach
Referenzen an grosse Minner wie von Bodelschwingh und Lilje (ohne etwa nach deren politi-
scher Zwielichtigkeit zu fragen) ist der Verfasser der Meinung, «dass die Kirche ihr (sc. der
Kritik) von innen her ausgesetzt und so zersetzt wird, dafiir ist sie mir immer noch zu schade»
(419) — warum fehlt eigentlich eine Auseinandersetzung mit Drewermanns Thesen von der
Grossen Mutter Kirche usw.? Dann folgen Ratschlédge fiir andere Kritiker, die gefilligst die
Kirche und Theologie dem «vollen Glaubensgehalt» gemiiss sehen sollen nach dem Motto: Lasst
mir Theologie und Kirche so (ohne moderne Umdeutungen) stehen, damit mein Atheismus Platz
hat! Das Denken, so schliesst der Verfasser, verbiete ihm die Annahme des «Gehaltes des
christlichen Glaubens als Wahrheit» (421). Wie aber, wenn der Verfasser ein nachklassisches



Rezensionen 93

Verstindnis von Denken (und damit auch von Theologie) praktiziert hitte, etwa bei Habermas,
in feministischen Ansétzen, bei sog. alternativen Wissenschaftler/innen. Es ist zudem schade,
dass dieses Buch nicht bis in die derzeit virulente Diskussion um postmodernes, nachmetaphysi-
sches, nachtheistisches theologisches (und philosophisches) Denken vorgedrungen ist.

Uwe Gerber, Darmstadt

Zwischen Macht und Dienst. Beitrage zur Geschichte und Gegenwart von Frauen im kirchlichen
Leben der Schweiz, hg.v. Sophia Bietenhard, Rudolf Dellsperger, Hermann Kocher, Brigitta
Stoll, Verlag Stampfli, Bern 1991.

Einen wertvollen Beitrag zur Dekade der «Kirchen in Solidaritit mit Frauen» (1988-1998)
liefert dieses Buch mit 10 Beitrdgen, geschrieben vorwiegend von Frauen unterschiedlicher
Konfessionen. Drei Themenbereiche werden beriihrt: Spiritualitit, Frauenbilder, Emanzipati-
ons- und Befreiungsbewegungen. Ein Versuch, innerhalb der kirchlichen Traditionen dem Leben
von Frauen, Frauenbewegungen und Frauen-Kirche nachzugehen. Ein Stiick Geschichte wird ans
Tageslicht geholt, das unbeachtet geblieben ist und nun mit den Augen von Frauen (und neu auch
von Minnern) angesehen wird. Ein Bediirfnis wird abgedeckt, ein Defizit wahrgenommen;
wahr-genommen und ernst genommen. Frauen erreichen andere Erfahrungsebenen bei Frauen.
Thre Sichtweise spricht auf anderer Ebene an als die zwei — frauenermutigenden — Beitridge von
Miénnern.

Der Titel bezeichnet ein Thema, das erst seit kurzem ins allgemeine Bewusstsein tritt: Macht
wird mit dem Verstidndnis von Amt verbunden, das (meist noch) Minnern vorbehalten ist; das
«Amt» der Frauen wurde zum Dienst, zur Diakonie.

Ein roten Faden von «Frauen-Kirche», von Zusammenschliissen unter Frauen, Frauen-
Gemeinschaften zieht sich von Anfang an durch die ganze Kirchengeschichte. Das Bediirfnis
nach religioser Erfahrung und nach radikalerem Leben, damals wie heute, hat immer wieder zu
Aufbriichen gefiihrt. Frauen schlossen sich in Gemeinschaften zusammen. Eine der unabhéngig-
sten Formen war das Beginentum, das nicht Médnnergemeinschaften nachgebildet war und am
starksten auf die Biographie einzelner Menschen einging.

Durch die Reformation &dnderte sich das Frauenbild. Was zuerst nach Befreiung aussah,
fithrte bald zu neuer Unmiindigkeit: Frauen blieben an der Basis der Kirche; Minner definierten
(weiterhin) die «natiirliche» Ordnung als Gehorsam und Unterwerfung der Frauen. Marie Den-
tiere, ehemalige Abtissin und spitere Ehefrau des Genfer Reformators Froment, ermutigte die
Frauen, sich mit Fragen des Glaubens zu beschéiftigen und sich dariiber zu dussern; da es den
Frauen verweigert sei zu predigen und an Versammlungen zu sprechen, sollten sie ihre Anliegen
durch Schriften verbreiten. Sie bekagte die Unmiindigkeit des weiblichen Geschlechts.

Interessant ist zu lesen, welches Frauenbild in Andachtsbiichern des 17. und 18 Jh.s vertreten
wird und wie Frauen zu Werten wie Unschuld und Kindlichkeit, fromm und rein zu sein,
angeleitet wurden.

Im Pietismus sind Ansitze zur Emanzipation von Frauen festzustellen. Die Kirche wird als
Gemeinschaft miindiger Christen angesehen; in der pietistischen Bewegung fand ein neuer
Lebensstil Verbreitung und neue Normen erhielten Raum. Frauen entsprachen nicht mehr den
gesellschaftlichen Rollenerwartungen und iibernahmen Verantwortung. In eher unbekannten
Texten von Mannern wurden nun Ansétze entdeckt, die damals schon in Frage stellten, ob Frauen
weniger Gnadengaben besdssen als Minner und ob sie nicht ebenso, wie Minner, Gott dienen
koénnten. Damit wurde die Amtsfrage angeschnitten. Gelehrsamkeit und Erleuchtung wurden als
Kriterien geistlicher Autoritdt gewertet und Beispiele von Mystikerinnen genannt, die nicht der
reformierten Tradition angehorten.



94 Rezensionen

Im 20. Jh. entstanden sdkulare und kirchliche Frauenbewegungen und -verbinde, die sich
sozialer Fragen annahmen und zu gesellschaftlichen Verinderungen fiihrten.

Die Frage bleibt offen, was als nédchster Schritt ansteht fiir das nichste Jahrhundert. Das
«Zwischen» (Macht und Dienst) meint vielleicht ein «schon» und «noch nicht»: freiwerden von
zugewiesenen Rollen und noch nicht angelangt sein. Was haben Frauen in den Kirchen verédndert
und was veridndern sie heute? Inwieweit ist es durch sie in der patriarchalen Gesellschaft und
Kirchenordnung zu einem Durchbruch gekommen? In Zeiten des Umbruchs wirken Frauen
schopferisch, stellt einer der Autoren fest und fragt weiter, ob heute die Erfahrung von Frauen als
Massstab in unserm Kampf um Befreiung werden soll. Damit wird eine neue Tendenz angezeigt:
Die Suche wird in gemeinsamen Gesprachen und Bemiihungen weitergehen und eine Wechsel-

wirkung auslosen.
Esther R. Suter, Basel

Gerhard Pfister, Vergessene Viter der modernen Religionspddagogik. E. Thrindorf/A. Reu-
kauf/R. Staude, Arbeiten zur Religionspiddagogik Bd. 5, Vandenhoek & Ruprecht, Gottin-
gen 1989. 204 S., kt. 52.— DM.

Die Geschichte der Religionspiddagogik liegt nach wie vor nicht im Brennpunkt des wissen-
schaftlichen Interesses. So ist hier noch manches aufzuarbeiten. Die vorliegende Untersuchung
triagt dazu bei, die bestehende Liicke etwas zu verkleinern, indem sie sich den Anfingen der
liberalen Religionspddagogik zuwendet, die von der Herbart-Zillerschen Religionspiddagogik
ausgingen. Es handelt sich dabei um die iiberarbeitete und gestraffte Fassung einer Dissertation,
die noch unter der Betreuung von K. Fror entstanden ist und unter dem Titel «Die Religionspédd-
agogik des spiaten Herbartianismus» im Jahre 1976 von der Erlanger Theologischen Fakultit als
Dissertation angenommen wurde.

Im Untertitel werden jene drei Religionspddagogen genannt, denen jeweils eine eigene
Untersuchung gewidmet ist. Im ersten Teil wird Ernst Thrindorf als der «Vater der neueren
Religionspidagogik» (23-88) herausgestellt. Im 2. Teil geht es um August Reukauf als «der
erfolgreichste Ausgestalter der Herbart-Zillerschen Religionspiddagogik (89-140). Im 3. Teil wird
Richard Staude als «ein pragmatischer <Herbartianer auf eigene Faust>» (141-160) charakterisiert.
Den 4. Teil bildet eine «Schlussbetrachtung: Religionspddagogen am Anfang und am Ende des
20. Jahrhunderts» 161-182). Ein Literaturverzeichnis sowie ein Namenregister schliessen den
Band ab.

Wie vergleichsweise wenig wir iiber die Geschichte der Religionspddagogik im 19. und begin-
nenden 20. Jh. wissen, wird durch den Hinweis Pfisters deutlich, dass es bislang weder eine
Gesamtdarstellung der liberalen Religionspddagogik noch genauere Untersuchungen tiber ihre
einzelnen Stromungen gibt. «Fiir die von der Herbart-Zillerschen Pddagogik beeinflusste An-
fangsphase liegt nicht einmal eine Monographie iiber einen der Hauptvertreter vor» (12). In
seinem knappen, aber informativen forschungsgeschichtlichen Uberblick zeigt Pfister im Detail,
wie wenig diese Phase der Religionspiddagogik in jiingster Zeit prisent gewesen ist.

Fiir die Analyse der drei Religionspddagogen hinsichtlich ihrer unterschiedlichen Rezeption
der Herbart-Zillerschen Pddagogik im einzelnen sei an das Werk selbst verwiesen. Wie modern
im ganzen freilich die Gedanken der fithrenden spétherbartianischen Religionspiddagogen sind,
wird in der Sichtung des Ertrags der Untersuchung ersichtlich, die Pfister im Schlussteil seiner
Arbeit vornimmt. Es wird deutlich, an wie vielen Punkten uns in der Religionspddagogik gegen-
wartig Probleme beschiftigen, die auch die damaligen Fachvertreter umgetrieben haben. Es wird
herausgearbeitet, dass die im Zusammenhang des Vordringens der dialektischen Theologie
seinerzeit als iiberwunden geglaubten Probleme sich in verinderter Form wieder gemeldet haben.



Rezensionen 95

Pfister formuliert darum, dass die Spétherbartianer mit ihrem Ansatz «ein gutes Stiick Pionierar-
beit leisten bei der Suche nach Antworten auf Fragen, die auch die unsrigen sind» und dass «ihre
profilierten Problemformulierungen und vielleicht auch einige ihrer Lésungsvorschlige selbst
nach rund einem Jahrhundert noch nicht an Aktualitit verloren» haben (162).

Als wesentliche Merkposten der modernen Religionspddagogik des Spat-Herbartianismus
gibt Pfister, dabei durchaus auch kritische Aspekte thematisierend, im einzelnen zu bedenken:
die Bemiithungen um empirische Untersuchungen zur Jugendsituation, die Aufgabe einer mehrdi-
mensionalen wissenschaftlichen Fundierung der Religionspddagogik, die Bedeutung der Erfah-
rungsorientierung, die Entdeckung der didaktischen Relevanz der modernen Bibelwissenschaft,
die Herausarbeitung der Beziige zwischen Religionsunterricht und anderen Fichern, die funda-
mentale lernpsychologische Strukturierung der Unterrichtsartikulation, sofern sie nicht ober-
flichlich verstanden werde, und die Korrelation zwischen dem Zielbereich Freiheit — Miindigkeit
— Selbstbestimmung und der Betonung der Selbsttitigkeit der Schiiler.

Die Arbeit von Pfister hat die drei untersuchten Viter der modernen Religionspddagogik dem
Vergessen entrissen und im Blick darauf unseren Kenntnisstand entscheidend erweitert. Zugleich
kann die Veroffentlichung dazu anleiten, die einseitig kritisch-negative Beurteilung der Phase der
liberalen Religionspddagogik zu iiberwinden und in ein differenzierteres Verstindnis zu iiberfiih-

ren.
Gottfried Adam, Wiirzburg

Heinz Schmidt, Leitfaden Religionspidagogik, Urban -TB 443, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart

1991. 262 S.

In konzentrierter Zusammenfassung erldutert der Verfasser die Grundbegriffe der Religions-
pidagogik (Erziehung, Sozialisation, Religion, religiose Erziehung) und die damit zusammen-
hingenden humanwissenschaftlichen Theorien. Er geht auf die psychologischen und die theologi-
schen Konzepte der religiosen Entwicklung und der Identititsbildung ein, behandelt eingehend
die religiose Erziehung von Kindern in Familie und Kindergarten. Ein Abriss der Geschichte der
Religionspiddagogik von ihren Anfingen im 19 Jh. iiber den Kultur-Protestantismus bis zur
Gegenwart leitet tiber zur Erorterung der Probleme des schulischen Religionsunterrichts und des
Konfirmandenunterrichts. Das Schluss-Kapitel bietet eine theologische Theorie der christlichen
Erwachsenenbildung.

Der Verfasser unterzieht alle theologischen und nicht-theologischen Theorien, die er behan-
delt, seiner theologischen Beurteilung, und diese Urteile sind fiir ihn, so scheint mir, abschlies-
send und lassen keine Fragen und Unsicherheiten mehr zu. Fiir den Leser, der die von Schmidt
behandelte Literatur einigermassen kennt, ist das Buch ein lehrreiches Repetitorium. Wer die
Autoren, mit denen er sich auseinandersetzt, nicht kennt, wird sich kaum ein zutreffendes Bild
iiber diese machen kénnen, schon weil die Darstellung zu knapp ist.

Walter Neidhart, Basel



Die Deutsche Paul-Tillich-Gesellschaft vergibt im Friihjahr 1994 zum dritten
Mal den

Paul-Tillich-Preis

fiir eine hervorragende deutschsprachige Dissertation oder Habilitations-
schrift. Das betreffende Promotions- und Habilitationsverfahren muss an
einer Theologischen Fakultidt bzw. an einem Theologischen Institut erfolg-
reich abgeschlossen sein.

Der Preis ist mit DM 5.000.— dotiert; er kann auch geteilt werden. Gutachter
sind die Herausgeber der «Mainworks/Hauptwerke» von Paul Tillich.

Arbeiten, die fiir die Verleihung des Preises im Mai 1994 anlisslich des V.
Internationalen Paul-Tillich-Symposions in Frankfurt/Main kandidieren,
miissen bis zum 31. Mirz 1994 eingesandt werden an: Prof. Dr. Gert Hum-
mel, Institut fiir Evang. Theologie, Universitit des Saarlandes/Bau 8,
D-6600 Saarbriicken 11.



	Rezensionen

