
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 1

Artikel: Schriftenerfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen
Mönchtum

Autor: Holze, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im
pachomianischen Mönchtum

Der Siebte Europäische Theologenkongress, der im September 1990 in
Dresden zusammengekommen ist, hat mit seinem Thema «Sola Scriptura»
die Schrift erneut auf die Tagesordnung der theologischen Forschung
gesetzt. Dabei ging es vor allem, wie der Untertitel des Kongresses anklingen
lässt, um «das reformatorische Schriftprinzip in der säkularen Welt», in
einzelnen Referaten wurde der Blick aber auch in die Zeit der Alten Kirche
und des Mittelalters zurückgelenkt. Unser Beitrag will dieses Thema am
Beispiel des frühen ägyptischen Mönchtums näher beleuchten und dabei
besonders auf die pachomianischen Regeln eingehen. Denn wenn die ersten
Mönche Ägyptens, wie K. Heussi in seiner grundlegenden Untersuchung
feststellt, «auf dem Grunde der Heiligen Schrift» standen,1 so ist zu fragen,
wie sich dieser Schriftbezug im monastischen Leben konkretisierte und
welche Bedeutung er für das Christusverständnis der Mönche hat.

Das pachomianische Schrifttum scheint auf den ersten Blick wenig geeignet

zu sein, unserer Fragestellung nachzugehen. Ein Blick in den Index der
Regel Pachoms führt nämlich zu der überraschenden Beobachtung, dass die
Bibel bei der Ausformulierung der Klosterbestimmungen beinahe keine
Rolle gespielt hat. Nur an zwei Stellen wird ausdrücklich auf sie verwiesen.
Pachom tut dies einmal, um die Notwendigkeit der Unterrichtung von Novizen

zu unterstreichen,2 und um die Dringlichkeit der Beachtung aller Gebote

einzuschärfen. Und er knüpft zur Begründung der Sitte, den Gästen die
Füsse zu waschen, ebenfalls an ein Wort des Evangeliums an, ohne dieses

allerdings ausdrücklich zu zitieren.3 Mit diesen beiden Belegen hat es sein

Bewenden, wenn wir das Kapitel über die Pflichten der Hausoberen
zunächst einmal beiseite lassen. Es weist zwar eine Reihe von Anklägen an das

Alte und Neue Testament auf, fällt aber, wie H. Bacht zutreffend festgestellt

1 K. Heussi, Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen 1936, 276. In diesem Sinn auch
J. C. Guy: «La pratique assidue de la Bible apparaît comme une doctrine commune à tous
les centres monastiques de la basse Egypte.» (Écriture Sainte et Vie spirituelle, in: DSp
4,1, Sp. 161).

2 Praecepta Pr) 49 unter Hinweis auf II Tim 3,1 sowie Praecepta atque Indicia lud)
Proöm. unter Anknüpfung an Rom 13,10ff. (A. Boon, Pachomiana latina, 26,4f.; 63,4f.).

3 Pr 51 mit Anspielung auf Johl3,14f. (A. Boon [Hg], Pachomiana latina. Règle et
Épitres de S. Pachome, Louvain 1932, 27,2). Ob die Bezeichnung der Frauen als «vasa

infirmiora» auf biblischen Sprachgebrauch zurückgeführt werden kann, ist unsicher (vgl.
Pr 52 und 119 mit Anklang an I Petr 3,7. Dazu F. Ruppert, Das pachomianische Mönchtum
und die Anfänge klösterlichen Gehorsams, Münsterschwarzach 1971,131f.).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum 55

hat, «völlig aus dem Rahmen der anderen Abschnitte der Pachomiusregel
heraus» und kann darum mit ihnen nur begrenzt auf eine Stufe gestellt
werden.4 Im übrigen sieht Pachom bei der Formulierung seiner Regel
offensichtlich keine Notwendigkeit, deren Autorität durch biblische Zitate zu
untermauern. Vielmehr beschränkt er sich auf «eine mehr oder minder
zusammenhängende Abfolge von praktischen Anweisungen für das alltägliche

Leben... Für theologische Begründungen und Reflexionen ist da kein
Raum.»5

Es ist jedoch die Frage, ob der zurückhaltende Schriftgebrauch in der
Regel einen verlässlichen Rückschluss auf die tatsächliche Bedeutung der
Bibel im klösterlichen Leben zulässt. Schon die Tatsache, dass Pachom für
jedes seiner Klöster eine Sammlung verschiedener Kodizes mit Bibel- und
Väterschriften voraussetzt, ist ein signifikanter Hinweis. Aus dieser «Bibliothek»

entleihen die mit dem wöchentlichen Dienst beauftragten «Hebdoma-
dare» die Kodizes aus, welche sie für ihre Lesungen in den Gottesdiensten
benötigen.6 Auch die anderen Mönche dürfen Schriften entleihen, werden
aber aufgefordert, sie während des Essens nicht ungebunden herumliegen zu
lassen und am Abend in eine eigens dafür vorgesehene Fensternische
zurückzulegen.7 Wir erkennen daraus, dass in den pachomianischen Klöstern
der Umgang mit den biblischen Schriften eine alltägliche und keineswegs
aussergewöhnliche Beschäftigung darstellt.8

Schauen wir uns die Regel Pachoms noch ein wenig näher an, so treffen
wir auf weitere Spuren des Schriftgebrauchs. Pachom unterstreicht nämlich
sein Anliegen, die Mönche mit der Schrift vertraut werden zu lassen, durch
die Forderung, sie sollten jedenfalls Teile derselben auswendig lernen.
Schon die Novizen müssen vor ihrem endgültigen Eintritt in das Kloster sich
neben dem Vaterunser möglichst viele Psalmen einprägen.9 Wer aber nicht

4 H. Bacht, Das Vermächtnis des Ursprungs. Studien zum frühen Mönchtum, Bd. 2:
Pachomius - Der Mann und sein Werk, Würzburg 1983, 247 A. 100, über Praecepta atque
Instituta Inst) 18 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 58ff.). Vgl. dazu F. Ruppert, Mönchtum
[A. 3], 136.

5 H. Bacht, Antonius und Pachomius, in: Askese und Mönchtum in der Alten Kirche,
hg. v.K.S. Frank, Darmstadt 1975, 213.

6 Pr25 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 19,9-11).
7 Pr 82.100.101; Inst. 2 (A. Boon. Pachomiana [A. 3], 37,13ff.; 41,Iff.; 54,7).
8 Vgl. FI. Bacht, Vom Umgang mit der Bibel im ältesten Mönchtum, ThP 41 (1966) 562.
9 Pr 49 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 25,13). An späterer Stelle seiner Regel präzisiert

Pachom das Lernpensum, indem er alternativ zu den Psalmen zwei Apostelbriefe oder
einen anderen Teil der Schrift vorschlägt. Vgl. dazu G. Grützmacher, Pachomius und das
älteste Klosterleben, Freiburg-Leipzig 1896,128f., und Th. Klauser, Auswendiglernen, in:
RAC Bd. 1, Sp. 1037.



56 Heinrich Holze

lesen kann, soll dreimal pro Tag bei einem kundigen Bruder Buchstaben,
Verben und Nomina erlernen.10 Aus dieser allgemeinen Verpflichtung
erwächst der für das altkirchliche Mönch tum bemerkenswerte Grundsatz, dass

kein Mönch im Kloster des Lesens unkundig sein darf und zumindest das

Neue Testament sowie den Psalter auswendig wissen muss.11 Pachom stellt
damit eine Forderung auf, die sich in vergleichbaren Regeln des frühen
Mönchtums - denken wir an die sehr viel massvolleren Bestimmungen der

Regel Benedikts - nicht findet und das enorme Interesse erkennen lässt,
auch die Mönche, die von einfacher Herkunft waren, systematisch an den

regelmässigen Umgang mit der Schrift heranzuführen.12

Aus diesem Grund trägt Pachom dafür Sorge, dass die Mönche in
möglichst vielen klösterlichen Lebenszusammenhängen von der Bibel hören, sie

lesen oder über sie sprechen. Das geschieht zunächst natürlich vor allem im
sonntäglichen Gottesdienst sowie in den täglichen Stundengebeten, die im
Morgengrauen und abends vor der Nachtruhe abgehalten werden. In ihnen

trägt ein Vorbeter Schrifttexte auswendig oder im Rahmen einer Lesung
vor,13 während die Mönche diese durch Psalmengesänge umrahmen.14 Ein
zweiter Ort, den Umgang mit der Schrift einzuüben, sind die katechetischen

Unterweisungen, die an den Fasttagen (Mittwoch und Freitag) sowie am
Samstag und am Sonntag abgehalten und in denen Vätertexte und biblische
Schriften ausgelegt werden.15

Charakteristischer als diese liturgische oder katechetische Verankerung
des Schriftgebrauchs ist für die pachomianische Spiritualität jedoch die
mehrfache Aufforderung der Regel, die Schrift auch im täglichen Leben zu
bedenken. So bezeichnet Pachom den täglichen Fussweg zum Gottesdienst
in der Kirche sowie die anschliessende Rückkehr in die Zelle als eine für
Schriftmeditation geeignete Zeit («tempus meditationis») und regt an, auf

10 Pr 139 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 49,13-50,7).
11 Pr 140 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 50,8-10).
12 «La formation du moine, de l'entrée au monastère jusqu'à la mort, est organisée en

fonction de cette fréquentation des Écritures.» (J. C. Guy, Écriture Sainte et Vie spirituelle,

in: DSp4,l, Sp. 160).
13 Pr 6.8.13.14 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 14ff.).
14 Praef. Hier. 3; Pr 8.15—17.141f. (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 6.15ff.50f.).
15 Pr 19-22.115.122; Instl5; Praecepta ac Leges (=Leg) 12 (A. Boon, Pachomiana

[A. 3], 17f.43f.46.57.73). Vgl. dazu G. Grützmacher, Pachomius [A. 9], 134f.; H. Bacht,
Vermächtnis Bd. 2 [A. 4], 139 A. 93.



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum 57

diesem Weg Worte der Bibel laut aufzusagen.16 Anweisungen, die den
verschiedenen Amtsträgern im Kloster gelten, haben eine ähnliche Zielrichtung.

Wer die Mahlzeiten durch das Signalholz ankündigt oder in anderer
Funktion tätig ist, soll irgend etwas {«aliquid») aus der Schrift meditieren.17

Die Bäcker werden ebenfalls verpflichtet, in ihrer Backstube überflüssiges
Reden zu vermeiden und am besten nur Psalm- oder andere Bibelworte zu
singen.18 Gleiches hören wir von den zur Feldarbeit abgeordneten Mönchen:
auch sie werden aufgefordert, nicht miteinander zu sprechen, sondern Bibelworte

zu meditieren.1" Wir entnehmen aus diesen verschiedenen Hinweisen,
dass sich in den Klöstern Pachoms Arbeit und Schriftmeditation keineswegs
ausschliessen. Das erklärt auch die für unser Empfinden überraschende
Tatsache, dass die Mönche im Gottesdienst während der Schriftlesungen an
ihren Strohmatten flechten. Diese Tätigkeit bedeutet eben keine Ablenkung,

sondern verhilft vielmehr zu innerer und äusserer Wachheit und damit
zur Aufnahme des Bibelwortes.

In diesem Zusammenhang hören wir oftmals den für die Geschichte der
christlichen Spiritualität so bedeutsam gewordenen Begriff «meditatio».20

Zwar finden wir ihn in der griechischen Fassung «pekér;rp> auch in der Vita
Antonii und in den Apophthegmata Patrum, doch sind die Belege insgesamt
spärlich.21 Erst im pachomianischen Schrifttum wird der Begriff «meditatio»
häufiger bezeugt. In einer «Vita» wird von Pachom das Wort überliefert:
«Die Dinge, die uns geboten sind, sind das unaufhörliche Gebet, die
Nachtwachen, die <Meditationen> des Gesetzes Gottes und unsere Handarbeit.»22
In diesem Wort nennt Pachom die vier elementaren Aspekte des könobiti-

16 Pr 3.28 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 14.20). J. C. Guy bemerkt dazu: «La Règle de
saint Pachôme manifeste le désir que la considération de l'Écriture occupe et nourisse

l'esprit des moines toute la journée, même en dehors des temps marqués pour la prière: la

fréquence d'expressions telles que aliquid de scripturis meditari ou ruminare est

significative.» (Écriture Sainte et Vie spirituelle, in: DSp Bd. 4,1, Sp. 160).
17 Pr 36f. (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 22).
18 Prllô (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 44).
19 Pr59f. (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 31f.).
20 Vgl. E. von Severus, Das Wort «Meditari» im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift,

GuL 26 (1953) 365-375; F. Ruppert, Meditatio-Ruminatio. Zu einem Grundbegriff christlicher

Meditation, EuA53 (1977) 83-93; G. Ruhbach, Meditation als Meditation der

Heiligen Schrift, in: Theologie und Spiritualität, Göttingen 1987,143ff.
21 Vgl. H. Bacht, «Meditatio» in den ältesten Mönchsquellen, in: Vermächtnis Bd. 1

[A. 22], 257f.
22 Zit. nach H. Bacht, Das Vermächtnis des Ursprungs. Studien zum frühen Mönchtum

Bd. 1, Würzburg 1972, 252.



58 Heinrich Holze

sehen Lebens. In unserem Zusammenhang von Bedeutung ist die «medita-
tio» der Schrift. In welchem Verhältnis steht sie zu den anderen Tätigkeiten
und was wird mit ihr infolgedessen inhaltlich bezeichnet?

Die Zusammenhänge, in denen von ihr gesprochen wird, machen deutlich,

dass die von Pachom geforderte «meditatio» keine vom übrigen Tun
abgesonderte Tätigkeit, sondern eine Grundtätigkeit benennt, die alle anderen

Beschäftigungen begleiten soll. Das zeigt etwa die Anordnung Pachoms,
während der Arbeit entweder zu schweigen oder zu meditieren.23 H. Bacht
vermutet darum mit Recht, dass es sich bei der Meditation um ein «ganz
schlichtes Hersagen von Schrifttexten» handelt.24 Meditation wäre dann der
Ausdruck dafür, dass sich die Mönche auch ausserhalb von Gottesdienst und
Katechese unablässig mit dem Bibelwort auseinandersetzen, das sie - wie
erwähnt - seit ihrer Aufnahme ins Kloster auswendig zu lernen versuchen.25

Dieses Gelernte wird in der «meditatio» laut gesprochen, wiederholt und
dadurch vertiefend eingeprägt.

Hans Lietzmann hat diese ursprüngliche Form der «meditatio» als eine
«äussere asketische Leistung» und als «ein geistiges Mattenflechten» kritisiert

und hinzugefügt: «Es dringt nicht in die Seele und gibt der mönchischen
Gedankenwelt nur in ganz geringem Masse biblische Färbung.»26 Seine
Sichtweise greift jedoch zu kurz. Die ununterbrochene, mit allen Sinnen
betriebene Beschäftigung mit der Bibel schafft vielmehr eine grosse
Vertrautheit mit diesem Buch und lässt die dort verhandelten Themen zu einem
Teil des eigenen Lebens werden. Horsiesius, der im Jahre 390 n.Chr. verstorbene

Schüler Pachoms und sein zweiter Nachfolger im Amt des Abtes, gibt
in seinem geistlichen Testament - es ist in die literarische Form einer Katechese

gefasst - dafür einen treffenden Beleg, wenn er schreibt: «Lasst uns

Sorge dafür tragen, die Schriften zu lesen und zu lernen und immer in ihrer
Meditation zu verweilen... Das ist es, was uns zum ewigen Leben führt.»27

Gleichzeitig erinnert Horsiesius an entsprechende Aufforderungen Pachoms
und verweist auf eine Fülle von Schriftworten, in denen zur «meditatio
sanetarum scripturarum» aufgefordert wird.28 Die Aufgabe dieser Meditation

beschreibt er dabei mit folgenden Worten: Sie geschieht, «damit wir

23 Pr 60 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 32,6f).
24 H. Bacht, Vermächtnis Bd. 2 [A. 4], 123 A. 22.
25 Vgl. A. de Vogiié, Les deux fonctions de la méditation dans les Règles monastiques

anciennes, Revue d'histoire de la spiritualité 51 (1975), 3-16; F. Ruppert, Arbeit und
geistliches Leben im pachomianischen Mönchtum, OstKSt 24 (1975) 9.

26 H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. 4, Berlin 31961,145.
27 Liber Orsiesii (=LibOrs) Kp. 51 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 143,19f.).
28 LibOrs Kp. 52 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 144f.).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum 59

das, was wir im Munde wiederholen, im Glauben besitzen» und «in das Herz
schreiben» können.29 Mit Recht stellt K.S. Frank darum mit Blick auf die
«meditatio» fest: «Um dieser Übung willen wurde die Kenntnis der Heiligen
Schrift gefordert. Psalmen oder andere Schrifttexte konnten den Mönch bei
allem Tun begleiten, und die Worte der Offenbarung hielten ihn in vertrauter

Nähe bei Gott.»30

Eine weitere Beobachtung stützt die Vermutung, dass es Pachom nicht
auf blosse Rezitation der Bibelworte, sondern auf deren innere Aneignung
ankommt: das ist die überragende Bedeutung der Psalmen für die von ihm
geprägte monastische Spiritualität. Die Psalmen werden in den Gottesdiensten

vorgetragen, in der Abendkollekte gebetet und stehen auch bei der
Trauerfeier für einen verstorbenen Bruder im Mittelpunkt.31 Schon die Novizen

sollen sie, wie wir bereits hörten, weitgehend auswendig lernen.32 Von
den Klostermitgliedern aber wird die Kenntnis des gesamten Psalters
verlangt, den sie während der Arbeit aufsagen oder singen.33 Diese Wertschätzung

der Psalmen ist freilich nicht nur für die pachomianischen Klöster,
sondern für die Alte Kirche insgesamt kennzeichnend. In Verbindung mit
der unablässigen Meditation aber ist sie in den tabennisischen Regeln der
sichtbare Ausdruck für die Überzeugung, «dass die <oratio continua> ein
Wesenselement des mönchischen Lebens ist.»34 Indem gerade die Psalmen,
das alttestamentliche Gebetbuch, meditiert werden, verhelfen sie den
vielfältigen Erfahrungen der Mönche zu einer Sprache, die eine grosse Nähe

zum Gebet aufweist. Gewiss ist die «meditatio» nicht identisch mit der
«oratio», wohl aber vermag sie zu ihm hinzuführen und es vorzubereiten.
Eine Szene aus dem Leben Abt Theodors, des Nachfolgers von Pachom,
zeigt, wie aus der Rezitation von Schrifttexten während der Handarbeit
unmittelbar das Gebet zu Gott hervorgehen konnte, das im Unterschied
zum Vorhergehenden aber im Stehen verrichtet wurde.35 In seiner Vita lesen

wir, dass er «in seiner Zelle (sass), Stricke drehend und Teile der Heiligen

29 «Ut quae ore volvimus possideamus fide.» (LibOrs Kp. 52; A. Boon, Pachomiana

[A.3], 144,7f. mit Korrektur nach H. Bacht, Vermächtnis Bd. 1 [A. 22], 181 A. 240).
«Scribe ea in latitudine cordis tui. » (Zitat Prov 3,3 in LibOrs Kp. 51; A. Boon, Pachomiana
[A. 3], 144,4f.).

30 K. S. Frank, Aggelikos Bios. Begriffsanalytische und begriffsgeschichtliche Untersuchung

zum «Engelgleichen Leben» im frühen Mönchtum, Münster 1964, 77.
31 Pr8.16f.127.141; Inst 14 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 15.17.47.50.57).
32 Pr 49.139 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 25f.49f.).
33 Pr 116.140 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 44.50).
34 H. Bacht, Vermächtnis Bd. 2 [A. 4], 151, A. 162.
35 L. Th. Lefort, Les vies coptes de S. Pachôme et de ses premiers successeurs, Louvain

1943,105.



60 Heinrich Holze

Schrift, die er auswendig gelernt hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein
Herz ihn dann antrieb, stand er auf und betete.»36 Die enge Verbindung von
Schriftmeditation und Handarbeit ist deutlich. Gleichzeitig sehen wir, dass

die «meditatio» keineswegs eine oberflächliche, mechanische Übung ist

oder, wie Lietzmann noch meinte, nur eine gedankenlose Wiederholung des

Eingeübten beschreibt. Sie stellt vielmehr «eine der vielfältigen Weisen der

Vergegenwärtigung Gottes» dar, durch die der Mönch «eine Atmosphäre
der Sammlung und des Gebetes zu erreichen» hofft.37 Mit E. von Severus
kann die meditatio darum auch als das «langsame, besinnliche, wiederholende,

betrachtende und bedenkende Gebet» bezeichnet werden.38

Was bedeuten diese Überlegungen für die Stellung der Heiligen Schrift in
den Regeln Pachoms? Ein Abschnitt, der bisher übergangen wurde, vermag
hier Klärung zu bringen. Im Vorwort zu den «Praecepta atque Instituta» gibt
Pachom seinen Hausoberen einige grundsätzliche Hinweise, wie sie ihren
Dienst auszurichten haben. In diesem Zusammenhang erwähnt er auch
mehrfach die Bedeutung der Bibel für das klösterliche Leben. Zweimal
spricht Pachom von dem Licht der Schriften («lux scripturarum»), aus dem
die Weisungen für die Durchführung der Katechese hervorgehen; sodann
bezeichnet er die Überlieferung der Apostel und Propheten als das Mass der
Wahrheit («mensura veritatis»)\ und schliesslich urteilt er über diejenigen,
welche ihren Dienst gut verrichten, sie hätten die Heilige Schrift als
Richtschnur («mensura scripturarum») befolgt.39 Die Schrift ist demnach für die
Oberen eines Klosters ebenso die Quelle ihrer Anordnungen wie das Mass,
an dem diese sich zu messen haben werden.

Hieronymus übersetzt die letztgenannte Formulierung, indem er auf den

Regelbegriff zurückgreift. Er spricht von der «régula scripturarum» und
macht damit deutlich, dass die Schrift selbst die eigentliche Regel des

klösterlichen Lebens ist, an der das Verhalten aller Mönche im Kloster
ausgerichtet werden soll.40 An anderer Stelle bezeichnet er die Schrift auch als das

Gesetz Gottes («lex dei»), dem sich selbst der Hausobere zu unterwerfen
habe.41 Wenn gleichzeitig auf die Autorität der Regel verwiesen wird,42

36 Zit. nach L. Th. Lefort, Vies coptes [A. 35], 105.
37 F. Ruppert, Arbeit [A. 25], 10.
38 E. von Severus, Meditari [A. 20], 368.
39 Inst Proöm.; Inst 10 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 53.56). Vgl. dazu H. Bacht, Ein

verkanntes Fragment der koptischen Pachomius-Regel, Muséon 75 (1962) 14.
40 Vgl. C. Gindele, Die Schriftlesung im Pachomiuskloster, EuA 41 (1965) 116f.
41 Inst 18,52 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 61,6). Vgl. F. Ruppert, Mönchtum [A. 3],

140f.
42 Inst 17; lud 8.12.15; vgl. des weiteren den Index bei A. Boon, Pachomiana [A. 3], 205.



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum 61

bedeutet dies keinen Widerspruch. Pachom will damit, wie Bacht zutreffend
feststellt, «nicht von der Schrift fortlenken, sondern im Gegenteil mitten in
ihr Herz hinein.»43 Die Verpflichtung zum Auswendiglernen und zur
Meditation der Schrift ist ein äusseres Anzeichen für das inhaltliche Gewicht, das

die Schrift im Leben der pachomianischen Klöster hat. Auch wenn wir,
worauf eingangs hingewiesen wurde, in den Regeln Pachoms auffallend
wenig Zitate aus der Bibel finden, kann doch kein Zweifel sein, dass der
tabennisische Mönchsvater «seine Regel als Auslegung und Aktualisierung
der Schrift mit Blick auf die besonderen Bedürfnisse der Mönche»
versteht.44 Die Regel soll die Bibel also nicht ersetzen, sondern aktualisieren, so
dass das könobitische Leben begründet und als Konsequenz der
Christusnachfolge aufgezeigt wird. Die Katechesen seiner Schüler Theodor und
Horsiesius bieten dafür eine eindrucksvolle Bestätigung und konkretisieren
das schriftbezogene Denken, das in der Regel grundsätzlich angelegt ist.45

Wie wird diese Christusnachfolge aus der Schrifterfahrung, zu der Pachom
seine Mönche anleitet, entfaltet?

Was das Motiv der Nachfolge Jesu betrifft, so taucht es in den Regeln
Pachoms, wie sie uns von Hieronymus überliefert worden sind, nur am
Rande auf.46 In seinen anderen Schriften spielt es jedoch eine grössere Rolle,
worauf vor allem H. Bacht aufmerksam gemacht hat.47 In der an einen

rachsüchtigen Mönch gerichteten Katechese ermahnt Pachom diesen, von
seinem Zorn abzulassen, da er doch Christus angezogen und versprochen

43 H. Bacht, Bibel [A. 8], 566.
44 H. Bacht, Bibel [A. 8], 566. Vgl. auch P. Deseille, der feststellt: «La règle fondamentale

du moine pachômien est l'Ecriture Sainte, et avant tout l'Evangile.» (L'esprit du
monachisme pachômien, Begrolles 1968, XXXVII).

45 Vgl. dazu L.Th. Lefort, Œuvres de S. Pachome et de ses disciples, Louvain 1956;

H. Bacht, Die Rolle der Heiligen Schrift bei Horsiesius, in: Vermächtnis Bd. 1 [A. 22],
191-212. Th. Baumeister stellt mit Blick auf den Liber Orsiesii fest: Die Bücher der Bibel
werden «vorzugsweise unter dem Aspekt gelesen, dass sie für alle Zeiten gültige, auf den

pachomianische Gemeinschaftsleben hin anzuwendende Anweisungen für das religiössittliche

Verhalten enthalten.» Die Mentalität des frühen ägyptischen Mönch turns,
ZKG 88 (1977).

46 «Imitantes congregationem eorum in domo Dei» (Inst Proöm. ; A. Boon, Pachomiana

[A. 3], 53,11). H. Bacht dazu: «Dies Element der Nachahmung... ist freie Zutat des

Hieronymus. Im übrigen klingt dies Motiv von Nachahmung und Nachfolge in der
Pachomiusrege/ kaum auf.» (Vermächtnis Bd. 2 [A. 4], 237 A. 13],

47 H. Bacht, Vexillium crucis sequi (Horsiesius). Mönchtum als Kreuzesnachfolge, in:
Martyria-Leiturgia-Diakonia, hg.v. O. Semmelroth, Mainz 1968, 149ff. F. Ruppert ist in
seiner Untersuchung vor allem an dem Nachweis gelegen, dass der Gehorsam bei Pachom
nicht mit dem Motiv der Kreuzesnachfolge begründet wird (Mönchtum [A. 3], 443ff.).



62 Heinrich Holze

habe, ein «Schüler Christi» zu sein.48 Und er begründet dies mit der Bemerkung:

Christus wurde doch «für dich» geschlagen, er hat «um deinetwillen»
Leid getragen und ist «für dich» am Kreuz gestorben.49 Mit eindringlichen
Worten ermahnt Pachom seinen Bruder, was für ihn auf dem Spiel steht: In
dem «stellvertretenden Opfer» Christi komme zur Vollendung, was mit der

Menschwerdung seinen Anfang genommen und «deine» Rettung und
Befreiung zum Ziel habe.50 Noch heute, fügt Pachom hinzu, kämpft Jesus, der
eingeborene Sohn Gottes, «für dich».51 Diese christologisch-soteriologi-
schen Aussagen machen deutlich, dass und wie Christi Heilswirken von
Pachom auf die Anfechtungen des monastischen Lebens bezogen wird.
Auch der in Zorn verfallene Mönch soll, indem er auf das Schriftzeugnis
verwiesen wird, Kreuz und Auferstehung Christi als für ihn gültige Ereignisse

verstehen lernen, soll sie auf sein Leben beziehen und damit der Erfahrung

des rettenden Christus Raum geben. Das Bekenntnis zu Christus ist
darum für Pachom untrennbar mit der Aufforderung verbunden, am Herrn
festzuhalten: «Bewahre den Glauben an Jesus Christus, unseren Herrn»,
fordert er seinen Leser auf und fügt hinzu: «Kehre um, weil du weisst, dass

Christus dich erleuchtet hat... nimm ihn als Ratgeber an und höre in der
Einsamkeit seine Stimme.»52 Christi Heilswerk, von dem die Schrift Zeugnis
ablegt, hat also in der Gegenwart praktische Konsequenzen. Indem sich der
Mönch dessen erinnert, was dem Herrn an Beleidigungen zugefügt worden
ist, kann er heute dem Bruder vergeben und mit Christus weinen. Er wird
nicht mehr betrübt, wenn ihm Böses oder eine Beschimpfung widerfährt,
weil solche Erfahrungen zur Nachfolge Christi gehören, der ebenfalls ein

Betrüger und Narr gescholten worden ist.53

Wir sehen daraus, dass die Verbindung zwischen dem Kreuzesleiden
Christi und der könobitischen Entsagung für Pachom eine wichtige Bedeu-

48 «Nous avons revêtu le Christ... Nous nous sommes aussi promis d'être disciples du

Christ; mortifions-nous...» (L.Th. Lefort, Œuvres [A. 45], 17,4f.l4f.).
49 «Souviens-toi que le Christ fut bafoué, insulté et crucifié à cause de toi... C'est à

cause de toi qu'il a subi ces souffrances... Tu ne te souviens donc pas que le Christ est mort
pour toi?» (L.Th. Lefort, Œuvres [A. 45], ll,35ff.; 12,34; 25,6f.).

50 «Le Monogène de Dieu, qui s'est offert en sacrifice pour nous!» (L.Th. Lefort,
Œuvres [A. 45], 15,28f.; vgl. auch 9,17; 18,14f.; 20,18).

51 «Le roi Jésus, combatte pour toi.» (L.Th. Lefort, Œuvres [A. 45], 8,4f.)
52 «Ferme dans la foi au Christ Jésus notre Seigneur... Lève-toi, ne reste pas parmi les

morts; ainsi le Christ t'illuminerait, et la grâce s'épanouirait au dedans de toi.» (L.Th.
Lefort, Œuvres [A. 45], 2,Iff.; 26,4f.; vgl. auch 24,13.17).

53 «Si ton Maître fut nommé <imposteur>, les prophètes <méprisables>, et d'autres
<insensés>, à plus forte raison nous, terre et cendre, ne nous affligeons pas quand on nous
maudit; c'est là la voie vers ta vie.» (L.Th. Lefort, Œuvres [A. 45], 9,27-30).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum 63

tung hat. Sie verändert vor allem, wie er in einem seiner Briefe ausführt, das

Verhältnis zum Bruder und lässt ihn dessen Schwächen tragen.54 Und ebenso
weckt die Erinnerung an die Passion Jesu das Verlangen, für Gott zu leben
und sich von der Welt abzukehren.55 Ob - wie bei den anachoretischen
Mönchsvätern - die Signatur dieser Christusnachfolge die Demut ist, kann
allerdings nur vermutet werden, da die Regel die «humilitas» nur an einer
Stelle und dort als eine soziale Verhaltensweise erwähnt.56

Diese Bezugnahmen auf das Kreuz Christi lassen erkennen, worauf der
Schriftbezug des pachomianischen Denkens zielt, sie zeigen aber auch

Zurückhaltung gegenüber einer tieferen theologischen Reflexion. Die Fragen
der praktischen Gestaltung des könobitischen Lebens stehen für Pachom im
Vordergrund. Mit Recht stellt H. Bacht von der Regel fest: «Sie ist nicht das

Ergebnis abstrakten Reflektierens, sondern ganz und gar aus dem konkreten

Umgang mit den Menschen und aus der klugen Einfühlung in die
vorgegebene Situation geboren.»57 Gleichwohl stellen auch für ihn Armut,
Enthaltsamkeit und Fasten, die drei könobitischen Grundforderungen, nicht
einfach asketische Gebote dar, sondern werden als ein von der Schrift gewiesener

Weg betrachtet, auf dem das Kreuz Jesu im eigenen Leben zur Erfahrung

gelangen kann.58 Das in das Mönchsgewand eingebrannte Kreuzeszei-

54 «Laboremus, inuicem onera nostra portantes, sicut et Christus portauit infirmitates
nostras in suo corpore, et non defecit. Si magister noster est Christus, simus eins imitatores. »

(Pachom, Ep. V; A. Boon, Pachomiana [A. 3], S. 92, 12-15).
55 «Deum semperprae oculis habentes, reminiscamurpassionem crucis eius ac mortisper

quem redempti ac uiuificati sumus... Abrenuntiemus huic uitae ut Deo uiuere ualeamus.»

(Mon. Sancti Pachomii; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 152,10ff.). Für E.E. Malone wird
darin das Anliegen eines geistlichen Märtyrertums sichtbar: «Although St. Pachomius had
no opportunity to go in search of real martyrdom as St. Antony had done, his substitution
of the austerities of the ascetical life for the sufferings of martyrdom is no less clear. So too
is the fact that he undertook these austerities for the love of God and in imitation of the
sufferings of the martyrs.» (The monk and the martyr. The monk as the successor of the

martyr, Washington 1950, 46).
56 «Inuicem de humilitate certantes. » (Leg 3; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 71,16). Nach

H. Bacht ist für Pachom der Gehorsam «die konkrete Form, in welcher der Cönobit die
Demut übt». (Vermächtnis Bd. 2 [A. 4], 39).

57 H. Bacht, Vom gemeinsamen Leben, LuM 11 (1952) 100.
58 Ein Beispiel ist für Pachom die «fornicatio», denn «elle t'empêche de porter la croix

du Christ». (L.Th. Lefort, Œuvres [A. 45], 7,7f.) Ähnlich an anderer Stelle: «portant sa

croix» (Œuvres [A. 45], 24,15).



64 Heinrich Holze

chen, von dem die Historia Lausiaca berichtet, ist eine bleibende Erinnerung

an diesen biblischen Auftrag zur Nachfolge.59
Horsiesius, der Schüler Pachoms, teilt das existentielle Schriftverständnis

seines Lehrers. Zwar sind die «pro «obzs»-Formulierungen bei ihm selten,
doch übersieht auch er zu keiner Zeit den Lebensbezug des
Christusbekenntnisses. Dies zeigt sich daran, dass er neben eher traditionellen
Titulierungen60 Christus als den «Inbegriff aller Güte» bezeichnet61 und gleichzeitig,

indem er den Ruf Jesu «Kommt her zu mir, die ihr mühselig und beladen
seid» (Mt ll,28f.) zitiert, darauf hinweist, dass in der klösterlichen Gemeinschaft

Erfahrung der Barmherzigkeit Christi gemacht werden kann. Auf
dem Weg zur Vollkommenheit ist Christus, wie Horsiesius in Abwandlung
eines Wortes aus dem Hebräerbrief (Hebrl2,2) schreibt, der «Führer und
Vollender».62 Mehr als in den von Pachom selbst verfassten Schriften hebt
Horsiesius jedoch hervor, welcher hohe Rang dem Gedanken der Nachfolge
Christi für das Könobium zukommt. Gleich am Anfang seines Testaments,
in dem er insgesamt vor einem nachlässigen Klosterleben warnt, stellt er
seinen Lesern das Pauluswort vor Augen, dass der Mönch «nicht nur an
Christus glauben, sondern auch für ihn leiden» solle; wer Christus nachfolgen

wolle, müsse darum «von der todbringenden Höhe des Stolzes zur
lebenspendenden Demut herabsteigen».63 Seine Menschwerdung ist den
Mönchen das Urbild der Demut sowie der Massstab, zur Niedrigkeit
herabzusteigen und ihm nachzufolgen.64 Für Horsiesius geschieht dies mit dem
Eintritt in das Könobium: Die hier geforderte und vollzogene Entsagung ist

59 Hist. Laus. Kp. 32 (C. Butler, The Lausiac History of Palladius Bd. 2, Cambridge
1904, 90,2). Die Historizität dieses Hinweises ist fraglich; träfe er zu, wäre er tatsächlich
ein Hinweis darauf, wie «tief (sc. der Mönch) davon durchdrungen (sc. ist), dass ihn die

Nachfolge des Herrn für immer unter das Kreuz stellt». (K. Baus, Die Reichskirche nach
Konstantin dem Grossen, in: Handbuch der Kirchengeschichte Bd. II/l, Freiburg-Basel-
Wien 1973, 350).

60 Horsiesius spricht vom «göttlichen Erlöser», vom «Sohn des lebendigen Gottes»,
vom «Herrn des Alls» (L. Th. Lefort, Œuvres [A. 45], 79,30; 87,31; sowie LibOrs Kp. 17;

A. Boon, Pachomiana [A. 3], 119,25f.).
61 «Clementissimus ac totius bonitatis caput Dominus». (LibOrs Kp. 33; A. Boon,

Pachomiana [A. 3], 132,4f.; ähnlich LibOrs Kp. 38). H. Bacht weist auf «den geradezu
<franziskanischen> Klang dieser Christusattribute» hin (Vermächtnis Bd. 1 [A. 22], 145

A. 163).
62 LibOrs Kp. 6 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 112,8).
63 LibOrs Kp. 5.21 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 111, 17f.; 123,llf.).
64 LibOrs Kp. 21.27 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 122f.l28f.).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum 65

für ihn die monastische Gestalt der biblisch gebotenen Nachfolge Christi.65

Besonders die Verpflichtung zur konsequenten Armut wird mit diesem

Motiv theologisch begründet: Wie könne ein Mönch noch Eigenbesitz für
sich beanspruchen, wenn doch «nichts härter ist als das Kreuz Christi».66

Gleichzeitig zitiert Horsiesius das Wort Jesu an den reichen Jüngling, fügt als

interpretierenden Zusatz die Formulierung «.. .und trage dein Kreuz» ein
und stellt damit den Zusammenhang mit der Nachfolge deutlich heraus.67

Wo immer also Florsiesius von Christus spricht, geht es ihm nicht um eine
abstrakte Erkenntnis, sondern um das Leben, das in Christus begründet ist
und den Mönch zum «Diener» und «Soldaten Christi» werden lässt.68 Dieser
Grundsatz ergibt sich aus dem durchgängigen Schriftbezug. Dafür, dass

Horsiesius ausgehend von ihm die Notwendigkeit der Absage an die Welt
fordert, liessen sich die Belege leicht vermehren.69 Sie unterstreichen sein

Anliegen, durch die Anknüpfung an das Kreuz «gewissermassen die christo-
logische Begründung des Mönchtums und der spezifisch mönchischen
Tugenden, der Demut und der Armut» zu geben.70 Das Könobium ist für ihn
der Raum, in dem Menschen ihr Leben an dem Leidensweg des Gekreuzigten

ausrichten. Hier gewinnt die paulinische Einsicht Gestalt, «dass das

Kreuz die Grundlage unseres Lebens und Glaubens ist».71 Indem Horsiesius
damit Ansätze Pachoms aufgreift und vertieft, ist auch bei ihm das letztlich
entscheidende Motiv des monastischen Lebens die Nachfolge des Gekreuzigten

und damit die Überzeugung, dass das Mönchsein eine tiefe biblische
Verankerung hat. Heinrich Holze, Osnabrück

85 «Renuntiauerimus saeculo et acceperimus uexillum crucis sequi.» (LibOrs Kp. 30;

A. Boon, Pachomiana [A. 3], 130,19f.) H. Bacht macht auf die Bedeutung des Nachfolgemotivs

für die mönchische Armutsforderung aufmerksam (Das Armutsverständnis des

Pachomius und seiner Jünger, in: Vermächtnis Bd. 1 [A. 22], 241f.; vgl. ebd. 105 A. 82).
66 «Cruce Christi nihil durius sit. » (LibOrs Kp. 21; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 123,8).

Vgl. auch LibOrs Kp. 12.19-21.26f.
67 «Uende omnia quae habes et dapauperibus, et tolle crucem tuam, et ueni, sequere me. »

(LibOrs Kp. 27 mit Zitat Mt 19,21; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 128,18-20).
68 «Uita, qua in Christo uiuimus, semper uiuemus. » (LibOrs Kp. 20; A. Boon, Pachomiana

[A. 3], 122,3f.; vgl. auch LibOrs Kp. 23.34). Zum Topos der Militia Christi vgl. A. von
Harnack, Militia Christi. Die christliche Religion und der Soldatenstand in den ersten drei
Jahrhunderten, Tübingen 1905, 28ff., und J. Auer, Militia Christi. Zur Geschichte eines

christlichen Grundbildes, GuL32 (1959) 340ff.
69 Vgl. LibOrs Kp. 12.19ff.26ff.33f.39 u.ö.
70 H. Bacht, Vermächtnis Bd. 1 [A. 22], 111 A. 95.
71 «Scientes quod crux uitae nostrae doctrinaeque principium sit et oporteat nos cum

Christo conpati.» (LibOrs Kp. 50; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 142,26f., das Zitat wird
entsprechend einer Korrektur wiedergegeben, die H. Bacht, Vermächtnis Bd. 1 [A. 22],
177 A. 229, vorschlägt); vgl. auch LibOrs Kp. 40f.46f.


	Schriftenerfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum

