Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 1

Artikel: Schriftenerfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen
Monchtum

Autor: Holze, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im
pachomianischen Monchtum

Der Siebte Europiische Theologenkongress, der im September 1990 in
Dresden zusammengekommen ist, hat mit seinem Thema «Sola Scriptura»
die Schrift erneut auf die Tagesordnung der theologischen Forschung ge-
setzt. Dabei ging es vor allem, wie der Untertitel des Kongresses anklingen
lasst, um «das reformatorische Schriftprinzip in der sidkularen Welt», in
einzelnen Referaten wurde der Blick aber auch in die Zeit der Alten Kirche
und des Mittelalters zuriickgelenkt. Unser Beitrag will dieses Thema am
Beispiel des frithen dgyptischen Monchtums néher beleuchten und dabei
besonders auf die pachomianischen Regeln eingehen. Denn wenn die ersten
Monche Agyptens, wie K. Heussi in seiner grundlegenden Untersuchung
feststellt, «auf dem Grunde der Heiligen Schrift» standen,' so ist zu fragen,
wie sich dieser Schriftbezug im monastischen Leben konkretisierte und
welche Bedeutung er fiir das Christusverstdndnis der Monche hat.

Das pachomianische Schrifttum scheint auf den ersten Blick wenig geeig-
net zu sein, unserer Fragestellung nachzugehen. Ein Blick in den Index der
Regel Pachoms fithrt ndmlich zu der iiberraschenden Beobachtung, dass die
Bibel bei der Ausformulierung der Klosterbestimmungen beinahe keine
Rolle gespielt hat. Nur an zwei Stellen wird ausdriicklich auf sie verwiesen.
Pachom tut dies einmal, um die Notwendigkeit der Unterrichtung von Novi-
zen zu unterstreichen,” und um die Dringlichkeit der Beachtung aller Gebo-
te einzuschérfen. Und er kniipft zur Begriindung der Sitte, den Gésten die
Fiisse zu waschen, ebenfalls an ein Wort des Evangeliums an, ohne dieses
allerdings ausdriicklich zu zitieren.” Mit diesen beiden Belegen hat es sein
Bewenden, wenn wir das Kapitel liber die Pflichten der Hausoberen zu-
nichst einmal beiseite lassen. Es weist zwar eine Reihe von Anklédgen an das
Alte und Neue Testament auf, fillt aber, wie H. Bacht zutreffend festgestellt

' K. Heussi, Der Ursprung des Monchtums, Tiibingen 1936, 276. In diesem Sinn auch
J. C. Guy: «La pratique assidue de la Bible apparait comme une doctrine commune a tous
les centres monastiques de la basse Egypte.» (Ecriture Sainte et Vie spirituelle, in: DSp
4,1, Sp. 161).

% Praecepta (= Pr) 49 unter Hinweis auf IT Tim 3,1 sowie Praecepta atque Iudicia (= Tud)
Proom. unter Ankniipfung an Rom 13,10ff. (A. Boon, Pachomiana latina, 26,4f.; 63,4f.).

* Pr 51 mit Anspielung auf Joh 13,14f. (A. Boon [Hg], Pachomiana latina. Regle et
Epitres de S. Pachome, Louvain 1932, 27,2). Ob die Bezeichnung der Frauen als «vasa
infirmiora» auf biblischen Sprachgebrauch zuriickgefiihrt werden kann, ist unsicher (vgl.
Pr 52 und 119 mit Anklang an I Petr 3,7. Dazu F. Ruppert, Das pachomianische Ménchtum
und die Anfinge klosterlichen Gehorsams, Miinsterschwarzach 1971, 131f.).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Monchtum 55

hat, «vollig aus dem Rahmen der anderen Abschnitte der Pachomiusregel
heraus» und kann darum mit thnen nur begrenzt auf eine Stufe gestellt
werden.* Im {ibrigen sieht Pachom bei der Formulierung seiner Regel offen-
sichtlich keine Notwendigkeit, deren Autoritdt durch biblische Zitate zu
untermauern. Vielmehr beschrinkt er sich auf «eine mehr oder minder
zusammenhédngende Abfolge von praktischen Anweisungen fiir das alltigli-
che Leben. .. Fiir theologische Begriindungen und Reflexionen ist da kein
Raum.»’

Es ist jedoch die Frage, ob der zuriickhaltende Schriftgebrauch in der
Regel einen verlisslichen Riickschluss auf die tatséchliche Bedeutung der
Bibel im klosterlichen Leben zuldsst. Schon die Tatsache, dass Pachom fiir
jedes seiner Kloster eine Sammlung verschiedener Kodizes mit Bibel- und
Viterschriften voraussetzt, ist ein signifikanter Hinweis. Aus dieser «Biblio-
thek» entleihen die mit dem wochentlichen Dienst beauftragten «Hebdoma-
dare» die Kodizes aus, welche sie fiir ihre Lesungen in den Gottesdiensten
bendtigen.® Auch die anderen Monche diirfen Schriften entleihen, werden
aber aufgefordert, sie wihrend des Essens nicht ungebunden herumliegen zu
lassen und am Abend in eine eigens dafiir vorgesehene Fensternische zu-
riickzulegen.” Wir erkennen daraus, dass in den pachomianischen Kléstern
der Umgang mit den biblischen Schriften eine alltéigliche und keineswegs
aussergewohnliche Beschiiftigung darstellt.®

Schauen wir uns die Regel Pachoms noch ein wenig néher an, so treffen
wir auf weitere Spuren des Schriftgebrauchs. Pachom unterstreicht namlich
sein Anliegen, die Monche mit der Schrift vertraut werden zu lassen, durch
die Forderung, sie sollten jedenfalls Teile derselben auswendig lernen.
Schon die Novizen miissen vor ihrem endgiiltigen Eintritt in das Kloster sich
neben dem Vaterunser moglichst viele Psalmen einprigen.” Wer aber nicht

4 H. Bacht, Das Vermichtnis des Ursprungs. Studien zum frithen Moénchtum, Bd. 2:
Pachomius — Der Mann und sein Werk, Wiirzburg 1983, 247 A. 100, iiber Praecepta atque
Instituta (= Inst) 18 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 58ff.). Vgl. dazu F. Ruppert, Ménchtum
[A. 3], 136.

5 H. Bacht, Antonius und Pachomius, in: Askese und Moénchtum in der Alten Kirche,
hg. v.K.S. Frank, Darmstadt 1975, 213.

¢ Pr25 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 19,9-11).

7 Pr 82.100.101; Inst. 2 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 37,13ff.; 41,1ff.; 54,7).

8 Vgl. H. Bacht, Vom Umgang mit der Bibel im #ltesten Ménchtum, ThP 41 (1966) 562.

’ Pr49 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 25,13). An spiterer Stelle seiner Regel prizisiert
Pachom das Lernpensum, indem er alternativ zu den Psalmen zwei Apostelbriefe oder
einen anderen Teil der Schrift vorschldgt. Vgl. dazu G. Griitzmacher, Pachomius und das
dlteste Klosterleben, Freiburg-Leipzig 1896, 128f., und Th. Klauser, Auswendiglernen, in:
RAC Bd. 1, Sp. 1037.



56 Heinrich Holze

lesen kann, soll dreimal pro Tag bei einem kundigen Bruder Buchstaben,
Verben und Nomina erlernen."” Aus dieser allgemeinen Verpflichtung er-
wichst der fiir das altkirchliche Monchtum bemerkenswerte Grundsatz, dass
kein Monch im Kloster des Lesens unkundig sein darf und zumindest das
Neue Testament sowie den Psalter auswendig wissen muss." Pachom stellt
damit eine Forderung auf, die sich in vergleichbaren Regeln des friithen
Monchtums — denken wir an die sehr viel massvolleren Bestimmungen der
Regel Benedikts — nicht findet und das enorme Interesse erkennen lésst,
auch die Monche, die von einfacher Herkunft waren, systematisch an den
regelmissigen Umgang mit der Schrift heranzufiihren."

Aus diesem Grund trdgt Pachom dafiir Sorge, dass die Ménche in mog-
lichst vielen klosterlichen Lebenszusammenhingen von der Bibel horen, sie
lesen oder iiber sie sprechen. Das geschieht zunéichst natiirlich vor allem im
sonntdglichen Gottesdienst sowie in den tédglichen Stundengebeten, die im
Morgengrauen und abends vor der Nachtruhe abgehalten werden. In ihnen
tragt ein Vorbeter Schrifttexte auswendig oder im Rahmen einer Lesung
vor,? wihrend die Monche diese durch Psalmengesinge umrahmen." Ein
zweiter Ort, den Umgang mit der Schrift einzuiiben, sind die katechetischen
Unterweisungen, die an den Fasttagen (Mittwoch und Freitag) sowie am
Samstag und am Sonntag abgehalten und in denen Vitertexte und biblische
Schriften ausgelegt werden."

Charakteristischer als diese liturgische oder katechetische Verankerung
des Schriftgebrauchs ist fiir die pachomianische Spiritualitit jedoch die
mehrfache Aufforderung der Regel, die Schrift auch im téglichen Leben zu
bedenken. So bezeichnet Pachom den tédglichen Fussweg zum Gottesdienst
in der Kirche sowie die anschliessende Riickkehr in die Zelle als eine fiir
Schriftmeditation geeignete Zeit («tempus meditationis») und regt an, auf

19 Pr139 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 49,13-50,7).

1 Pr 140 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 50,8-10).

2 «La formation du moine, de I’entrée au monastere jusqu’a la mort, est organisée en
fonction de cette fréquentation des Ecritures.» (J. C. Guy, Ecriture Sainte et Vie spirituel-
le, in: DSp 4,1, Sp. 160).

13 Pr6.8.13.14 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 14ff.).

4 Praef. Hier. 3; Pr 8.15-17.141f. (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 6.15ff.50f.).

15 Pr19-22.115.122; Inst15; Praecepta ac Leges (=Leg) 12 (A.Boon, Pachomiana
[A. 3], 17£.43£.46.57.73). Vgl. dazu G. Griitzmacher, Pachomius [A. 9], 134f.; H. Bacht,
Vermiichtnis Bd. 2 [A. 4], 139 A. 93.



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Monchtum 57

diesem Weg Worte der Bibel laut aufzusagen.'® Anweisungen, die den ver-
schiedenen Amtstrigern im Kloster gelten, haben eine dhnliche Zielrich-
tung. Wer die Mahlzeiten durch das Signalholz ankiindigt oder in anderer
Funktion titig ist, soll irgend etwas («aliquid») aus der Schrift meditieren."”
Die Bicker werden ebenfalls verpflichtet, in ihrer Backstube tiberfliissiges
Reden zu vermeiden und am besten nur Psalm- oder andere Bibelworte zu
singen.”® Gleiches héren wir von den zur Feldarbeit abgeordneten Monchen:
auch sie werden aufgefordert, nicht miteinander zu sprechen, sondern Bibel-
worte zu meditieren."” Wir entnehmen aus diesen verschiedenen Hinweisen,
dass sich in den Kldstern Pachoms Arbeit und Schriftmeditation keineswegs
ausschliessen. Das erklirt auch die fiir unser Empfinden iiberraschende
Tatsache, dass die Mdnche im Gottesdienst wihrend der Schriftlesungen an
ihren Strohmatten flechten. Diese Titigkeit bedeutet eben keine Ablen-
kung, sondern verhilft vielmehr zu innerer und dusserer Wachheit und damit
zur Aufnahme des Bibelwortes.

In diesem Zusammenhang horen wir oftmals den fiir die Geschichte der
christlichen Spiritualitit so bedeutsam gewordenen Begriff «meditatio».”
Zwar finden wir ihn in der griechischen Fassung «peiétn» auch in der Vita
Antonii und in den Apophthegmata Patrum, doch sind die Belege insgesamt
sparlich.” Erst im pachomianischen Schrifttum wird der Begriff «meditatio»
hédufiger bezeugt. In einer «Vita» wird von Pachom das Wort iiberliefert:
«Die Dinge, die uns geboten sind, sind das unauthorliche Gebet, die Nacht-
wachen, die <Meditationen> des Gesetzes Gottes und unsere Handarbeit.»*
In diesem Wort nennt Pachom die vier elementaren Aspekte des konobiti-

16 Pr3.28 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 14.20). J. C. Guy bemerkt dazu: «La Regle de
saint Pachdme manifeste le désir que la considération de I'Ecriture occupe et nourisse
I’esprit des moines toute la journée, méme en dehors des temps marqués pour la priére: la
fréquence d’expressions telles que aliquid de scripturis meditari ou ruminare est si-
gnificative.» (Ecriture Sainte et Vie spirituelle, in: DSp Bd. 4,1, Sp. 160).

7 Pr 36f. (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 22).

8 Pr116 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 44).

¥ Pr 59f. (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 31f.).

% Vgl. E. von Severus, Das Wort «Meditari» im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift,
GuL 26 (1953) 365-375; F. Ruppert, Meditatio-Ruminatio. Zu einem Grundbegriff christ-
licher Meditation, EuA 53 (1977) 83-93; G. Ruhbach, Meditation als Meditation der
Heiligen Schrift, in: Theologie und Spiritualitdt, Gottingen 1987, 143ff.

2 Vgl. H. Bacht, «Meditatio» in den dltesten Monchsquellen, in: Vermichtnis Bd. 1
[A. 22], 257f.

22 7it. nach H. Bacht, Das Vermichtnis des Ursprungs. Studien zum frithen Ménchtum
Bd. 1, Wiirzburg 1972, 252.



58 Heinrich Holze

schen Lebens. In unserem Zusammenhang von Bedeutung ist die «medita-
tio» der Schrift. In welchem Verhéltnis steht sie zu den anderen Tétigkeiten
und was wird mit ihr infolgedessen inhaltlich bezeichnet?

Die Zusammenhinge, in denen von ihr gesprochen wird, machen deut-
lich, dass die von Pachom geforderte «meditatio» keine vom iibrigen Tun
abgesonderte Tatigkeit, sondern eine Grundtétigkeit benennt, die alle ande-
ren Beschiftigungen begleiten soll. Das zeigt etwa die Anordnung Pachoms,
wihrend der Arbeit entweder zu schweigen oder zu meditieren.” H. Bacht
vermutet darum mit Recht, dass es sich bei der Meditation um ein «ganz
schlichtes Hersagen von Schrifttexten» handelt.* Meditation wiire dann der
Ausdruck dafiir, dass sich die Monche auch ausserhalb von Gottesdienst und
Katechese unablissig mit dem Bibelwort auseinandersetzen, das sie — wie
erwithnt — seit ihrer Aufnahme ins Kloster auswendig zu lernen versuchen.”
Dieses Gelernte wird in der «meditatio» laut gesprochen, wiederholt und
dadurch vertiefend eingeprégt.

Hans Lietzmann hat diese urspriingliche Form der «meditatio» als eine
«dussere asketische Leistung» und als «ein geistiges Mattenflechten» kriti-
siert und hinzugefiigt: «Es dringt nicht in die Seele und gibt der ménchischen
Gedankenwelt nur in ganz geringem Masse biblische Firbung.»* Seine
Sichtweise greift jedoch zu kurz. Die ununterbrochene, mit allen Sinnen
betriebene Beschiftigung mit der Bibel schafft vielmehr eine grosse Ver-
trautheit mit diesem Buch und lésst die dort verhandelten Themen zu einem
Teil des eigenen Lebens werden. Horsiesius, der im Jahre 390 n.Chr. verstor-
bene Schiiler Pachoms und sein zweiter Nachfolger im Amt des Abtes, gibt
in seinem geistlichen Testament — es ist in die literarische Form einer Kate-
chese gefasst — dafiir einen treffenden Beleg, wenn er schreibt: «Lasst uns
Sorge dafiir tragen, die Schriften zu lesen und zu lernen und immer in ihrer
Meditation zu verweilen. .. Das ist es, was uns zum ewigen Leben fiihrt.»*
Gleichzeitig erinnert Horsiesius an entsprechende Aufforderungen Pachoms
und verweist auf eine Fiille von Schriftworten, in denen zur «meditatio
sanctarum scripturarum» aufgefordert wird.” Die Aufgabe dieser Medita-
tion beschreibt er dabei mit folgenden Worten: Sie geschieht, «damit wir

» Pr 60 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 32,6f).

 H. Bacht, Vermichtnis Bd. 2 [A. 4], 123 A. 22.

5 Vgl. A. de Vogiié, Les deux fonctions de la méditation dans les Régles monastiques
anciennes, Revue d’histoire de la spiritualité 51 (1975), 3-16; FE. Ruppert, Arbeit und
geistliches Leben im pachomianischen Monchtum, OstKSt 24 (1975) 9.

% H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. 4, Berlin *1961, 145.

7 Liber Orsiesii (= LibOrs) Kp. 51 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 143,19f.).

% LibOrs Kp. 52 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 144f.).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Ménchtum 59

das, was wir im Munde wiederholen, im Glauben besitzen» und «in das Herz
schreiben» konnen.” Mit Recht stellt K.S. Frank darum mit Blick auf die
«meditatio» fest: «Um dieser Ubung willen wurde die Kenntnis der Heiligen
Schrift gefordert. Psalmen oder andere Schrifttexte konnten den Monch bei
allem Tun begleiten, und die Worte der Offenbarung hielten ihn in vertrau-
ter Nihe bei Gott.»”

Eine weitere Beobachtung stiitzt die Vermutung, dass es Pachom nicht
auf blosse Rezitation der Bibelworte, sondern auf deren innere Aneignung
ankommt: das ist die iiberragende Bedeutung der Psalmen fiir die von ihm
geprigte monastische Spiritualitit. Die Psalmen werden in den Gottesdien-
sten vorgetragen, in der Abendkollekte gebetet und stehen auch bei der
Trauerfeier fiir einen verstorbenen Bruder im Mittelpunkt.* Schon die Novi-
zen sollen sie, wie wir bereits horten, weitgehend auswendig lernen.”” Von
den Klostermitgliedern aber wird die Kenntnis des gesamten Psalters ver-
langt, den sie wiihrend der Arbeit aufsagen oder singen.” Diese Wertschiit-
zung der Psalmen ist freilich nicht nur fiir die pachomianischen Kloster,
sondern fiir die Alte Kirche insgesamt kennzeichnend. In Verbindung mit
der unabldssigen Meditation aber ist sie in den tabennisischen Regeln der
sichtbare Ausdruck fiir die Uberzeugung, «dass die <oratio continua> ein
Wesenselement des ménchischen Lebens ist.»* Indem gerade die Psalmen,
das alttestamentliche Gebetbuch, meditiert werden, verhelfen sie den viel-
filtigen Erfahrungen der Monche zu einer Sprache, die eine grosse Nihe
zum Gebet aufweist. Gewiss ist die «meditatio» nicht identisch mit der
«oratio», wohl aber vermag sie zu ihm hinzufiihren und es vorzubereiten.
Eine Szene aus dem Leben Abt Theodors, des Nachfolgers von Pachom,
zeigt, wie aus der Rezitation von Schrifttexten wihrend der Handarbeit
unmittelbar das Gebet zu Gott hervorgehen konnte, das im Unterschied
zum Vorhergehenden aber im Stehen verrichtet wurde.* In seiner Vita lesen
wir, dass er «in seiner Zelle (sass), Stricke drehend und Teile der Heiligen

¥ «Ut quae ore volvimus possideamus fide.» (LibOrs Kp. 52; A. Boon, Pachomiana
[A. 3], 144,7f. mit Korrektur nach H. Bacht, Vermichtnis Bd. 1 [A.22], 181 A. 240).
«Scribe ea in latitudine cordis tui.» (Zitat Prov 3,3 in LibOrs Kp. 51; A. Boon, Pachomiana
[A. 3], 144,4£.).

%0 K.S. Frank, Aggelikos Bios. Begriffsanalytische und begriffsgeschichtliche Untersu-
chung zum «Engelgleichen Leben» im frithen Monchtum, Miinster 1964, 77.

31 Pr 8.16f.127.141; Inst 14 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 15.17.47.50.57).

32 Pr 49.139 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 25f.49f.).

¥ Pr116.140 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 44.50).

3 H. Bacht, Vermichtnis Bd. 2 [A. 4], 151, A. 162.

¥ L.Th. Lefort, Les vies coptes de S. Pachdme et de ses premiers successeurs, Louvain
1943, 105.



60 Heinrich Holze

Schrift, die er auswendig gelernt hatte, meditierend; jedesmal, wenn sein
Herz ihn dann antrieb, stand er auf und betete.»* Die enge Verbindung von
Schriftmeditation und Handarbeit ist deutlich. Gleichzeitig sehen wir, dass
die «meditatio» keineswegs eine oberflichliche, mechanische Ubung ist
oder, wie Lietzmann noch meinte, nur eine gedankenlose Wiederholung des
Eingeiibten beschreibt. Sie stellt vielmehr «eine der vielféltigen Weisen der
Vergegenwirtigung Gottes» dar, durch die der Ménch «eine Atmosphire
der Sammlung und des Gebetes zu erreichen» hofft.”” Mit E. von Severus
kann die meditatio darum auch als das «langsame, besinnliche, wiederholen-
de, betrachtende und bedenkende Gebet» bezeichnet werden.™®

Was bedeuten diese Uberlegungen fiir die Stellung der Heiligen Schrift in
den Regeln Pachoms? Ein Abschnitt, der bisher libergangen wurde, vermag
hier Klidrung zu bringen. Im Vorwort zu den «Praecepta atque Instituta» gibt
Pachom seinen Hausoberen einige grundsitzliche Hinweise, wie sie ihren
Dienst auszurichten haben. In diesem Zusammenhang erwédhnt er auch
mehrfach die Bedeutung der Bibel fiir das klosterliche Leben. Zweimal
spricht Pachom von dem Licht der Schriften («lux scripturarum»), aus dem
die Weisungen fiir die Durchfithrung der Katechese hervorgehen; sodann
bezeichnet er die Uberlieferung der Apostel und Propheten als das Mass der
Wabhrheit («mensura veritatis»); und schliesslich urteilt er iiber diejenigen,
welche ihren Dienst gut verrichten, sie hétten die Heilige Schrift als Richt-
schnur («mensura scripturarum») befolgt.”® Die Schrift ist demnach fiir die
Oberen eines Klosters ebenso die Quelle ihrer Anordnungen wie das Mass,
an dem diese sich zu messen haben werden.

Hieronymus iibersetzt die letztgenannte Formulierung, indem er auf den
Regelbegriff zuriickgreift. Er spricht von der «regula scripturarum» und
macht damit deutlich, dass die Schrift selbst die eigentliche Regel des kl6-
sterlichen Lebens ist, an der das Verhalten aller Monche im Kloster ausge-
richtet werden soll.*” An anderer Stelle bezeichnet er die Schrift auch als das
Gesetz Gottes («lex dei»), dem sich selbst der Hausobere zu unterwerfen
habe.” Wenn gleichzeitig auf die Autoritit der Regel verwiesen wird,*”

3 Zit. nach L. Th. Lefort, Vies coptes [A. 35], 105.

37 F. Ruppert, Arbeit [A. 25], 10.

* E. von Severus, Meditari [A. 20], 368.

¥ Inst Prodm.; Inst 10 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 53.56). Vgl. dazu H. Bacht, Ein
verkanntes Fragment der koptischen Pachomius-Regel, Muséon 75 (1962) 14.

¥ Vgl. C. Gindele, Die Schriftlesung im Pachomiuskloster, EuA 41 (1965) 116f.

“'Inst 18,52 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 61,6). Vgl. E Ruppert, Monchtum [A. 3],
140f.

2 Inst 17; Tud 8.12.15; vgl. des weiteren den Index bei A. Boon, Pachomiana [A. 3], 205.



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Monchtum 61

bedeutet dies keinen Widerspruch. Pachom will damit, wie Bacht zutreffend
feststellt, «nicht von der Schrift fortlenken, sondern im Gegenteil mitten in
ihr Herz hinein.»* Die Verpflichtung zum Auswendiglernen und zur Medi-
tation der Schrift ist ein dusseres Anzeichen fiir das inhaltliche Gewicht, das
die Schrift im Leben der pachomianischen Kloster hat. Auch wenn wir,
worauf eingangs hingewiesen wurde, in den Regeln Pachoms auffallend
wenig Zitate aus der Bibel finden, kann doch kein Zweifel sein, dass der
tabennisische Monchsvater «seine Regel als Auslegung und Aktualisierung
der Schrift mit Blick auf die besonderen Bediirfnisse der Monche» ver-
steht.* Die Regel soll die Bibel also nicht ersetzen, sondern aktualisieren, so
dass das konobitische Leben begriindet und als Konsequenz der Christus-
nachfolge aufgezeigt wird. Die Katechesen seiner Schiiler Theodor und
Horsiesius bieten dafiir eine eindrucksvolle Bestiatigung und konkretisieren
das schriftbezogene Denken, das in der Regel grundsitzlich angelegt ist.”
Wie wird diese Christusnachfolge aus der Schrifterfahrung, zu der Pachom
seine MoOnche anleitet, entfaltet?

Was das Motiv der Nachfolge Jesu betrifft, so taucht es in den Regeln
Pachoms, wie sie uns von Hieronymus iiberliefert worden sind, nur am
Rande auf.* In seinen anderen Schriften spielt es jedoch eine gréssere Rolle,
worauf vor allem H. Bacht aufmerksam gemacht hat.”” In der an einen
rachsiichtigen Monch gerichteten Katechese ermahnt Pachom diesen, von
seinem Zorn abzulassen, da er doch Christus angezogen und versprochen

“ H. Bacht, Bibel [A. 8], 566.

“ H. Bacht, Bibel [A. 8], 566. Vgl. auch P. Deseille, der feststellt: «La régle fondamen-
tale du moine pachdmien est I’Ecriture Sainte, et avant tout I’Evangile.» (L’esprit du
monachisme pachomien, Begrolles 1968, XXXVII).

* Vgl. dazu L. Th. Lefort, (Buvres de S. Pachome et de ses disciples, Louvain 1956;
H. Bacht, Die Rolle der Heiligen Schrift bei Horsiesius, in: Vermichtnis Bd. 1 [A. 22],
191-212. Th. Baumeister stellt mit Blick auf den Liber Orsiesii fest: Die Biicher der Bibel
werden «vorzugsweise unter dem Aspekt gelesen, dass sie fiir alle Zeiten giiltige, auf den
pachomianische Gemeinschaftsleben hin anzuwendende Anweisungen fiir das religids-
sittliche Verhalten enthalten.» Die Mentalitdt des frithen Agyptischen Moénchtums,
ZKG 88 (1977).

% «Imitantes congregationem eorum in domo Dei» (Inst Prodm.; A. Boon, Pachomiana
[A. 3], 53,11). H. Bacht dazu: «Dies Element der Nachahmung... ist freie Zutat des
Hieronymus. Im iibrigen klingt dies Motiv von Nachahmung und Nachfolge in der Pacho-
miusregel kaum auf.» (Vermichtnis Bd. 2 [A. 4], 237 A. 13].

47T H. Bacht, Vexillium crucis sequi (Horsiesius). Monchtum als Kreuzesnachfolge, in:
Martyria-Leiturgia-Diakonia, hg.v. O. Semmelroth, Mainz 1968, 149ff. F. Ruppert ist in
seiner Untersuchung vor allem an dem Nachweis gelegen, dass der Gehorsam bei Pachom
nicht mit dem Motiv der Kreuzesnachfolge begriindet wird (Monchtum [A. 3], 443ff.).



62 Heinrich Holze

habe, ein «Schiiler Christi» zu sein.” Und er begriindet dies mit der Bemer-
kung: Christus wurde doch «fiir dich» geschlagen, er hat «um deinetwillen»
Leid getragen und ist «fiir dich» am Kreuz gestorben.” Mit eindringlichen
Worten ermahnt Pachom seinen Bruder, was fiir ihn auf dem Spiel steht: In
dem «stellvertretenden Opfer» Christi komme zur Vollendung, was mit der
Menschwerdung seinen Anfang genommen und «deine» Rettung und Be-
freiung zum Ziel habe.” Noch heute, fiigt Pachom hinzu, kimpft Jesus, der
eingeborene Sohn Gottes, «fiir dich».” Diese christologisch-soteriologi-
schen Aussagen machen deutlich, dass und wie Christi Heilswirken von
Pachom auf die Anfechtungen des monastischen Lebens bezogen wird.
Auch der in Zorn verfallene Monch soll, indem er auf das Schriftzeugnis
verwiesen wird, Kreuz und Auferstehung Christi als fiir ihn giiltige Ereignis-
se verstehen lernen, soll sie auf sein Leben beziehen und damit der Erfah-
rung des rettenden Christus Raum geben. Das Bekenntnis zu Christus ist
darum fiir Pachom untrennbar mit der Aufforderung verbunden, am Herrn
festzuhalten: «Bewahre den Glauben an Jesus Christus, unseren Herrn»,
fordert er seinen Leser auf und fiigt hinzu: «Kehre um, weil du weisst, dass
Christus dich erleuchtet hat... nimm ihn als Ratgeber an und hore in der
Einsamkeit seine Stimme.»** Christi Heilswerk, von dem die Schrift Zeugnis
ablegt, hat also in der Gegenwart praktische Konsequenzen. Indem sich der
Monch dessen erinnert, was dem Herrn an Beleidigungen zugefiigt worden
ist, kann er heute dem Bruder vergeben und mit Christus weinen. Er wird
nicht mehr betriibt, wenn ihm Boéses oder eine Beschimpfung widerfihrt,
weil solche Erfahrungen zur Nachfolge Christi gehoren, der ebenfalls ein
Betriiger und Narr gescholten worden ist.”

Wir sehen daraus, dass die Verbindung zwischen dem Kreuzesleiden
Christi und der konobitischen Entsagung fiir Pachom eine wichtige Bedeu-

*# «Nous avons revétu le Christ... Nous nous sommes aussi promis d’étre disciples du
Christ; mortifions-nous. ..» (L. Th. Lefort, (Euvres [A. 45], 17,4f.14f.).

¥ «Souviens-toi que le Christ fut bafoué, insulté et crucifié a cause de toi... C'est a
cause de toi qu’il a subi ces souffrances. .. Tu ne te souviens donc pas que le Christ est mort
pour toi?» (L. Th. Lefort, (Euvres [A. 45], 11,35ff.; 12,34; 25,6f.).

%0 «LLe Monogene de Dieu, qui s’est offert en sacrifice pour nous!» (L. Th. Lefort,
(Euvres [A. 45], 15,28f.; vgl. auch 9,17; 18,14f.; 20,18).

! «Le roi Jésus, combatte pour toi.» (L. Th. Lefort, (Euvres [A. 45], 8,4f.)

3 «Ferme dans la foi au Christ Jésus notre Seigneur ... Léve-toi, ne reste pas parmi les
morts; ainsi le Christ t'illuminerait, et la grace s’épanouirait au dedans de toi.» (L. Th. Le-
fort, (Buvres [A. 45], 2,1ff.; 26,4f.; vgl. auch 24,13.17).

53 «Si ton Maitre fut nommé <«mposteur>, les prophétes «méprisables>, et d’autres
dnsensés>, a plus forte raison nous, terre et cendre, ne nous aftligeons pas quand on nous
maudit; c’est 14 la voie vers ta vie.» (L. Th. Lefort, (Euvres [A. 45], 9,27-30).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mdnchtum 63

tung hat. Sie verdndert vor allem, wie er in einem seiner Briefe ausfiihrt, das
Verhiltnis zum Bruder und ldsst ihn dessen Schwiichen tragen.> Und ebenso
weckt die Erinnerung an die Passion Jesu das Verlangen, fiir Gott zu leben
und sich von der Welt abzukehren.” Ob — wie bei den anachoretischen
Monchsvitern — die Signatur dieser Christusnachfolge die Demut ist, kann
allerdings nur vermutet werden, da die Regel die «humilitas» nur an einer
Stelle und dort als eine soziale Verhaltensweise erwihnt.”®

Diese Bezugnahmen auf das Kreuz Christi lassen erkennen, worauf der
Schriftbezug des pachomianischen Denkens zielt, sie zeigen aber auch Zu-
riickhaltung gegeniiber einer tieferen theologischen Reflexion. Die Fragen
der praktischen Gestaltung des konobitischen Lebens stehen fiir Pachom im
Vordergrund. Mit Recht stellt H. Bacht von der Regel fest: «Sie ist nicht das
Ergebnis abstrakten Reflektierens, sondern ganz und gar aus dem konkre-
ten Umgang mit den Menschen und aus der klugen Einfiihlung in die vorge-
gebene Situation geboren.»”’ Gleichwohl stellen auch fiir ihn Armut, Ent-
haltsamkeit und Fasten, die drei konobitischen Grundforderungen, nicht
einfach asketische Gebote dar, sondern werden als ein von der Schrift gewie-
sener Weg betrachtet, auf dem das Kreuz Jesu im eigenen Leben zur Erfah-
rung gelangen kann.” Das in das Ménchsgewand eingebrannte Kreuzeszei-

% «Laboremus, inuicem onera nostra portantes, sicut et Christus portauit infirmitates
nostras in suo corpore, et non defecit. Si magister noster est Christus, simus eius imitatores. »
(Pachom, Ep. V; A. Boon, Pachomiana [A. 3], S. 92, 12-15).

% «Deum semper prae oculis habentes, reminiscamur passionem crucis eius ac mortis per
quem redempti ac uiuificati sumus. .. Abrenuntiemus huic uitae ut Deo uiuere ualeamus. »
(Mon. Sancti Pachomii; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 152,10ff.). Fiir E. E. Malone wird
darin das Anliegen eines geistlichen Mértyrertums sichtbar: «Although St. Pachomius had
no opportunity to go in search of real martyrdom as St. Antony had done, his substitution
of the austerities of the ascetical life for the sufferings of martyrdom is no less clear. So too
is the fact that he undertook these austerities for the love of God and in imitation of the
sufferings of the martyrs.» (The monk and the martyr. The monk as the successor of the
martyr, Washington 1950, 46).

56 «Inuicem de humilitate certantes.» (Leg 3; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 71,16). Nach
H. Bacht ist fiir Pachom der Gehorsam «die konkrete Form, in welcher der Cénobit die
Demut tibt». (Vermiachtnis Bd. 2 [A. 4], 39).

" H. Bacht, Vom gemeinsamen Leben, LuM 11 (1952) 100.

** Ein Beispiel ist fiir Pachom die «fornicatio», denn «elle t’empéche de porter la croix
du Christ». (L. Th. Lefort, (Buvres [A. 45], 7,7f.) Ahnlich an anderer Stelle: «portant sa
croix» ((Euvres [A. 45], 24,15).



64 Heinrich Holze

chen, von dem die Historia Lausiaca berichtet, ist eine bleibende Erinne-
rung an diesen biblischen Auftrag zur Nachfolge.”

Horsiesius, der Schiiler Pachoms, teilt das existentielle Schriftverstiandnis
seines Lehrers. Zwar sind die «pro nobis»-Formulierungen bei ihm selten,
doch iibersieht auch er zu keiner Zeit den Lebensbezug des Christusbe-
kenntnisses. Dies zeigt sich daran, dass er neben eher traditionellen Titulie-
rungen® Christus als den «Inbegriff aller Giite» bezeichnet® und gleichzei-
tig, indem er den Ruf Jesu «kKommt her zu mir, die ihr miihselig und beladen
seid» (Mt 11,28f.) zitiert, darauf hinweist, dass in der klosterlichen Gemein-
schaft Erfahrung der Barmherzigkeit Christi gemacht werden kann. Auf
dem Weg zur Vollkommenbheit ist Christus, wie Horsiesius in Abwandlung
eines Wortes aus dem Hebrderbrief (Hebr 12,2) schreibt, der «Fiihrer und
Vollender».® Mehr als in den von Pachom selbst verfassten Schriften hebt
Horsiesius jedoch hervor, welcher hohe Rang dem Gedanken der Nachfolge
Christi fiir das Kdnobium zukommt. Gleich am Anfang seines Testaments,
in dem er insgesamt vor einem nachlédssigen Klosterleben warnt, stellt er
seinen Lesern das Pauluswort vor Augen, dass der Monch «nicht nur an
Christus glauben, sondern auch fiir ihn leiden» solle; wer Christus nachfol-
gen wolle, miisse darum «von der todbringenden Hohe des Stolzes zur
lebenspendenden Demut herabsteigen».” Seine Menschwerdung ist den
Monchen das Urbild der Demut sowie der Massstab, zur Niedrigkeit herab-
zusteigen und ihm nachzufolgen.* Fiir Horsiesius geschieht dies mit dem
Eintritt in das Konobium: Die hier geforderte und vollzogene Entsagung ist

% Hist. Laus. Kp. 32 (C. Butler, The Lausiac History of Palladius Bd. 2, Cambridge
1904, 90,2). Die Historizitit dieses Hinweises ist fraglich; triife er zu, wire er tatséichlich
ein Hinweis darauf, wie «tief (sc. der Monch) davon durchdrungen (sc. ist), dass ihn die
Nachfolge des Herrn fiir immer unter das Kreuz stellt». (K. Baus, Die Reichskirche nach
Konstantin dem Grossen, in: Handbuch der Kirchengeschichte Bd. I1/1, Freiburg-Basel-
Wien 1973, 350).

% Horsiesius spricht vom «géttlichen Erloser», vom «Sohn des lebendigen Gottes»,
vom «Herrn des Alls» (L. Th. Lefort, (Euvres [A. 45], 79,30; 87,31; sowie LibOrs Kp. 17;
A. Boon, Pachomiana [A. 3], 119,25f.).

o «Clementissimus ac totius bonitatis caput Dominus». (LibOrs Kp. 33; A. Boon, Pa-
chomiana [A. 3], 132,4f.; dhnlich LibOrs Kp. 38). H. Bacht weist auf «den geradezu
dranziskanischen> Klang dieser Christusattribute» hin (Vermichtnis Bd.1 [A.22], 145
A.163).

62 LibOrs Kp. 6 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 112,8).

8 LibOrs Kp. 5.21 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 111, 17f.; 123,11f.).

# LibOrs Kp. 21.27 (A. Boon, Pachomiana [A. 3], 122f.128f.).



Schrifterfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Monchtum 65

fiir ihn die monastische Gestalt der biblisch gebotenen Nachfolge Christi.®
Besonders die Verpflichtung zur konsequenten Armut wird mit diesem
Motiv theologisch begriindet: Wie konne ein Monch noch Eigenbesitz fiir
sich beanspruchen, wenn doch «nichts hérter ist als das Kreuz Christi».*
Gleichzeitig zitiert Horsiesius das Wort Jesu an den reichen Jiingling, fiigt als
interpretierenden Zusatz die Formulierung «...und trage dein Kreuz» ein
und stellt damit den Zusammenhang mit der Nachfolge deutlich heraus.?’
Wo immer also Horsiesius von Christus spricht, geht es ihm nicht um eine
abstrakte Erkenntnis, sondern um das Leben, das in Christus begriindet ist
und den Ménch zum «Diener» und «Soldaten Christi» werden lésst.® Dieser
Grundsatz ergibt sich aus dem durchgéngigen Schriftbezug. Dafiir, dass
Horsiesius ausgehend von ihm die Notwendigkeit der Absage an die Welt
fordert, liessen sich die Belege leicht vermehren.®” Sie unterstreichen sein
Anliegen, durch die Ankniipfung an das Kreuz «gewissermassen die christo-
logische Begriindung des Monchtums und der spezifisch ménchischen Tu-
genden, der Demut und der Armut» zu geben.” Das Konobium ist fiir ihn
der Raum, in dem Menschen ihr Leben an dem Leidensweg des Gekreuzig-
ten ausrichten. Hier gewinnt die paulinische Einsicht Gestalt, «dass das
Kreuz die Grundlage unseres Lebens und Glaubens ist».” Indem Horsiesius
damit Ansdtze Pachoms aufgreift und vertieft, ist auch bei thm das letztlich
entscheidende Motiv des monastischen Lebens die Nachfolge des Gekreu-
zigten und damit die Uberzeugung, dass das Monchsein eine tiefe biblische
Verankerung hat. Heinrich Holze, Osnabriick

% «Renuntiauerimus saeculo et acceperimus uexillum crucis sequi.» (LibOrs Kp. 30;
A. Boon, Pachomiana [A. 3], 130,19f.) H. Bacht macht auf die Bedeutung des Nachfolge-
motivs fiir die monchische Armutsforderung aufmerksam (Das Armutsverstindnis des
Pachomius und seiner Jiinger, in: Vermichtnis Bd. 1 [A. 22], 241f.; vgl. ebd. 105 A. 82).

% «Cruce Christi nihil durius sit.» (LibOrs Kp. 21; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 123,8).
Vegl. auch LibOrs Kp. 12.19-21.26f.

7 «Uende omnia quae habes et da pauperibus, et tolle crucem tuam, et ueni, sequere me. »
(LibOrs Kp. 27 mit Zitat Mt 19,21; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 128,18-20).

% «Uita, qua in Christo uiuimus, semper uiuemus.» (LibOrs Kp. 20; A. Boon, Pachomi-
ana [A. 3], 122,3f.; vgl. auch LibOrs Kp. 23.34). Zum Topos der Militia Christi vgl. A. von
Harnack, Militia Christi. Die christliche Religion und der Soldatenstand in den ersten drei
Jahrhunderten, Tibingen 1905, 28ff., und J. Auer, Militia Christi. Zur Geschichte eines
christlichen Grundbildes, GuL 32 (1959) 340ff.

% Vgl. LibOrs Kp. 12.19ff.26ff.33f.39 u.o.

" H. Bacht, Vermichtnis Bd. 1 [A. 22], 111 A. 95.

" «Scientes quod crux uitae nostrae doctrinaeque principium sit et oporteat nos cum
Christo conpati.» (LibOrs Kp. 50; A. Boon, Pachomiana [A. 3], 142,26f., das Zitat wird
entsprechend einer Korrektur wiedergegeben, die H. Bacht, Vermichtnis Bd. 1 [A. 22],
177 A. 229, vorschligt); vgl. auch LibOrs Kp. 40f.46f.



	Schriftenerfahrung und Christuserkenntnis im pachomianischen Mönchtum

