
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 1

Artikel: Ostern : der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

Autor: Vollenweider, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ostern - der denkwürdige Ausgang einer
Krisenerfahrung*

Auferstehung ist seit den Ursprüngen der christlichen Religion ein
ausgesprochenes Kontroversthema, das sich in bemerkenswerter Weise als
resistent gegenüber einer vollumfänglichen hermeneutischen Assimilation an
veränderte Verstehensbedingungen, sei es der hellenistisch/römischen
Mittelmeerwelt, sei es der Neuzeit, erweist. Es gibt zu denken, in welchem
Ausmass gerade die Keimzelle aller christlichen Verkündigung die spezifischen

Merkmale ihrer konkreten geschichtlichen Entstehung bewahrt hat -
Elemente der Vorstellungswelt des antiken Judentums im Palästina des
1. Jahrhunderts wie Spuren historischer und quasi-historischer Begebenheiten

rund um ein Passafest ca. drei Jahrzehnte nach dem Anfang unserer
Zeitrechnung. Die Botschaft von Jesu Auferstehung lässt sich ohne
empfindlichen Schaden weder in ein Rahmenwerk ontologischer Prinzipien
auflösen noch auf elementarere, ihr zugrundeliegende regulative Sätze eines
biblisch begründeten christlichen Glaubens zurückführen.1 Im Bild gesprochen:

Am Fundament des Christentums stossen wir auf ein Urgestein, das

nurmehr schwer zu erkennen gibt, ob ihm der Einschlag eines gewaltigen
Meteoriten, «senkrecht von oben» einbrechend, zugrundeliegt, oder ob sich
seine Bildung <nur> geologischen Bewegungen innerhalb der Erdkruste
verdankt.

In diesem Zusammenhang lässt sich eine interessante Feststellung
machen. In der Antike war in ganz besonderem Mass der Topos der Totenaufer-
stehung als solcher Kontroversthema zwischen Heiden und Christen, spezifischer

zwischen griechischer Philosophie und christlicher Theologie.2 So

musste es schon der lukanische Paulus auf dem Areopag erfahren
(Apg 17,31f), und die Paulusbriefe belegen, dass die Rede von Auferstehung
für Menschen des hellenistisch geprägten Kulturbereichs von ausserordentlichen

Verstehensschwierigkeiten begleitet war (I Kor 15; auch I Thess 4,13-
18). Die Kontroverse dreht sich letztlich um die Bedeutung und Wertung der
Leiblichkeit.

Demgegenüber hat sich in der Neuzeit der Brennpunkt der Kontroverse
verschoben: Nun steht nicht mehr so sehr die Totenauferstehung als solche,

* Der Aufsatz geht auf einen zu Ostern 1991 in Freiburg und Bern gehaltenen Vortrag
zurück.

1 Zu letzterem vgl. D. Ritsehl, Zur Logik der Theologie, München 21988 (Kaiser
TB 38), 232f.

2 Vgl. R. Staats, TRE 4 (1979) 517.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 35

sondern in spezifischem Sinn die Auferstehung Jesu zur Debatte. Der An-
stoss besteht nicht länger in der Wertung der Leiblichkeit, sondern zum
einen in der Problematik eines Mirakels, das die ehernen Gesetze der
Kausalität ausser Geltung zu setzen droht, zum andern in der Fragwürdigkeit der
Berufung auf «zufällige» geschichtliche Ereignisse für die Wahrheitsfindung.
Beide Steine des Anstosses bestimmen auch heute noch weitgehend die
Diskussion, in der vielfach diejenigen Probleme variiert werden, die vor
allem im 19. Jahrhundert aufgebrochen sind.

So kehren in der Debatte um die Frage des leeren Grabes die Diskussionen der Aufklärung
um Betrugsmanöver und Scheintod wieder. Die Wahrheitsfrage bricht erneut auf in der Debatte
über die Verifikation christlicher Glaubensüberzeugungen wie derjenigen der Auferstehung Jesu.

Die Frage nach den Erlebnissen der Jünger und nach der Kontinuität ihres Glaubens bzw. ihrer
psychischen Disposition nimmt die Kontroverse um die «subjective Visionshypothese> auf.
Schliesslich führt auch die Diskussion über die weltbildhafte Ausprägung des Auferstehungsglaubens

und damit allgemeiner um das Verhältnis von mythischer Redeweise und neuzeitlicher
Rationalität in das 19. Jahrhundert zurück.3

Die folgenden Ausführungen kreisen einmal mehr um die entscheidende
Frage nach dem Sinn der neutestamentlichen Rede von der Auferstehung
Jesu. Ihr Weg führt gleichsam von aussen nach innen, um beim gewählten
Bild zu bleiben, von der Analyse des Urgesteins und seiner Entstehungsbedingungen

zu Erwägungen über heute mögliche Verstehenszugänge.

1. Die Überlieferungen

Das neutestamentliche Zeugnis von der Auferstehung Jesu ist bekanntlich

in zwei Hauptformen überliefert, die sich wiederum in mehrere
Einzelformen aufgliedern.4

Zu nennen sind einmal die Bekenntnisformeln bzw. Pistisformeln, sowohl eingliedrig formuliert

(mit Gott als Subjekt und Verb im Partizip Rom 4,24; 8,11; II Kor 4,14; mit finitem Verb
Rom 10,9b; I Kor 6,14; 15,15; I Thess 1,10; mit Jesus als Subjekt und Verb im Partizip Rom 6,9; mit
finitem Verb Rom 6,4) wie in mehrgliedriger Gestalt (Tod und Auferweckung: I Thess 4,14;

II Kor 5,15; Rom 4,25). Sie können ausgebaut werden (I Kor 15,3b-5). Dazu treten nun die

Ostergeschichten, seien es Grabgeschichten (Mk 16,1-8 Par.) oder Erscheinungsgeschichten, die

3 Vgl. die instruktive Übersicht von P. Floffmann, Die historisch-kritische Osterdiskus-
sion von H.S. Reimarus bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts, in: Ders., Zur
neutestamentlichen Überlieferung von der Auferstehung Jesu, WdF 522 (1988) 15-67.

4 Zum ganzen vgl. P. Hoffmann, Auferstehung Jesu Christi I, TRE4 (1979) 478-513;
J. Kremer, Die Osterevangelien - Geschichten um Geschichte, Stuttgart 21981.



36 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

in Galiläa (Mt 28; Joh 21; vgl. Mk 14,28; 16,17) oder Jerusalem (Lk 24; Joh 20; auch Mt 28,9f)
spielen und Elemente von Beauftragung (Mt, Lk, Joh) und Wiedererkennung (bes. Lk 24,13-35;
Joh 21,1-14; auch 20,14-16) mischen. Wichtig sind die (kaum vollständigen) Informationen über
Christuserscheinungen in I Kor 15,5-8.

Versuchen wir, diese recht variierenden Überlieferungen mit sehr
unterschiedlichem historischem Wert zu einer einigermassen plausiblen
Geschehensabfolge zu verschränken. Ausgangspunkt ist die Hinrichtung Jesu. Es
sieht so aus, als hätten diesen seine wichtigsten Anhänger, die «Jünger»,
verlassen (Mk 14,27f; vgl. Joh 16,32), im Unterschied zu einigen Frauen,
welche die Kreuzigung mitverfolgten. Die Evangelien berichten darauf von
der Auffindung eines geöffneten leeren Grabes. In historischer Hinsicht
verdient diese Überlieferung meines Erachtens keine grosse Glaubwürdigkeit.

Die Argumente pro et contra sind längst ausgetauscht und führen - solange nicht neue

archäologische Funde von Gräbern oder Texten erfolgen - zu keinem Konsens. Hier seien

lediglich die Gründe, die mich an der Auffindung eines geöffneten leeren Grabes zweifeln lassen,
zusammengestellt.5
1. Anerkanntermassen ist es recht schwierig, hinter der Geschichte Mk 16,1-8 einen historischen

Kern ausfinding zu machen. Der Salbungsabsicht nach fast zwei Tagen und dem Weggespräch

liegt Erzählstrategie, nicht Reportage zugrunde.
2. Die Überlieferungen von der Polemik um Leichendiebstahl (Mt 27,62-66; 28,11-15; ev.

Joh 20,2.13-15), von der Bestätigung durch die Jünger (Lk 24,12; Joh 20,3-10) und vom
Anschluss Josephs von Arimathäa an die Gemeinde (Mt 27,57; Joh 19,38) sind relativ junge
Bildungen, obschon sie angesichts eines leer vorgefundenen Grabes doch unbedingt von
Anfang an zu erwarten wären.

3. Ein gewichtiges Wahrheitsindiz für die Historizität des leer aufgefundenen Grabes ist die

Bezeugung ausgerechnet durch Frauen, die nach jüdischem Recht als zeugnisunfähig galten.6

Allerdings lässt sich auch diese Wahrscheinlichkeitserwägung relativieren:
a. Die Frauen bieten sich als Zeuginnen an infolge ihrer traditionellen Rolle in den jüdischen

Beerdigungssitten. Demgegenüber sind die Jünger geflohen, bieten also noch keinen

Haftpunkt für eine Entdeckungstradition.

5 Am meisten hat mich immer noch A. Vögtle, in: Ders./R. Pesch, Wie kam es zum
Osterglauben? Düsseldorf 21984, 9-131, überzeugt. Vgl. auch I. Broer, «Der Herr ist

wahrhaftig auferstanden» (Lk 24,34), in: L. Oberlinner (Hg.), Auferstehung Jesu -
Auferstehung der Christen, QD 105 (1986), 39-60. Die gewichtigste Gegenstimme bleibt H. v.

Campenhausen, Der Ablauf der Osterereignisse und das leere Grab, SHAW.PH 4/1952,
(31966).

6 So mShevu 4,1: «Das Gesetz über den Zeugniseid (sc. Lev 5,1; aber dazu die
Einschränkung Bill 1, 322) gilt nur bei Männern, nicht bei Frauen»; SifDev 190 (zu Dt 19,17);
Jos ant 4,219; vgl. ferner Bill 3, 560c, mit Ausnahmen.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 37

b. Die Offenbarung an sozial niedrig bewertete Personen ist topisch in biblischer, jüdischer
und christlicher Literatur (z.B. Lk 10,21 Par.). Gerade Frauen können in besonderem
Mass Empfängerinnen himmlischer Offenbarungen werden (z.B. Apg21,9).7

c. Das Argument der <schlechten> Bezeugung zwingt dazu, auch viele andere antike
Wundergeschichten und Legenden als im Kern glaubwürdig zu erachten...

4. Die früheste Verkündigung des Auferstandenen in Jerusalem setzt nicht notwendig ein leeres

Grab voraus. Wer hätte denn Interesse haben sollen an einer Inspektion, an einer Exhumierung

(sofern sie überhaupt möglich gewesen wäre)? Die massgeblichen Juden haben die

ersten Christen am Anfang doch kaum ernst genommen.
5. Das Faktum eines wunderbar geöffneten Grabes bleibt fragwürdig8, auch wenn man bereit ist,

die Leerheit des Grabes zu erwägen, etwa im Hinblick auf die semitische Anthropologies
wonach die Auferweckung eines Toten notwendig auch dessen Körper umfasse.

Es kam sodann in wohl nicht allzu grossem Zeitabstand zu «Erscheinungen»

Jesu in Galiläa, wohin die Jünger offenbar zurückgekehrt sind: vor
Petrus (vgl. auch Lk 24,34, eine fast verschwundene Überlieferung!9), dann

vor den Zwölfbzw. Elf. Wir hören nur ganz nebenbei von einer Erscheinung
Jesu vor über 500 Brüdern (und Schwestern!), über deren Umstände
genaueres zu wissen natürlich besonders aufschlussreich wäre.10 Aufgrund

7 Mit K. Berger, Die Auferstehung des Propheten und die Erhöhung des Menschensohns,

StUNT13, (1976), 466 A.134; 592 A.465; 635f.A.590. Dazu passt das Schema der
zuerst erkennenden Frauen, die zunächst Zweifel auslösen, bis sich ihre Kunde als wahr
erweist (neben Lk 24,9-11 s. Apg 12,13-15: Petrus und Rhode!).

8 Vgl. F. Mussner, Die Auferstehung Jesu, München 1969,129f., und bes. L. Oberlinner,

Die Verkündigung der Auferweckung Jesu im geöffneten und leeren Grab, ZNW 73

(1982) 159-182 («Die Voraussetzung eines leeren Grabes ist nicht identisch mit der Entdek-
kung eines wunderbar geöffneten Grabes!», 168). Allerdings setzt eine der Funktionen der
Grabbesuche, nämlich die Rettung von möglichen Scheintoten aus dem Grab (s.
S. Krauss, Talmudische Archäologie, Leipzig 1911 Hildesheim 1966, II 62), voraus, dass

die grossen Steine (golel) vor den Nischen weggerollt werden konnten. In diesem Fall
könnte das harmlose Wegrollen durch die Besucherinnen zum Wunder emporstilisiert
worden sein (Mk 16,3). Es ist aber nicht so sicher, ob Jesus überhaupt ordentlich bestattet
worden ist, vgl. K.M.Fischer, Das Ostergeschehen, Göttingen 21980, 64-68. Überdies
lässt sich im Palästina der Zeitenwende keine Leichensalbung nachweisen; vgl. M. Karrer,
Der Gesalbte, FRLANT 151 (1991) 183.201f.

9 Warum eigentlich? Unwahrscheinlich ist m. E. die These, wonach es nichts zu erzählen

gab, da es sich lediglich um eine Legitimationsformel gehandelt habe. Demgegenüber
sind erwägenswert: (1) Die Erstberufung des Petrus zu Zeiten des irdischen Jesus drängt
dessen Neu<berufung> zurück. (2) Das Interesse derjenigen urchristlichen Traditionen, die
bis in das Neue Testament gekommen sind, haftete mehr an einer Begründung der Osterer-
scheinungen durch den Gesamtkreis der Zwölf als durch einen Einzelnen.

10 Reizvoll ist eine Identifizierung mit dem Pfingstereignis. Die Christophanie wäre
ausgeblendet worden infolge einer (schon vorlukanischen) zeitlichen Scheidung von
Ostern und Geistspendung. Aber die vorlukanische Pfingsterzählung setzt wohl ein Haus
in Jerusalem voraus (Apg 2,2; anders die lk Red. 2,5ff.), während die Erscheinung vor den
500 eher auf Jesusanhänger in Galiläa, im Freien, weist.



38 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

dieser Erfahrung finden wir die Jesusanhänger später wieder in Jerusalem.
Es könnte unabhängig davon auch zu einer Erscheinung Jesu vor Maria
Magdalena (und anderen Frauen?) gekommen sein (Joh 20,14-18;
Mt28,9f.). Allerdings ist die Bezeugung nicht gut.

Hauptproblem für die These einer wirklichen Erscheinung vor Maria bzw. mehreren Frauen
ist die Beobachtung, dass sowohl bei Mt wie bei Joh die Christophanie aus der Angelophanie
herauszuwachsen scheint. In Mt 28 ist die Christophanie eine Verdoppelung der Angelophanie
von Mk 16. In Joh 20,14 bricht die Engelszene zugunsten der Christusszene jäh ab.11 Die Vermutung

drängt sich auf, dass in einem bestimmten Strom der Traditionsbildung die Auffindung des

leeren Grabes durch die Frauen bereichert worden ist mit einer Erscheinung Jesu, entsprechend
der Tendenz, Christi Erscheinungen zu vermehren.12 Von dieser Traditionsbildung sind dann Mt
und Joh gleichermassen abhängig. Möglich bleibt allerdings, dass eine solche «Bereicherung» sich

einer sonst untergegangenen Überlieferung von einer Christophanie vor Maria Magdalena
verdankt,13 die von den Überlieferungen des leeren Grabes unabhängig sein könnte.

Nach einer Zeit wird der Jesusbruder Jakobus, der wie die anderen
Brüder Jesu selbst zu Lebzeiten eher reserviert, wenn nicht gar ablehnend,
gegenüberstand (Mk 3,21; Joh 7,5), einer Erscheinung teilhaftig. Er wird in
Jerusalem mehr und mehr zur führenden Gestalt.14 Auch die Erscheinung
vor «allen Aposteln», einem grösseren Kreis, dürfte hier in Jerusalem zu
orten sein. Endlich beruft sich zwei oder drei Jahre nach Jesu Tod der
umstrittene Diasporajude Paulus auf eine Christuserscheinung, die er noch
als Glied jener Erscheinungsreihe verstanden haben will (I Kor 15,8; 9,1;
Gal l,12.15f.; anders Apg 9,3-8 Par.). Die Ereigniskette, welche die christliche

Religion hervorgebracht hat, ist nach dem neutestamentlichen Zeugnis
spätestens hier abgeschlossen. Ob in den ersten Jahren des Urchristentums
noch andere Personen oder Gruppen Christuserscheinungen für sich
beansprucht haben, ist nicht mehr erkennbar, da die Überlieferung schon sehr
früh deren Zahl zu begrenzen suchte.

11 S.D. Zeller, Der Ostermorgen im 4. Evangelium, in: Oberlinner (Hg.), Auferstehung

Jesu (s. A. 5) 145-161.
12 So dann EpApost 10/21 (NT Apo 61210), wo die Angelophanie durch die Christophanie

völlig ersetzt wird; vgl. die späteren gnostischen Offenbarungen an Maria.
13 Vgl. M. Hengel, Maria Magdalena und die Frauen als Zeugen, in: Abraham unser

Vater, FS O. Michel, AGSU 5 (1963), 243-256; J. E. Alsup, The Post-Resurrection Appearance

Stories of the Gospel Tradition, CThM 5 (1975), 206-211; S. Heine, Eine Person von
Rang und Namen, in: Jesu Rede von Gott und ihrer Nachgeschichte im frühen Christentum,

FS W. Marxsen, Gütersloh 1989,179-194.
14 Dies spiegelt sich noch in der auffallenden Parallele von I Kor 15,5 (Petrus - die

Zwölf) und 7 (Jakobus - alle Apostel), auch wenn nicht unbedingt von Rivalitätsverhältnissen

auszugehen ist.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 39

2. Die Hintergründe

Der historisch fragende Zugang zur urchristlichen Auferstehungsverkündigung
führt uns nicht zum Konstatieren eines analogielosen und insofern

übernatürlichen Ereignisses, sondern lediglich zum Konstatieren des plötzlich

entstandenen Osterglaubens.15 Von aussen betrachtet sind die Osterer-
fahrungen wohl als Visionen zu bezeichnen.16 Zu dieser Einsicht führt
allerdings nicht so sehr exegetische Kunst als vielmehr ein allgemeiner Schluss

aufgrund des neuzeitlichen Analogieprinzips. In Visionen von Einzelnen
wie - weit auffälliger! - von Gruppen wurde der gestorbene Jesus als Lebender

sichtbar, wohl von himmlischem Glanz und göttlicher Machtfülle
ausgezeichnet. Es mag indes Unbehagen bereiten, dass ausgerechnet Visionen am
Anfang unserer Glaubensgeschichte stehen. Falls wir <Visionen> nicht
einfach zu einer Spielart der Halluzination erklären,17 bleibt sie uns in jedem
Fall dem Bereich dessen verhaftet, was wir selbst hervorbringen, was letztlich

keinen Anhalt an der objektiven Wirklichkeit hat, und erweist sich

derart als gar schwankender Boden. Diese Empfindung betrifft nicht allein
die Moderne. Bereits die Evangelien von Lk und Joh betonen im Gegenzug
die Materialität der Erscheinungen Jesu. Celsus mokierte sich über die

Verkündigung einer rasenden Frau und der anderen Zauberer mit ihrer

15 Anders die bekannte, auch jüngst wieder verteidigte These von W. Pannenberg,
Systematische Theologie, II, Göttingen 1991, 402-405; zur Auseinandersetzung vgl.
W. L. Craig, Pannenbergs Beweis für die Auferstehung Jesu, KuD 34 (1988) 78-104;
P. Carnley, The Structure of Resurrection Belief, Oxford 1987, 29-95.

16 <Vision> ist hier zunächst verstanden im Sinn eines veränderten Wachbewusstseinszu-
stands mit hervorstechenden visuellen Perzeptionen, die eine Videokamera nicht
festhalten kann. Zum Problem vgl. H. Grass, Ostergeschehen und Osterberichte, Göttingen
41970, 229; kritisch zum Visionsbegriff etwa H. Kessler, Sucht den Lebenden nicht bei den
Toten, Düsseldorf 1985, 219-229. Nur stützend sind die folgenden Hinweise: (1) das

Deponens d>tpü"r| + Dativ als visuelles «sich sehen lassen» bzw. «erscheinen»; (2) die
Christuserscheinung vor Paulus (vgl. I Kor 9,1 «sehen» und Gal l,15f. Offenbarung vom Himmel

her; ferner Apg9,3), die er in eine Linie rückt mit den Ostererscheinungen
(I Kor 15,3-8) und die laut Gal 2,9 von den Jerusalemern als gleichwertig anerkannt
worden ist; (3) die paulinische Konzeption des Auferstehungsleibes (I Kor 15,35ff.;
Phil 3,21; Rom 8,29f.). - Meines Erachtens ist es prekär, die Hypothese einer Vision mit
derjenigen eines (im Grunde doch <übernatürlich> erklärten) leeren Grabes zu kombinieren.

17 Zum Abgrenzungsproblem s. E. Benz, Die Vision, Stuttgart 1969, 85-88;
F.D. Goodman, Visions, in: M. Eliade (Hg.), The Encyclopedia of Religion, 15, New York
1987, 282-288: 282a. Leider findet sich hier gar nichts zu Gruppen- und, im Fall der über
500, Massenvisionen.



40 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

imaginierenden Veranlagung, von der sie sich bezirzen Hessen, wenn es

ihnen nicht gar nur auf eine Täuschung ihrer Zeitgenossen angekommen
sei.18 Aufklärerische Stimmen wussten ja bereits in der Antike zu berichten
von Bildern, die in Krankheit und Traum aufsteigen, «dass wir meinen,
diejenigen persönlich zu schauen und zu hören, deren todbetroffenen
Gebeine die Erde bedeckt».19 Produzieren die Menschen also selbst die Oster-
geschehnisse? Und wenn ja: aufgrund welcher psychischen und sozialen

Disposition? Angesichts eines doch recht dürftigen Quellenmaterials ist es

fast unmöglich, überhaupt irgendwelche Schlüsse ziehen zu können. Was
wissen wir schon über die innere Lage des Petrus nach dem Karfreitag oder
über die Gespräche der Jünger in ihrer Verarbeitung des Geschehenen? Und
doch ist es unabdingbar, in diese Richtung zu fragen.

3. Psychologische Herleitung der Visionen?

Es sprechen gute Gründe für die Annahme, dass Jesu Hinrichtung für
dessen Nachfolger eine umstürzende Krisenerfahrung darstellte.20 Ob man
von einem totalen Zusammenbruch allen Glaubens und Hoffens reden darf,
ist zwar fraglich, zumal Israel im Lauf seiner Geschichte immer wieder mit
derartigen Krisen umzugehen lernen musste und sich eine eindrückliche
Reihe von Deutungsmustern erarbeitet hat. Des weiteren ist damit zu rechnen,

dass Jesus zumindest in der letzten Phase seines Wirkens seinen eigenen

Tod ins Auge gefasst und sich mit seinen Jüngern auch darüber
ausgetauscht hat. Dennoch: Seine Kreuzigung als gefährlicher Aufrührer war
doch wohl ein ungemeiner Schock. Die älteste Passionserzählung, wie sie

uns das Markusevangelium überliefert, lässt Jesus in der Stunde seiner
Passion zwar noch von Frauen, aber nicht mehr von den Zwölfen, also dem
zentralen Kreis seiner Anhänger, umgeben sein. Den letzten Liebesdienst,
die Bestattung, hat ein nicht näher bekannter Mann, Joseph von Arimathäa,
ausgeübt, also keiner der Begleiter Jesu. Die Jüngerrückkehr heim nach
Galiläa dürfte historisch sein, zumal sie später in Lk 23/24 und Joh 20
ausgeblendet wird. Sie ist doch wohl als Zeichen einer Krise zu werten.

18 Origenes, c. Cels. 2,55.
19 Lukrez 1,132-135; vgl. 4,33-41.
20 Dies wird nicht selten bestritten, vgl. die Darstellung von H.-W. Winden, Wie kam

und wie kommt es zum Osterglauben? Disp. Theol. 12 (1982), und P. Fiedler, Vorösterliche
Vorgaben für den Osterglauben, in: I. Broer/J. Werbick (Hg.), «Der Herr ist wahrhaft
auferstanden», SBS 134 (1988), 9-28.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 41

Das ist auch gut verständlich. Jesus hat in ausserordentlicher Weise seine

Botschaft vom nahegekommenen Reich Gottes an seine eigene Person
gebunden. Möglicherweise suchte er mit seinem Zug nach Jerusalem eine Art
Entscheidung herbeizuführen. Das Durchgreifen der römischen Behörde
schien alle möglichen eschatologisch gestimmten Erwartungen zu zerbrechen.

Es geschah einfach nichts vom Himmel her. Der schreckliche Kreuzestod

sprach eine nur zu deutliche Sprache. Die grossen Hoffnungen der

Jesusanhänger auf ein jetzt Ereignis werdendes göttliches Reich, wo
Gerechtigkeit und Liebe herrschen würden, schienen vorderhand zerstoben. So

zerschlagen wie die Hoffnungen all der anderen Volksmassen, die von mes-
sianischen Propheten erregt und durch das Eingreifen der Römer genau so

gründlich erstickt worden waren.
Ein scharfer Bruch tritt also zutage, für dessen Überbrückung auch nicht

leichthin applizierbare Deutungsmuster zur Verfügung standen.21 Dass sich

nun nach einiger Zeit aus den verstörten, krisengeschüttelten, trauernden
Jesusanhängern plötzlich eine Gruppe (oder mehrere?) formiert, welche die

Auferweckung und Erhöhung ihres Herrn bekennt und das baldige
Offenbarwerden des Reiches Gottes mit Jesus, dem Menschensohn und Richter
(oder wenigstens als Zeuge und Fürsprecher), erwartet, muss erstaunen.
Freilich deutet dieser Elmschlag noch längst nicht auf eine Art «Wunder»
hin, sondern könnte auch als offenbar gelungene <Kontingenzbewältigungs-
strategie> betrachtet werden, die psychologisch fast auf der Hand liegt.

So lässt sich beispielsweise danach fragen, ob die Ostererfahrungen nicht
als im Grund missglückte Trauerarbeit zu verstehen sind. Die Fragestellung
spezifiziert die zuvor genannte Problematik im Blick auf neuere
humanwissenschaftliche Untersuchungen zum Trauerprozess,22 deren Ergebnisse sich

allerdings nur mit Vorsicht auf andere Zeiten und Kulturen applizieren
lassen. So werden beim gelungenen Trauerprozess etwa vier (einander
überlappende) Phasen unterschieden: Schock/Kontrolle/Regression/Readaption.

Übertragen auf die Trauerarbeit der Jünger folgt der starken Bindung
an Jesus, erkennbar am Nachfolgeverhältnis und an der Gemeinschaft des

Wanderns, der Trennungsschock. Die Rückkehr nach Galiläa lässt sich als

Phase der Kontrolle verstehen. Hier, an den Orten und Plätzen, wo sich die

21 Zum beschränkten Recht der Hypothese eines Märtyrerpropheten, der auferstehen
würde, vgl. J. Nützel, Zum Schicksal der eschatologischen Propheten, BZ 20 (1976) 59-94.

22 Dazu Y.Spiegel, Der Prozess des Trauerns, München 1973, bes. 57ff.; 163ff.;
J. Bowlby, Verlust, Trauer und Depression, dt. Frankfurt 1983 (FischerTB), 114-136;
V. Hasler, Todeserfahrung und Trauer, ThZ 29 (1973) 202-214; H. Stubbe, Formen der
Trauer, Berlin 1985, 326-334; speziell auch W. Kühnholz, Das Neue Testament - Dokument

eines Trauerprozesses, WzM 27 (1975) 385-404.



42 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

innigsten Erfahrungen mit dem Meister zugetragen haben, kommt es zu

Erscheinungen des Verstorbenen - eine Begebenheit, von der nicht wenige
Pfarrer auch heute aus ihrer Praxis zu berichten wissen: von all den Versuchen,

die Gegenwart des Toten festzuhalten. Sind die Ostervisionen also

Ausdruck eines Regressionsverhaltens, das den letzten Schritt, den Übergang

zur Wirklichkeitsanpassung verweigert zugunsten einer marzissti-
schen> Illusion? Man könnte ohne Mühe für diese These auch auf die
Tendenzen zur Verklärung der Gestalt Jesu, auf das Suchen von Schuldigen, auf
das Abendmahl als immer erneuertes Beschwören der besonders einprägsamen

Tischgemeinschaft Jesu verweisen. Solche Mechanismen der
Realitätsabwehr könnten durch gruppeninterne Prozesse noch gewaltig verstärkt
worden sein durch die meines Wissens in der Religionsgeschichte seltenen

Gruppenvisionen.
Nun ist einmal festzuhalten, dass die von den Jesusjüngern geleistete

Trauerarbeit trotz ihres anscheinend realitätsverweigernden Charakters
mindestens teilweise «erfolgreich» war. Wenn Trauerarbeit den Sinn hat, die
Trauernden wieder in Einklang mit der sie bestimmenden Lebenswirklichkeit

zu bringen, so ist dies offenbar unter den frühen Christen geschehen -
freilich im Zeichen einer im damaligen Klima keineswegs ungewöhnlichen
eschatologischen Erwartung. Die Bewegung wächst relativ schnell an und
bewährt sich gerade auch unter schweren Pressionen. Sie ergreift Kreise, die
nicht in intimer Nähe zu Jesus gelebt haben und die doch in den Bann seiner

Ausstrahlung gezogen werden - dies gilt in begrenztem Ausmass sogar für
die Ostererscheinungen selbst.23 Das funktionale Argument, das gleichsam

von den «Früchten» her argumentiert, hat indes seine leicht erkennbare
Schwäche, da es mit dem Placebo-Effekt arbeitet.24 Deshalb ist es ratsam,
auf die Botschaft dieser Bewegung selbst zu achten, also inhaltliche, «sachliche»

Aspekte mitzubedenken. Das Urchristentum scheint ja den Tod des

Verkündigten nicht nur zu anerkennen, sondern rückt ihn selbst gar ins

Zentrum! Der Tod wird ausdrücklich thematisiert und gerade nicht
ausgeblendet. Es kommt nicht zu einer <Wiederherstellung> der früheren Zeit.
Die Krisenerfahrung der Jünger wird demzufolge nicht regressiv entspannt,
sondern schlägt in eine ganz ausserordentliche Erfahrung um, eine Be-

23 So ist der Fall bei Paulus. Leider wissen wir nicht, inwieweit die über 500 in näherem
Kontakt zu Jesus gestanden haben. Diese Massenvision konfrontiert die (individual-, aber
auch gruppen-jpsychologische Erklärung ohnehin mit recht grossen Schwierigkeiten.
Auch die Vision des Jakobus ist schwerer zu erklären als diejenige der Jünger.

24 Zur Problematik vgl. R. Spaemann, Die christliche Religion und das Ende des

modernen Bewusstseins, IKZ 8 (1979), 251-270: 264ff.; andrerseits H.Lübbe, Religion
nach der Aufklärung, Graz 1986, 219-228.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 43

wusstseinserweiterung, worin es zur Wahrnehmung einer sonst verborgenen
Dimension der Wirklichkeit kommt.

Wir stossen hier in einen Grenzbereich von Psychologie und Theologie
vor, der heute noch weitgehend nicht ausgelotet ist. Psychologisch gesehen
können wir vielleicht nachzeichnen, wie eine Person oder auch eine in ihrer
Identität zunehmend oder schlagartig destabilisiert wird und immer ausgreifendere

Bewältigungsstrategien wählt, um ihre Identität zu erhalten. In der
funktionalen Analyse wird aber grundsätzlich nicht erkennbar, inwieweit
Krisenbewältigung nicht eine tiefere Dimension der Wirklichkeit erschliesst
und damit neue Identität in fundamental andersartiger Weise konstituiert.
Dies mag der Fall sein bei den frühen Christen, für die sich mit Karfreitag
und Ostern ein umfassender neuer Horizont göttlicher Wirksamkeit aufgetan

hat.
Wir haben uns damit von der psychologischen Aussenperspektive auf die

religiöse Innenperspektive zubewegt. Vom gleichsam äusserlichen Konstatieren

der Entstehungsbedingungen wenden wir uns dem zu, was sich in den
Visionen selbst zu erkennen gibt, was darin zur Erscheinung gelangt. Im
Unterschied zur neuzeitlichen Perspektive, worin eine Vision von den
betreffenden Subjekten selbst produziert wird, soll nun das für die antike
Perspektive ausschlaggebende Moment der Offenbarung, der Epiphanie, in
den Blick genommen werden.

4. <Inhalt> der Visionen

Zunächst ist eine grosse Schwierigkeit zu nennen. Die Visionen sind uns
nicht anders als in Gestalt ihrer Deutungen durch die Osterzeugen zugänglich,

und auch dies grösstenteils nur indirekt im Medium späterer Überlieferung.

Dies scheint die Beantwortung der Frage nach ihrem «Inhalt»
empfindlich einzuschränken. Von Anfang an werden wir mit einem erheblichen
Ausmass an Reflexion konfrontiert. So reden die ältesten Bekenntnisformeln

bereits eine theologisch äusserst verdichtete Sprache. Die Formulierung

«er liess sich sehen/erschien» weist etwa zurück auf die Theophanien
des Alten Testaments, worin Gott den Patriarchen und andern Gestalten der
Geschichte Israels erschienen ist.25

Die Rückfrage nach der <puren> Erfahrung, dem <ursprünglichen Inhalt
selbst> ist indes befangen in einem ganz unzureichenden Verständnis des

25 Abraham (Gen 12,7; 17,1); Isaak (Gen 26,2.24); Jakob (Gen 35,9; 48,3); Mose
(Ex 3,2; 4,1); ferner Gideon (Jdc6,12); Salomo (I Kön 3,5; 9,2).



44 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

Phänomens der Vision. Wir sind von vornherein gehalten, <Vision> (als
<Widerfahrnis>) und <Deutung> (als Interpretation) in einem komplexen Feld
zusammenzusehen.26 Dies ist dort besonders deutlich, wo Auditionen, also

spezifisch sprachliche Verdichtungen, die Visionen begleiten, wie es bei den
Ostervisionen wohl der Fall war. Visionen arbeiten ja generell innerhalb
eines traditionellen Symbolsystems und mutieren diese Elemente zu einer
neuen Konfiguration. Eine Deutung muss dann nicht unbedingt erst wie
etwa beim Traum nachträglich an die Vision herangetragen werden, sondern
ist an deren Zustandekommen wesentlich mitbeteiligt, so sehr später Reflexion

die visionäre Erfahrung zu vertiefen, neu zu interpretieren oder gar zu
überlagern sucht. Im Zusammenhang unseres Themas besagt dies, dass die
ältesten Deutungsmuster der Ostervisionen nicht gegen diese selbst ausgespielt

werden können.
Wir haben demnach die Visionen ernstzunehmen als ausserordentliche

Wahrnehmungen einer sonst verhüllten, sich aber jetzt zeigenden transzendenten

Wirklichkeit.27 Was sich in diesen Wahrnehmungen von sich aus

zeigt, ist allererst ihr hervorstechendes Moment. Erst der <Inhalt> der
Ostervisionen unterscheidet diese von den so zahlreichen anderen Geschichten
und Grenzerfahrungen in Antike und Gegenwart. Allein auch deshalb nehmen

sie sogar innerhalb des ausgesprochen visionär und ekstatisch veranlagten

Urchristentums eine herausgehobene, exklusive Stellung ein.28 Jesus,

der Gekreuzigte, erweist sich als Lebender. Was heisst das?

Im urchristlichen Schrifttum erscheinen zwei Deutungskategorien, die auf
die Visionen selbst zurückgehen dürften: Jesu Auferstehung von den Toten

und Jesu Erhöhung zur Würde des Messias, Herrn und Gottessohns. Dazu
gesellt sich - wohl erst später - die Vorstellung der Entrückung, die sich in
den Geschichten um das leere Grab sowie in der Himmelfahrtsgeschichte
niedergeschlagen hat.29 Auferstehung und Erhöhung können hinsichtlich
ihrer Ursprünglichkeit kaum gegeneinander ausgespielt werden, sondern
beleuchten in verschiedener, geradezu komplementärer Weise das Osterer-

26 Dies gilt in beschränktem Ausmass auch bereits von der normalen Wahrnehmung.
27 Demgegenüber will E. Schillebeeckx, Die Auferstehung Jesu als Grund der

Erlösung, dt. QD 78 (1979), 89-99, die visionären Momente nur als «Nebenerscheinung» der
entscheidenden Bekehrungserfahrung gelten lassen, um ihnen nicht die Begründungsfunktion

des ganzen christlichen Glaubens aufzubürden.
28 Mit Grass, Ostergeschehen (s. A. 16) 228ff. So unterscheidet etwa Paulus seine

Berufungsvision klar von seiner Thronhallenvision (II Kor 12,2-4).
29 Dazu zählt das Motiv des vergeblichen Suchens nach dem Leichnam, wozu auch

Selbstbezeugungen des Entrückten treten können. Vgl. R. Pesch, Mk, II, 21980

(HThK II/2), 522-527, in Anlehnung an K. Berger.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 45

eignis.30 Dem vor allem im gottesdienstlichen Hymnus entfalteten Bild der
Erhöhung eignet eine himmlische Perspektive, worin die Herrschaft über
Welt und Zeit exklusiv Jesus zuerkannt wird (Phil 2,9-11; I Tim 3,16;
Hebr 1,3; kombiniert mit der Auferstehung Rom 1,4; 8,34; 10,9; Kol 1,18;

Eph l,20[ff.]; I Petr 3,21f.).31 Es wird ein Ereignis in der Höhe verkündet.
Demgegenüber wahrt die zu Bekenntnisformeln gestaltete Redeweise von
Auferstehung bzw. Auferweckung (die sich noch weniger gegeneinander
ausspielen lassen)32 die irdische Perspektive und fokussiert das Verhältnis
von Gott und Tod, bezeugt demnach eine inklusive Dimension. Es wird ein
Ereignis in der Tiefe verkündet.

5. Theologische Entfaltung

Vorab sei die fundamentale Einsicht festgehalten: In der Auferstehung
Jesu wird Gottes Schöpfermacht mit dem Tod konfrontiert. Das Bekenntnis
zu Gott als demjenigen, der Tote auferweckt, ist zumal im Blick auf Israels

Erfahrung mit Gott keineswegs selbstverständlich. Der grösste Teil des

Alten Testaments lässt Gottes Wirksamkeit vor den Grenzen des Todes
innehalten (was im übrigen keine Besonderheit des alten Israel ist, sondern
für den gesamten ägäisch-vorderasiatischen Raum mit Ausnahme Ägyptens
zu konstatieren ist).33 Gott ist in der Tat (nur) ein Gott der Lebenden. Erst
relativ spät keimt Hoffnung auf, dass Gottes Gerechtigkeit auch diese Grenzen

in der Vollendung seiner Schöpfung durchbrechen würde. Israel wird
dahin geführt, Gott als denjenigen Gott, der die Toten lebendig macht, zu
bekennen und zu preisen.

30 W. Thüsing zeigt, wie die Auferstehung Jesu seine Erhöhung bereits miteinschliesst:
Erhöhungsvorstellung und Parusieerwartung in der ältesten nachösterlichen Christologie,
SBS 42 (1969); Ders., Die neutestamentlichen Theologien und Jesus Christus, I, Düsseldorf

1981,118-122.
31 Entscheidend war für die Ausgestaltung dieser Vorstellung PsllO; vgl. M. Hengel,

Psalm 110 und die Erhöhung des Auferstandenen zur Rechten Gottes, in: Anfänge der

Christologie, FS F. Hahn, Göttingen 1991, 43-73. Richtig weist H. Merklein, Die
Auferweckung Jesu und die Anfänge der Christologie, in: Studien zu Jesus und Paulus,
WUNT 43 (1987), 221-246: 236ff., auf die überlieferungsgeschichtliche Unabhängigkeit
von Erhöhungsaussagen und Menschensohnchristologie hin. Die Ostervisionen waren
dann auch nicht Visionen des erhöhten Menschensohnes; gegen R. Pesch, Zur Entstehung
des Glaubens an die Auferstehung Jesu, in: WdF 522 (1983) 228-255.

32 Vgl. G. Greshake/J. Kremer, Resurrectio mortuorum, Darmstadt 1986,10-12.
33 Vgl. hierzu G. v. Rad, Alttestamentliche Glaubensaussagen vom Leben und vom

Tod, in: Gottes Wirken in Israel, Neukirchen 1974,250-267, und O. Kaiser/E. Lohse, Tod
und Leben, Stuttgart 1977 (Biblische Konfrontationen), 7-80.



46 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

Besonders schön erhellt dies einmal aus der zweiten Benediktion des Achtzehn-Bittengebets

(«Gepriesen seist du, Herr, der die Toten lebendig macht», Bill 4/1, 211), zum andern aus dem

rabbinischen Theologumenon der drei (bzw. vier) Schlüssel, über die Gott allein verfügt, und die

sich auf Schöpfung, Erhaltung und Vollendung deuten lassen: Mutterschoss, Regen und

Totenauferstehung (dazu kommt gelegentlich die Ernte bzw. der Lebensunterhalt).34 Auch das Neue

Testament bezeugt das jüdische Bekenntnis (Rom 4,17; II Kor 1,9; I Tim 6,13).

Für die frühen Christen lässt sich nun Gott, der nach Israels Glauben die

Toten auferwecken wird, als Gott, der den gekreuzigten Jesus auferweckt hat,

identifizieren. Die spezifisch theo-logische Bedeutung des Osterereignisses
lässt sich in dreifacher Weise entfalten.

Zunächst ist ein retrospektivesMoment anzusprechen. Jesu Auferstehung
bestätigt dessen irdisches Leben und Lehren. Die frühen Christen erkennen
im Auferstehungswunder das Festhalten Gottes an Person und Botschaft
Jesu. Gottes Verheissungen an Israel, die in seinem sich verwirklichenden
Reich Gestalt gewinnen sollten, sind durch den Kreuzestod Jesu nicht hinfällig

geworden. Diese vergangenheitserschliessende Dimension der
Auferstehungsbotschaft ist wesentlich geworden für die Tradierung der Worte und
Geschichten Jesu, wie sie in der Logienquelle und in den Evangelien ihren
Niederschlag gefunden hat. Hierin dürfte auch der tiefste Grund liegen für
die Herausstellung der Kontinuität des Auferstandenen mit dem Irdischen,
wie sie uns in den Erscheinungsberichten von Lk und Joh entgegentritt. Statt
mit einem immer dominanteren Zug der christlichen Traditionsbildung auf
der materiellen körperlichen Identität des Auferstandenen mit dem
Irdischen zu insistieren, sollte alles Gewicht auf das Moment ihrer geschichtlichen

Identität gelegt werden. Zu bemerken ist allerdings, dass dieses
Moment der Neubestätigung von Jesu irdischem Wirken in der mehr kerygma-
tisch bestimmten Linie der hellenistischen und dann paulinischen
Verkündigung stark zurücktritt.

34 Vgl. b Taan 2a Bill 1,523: R. Jochanan, 3. Jh.); bSanh 113a; BerR 73,4; DevR 7,6;
TanB Ber wjr' 35, wjs' 16; TgNeof Gen 30,22; TgFrag Gen 30,22; TgPsJon Dt 28,12. Stem-

berger, TRE4, 446f., hebt den Zusammenhang von Tau/Regen und Totenauferstehung
hervor (vgl. bHag 12b). Vgl. ferner die Korrelation von Welterhaltung und Auferstehung
bei R. Simeon b. Abba (3. Jh.; BerR 78,1): «Indem du uns jeden Morgen erneuerst (vgl.
das Morgengebet bBer 60b), erkennen wir daran deine grosse Treue, mit welcher du uns,
die Toten, wieder belebst.»



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 47

Sodann ist der Gegenwartsaspekt zu bedenken. Der von Gott
auferweckte Jesus ist zum Messias, Sohn Gottes und Herrn erhöht worden. Die
Osterzeugen sind beauftragt, diese Botschaft angesichts des nahenden
Weltendes weiterzutragen. Die Ostervisionen schliessen eine Berufung in
sich, die später zur weltweiten Mission transformiert wird. Im Weitertragen

der Botschaft strahlen die so partikularen Osterereignisse in globale
Horizonte aus.

Schliesslich ist die wohl entscheidendste Dimension, diejenige der
Zukunft, zu nennen, eine Zukunft freilich, deren Wirksamkeit bereits jetzt die

Gegenwart zu durchdringen anhebt. Die Auferweckung eines Toten ereignet

sich nicht als isoliertes Faktum innerhalb der Geschichte, sondern steht
im unmittelbaren Sog der Endereignisse, also in einem hochgespannten
eschatologischen Kontext.35 Die schöpferische Tat Gottes an Jesus und die

Ausschüttung des endzeitlichen Geistes kündigten als erste Wogen das

unmittelbar hereinbrechende Reich Gottes an. Die Erwartung einer Staffelung
der eschatologischen Ereignisse wird ja durch zahlreiche jüdische und christliche

Texte belegt.36

Freilich ist das Eschaton nicht in der Weise gekommen, wie es frühjüdischer

und urchristlicher Glaube erwartet haben. Die Auferstehung Jesu

rückt damit zunehmend in eine von den Endereignissen selbst abgehobene
Position und gewinnt nun im Zug eindringlicher Reflexion eine neue, bisher
nicht ausdrücklich explizierte Bedeutung: Jesus erscheint als der Erstgeborene

von den Toten; seine Auferstehung wird zur grundlegenden Vorwegnahme

der Totenauferstehung überhaupt (vgl. Apg 26,23; Rom 1,4; 8,29;
I Kor 6,14; 15,20; II Kor 4,14; I Thess 4,16; Kol 1,18; Apk 1,5). Es fällt ja in
der Tat auf, wie die explizite Bezogenheit der Auferstehung Jesu auf die

Totenauferstehung im Sinne einer gewissmachenden Antizipation in den
frühen neutestamentlichen Texten nur nach und nach thematisiert wird.
Man darf daraus aber nicht schliessen, dass diese Verhältnisbestimmung
überhaupt sekundär und erst durch zunehmende Todesfälle in den Gemein-

35 Dazu bes. G. Lohfink, Der Ablauf der Osterereignisse und die Anfänge der Urge-
meinde, in: Studien zum Neuen Testament, Stuttgart 1989, 149-167, und E. Schweizer,
Auferstehung - Wirklichkeit oder Illusion? EvTh 41 (1981) 2-19.

36 Vgl. nur I Kor 15,20-28; Mk 13,5-27; II Thess 2,3-12.



48 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

den gebildet worden sei.37 Ursprünglich handelt es sich eher um eine
zunächst fast selbstverständliche Implikation: Die Auferstehung Jesu leitet die
Endereignisse ein und hat damit neben der zunächst zentralen Erwartung
seiner Wiederkunft auch Gericht und Totenauferstehung zur Folge, die ja
doch wohl mit zum mutmasslichen Glauben der apokalyptisch gestimmten
urchristlichen Bewegung gezählt haben. Insofern akzentuiert das explizite
Antizipationsmodell lediglich den ältesten Glauben.

6. Die Bedeutung einer Fremderfahrung für Glaube und Erfahrung

Angesichts der engen Bezogenheit der Ostererfahrungen auf die

Hoffnungen und Erwartungen der Jesusnachfolger einerseits, auf die frühjüdische

Eschatologie andererseits erhebt sich die Frage, wie denn überhaupt
geschichtlich so vereinzelte, unwiederholbare <Widerfahrnisse> universale
Tragweite gewinnen können, wie dies die christliche Botschaft für das Zeugnis

von Jesu Auferstehung in Anspruch nimmt. Auch hier hängt alles an der
<Sache> selbst, die sich in den österlichen Erfahrungen der ersten Christen zu
erkennen gibt. Zwar wird im Neuen Testament deutlich unterschieden
zwischen der unwiederholbaren und uns damit fremden Erfahrung der
Osterzeugen und den daraus entspringenden Erfahrungen der Glaubenden. Es
kann also nicht darum gehen, die Ostervisionen selbst zu reproduzieren.
Gleichwohl sind die möglichen Erfahrungen der Glaubenden damit nicht
einfach als defizient apostrophiert zugunsten der fremden anfänglichen
Ostererfahrungen, die man nur noch für wahr zu halten hätte. Nicht von
ungefähr halten auch die Ostergeschichten dem Zweifel Raum frei

37 So besonders unter Berufung auf den frühen Text I Thess 4,13-18 J. Becker,
Auferstehung der Toten im Urchristentum, SBS 82 (1976) 42-54; G. Lüdemann, Paulus, der
Heidenapostel, I, FRLANT123 (1980), 213-271; H.-H. Schade, Apokalyptische Christolo-
gie bei Paulus, GTA 18 (21984) 162-168. Aber gerade die Beobachtung, wonach Paulus in
I Thess 4,16b (sowie implizit in V.14c) den Zusammenhang von Jesu Auferstehung und
Totenauferstehung nur nebenbei benennt, zeigt doch eher, dass er jetzt nicht etwas gänzlich
Neues einführt, sondern sich auf etwas nicht völlig Unbekanntes zurückbezieht. Dass
Paulus als Pharisäer den Gedanken der Totenauferstehung geteilt hat, ist fast sicher, dass

er ihn aber als Christ zunächst infolge der Naherwartung «vergessen» hätte, um dann
wieder auf ihn zurückzugreifen, ist m.E. eine recht künstliche Annahme. Auch das in
I Kor 15 nun dominierende Verwandlungsmotiv könnte durchaus schon im Entrückungs-
motiv I Thess 4,17 angelegt gewesen sein. Insgesamt wird man hinsichtlich des Verhältnisses

zwischen I Thess 4 und I Kor 15 nur von einer Akzentverschiebung sprechen können;
vgl. A. Lindemann, Paulus und die korinthische Eschatologie, NTS 37 (1991) 373-399. Die
Betonung des Parusiegedankens und der Entrückung bei den Thessalonichern hat pragmatische,

nicht theologiegeschichtliche Gründe (vgl. oben bei A. 2).



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 49

(Mt 28,17b; Lk24,38; Joh 20,25). Der Glaube schützt vielmehr die Erfahrung

vor ihrer heillosen Überforderung und insistiert auf ihre Angewiesenheit

auf Geschichte und damit auch auf diejenigen Formen der Gemeinschaft,

die sich als Träger dieser biblischen Geschichte(n) verstehen, also auf
die Kirche. Die Osterbotschaft als Ausdruck einer fremden Erfahrung will
geschichtlich vermittelte Erfahrungsräume erschliessen, die menschlichem
Erfahren sonst wohl unerschwinglich bleiben würden; sie versperrt nicht
Türen, sondern öffnet sie. Glauben an Jesus den Auferstandenen heisst, sich

von dieser Botschaft selbst die Augen öffnen zu lassen, Gott, die Welt und
sich selbst im Osterlicht sehen zu lernen.38 Diese neuartigen menschlichen

Erfahrungen sind allererst erschlossen durch die singulare Geschichte, die
mit dem Namen Jesus verbunden ist und mit seinem Wirken in der Geschichte

Israels.

7. Das Problem des eschatologischen Weltbilds

Es ist deutlich geworden, dass sich die frühen Christen Jesu Auferweckung
als das <Wunder aller Wunder> in einem Horizont apokalyptischer Eschatologie

vergegenwärtigt haben. Dieser weltbildhafte Horizont hat nicht erst die

Neuzeit, sondern bereits die hellenistisch/römische Welt mit ausserordentlichen

Verstehensschwierigkeiten konfrontiert. Um so bedeutsamer ist es,
dass die frühchristlichen Theologen zum Verständnis der Auferstehungsbotschaft

auf Erfahrungen der creatio continua und damit auf weisheitliche und
schöpfungstheologische Einsichten zurückzugreifen begannen.

Für antike Juden und Christen sind etwa die Vorgänge in der Natur, die

Rhythmen von Tag und Nacht, von Saat und Frucht zu herausragenden
Symbolen der Auferstehung geworden.39 Die wahrnehmbaren Ordnungen
der Schöpfung sicherten die Plausibilität der Rede von einer neuen Schöpfung.

Denkfiguren dieser Art sollten nicht zu schnell als Einebnung eines

spezifischen Sachverhalts des Glaubens in eine allgemeine natürliche Wahrheit

disqualifiziert werden. Sie lassen sich auch, gewissermassen im Gegenzug

zu ihrer inhärenten apologetischen Intention, interpretieren als Relecture

der Welt im Licht des Evangeliums, als Wiedererkennen des Geglaubten
im weiten Feld der Erfahrungswirklichkeit, mithin als Beispiel einer österli-

38 Ritsehl, Logik (s. A. 1) 106-108,134f., spricht diesbezüglich von Verifikation durch
Wiedererkennen zentraler biblischer <Stories>.

39 Vgl. die jüdischen Texte oben bei A. 34 sowie das Korngleichnis Bill 3, 475. Christliche:

I Clem 24(f); Just apol 119; äthApkPetr4; Theoph Autol. 1,13; 2,14f.; Athenag res
16,4-6; 17,2; Tert res 12; Greg Nyss res. 3 (GNO 9,259,5-263,20); dazu Greshakel Kremer
(s. A. 32) 284ff.



50 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

chen Schöpfungstheologie. So versucht ja auch Paulus in I Kor 15,36-41, die

Auferstehungswirklichkeit durch das Gleichnis vom Saatkorn und durch den

aus dem Schöpfungsbericht gewonnenen Verweis auf die Vielfalt der
Leiblichkeit zu erhellen.40 «Du Tor, was du säst, wird nicht lebendig, wenn es

nicht (zuvor) stirbt» (V. 36.). Die Aussage ist in ihrem Insistieren auf dem
«Sterben» auffallend und widerspricht nicht nur modernem molekulargenetischem

Wissen, sondern auch antiken Vorstellungen von der Umwandlung
und Entelechie.41 Man hat den Eindruck, Paulus schaue hier vom
Christusgeschehen her rückwärts in die Natur. Ostern stimuliert offenbar die
Wahrnehmung für Gottes Schöpfungswalten aus dem Nichts inmitten dieser alten
Schöpfung (vgl. die christologische Pointierung des Korngleichnisses in
Joh 12,24). Obschon es dem Apostel in I Kor 15 ausschliesslich um eine
Illustration der künftigen Leiblichkeit und nicht um eine Erkenntnis der
Schöpfungswirklichkeit dieser Weltzeit geht, verändert sich unter der Hand
auch deren Wahrnehmung. Der Glaube nimmt dort göttliche Kreativität
wahr, wo das natürliche Erkennen nichts als selbstverständliche Kontinuität
zu sehen bekommt.

Nun zeichnet sich vielleicht gerade in der österlichen Transformation der

apokalyptischen Theologie durch das Urchristentum eine bedeutsame Affinität

zu Einsichten des neuzeitlichen Weltverständnisses ab.42 Die Osterbotschaft

rückt das Entstehen von Neuem mitten in die noch vom Alten
dominierte Gegenwart hinein. Es bedarf nicht erst des vollständigen Abbruchs
von Geschichte und Schöpfung, um dem von Gott verheissenen Neuen
Raum zu schaffen. Vielmehr hebt das Auferstehungsleben bereits in der

Gegenwart an. Was sich in den Ostervisionen unvermittelt und, den

Bedingungen dieser Weltzeit vorauseilend, punktuell offenbart, gewinnt im Leben
der Glaubenden als des Leibes Christi eine vermittelte, gleichnishafte Prä-

40 Vgl. dazu G. Sellin, Der Streit um die Auferstehung der Toten, FRLANT138 (1986)
211-217; K. Müller, Die Leiblichkeit des Heils, in; L. de Lorenzi, Résurrection du Christ et
des Chrétiens (ICo 15), Série monogr. Ben. 8 (1985), 171-255: 184-206.

41 Weder die rabbinischen Parallelen noch Plutarch kennen das Sterben (Plut frg 104

Sandbach [LCL XV, 212], zu Hes op 780f. : Das Korn muss «verfaulen und so seine Kraft an
die bedeckende Erde abgeben»). Richtig H. Braun, Das «Stirb und werde» in der Antike
und im Neuen Testament, in: Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner

Umwelt, Tübingen 21967,136-158:140ff; anders J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen

"1977,147f.
42 Vgl. dazu meinen Aufsatz: Zeit und Gesetz, ThZ44 (1988) 97-116.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 51

senz.43 Es ist zu bedenken, ob sich nicht überhaupt die fortwährende, spontane

Entstehung von Neuem innerhalb der Naturgeschichte, also die gesamte,

erst durch die modernen Naturwissenschaften erkennbar gewordene
Evolution des Universums interpretieren lässt als in der Zeit ausgefaltete
Entsprechung des eschatologischen Neuen. Zwar sind wir wohl beraten,
Eschatologie und Evolution zu unterscheiden. Das Neue, von dem die
christliche Botschaft kündet, veraltet nie, sondern ist als Quellort alles Neuen

im Kosmos anzusprechen.44 Anders das Neue dieser Weltzeit: Es ist
davon gekennzeichnet, dass es bald wieder alt wird und oft genug in Gestalt
des Zerstörerischen oder gar Bösen in Erscheinung tritt.45 Und doch waltet
zwischen ihnen ein Entsprechungsverhältnis. Die Geschichte des gestorbenen

und auferweckten Jesus bringt dann paradigmatisch das Wunder ständig
neu geschehender Schöpfung zum Ausdruck, das sich gleichsam unter der
Oberfläche der ungebrochenen Kontinuität von Sein und Leben vollzieht.
«Wär' er nicht erstanden, die Welt, die wär' vergangen.»

Nun genügt der Hinweis auf die christomorph wahrgenommene Schöpfung

dem Anspruch dessen, was die christliche Botschaft mit der Rede von
der Auferstehung umreisst, noch in keiner Weise. Zu deutlich trägt Jesu

Auferstehung das Zeichen einer Antizipation der Vollendung, weist also aus
dem räumlich/zeitlichen Gefüge dieses Äons hinaus auf jene (zukünftige und
doch in alle Zeiten einwandernde) Wende, worin noch einmal das eschatolo-
gische Neue alles Bestehende und Vergangene umfassend transfigurieren
wird. Umso bedeutsamer ist denn auch hier, mitten in der grössten Diskon-

43 Die Formulierung versucht dem oft beobachteten exegetischen Sachverhalt Rechnung

zu tragen, dass Paulus von der Auferstehung der Glaubenden zwar nur im Modus der
Zukunft sprechen will (I Kor 6,14; II Kor 4,14; Rom 6,5b.8b; 8,11), ihnen aber gleichwohl
bereits in der Gegenwart das eschatologische Leben zuerkennt (II Kor 4,10f.l6;
Rom 6,11.13); vgl. auch Kol 3,1-4.

44 Johannes v. Dam. nimmt gegen Qohelet im Inkarnationsereignis xö jxdvxcov xouvœv
xcuvöxaxov, xö ^lövov xatvöv üjiö xöv tjkiov wahr (expos fid III 1 45,43f. [PTS 12,108]).
Vgl. zum Thema E. Jüngel, Das Entstehen von Neuem, in: Wertlose Wahrheit BEvTh 107

(1990) 132-150.
45 Pannenberg, Theologie II (s. A. 15) 96-124, versucht, das Möglichkeitsfeld der

Zukunft mit dem heiligen Geist zu korrelieren. Das Problem dieses Ansatzes besteht darin,
dass die Unterscheidung von eschatologisch Neuem (als dem Wesensmerkmal der neute-
stamentlichen Rede vom Geist) und dem Möglichen (als das, was wirklich sein kann',
dessen Feld also abgesteckt ist durch die Gegenwart des Vergangenen) hier peripher
bleibt. Der grösste Teil aller biologischen Mutationen bleibt - glücklicherweise - unreali-
siert, und auch die erfolgreichem Muster können nicht als unmittelbare Gestaltwerdung
des Geistes beansprucht werden. Das systematische Problem besteht darin, den genauen
Modus jener Analogie von eschatologisch Neuem und von Offenheit ausgezeichneter Zeit
zu bestimmen.



52 Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

tinuität von Altem und Neuem, die Bewahrung des Vergangenen, wie sie in
der Auferstehung Jesu als der Bewahrung seiner irdischen Geschichte
erkennbar wird. Solche Bewahrung des Vergangenen bringt ein elementares

Anliegen der Rede von der Totenauferstehung überhaupt zur Sprache. Es
dürfte heute sinnvoll sein, das zur Auferstehung bestimmte ocöpa nicht mehr
pointiert als die Materialität eines Körpers, sondern ausgreifend als den

Niederschlag aller geschichtlichen Erfahrungen eines leiblichen Lebewesens

zu deuten, ocöpa ist so eher als Zeitgestalt denn als räumliche Entität zu
fassen. Auferstehung des Leibes meint dann die Integration all der
unverwechselbaren, singulären und unersetzlichen Erfahrungsschätze, die ein
jedes Lebewesen in seiner ihm eigenen Einzigartigkeit mit sich bringt,
Bausteinen gleich, bestimmt für den Bau des Reiches Gottes.46 Die <Rettung>
der Geschichte Jesu durch seine Auferweckung ist, so gesehen, auch wieder
ein Paradigma für die <Rettung> unserer eigenen Lebensgeschichten in der

Vollendung. Sie lässt hoffen für all die hoffnungslos scheinenden Wege in
der Welt, und sie ermutigt umgekehrt dazu, dem Neuen, das sich jenseits der
Bedingungen dieser Weltzeit abzeichnet, gleichnishaft in Leben und Handeln

Raum zu geben.
Wir haben in den voranstehenden Zeilen Jesu Weg durch Karfreitag und

Ostern primär als ein ausgezeichnetes Paradigma für die an aller Schöpfung
verheissungsvoll ergehende Kreativität Gottes zu deuten versucht, die sich

den Jüngern in einer schlagartig ausgelösten kognitiven und existentiellen
Wende ihres Bewusstseins erschlossen hat. Die Gefahr einer Loslösung der
österlichen Wahrheit von den kontingenten Ereignissen und tradierten
Geschichten rund um Jesus und Israel überhaupt liegt auf der Hand. Um so

mehr ist nun an die innige Verbundenheit der österlichen Erfahrungswahrheit
mit der Geschichte ihrer Entdeckung zu erinnern. Im Unterschied zum

grundsätzlich zeitinvarianten Verständnis des metaphysischen und
naturwissenschaftlichen Erkennens bleibt diejenige Erkenntnis, die im Bereich der

Religion (und nicht nur hier!) beheimatet ist, zurückbezogen auf je
unverwechselbare geschichtliche Wege. Wahrheit zeigt sich dann nicht anders als

im Mitgehen auf einem Weg, im Teilhaben an einer Geschichte. Insofern
führt die biblische Tradition in einen geschichtlich vermittelten, die Gegen-

46 Vgl. dazu G. Greshake/G. Lohfink, Naherwartung - Auferstehung - Unsterblichkeit,

QD 71 (31978), 67-81; 139ff.



Samuel Vollenweider, Ostern - der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung 53

wart deutenden Erkenntnisweg ein, dessen Wahrheit von diesem nicht
ablösbar ist. Gleichwohl gibt es zu denken, dass andere Religionen ganz andere

Erkenntniswege einschlagen und manchmal doch in erstaunliche Nähe

zum Osterglauben der Christen führen: media morte in vita sumus.47

Samuel Vollenweider, Bern

47 Zur Umkehr des alten Liedes s. W. Kohler, Umkehr und Umdenken, Studien zur
interkulturellen Geschichte des Christentums 56 (1988), bes. 180-185, und meinen Aufsatz:
Grosser Tod und Grosses Leben, EvTh 51 (1991) 365-382.


	Ostern : der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

