Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 49 (1993)

Heft: 1

Artikel: Ostern : der denkwirdige Ausgang einer Krisenerfahrung
Autor: Vollenweider, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer
Krisenerfahrung*

Auferstehung ist seit den Urspriingen der christlichen Religion ein ausge-
sprochenes Kontroversthema, das sich in bemerkenswerter Weise als resi-
stent gegeniiber einer vollumfianglichen hermeneutischen Assimilation an
verdnderte Verstehensbedingungen, sei es der hellenistisch/romischen Mit-
telmeerwelt, sei es der Neuzeit, erweist. Es gibt zu denken, in welchem
Ausmass gerade die Keimzelle aller christlichen Verkiindigung die spezifi-
schen Merkmale ihrer konkreten geschichtlichen Entstehung bewahrt hat —
Elemente der Vorstellungswelt des antiken Judentums im Paléstina des
1. Jahrhunderts wie Spuren historischer und quasi-historischer Begebenhei-
ten rund um ein Passafest ca. drei Jahrzehnte nach dem Anfang unserer
Zeitrechnung. Die Botschaft von Jesu Auferstehung lédsst sich ohne emp-
findlichen Schaden weder in ein Rahmenwerk ontologischer Prinzipien auf-
16sen noch auf elementarere, ihr zugrundeliegende regulative Sitze eines
biblisch begriindeten christlichen Glaubens zuriickfithren.! Im Bild gespro-
chen: Am Fundament des Christentums stossen wir auf ein Urgestein, das
nurmehr schwer zu erkennen gibt, ob ihm der Einschlag eines gewaltigen
Meteoriten, «senkrecht von oben» einbrechend, zugrundeliegt, oder ob sich
seine Bildung mur> geologischen Bewegungen innerhalb der Erdkruste ver-
dankt.

In diesem Zusammenhang lédsst sich eine interessante Feststellung ma-
chen. In der Antike war in ganz besonderem Mass der Topos der Totenaufer-
stehung als solcher Kontroversthema zwischen Heiden und Christen, spezifi-
scher zwischen griechischer Philosophie und christlicher Theologie.? So
musste es schon der lukanische Paulus auf dem Areopag erfahren
(Apg 17,31f), und die Paulusbriefe belegen, dass die Rede von Auferstehung
fiir Menschen des hellenistisch gepridgten Kulturbereichs von ausserordentli-
chen Verstehensschwierigkeiten begleitet war (I Kor 15; auch I Thess 4,13—
18). Die Kontroverse dreht sich letztlich um die Bedeutung und Wertung der
Leiblichkeit.

Demgegeniiber hat sich in der Neuzeit der Brennpunkt der Kontroverse
verschoben: Nun steht nicht mehr so sehr die Totenauferstehung als solche,

* Der Aufsatz geht auf einen zu Ostern 1991 in Freiburg und Bern gehaltenen Vortrag
zuriick.

' Zu letzterem vgl. D. Ritschl, Zur Logik der Theologie, Miinchen “1988 (Kaiser
TB 38), 232f.

2 Vgl. R. Staats, TRE 4 (1979) 517.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 35

sondern in spezifischem Sinn die Auferstehung Jesu zur Debatte. Der An-
stoss besteht nicht ldnger in der Wertung der Leiblichkeit, sondern zum
einen in der Problematik eines Mirakels, das die ehernen Gesetze der Kau-
salitdt ausser Geltung zu setzen droht, zum andern in der Fragwiirdigkeit der
Berufung auf <zufillige» geschichtliche Ereignisse fiir die Wahrheitsfindung.
Beide Steine des Anstosses bestimmen auch heute noch weitgehend die
Diskussion, in der vielfach diejenigen Probleme variiert werden, die vor
allem im 19. Jahrhundert aufgebrochen sind.

So kehren in der Debatte um die Frage des leeren Grabes die Diskussionen der Aufklarung
um Betrugsmandéver und Scheintod wieder. Die Wahrheitsfrage bricht erneut auf in der Debatte
iiber die Verifikation christlicher Glaubensiiberzeugungen wie derjenigen der Auferstehung Jesu.
Die Frage nach den Erlebnissen der Jiinger und nach der Kontinuitét ihres Glaubens bzw. ihrer
psychischen Disposition nimmt die Kontroverse um die <subjective Visionshypothese> auf.
Schliesslich fithrt auch die Diskussion iiber die weltbildhafte Ausprigung des Auferstehungsglau-
bens und damit allgemeiner um das Verhiltnis von mythischer Redeweise und neuzeitlicher
Rationalitit in das 19. Jahrhundert zuriick.’

Die folgenden Ausfiithrungen kreisen einmal mehr um die entscheidende
Frage nach dem Sinn der neutestamentlichen Rede von der Auferstehung
Jesu. Thr Weg fiithrt gleichsam von aussen nach innen, um beim gewéhlten
Bild zu bleiben, von der Analyse des Urgesteins und seiner Entstehungsbe-
dingungen zu Erwégungen iiber heute mogliche Verstehenszugénge.

1. Die Uberlieferungen

Das neutestamentliche Zeugnis von der Auferstehung Jesu ist bekannt-
lich in zwei Hauptformen tuiberliefert, die sich wiederum in mehrere Einzel-
formen aufgliedern.*

Zu nennen sind einmal die Bekenntnisformeln bzw. Pistisformeln, sowohl eingliedrig formu-
liert (mit Gott als Subjekt und Verb im Partizip Rom 4,24; 8,11; II Kor 4,14; mit finitem Verb
Rom 10,9b; I Kor 6,14; 15,15; I Thess 1,10; mit Jesus als Subjekt und Verb im Partizip R6m 6,9; mit
finitem Verb Rom 6,4) wie in mehrgliedriger Gestalt (Tod und Auferweckung: I Thess 4,14;
II Kor 5,15; R6m 4,25). Sie konnen ausgebaut werden (I Kor 15,3b-5). Dazu treten nun die
Ostergeschichten, seien es Grabgeschichten (Mk 16,1-8 Par.) oder Erscheinungsgeschichten, die

3 Vgl. die instruktive Ubersicht von P. Hoffmann, Die historisch-kritische Osterdiskus-
sion von H.S. Reimarus bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts, in: Ders., Zur neutesta-
mentlichen Uberlieferung von der Auferstehung Jesu, WdF 522 (1988) 15-67.

4 Zum ganzen vgl. P. Hoffmann, Auferstehung Jesu Christi I, TRE 4 (1979) 478-513;
J. Kremer, Die Osterevangelien — Geschichten um Geschichte, Stuttgart “1981.



36 Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

in Galilda (Mt 28; Joh 21; vgl. Mk 14,28; 16,17) oder Jerusalem (Lk 24; Joh 20; auch Mt 28,9f)
spielen und Elemente von Beauftragung (Mt, Lk, Joh) und Wiedererkennung (bes. Lk 24,13-35;
Joh 21,1-14; auch 20,14-16) mischen. Wichtig sind die (kaum vollstindigen) Informationen tiber
Christuserscheinungen in I Kor 15,5-8.

Versuchen wir, diese recht variierenden Uberlieferungen mit sehr unter-
schiedlichem historischem Wert zu einer einigermassen plausiblen Gesche-
hensabfolge zu verschrianken. Ausgangspunkt ist die Hinrichtung Jesu. Es
sieht so aus, als hitten diesen seine wichtigsten Anhinger, die «Jiinger»,
verlassen (Mk 14,27f; vgl. Joh 16,32), im Unterschied zu einigen Frauen,
welche die Kreuzigung mitverfolgten. Die Evangelien berichten darauf von
der Auffindung eines gedffneten leeren Grabes. In historischer Hinsicht ver-
dient diese Uberlieferung meines Erachtens keine grosse Glaubwiirdigkeit.

Die Argumente pro et contra sind ldngst ausgetauscht und fithren — solange nicht neue
archéologische Funde von Gribern oder Texten erfolgen — zu keinem Konsens. Hier seien
lediglich die Griinde, die mich an der Auffindung eines geéffneten leeren Grabes zweifeln lassen,
zusammengestellt.’

1. Anerkanntermassen ist es recht schwierig, hinter der Geschichte Mk 16,1-8 einen historischen
Kern ausfinding zu machen. Der Salbungsabsicht nach fast zwei Tagen und dem Weggespréch
liegt Erzihlstrategie, nicht Reportage zugrunde.

2. Die Uberlieferungen von der Polemik um Leichendiebstahl (Mt 27,62-66; 28,11-15; ev.
Joh 20,2.13-15), von der Bestitigung durch die Jinger (Lk 24,12; Joh 20,3-10) und vom
Anschluss Josephs von Arimathéa an die Gemeinde (Mt 27,57; Joh 19,38) sind relativ junge
Bildungen, obschon sie angesichts eines leer vorgefundenen Grabes doch unbedingt von
Anfang an zu erwarten wiren.

3. Ein gewichtiges Wahrheitsindiz fiir die Historizitdt des leer aufgefundenen Grabes ist die
Bezeugung ausgerechnet durch Frauen, die nach jiidischem Recht als zeugnisunfiihig galten.®
Allerdings lésst sich auch diese Wahrscheinlichkeitserwégung relativieren:

a. Die Frauen bieten sich als Zeuginnen an infolge ihrer traditionellen Rolle in den jiidischen

Beerdigungssitten. Demgegeniiber sind die Jiinger geflohen, bieten also noch keinen
Haftpunkt fiir eine Entdeckungstradition.

* Am meisten hat mich immer noch A. Vogtle, in: Ders./R. Pesch, Wie kam es zum
Osterglauben? Diisseldorf ?1984, 9-131, iiberzeugt. Vgl. auch I. Broer, «Der Herr ist
wahrhaftig auferstanden» (Lk 24,34), in: L. Oberlinner (Hg.), Auferstehung Jesu — Aufer-
stehung der Christen, QD 105 (1986), 39-60. Die gewichtigste Gegenstimme bleibt H. v.
Campenhausen, Der Ablauf der Osterereignisse und das leere Grab, SHAW.PH 4/1952,
(*1966).

® So mShevu 4,1: «Das Gesetz iiber den Zeugniseid (sc. Lev 5,1; aber dazu die Ein-
schrinkung Bill 1, 322) gilt nur bei Mannern, nicht bei Frauen»; SifDev 190 (zu Dt 19,17);
Jos ant 4,219; vgl. ferner Bill 3, 560c, mit Ausnahmen.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 37

b. Die Offenbarung an sozial niedrig bewertete Personen ist topisch in biblischer, jiidischer
und christlicher Literatur (z.B. Lk 10,21 Par.). Gerade Frauen kénnen in besonderem
Mass Empfingerinnen himmlischer Offenbarungen werden (z. B. Apg 21,9).”

c. Das Argument der «schlechten> Bezeugung zwingt dazu, auch viele andere antike Wun-
dergeschichten und Legenden als im Kern glaubwiirdig zu erachten. ..

4. Die friitheste Verkiindigung des Auferstandenen in Jerusalem setzt nicht notwendig ein leeres
Grab voraus. Wer hitte denn Interesse haben sollen an einer Inspektion, an einer Exhumie-
rung (sofern sie iiberhaupt moglich gewesen wire)? Die massgeblichen Juden haben die
ersten Christen am Anfang doch kaum ernst genommen.

5. Das Faktum eines wunderbar gedffneten Grabes bleibt fragwiirdig®, auch wenn man bereit ist,
die Leerheit des Grabes zu erwigen, etwa im Hinblick auf die «semitische Anthropologie>,
wonach die Auferweckung eines Toten notwendig auch dessen Korper umfasse.

Es kam sodann in wohl nicht allzu grossem Zeitabstand zu «Erscheinun-
gen» Jesu in Galilda, wohin die Jiinger offenbar zuriickgekehrt sind: vor
Petrus (vgl. auch Lk 24,34, eine fast verschwundene Uberlieferung!®), dann
vor den Zwélf bzw. Elf. Wir horen nur ganz nebenbei von einer Erscheinung
Jesu vor tiber 500 Briidern (und Schwestern!), iiber deren Umstinde ge-
naueres zu wissen natiirlich besonders aufschlussreich wire."” Aufgrund

" Mit K. Berger, Die Auferstehung des Propheten und die Erhohung des Menschen-
sohns, StUNT 13, (1976), 466 A.134; 592 A.465; 635f.A.590. Dazu passt das Schema der
zuerst erkennenden Frauen, die zunidchst Zweifel auslosen, bis sich ihre Kunde als wahr
erweist (neben Lk 24,9-11 s. Apg 12,13-15: Petrus und Rhode!).

8 Vgl. F. Mussner, Die Auferstehung Jesu, Miinchen 1969, 129f., und bes. L. Oberlin-
ner, Die Verkiindigung der Auferweckung Jesu im gedffneten und leeren Grab, ZNW 73
(1982) 159-182 («Die Voraussetzung eines leeren Grabes ist nicht identisch mit der Entdek-
kung eines wunderbar gedffneten Grabes!», 168). Allerdings setzt eine der Funktionen der
Grabbesuche, nimlich die Rettung von moglichen Scheintoten aus dem Grab (s.
S. Krauss, Talmudische Archdologie, Leipzig 1911 = Hildesheim 1966, II 62), voraus, dass
die grossen Steine (golel) vor den Nischen weggerollt werden konnten. In diesem Fall
konnte das harmlose Wegrollen durch die Besucherinnen zum Wunder emporstilisiert
worden sein (Mk 16,3). Es ist aber nicht so sicher, ob Jesus tiberhaupt ordentlich bestattet
worden ist, vgl. K.M. Fischer, Das Ostergeschehen, Géttingen “1980, 64-68. Uberdies
lasst sich im Paldstina der Zeitenwende keine Leichensalbung nachweisen; vgl. M. Karrer,
Der Gesalbte, FRLANT 151 (1991) 183.201f.

? Warum eigentlich? Unwahrscheinlich ist m. E. die These, wonach es nichts zu erzih-
len gab, da es sich lediglich um eine Legitimationsformel gehandelt habe. Demgegeniiber
sind erwagenswert: (1) Die Erstberufung des Petrus zu Zeiten des irdischen Jesus dréngt
dessen Neu<berufung> zuriick. (2) Das Interesse derjenigen urchristlichen Traditionen, die
bis in das Neue Testament gekommen sind, haftete mehr an einer Begriindung der Osterer-
scheinungen durch den Gesamtkreis der Zwolf als durch einen Einzelnen.

10 Reizvoll ist eine Identifizierung mit dem Pfingstereignis. Die Christophanie wire
ausgeblendet worden infolge einer (schon vorlukanischen) zeitlichen Scheidung von
Ostern und Geistspendung. Aber die vorlukanische Pfingsterzihlung setzt wohl ein Haus
in Jerusalem voraus (Apg 2,2; anders die Ik Red. 2,5ff.), wihrend die Erscheinung vor den
500 eher auf Jesusanhinger in Galilda, im Freien, weist.



38  Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

dieser Erfahrung finden wir die Jesusanhiinger spiter wieder in Jerusalem.
Es konnte unabhingig davon auch zu einer Erscheinung Jesu vor Maria
Magdalena (und anderen Frauen?) gekommen sein (Joh 20,14-18;
Mt 28,9f.). Allerdings ist die Bezeugung nicht gut.

Hauptproblem fiir die These einer wirklichen Erscheinung vor Maria bzw. mehreren Frauen
ist die Beobachtung, dass sowohl bei Mt wie bei Joh die Christophanie aus der Angelophanie
herauszuwachsen scheint. In Mt 28 ist die Christophanie eine Verdoppelung der Angelophanie
von Mk 16. In Joh 20,14 bricht die Engelszene zugunsten der Christusszene jih ab." Die Vermu-
tung dringt sich auf, dass in einem bestimmten Strom der Traditionsbildung die Auffindung des
leeren Grabes durch die Frauen bereichert worden ist mit einer Erscheinung Jesu, entsprechend
der Tendenz, Christi Erscheinungen zu vermehren.” Von dieser Traditionsbildung sind dann Mt
und Joh gleichermassen abhéngig. Méglich bleibt allerdings, dass eine solche «Bereicherung» sich
einer sonst untergegangenen Uberlieferung von einer Christophanie vor Maria Magdalena ver-
dankt,” die von den Uberlieferungen des leeren Grabes unabhiingig sein konnte.

Nach einer Zeit wird der Jesusbruder Jakobus, der wie die anderen
Briider Jesu selbst zu Lebzeiten eher reserviert, wenn nicht gar ablehnend,
gegeniiberstand (Mk 3,21; Joh 7,5), einer Erscheinung teilhaftig. Er wird in
Jerusalem mehr und mehr zur fiihrenden Gestalt." Auch die Erscheinung
vor «allen Aposteln», einem grosseren Kreis, diirfte hier in Jerusalem zu
orten sein. Endlich beruft sich zwei oder drei Jahre nach Jesu Tod der
umstrittene Diasporajude Paulus auf eine Christuserscheinung, die er noch
als Glied jener Erscheinungsreihe verstanden haben will (I Kor 15,8; 9,1;
Gal 1,12.15f.; anders Apg 9,3-8 Par.). Die Ereigniskette, welche die christli-
che Religion hervorgebracht hat, ist nach dem neutestamentlichen Zeugnis
spatestens hier abgeschlossen. Ob in den ersten Jahren des Urchristentums
noch andere Personen oder Gruppen Christuserscheinungen fiir sich bean-
sprucht haben, ist nicht mehr erkennbar, da die Uberlieferung schon sehr
frith deren Zahl zu begrenzen suchte.

1'S.D. Zeller, Der Ostermorgen im 4. Evangelium, in: Oberlinner (Hg.), Auferste-
hung Jesu (s. A. 5) 145-161.

2 So dann EpApost 10/21 (NT Apo °I 210), wo die Angelophanie durch die Christopha-
nie vollig ersetzt wird; vgl. die spiteren gnostischen Offenbarungen an Maria.

B Vgl. M. Hengel, Maria Magdalena und die Frauen als Zeugen, in: Abraham unser
Vater, FS O. Michel, AGSU 5 (1963), 243-256; J. E. Alsup, The Post-Resurrection Appea-
rance Stories of the Gospel Tradition, CThM 5 (1975), 206-211; S. Heine, Eine Person von
Rang und Namen, in: Jesu Rede von Gott und ihrer Nachgeschichte im frithen Christen-
tum, FS W. Marxsen, Giitersloh 1989, 179-194.

" Dies spiegelt sich noch in der auffallenden Parallele von I Kor 15,5 (Petrus — die
Zwolf) und 7 (Jakobus — alle Apostel), auch wenn nicht unbedingt von Rivalitédtsverhélt-
nissen auszugehen ist.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 39
2. Die Hintergriinde

Der historisch fragende Zugang zur urchristlichen Auferstehungsverkiindi-
gung fiihrt uns nicht zum Konstatieren eines analogielosen und insofern
iibernatiirlichen Ereignisses, sondern lediglich zum Konstatieren des plotz-
lich entstandenen Osterglaubens.” Von aussen betrachtet sind die Osterer-
fahrungen wohl als Visionen zu bezeichnen.' Zu dieser Einsicht fiihrt aller-
dings nicht so sehr exegetische Kunst als vielmehr ein allgemeiner Schluss
aufgrund des neuzeitlichen Analogieprinzips. In Visionen von Einzelnen
wie — weit auffilliger! — von Gruppen wurde der gestorbene Jesus als Leben-
der sichtbar, wohl von himmlischem Glanz und gottlicher Machtfiille ausge-
zeichnet. Es mag indes Unbehagen bereiten, dass ausgerechnet Visionen am
Anfang unserer Glaubensgeschichte stehen. Falls wir <Visionen> nicht ein-
fach zu einer Spielart der Halluzination erkldren,” bleibt sie uns in jedem
Fall dem Bereich dessen verhaftet, was wir selbst hervorbringen, was letzt-
lich keinen Anhalt an der objektiven Wirklichkeit hat, und erweist sich
derart als gar schwankender Boden. Diese Empfindung betrifft nicht allein
die Moderne. Bereits die Evangelien von Lk und Joh betonen im Gegenzug
die Materialitdt der Erscheinungen Jesu. Celsus mokierte sich tiber die
Verkiindigung einer rasenden Frau und der anderen Zauberer mit ihrer

 Anders die bekannte, auch jiingst wieder verteidigte These von W. Pannenberg,
Systematische Theologie, II, Gottingen 1991, 402-405; zur Auseinandersetzung vgl.
W.L. Craig, Pannenbergs Beweis fiir die Auferstehung Jesu, KuD 34 (1988) 78-104;
P. Carnley, The Structure of Resurrection Belief, Oxford 1987, 29-95.

1 «Vision> ist hier zunéchst verstanden im Sinn eines verdnderten Wachbewusstseinszu-
stands mit hervorstechenden visuellen Perzeptionen, die eine Videokamera nicht fest-
halten kann. Zum Problem vgl. H. Grass, Ostergeschehen und Osterberichte, Gottingen
#1970, 229; kritisch zum Visionsbegriff etwa H. Kessler, Sucht den Lebenden nicht bei den
Toten, Diisseldorf 1985, 219-229. Nur stiitzend sind die folgenden Hinweise: (1) das
Deponens d¢un + Dativ als visuelles «sich sehen lassen» bzw. «erscheinen»; (2) die Chri-
stuserscheinung vor Paulus (vgl. I Kor 9,1 «sehen» und Gal 1,15f. Offenbarung vom Him-
mel her; ferner Apg9,3), die er in eine Linie riickt mit den Ostererscheinungen
(I Kor15,3-8) und die laut Gal2,9 von den Jerusalemern als gleichwertig anerkannt
worden ist; (3) die paulinische Konzeption des Auferstehungsleibes (I Kor 15,35ff.;
Phil 3,21; Rom 8,29f.). — Meines Erachtens ist es prekir, die Hypothese einer Vision mit
derjenigen eines (im Grunde doch «ibernatiirlich> erklirten) leeren Grabes zu kombinie-
ren.

7 Zum Abgrenzungsproblem s. E.Benz, Die Vision, Stuttgart 1969, 85-88;
E.D. Goodman, Visions, in: M. Eliade (Hg.), The Encyclopedia of Religion, 15, New York
1987, 282-288: 282a. Leider findet sich hier gar nichts zu Gruppen- und, im Fall der iiber
500, Massenvisionen.



40  Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

imaginierenden Veranlagung, von der sie sich bezirzen liessen, wenn es
ihnen nicht gar nur auf eine Tduschung ihrer Zeitgenossen angekommen
sei.” Aufklirerische Stimmen wussten ja bereits in der Antike zu berichten
von Bildern, die in Krankheit und Traum aufsteigen, «dass wir meinen,
diejenigen persOnlich zu schauen und zu horen, deren todbetroffenen Ge-
beine die Erde bedeckt».” Produzieren die Menschen also selbst die Oster-
geschehnisse? Und wenn ja: aufgrund welcher psychischen und sozialen
Disposition? Angesichts eines doch recht diirftigen Quellenmaterials ist es
fast unmoglich, {iberhaupt irgendwelche Schliisse ziehen zu konnen. Was
wissen wir schon {iber die innere Lage des Petrus nach dem Karfreitag oder
iber die Gespriche der Jiinger in ihrer Verarbeitung des Geschehenen? Und
doch ist es unabdingbar, in diese Richtung zu fragen.

3. Psychologische Herleitung der Visionen?

Es sprechen gute Griinde fiir die Annahme, dass Jesu Hinrichtung fiir
dessen Nachfolger eine umstiirzende Krisenerfahrung darstellte.”” Ob man
von einem fotalen Zusammenbruch allen Glaubens und Hoffens reden darf,
ist zwar fraglich, zumal Israel im Lauf seiner Geschichte immer wieder mit
derartigen Krisen umzugehen lernen musste und sich eine eindriickliche
Reihe von Deutungsmustern erarbeitet hat. Des weiteren ist damit zu rech-
nen, dass Jesus zumindest in der letzten Phase seines Wirkens seinen eige-
nen Tod ins Auge gefasst und sich mit seinen Jiingern auch dariiber ausge-
tauscht hat. Dennoch: Seine Kreuzigung als gefidhrlicher Aufrithrer war
doch wohl ein ungemeiner Schock. Die ilteste Passionserzidhlung, wie sie
uns das. Markusevangelium iiberliefert, ldsst Jesus in der Stunde seiner
Passion zwar noch von Frauen, aber nicht mehr von den Zwolfen, also dem
zentralen Kreis seiner Anhédnger, umgeben sein. Den letzten Liebesdienst,
die Bestattung, hat ein nicht ndher bekannter Mann, Joseph von Arimathéa,
ausgeiibt, also keiner der Begleiter Jesu. Die Jiingerriickkehr heim nach
Galiléda diirfte historisch sein, zumal sie spéter in Lk 23/24 und Joh 20 ausge-
blendet wird. Sie ist doch wohl als Zeichen einer Krise zu werten.

% Origenes, c. Cels. 2,55.

¥ Lukrez 1,132-135; vgl. 4,33-41.

? Dies wird nicht selten bestritten, vgl. die Darstellung von H.-W. Winden, Wie kam
und wie kommt es zum Osterglauben? Disp. Theol. 12 (1982), und P. Fiedler, Vorosterliche
Vorgaben fiir den Osterglauben, in: I. Broer/J. Werbick (Hg.), «Der Herr ist wahrhaft
auferstanden», SBS 134 (1988), 9-28.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 41

Das ist auch gut versténdlich. Jesus hat in ausserordentlicher Weise seine
Botschaft vom nahegekommenen Reich Gottes an seine eigene Person ge-
bunden. Moglicherweise suchte er mit seinem Zug nach Jerusalem eine Art
Entscheidung herbeizufithren. Das Durchgreifen der romischen Behorde
schien alle moglichen eschatologisch gestimmten Erwartungen zu zerbre-
chen. Es geschah einfach nichts vom Himmel her. Der schreckliche Kreuzes-
tod sprach eine nur zu deutliche Sprache. Die grossen Hoffnungen der
Jesusanhédnger auf ein jetzt Ereignis werdendes gottliches Reich, wo Ge-
rechtigkeit und Liebe herrschen wiirden, schienen vorderhand zerstoben. So
zerschlagen wie die Hoffnungen all der anderen Volksmassen, die von mes-
sianischen Propheten erregt und durch das Eingreifen der Romer genau so
griindlich erstickt worden waren.

Ein scharfer Bruch tritt also zutage, fiir dessen Uberbriickung auch nicht
leichthin applizierbare Deutungsmuster zur Verfiigung standen.” Dass sich
nun nach einiger Zeit aus den verstorten, krisengeschiittelten, trauernden
Jesusanhdngern plotzlich eine Gruppe (oder mehrere?) formiert, welche die
Auferweckung und Erhohung ihres Herrn bekennt und das baldige Offen-
barwerden des Reiches Gottes mit Jesus, dem Menschensohn und Richter
(oder wenigstens als Zeuge und Fiirsprecher), erwartet, muss erstaunen.
Freilich deutet dieser Umschlag noch ldngst nicht auf eine Art «Wunder»
hin, sondern konnte auch als offenbar gelungene Kontingenzbewéltigungs-
strategie> betrachtet werden, die psychologisch fast auf der Hand liegt.

So lidsst sich beispielsweise danach fragen, ob die Ostererfahrungen nicht
als im Grund missgliickte Trauerarbeit zu verstehen sind. Die Fragestellung
spezifiziert die zuvor genannte Problematik im Blick auf neuere humanwis-
senschaftliche Untersuchungen zum Trauerprozess,” deren Ergebnisse sich
allerdings nur mit Vorsicht auf andere Zeiten und Kulturen applizieren
lassen. So werden beim gelungenen Trauerprozess etwa vier (einander iiber-
lappende) Phasen unterschieden: Schock/Kontrolle/Regression/Readap-
tion. Ubertragen auf die Trauerarbeit der Jiinger folgt der starken Bindung
an Jesus, erkennbar am Nachfolgeverhiltnis und an der Gemeinschaft des
Wanderns, der Trennungsschock. Die Riickkehr nach Galilda ldsst sich als
Phase der Kontrolle verstehen. Hier, an den Orten und Plédtzen, wo sich die

I Zum beschriinkten Recht der Hypothese eines Mirtyrerpropheten, der auferstehen
wiirde, vgl. J. Niitzel, Zum Schicksal der eschatologischen Propheten, BZ 20 (1976) 59-94.

2 Dazu Y. Spiegel, Der Prozess des Trauerns, Miinchen 1973, bes. 57ff.; 163ff.;
J. Bowlby, Verlust, Trauer und Depression, dt. Frankfurt 1983 (FischerTB), 114-136;
V. Hasler, Todeserfahrung und Trauer, ThZ 29 (1973) 202-214; H. Stubbe, Formen der
Trauer, Berlin 1985, 326-334; speziell auch W. Kiihnholz, Das Neue Testament — Doku-
ment eines Trauerprozesses, WzM 27 (1975) 385-404.



42 Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

innigsten Erfahrungen mit dem Meister zugetragen haben, kommt es zu
Erscheinungen des Verstorbenen — eine Begebenheit, von der nicht wenige
Pfarrer auch heute aus ihrer Praxis zu berichten wissen: von all den Versu-
chen, die Gegenwart des Toten festzuhalten. Sind die Ostervisionen also
Ausdruck eines Regressionsverhaltens, das den letzten Schritt, den Uber-
gang zur Wirklichkeitsanpassung verweigert zugunsten einer <narzissti-
schen> Illusion? Man koénnte ohne Miihe fur diese These auch auf die Ten-
denzen zur Verkldrung der Gestalt Jesu, auf das Suchen von Schuldigen, auf
das Abendmahl als immer erneuertes Beschworen der besonders einprég-
samen Tischgemeinschaft Jesu verweisen. Solche Mechanismen der Reali-
tatsabwehr kdnnten durch gruppeninterne Prozesse noch gewaltig verstirkt
worden sein durch die meines Wissens in der Religionsgeschichte seltenen
Gruppenvisionen.

Nun ist einmal festzuhalten, dass die von den Jesusjiingern geleistete
Trauerarbeit trotz ihres anscheinend realitdtsverweigernden Charakters
mindestens teilweise «erfolgreich» war. Wenn Trauerarbeit den Sinn hat, die
Trauernden wieder in Einklang mit der sie bestimmenden Lebenswirklich-
keit zu bringen, so ist dies offenbar unter den frithen Christen geschehen —
freilich im Zeichen einer im damaligen Klima keineswegs ungewohnlichen
eschatologischen Erwartung. Die Bewegung wichst relativ schnell an und
bewihrt sich gerade auch unter schweren Pressionen. Sie ergreift Kreise, die
nicht in intimer Néhe zu Jesus gelebt haben und die doch in den Bann seiner
Ausstrahlung gezogen werden — dies gilt in begrenztem Ausmass sogar fiir
die Ostererscheinungen selbst.” Das funktionale Argument, das gleichsam
von den «Friichten» her argumentiert, hat indes seine leicht erkennbare
Schwiche, da es mit dem Placebo-Effekt arbeitet.” Deshalb ist es ratsam,
auf die Botschaft dieser Bewegung selbst zu achten, also inhaltliche, «sachli-
che» Aspekte mitzubedenken. Das Urchristentum scheint ja den 7Tod des
Verkiindigten nicht nur zu anerkennen, sondern riickt ihn selbst gar ins
Zentrum! Der Tod wird ausdriicklich thematisiert und gerade nicht ausge-
blendet. Es kommt nicht zu einer <Wiederherstellung> der fritheren Zeit.
Die Krisenerfahrung der Jiinger wird demzufolge nicht regressiv entspannt,
sondern schldgt in eine ganz ausserordentliche Erfahrung um, eine Be-

2 So ist der Fall bei Paulus. Leider wissen wir nicht, inwieweit die iiber 500 in niherem
Kontakt zu Jesus gestanden haben. Diese Massenvision konfrontiert die (individual-, aber
auch gruppen-)psychologische Erklirung ohnehin mit recht grossen Schwierigkeiten.
Auch die Vision des Jakobus ist schwerer zu erklédren als diejenige der Jiinger.

2 Zur Problematik vgl. R. Spaemann, Die christliche Religion und das Ende des
modernen Bewusstseins, IKZ 8 (1979), 251-270: 264ft.; andrerseits H. Liibbe, Religion
nach der Aufkldrung, Graz 1986, 219-228.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 43

wusstseinserweiterung, worin es zur Wahrnehmung einer sonst verborgenen
Dimension der Wirklichkeit kommt.

Wir stossen hier in einen Grenzbereich von Psychologie und Theologie
vor, der heute noch weitgehend nicht ausgelotet ist. Psychologisch gesehen
konnen wir vielleicht nachzeichnen, wie eine Person oder auch eine in ihrer
Identitit zunehmend oder schlagartig destabilisiert wird und immer ausgrei-
fendere Bewiltigungsstrategien wihlt, um ihre Identitdt zu erhalten. In der
funktionalen Analyse wird aber grundsitzlich nicht erkennbar, inwieweit
Krisenbewiltigung nicht eine tiefere Dimension der Wirklichkeit erschliesst
und damit neue Identitédt in fundamental andersartiger Weise konstituiert.
Dies mag der Fall sein bei den frithen Christen, fiir die sich mit Karfreitag
und Ostern ein umfassender neuer Horizont gottlicher Wirksamkeit aufge-
tan hat. .

Wir haben uns damit von der psychologischen Aussenperspektive auf die
religiose Innenperspektive zubewegt. Vom gleichsam 4usserlichen Konsta-
tieren der Entstehungsbedingungen wenden wir uns dem zu, was sich in den
Visionen selbst zu erkennen gibt, was darin zur Erscheinung gelangt. Im
Unterschied zur neuzeitlichen Perspektive, worin eine Vision von den be-
treffenden Subjekten selbst produziert wird, soll nun das fir die antike
Perspektive ausschlaggebende Moment der Offenbarung, der Epiphanie, in
den Blick genommen werden.

4. <Inhalt> der Visionen

Zunichst ist eine grosse Schwierigkeit zu nennen. Die Visionen sind uns
nicht anders als in Gestalt ihrer Deutungen durch die Osterzeugen zuging-
lich, und auch dies grosstenteils nur indirekt im Medium spiterer Uberliefe-
rung. Dies scheint die Beantwortung der Frage nach ihrem «Inhalt» emp-
findlich einzuschrinken. Von Anfang an werden wir mit einem erheblichen
Ausmass an Reflexion konfrontiert. So reden die idltesten Bekenntnisfor-
meln bereits eine theologisch dusserst verdichtete Sprache. Die Formulie-
rung «er liess sich sehen/erschien» weist etwa zuriick auf die Theophanien
des Alten Testaments, worin Gott den Patriarchen und andern Gestalten der
Geschichte Israels erschienen ist.”

Die Riickfrage nach der <puren> Erfahrung, dem <urspriinglichen Inhalt
selbst> ist indes befangen in einem ganz unzureichenden Verstindnis des

» Abraham (Gen12,7; 17,1); Isaak (Gen 26,2.24); Jakob (Gen 35,9; 48,3); Mose
(Ex 3,2; 4,1); ferner Gideon (Jdc 6,12); Salomo (I K6n 3,5; 9,2).



44 Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

Phinomens der Vision. Wir sind von vornherein gehalten, <Vision> (als
<Widerfahrnis>) und <Deutung> (als Interpretation) in einem komplexen Feld
zusammenzusehen.”® Dies ist dort besonders deutlich, wo Auditionen, also
spezifisch sprachliche Verdichtungen, die Visionen begleiten, wie es bei den
Ostervisionen wohl der Fall war. Visionen arbeiten ja generell innerhalb
eines traditionellen Symbolsystems und mutieren diese Elemente zu einer
neuen Konfiguration. Eine Deutung muss dann nicht unbedingt erst wie
etwa beim Traum nachtréglich an die Vision herangetragen werden, sondern
ist an deren Zustandekommen wesentlich mitbeteiligt, so sehr spéiter Refle-
xion die visiondre Erfahrung zu vertiefen, neu zu interpretieren oder gar zu
iberlagern sucht. Im Zusammenhang unseres Themas besagt dies, dass die
dltesten Deutungsmuster der Ostervisionen nicht gegen diese selbst ausge-
spielt werden konnen.

Wir haben demnach die Visionen ernstzunehmen als ausserordentliche
Wahrnehmungen einer sonst verhiillten, sich aber jetzt zeigenden transzen-
denten Wirklichkeit.”” Was sich in diesen Wahrnehmungen von sich aus
zeigt, ist allererst ihr hervorstechendes Moment. Erst der <Inhalt> der Oster-
visionen unterscheidet diese von den so zahlreichen anderen Geschichten
und Grenzerfahrungen in Antike und Gegenwart. Allein auch deshalb neh-
men sie sogar innerhalb des ausgesprochen visionir und ekstatisch veranlag-
ten Urchristentums eine herausgehobene, exklusive Stellung ein.” Jesus,
der Gekreuzigte, erweist sich als Lebender. Was heisst das?

Im urchristlichen Schrifttum erscheinen zwei Deutungskategorien, die auf
die Visionen selbst zuriickgehen diirften: Jesu Auferstehung von den Toten
und Jesu Erhohung zur Wiirde des Messias, Herrn und Gottessohns. Dazu
gesellt sich — wohl erst spiter — die Vorstellung der Entriickung, die sich in
den Geschichten um das leere Grab sowie in der Himmelfahrtsgeschichte
niedergeschlagen hat.”® Auferstehung und Erhéhung kénnen hinsichtlich
ihrer Urspriinglichkeit kaum gegeneinander ausgespielt werden, sondern
beleuchten in verschiedener, geradezu komplementidrer Weise das Osterer-

% Dies gilt in beschriinktem Ausmass auch bereits von der normalen Wahrnehmung.

7 Demgegeniiber will E. Schillebeeckx, Die Auferstehung Jesu als Grund der Erlo-
sung, dt. QD 78 (1979), 89-99, die visiondren Momente nur als «Nebenerscheinung» der
entscheidenden Bekehrungserfahrung gelten lassen, um ihnen nicht die Begriindungsfunk-
tion des ganzen christlichen Glaubens aufzubiirden.

#® Mit Grass, Ostergeschehen (s. A. 16) 228ff. So unterscheidet etwa Paulus seine
Berufungsvision klar von seiner Thronhallenvision (II Kor 12,2-4).

» Dazu zihlt das Motiv des vergeblichen Suchens nach dem Leichnam, wozu auch
Selbstbezeugungen des Entriickten treten konnen. Vgl. R.Pesch, Mk, II, 1980
(HThK 11/2), 522-527, in Anlehnung an K. Berger.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 45

eignis.” Dem vor allem im gottesdienstlichen Hymnus entfalteten Bild der
Erhohung eignet eine himmlische Perspektive, worin die Herrschaft iiber
Welt und Zeit exklusiv Jesus zuerkannt wird (Phil 2,9-11; ITim 3,16;
Hebr 1,3; kombiniert mit der Auferstehung Rom 1,4; 8,34; 10,9; Kol 1,18;
Eph 1,20[ff.]; T Petr 3,21f.).”" Es wird ein Ereignis in der Hohe verkiindet.
Demgegeniiber wahrt die zu Bekenntnisformeln gestaltete Redeweise von
Auferstehung bzw. Auferweckung (die sich noch weniger gegeneinander
ausspielen lassen)* die irdische Perspektive und fokussiert das Verhiltnis
von Gott und Tod, bezeugt demnach eine inklusive Dimension. Es wird ein
Ereignis in der Tiefe verkiindet.

5. Theologische Entfaltung

Vorab sei die fundamentale Einsicht festgehalten: In der Auferstehung
Jesu wird Gottes Schopfermacht mit dem Tod konfrontiert. Das Bekenntnis
zu Gott als demjenigen, der Tote auferweckt, ist zumal im Blick auf Israels
Erfahrung mit Gott keineswegs selbstversténdlich. Der grosste Teil des
Alten Testaments lisst Gottes Wirksamkeit vor den Grenzen des Todes
innehalten (was im iibrigen keine Besonderheit des alten Israel ist, sondern
fiir den gesamten fgiisch-vorderasiatischen Raum mit Ausnahme Agyptens
zu konstatieren ist).” Gott ist in der Tat (nur) ein Gott der Lebenden. Erst
relativ spét keimt Hoffnung auf, dass Gottes Gerechtigkeit auch diese Gren-
zen in der Vollendung seiner Schépfung durchbrechen wiirde. Israel wird
dahin gefiihrt, Gott als denjenigen Gott, der die Toten lebendig macht, zu
bekennen und zu preisen.

%0 W. Thiising zeigt, wie die Auferstehung Jesu seine Erhéhung bereits miteinschliesst:
Erhohungsvorstellung und Parusieerwartung in der éltesten nachosterlichen Christologie,
SBS 42 (1969); Ders., Die neutestamentlichen Theologien und Jesus Christus, I, Diissel-
dorf 1981, 118-122. ;

! Entscheidend war fiir die Ausgestaltung dieser Vorstellung Ps 110; vgl. M. Hengel,
Psalm 110 und die Erhohung des Auferstandenen zur Rechten Gottes, in: Anfinge der
Christologie, FS F. Hahn, Gottingen 1991, 43-73. Richtig weist H. Merklein, Die Aufer-
weckung Jesu und die Anfidnge der Christologie, in: Studien zu Jesus und Paulus,
WUNT 43 (1987), 221-246: 236ff., auf die tiberlieferungsgeschichtliche Unabhingigkeit
von Erhohungsaussagen und Menschensohnchristologie hin. Die Ostervisionen waren
dann auch nicht Visionen des erhéhten Menschensohnes; gegen R. Pesch, Zur Entstehung
des Glaubens an die Auferstehung Jesu, in: WdF 522 (1983) 228-255.

2 Vgl. G. Greshake/J. Kremer, Resurrectio mortuorum, Darmstadt 1986, 10-12.

3 Vgl. hierzu G. v. Rad, Alttestamentliche Glaubensaussagen vom Leben und vom
Tod, in: Gottes Wirken in Israel, Neukirchen 1974, 250-267, und O. Kaiser/E. Lohse, Tod
und Leben, Stuttgart 1977 (Biblische Konfrontationen), 7-80.



46  Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

Besonders schon erhellt dies einmal aus der zweiten Benediktion des Achtzehn-Bittengebets
(«Gepriesen seist du, Herr, der die Toten lebendig macht», Bill 4/1, 211), zum andern aus dem
rabbinischen Theologumenon der drei (bzw. vier) Schliissel, iiber die Gott allein verfiigt, und die
sich auf Schépfung, Erhaltung und Vollendung deuten lassen: Mutterschoss, Regen und Toten-
auferstehung (dazu kommt gelegentlich die Ernte bzw. der Lebensunterhalt).* Auch das Neue
Testament bezeugt das jiidische Bekenntnis (Rom 4,17; II Kor 1,9; 1 Tim 6,13).

Fiir die frithen Christen ldsst sich nun Gott, der nach Israels Glauben die
Toten auferwecken wird, als Gott, der den gekreuzigten Jesus auferweckt hat,
identifizieren. Die spezifisch theo-logische Bedeutung des Osterereignisses
lasst sich in dreifacher Weise entfalten.

Zunichst ist ein retrospektivesMoment anzusprechen. Jesu Auferstehung
bestdtigt dessen irdisches Leben und Lehren. Die frithen Christen erkennen
im Auferstehungswunder das Festhalten Gottes an Person und Botschaft
Jesu. Gottes Verheissungen an Israel, die in seinem sich verwirklichenden
Reich Gestalt gewinnen sollten, sind durch den Kreuzestod Jesu nicht hinfél-
lig geworden. Diese vergangenheitserschliessende Dimension der Auferste-
hungsbotschaft ist wesentlich geworden fiir die Tradierung der Worte und
Geschichten Jesu, wie sie in der Logienquelle und in den Evangelien ihren
Niederschlag gefunden hat. Hierin diirfte auch der tiefste Grund liegen fiir
die Herausstellung der Kontinuitit des Auferstandenen mit dem Irdischen,
wie sie uns in den Erscheinungsberichten von Lk und Joh entgegentritt. Statt
mit einem immer dominanteren Zug der christlichen Traditionsbildung auf
der materiellen korperlichen Identitdt des Auferstandenen mit dem Irdi-
schen zu insistieren, sollte alles Gewicht auf das Moment ihrer geschichtli-
chen Identitit gelegt werden. Zu bemerken ist allerdings, dass dieses Mo-
ment der Neubestédtigung von Jesu irdischem Wirken in der mehr kerygma-
tisch bestimmten Linie der hellenistischen und dann paulinischen
Verkiindigung stark zuriicktritt.

3 Vgl. b Taan 2a (= Bill 1,523: R. Jochanan, 3. Jh.); bSanh 113a; BerR 73,4; DevR 7,6;
TanB Ber wir’ 35, wjs’ 16; TgNeof Gen 30,22; TgFrag Gen 30,22; TgPsJon Dt 28,12. Stem-
berger, TRE 4, 446f., hebt den Zusammenhang von Tau/Regen und Totenauferstehung
hervor (vgl. bHag 12b). Vgl. ferner die Korrelation von Welterhaltung und Auferstehung
bei R. Simeon b. Abba (3. Jh.; BerR 78,1): «Indem du uns jeden Morgen erneuerst (vgl.
das Morgengebet bBer 60b), erkennen wir daran deine grosse Treue, mit welcher du uns,
die Toten, wieder belebst.»



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 47

Sodann ist der Gegenwartsaspekt zu bedenken. Der von Gott aufer-
weckte Jesus ist zum Messias, Sohn Gottes und Herrn erhidéht worden. Die
Osterzeugen sind beauftragt, diese Botschaft angesichts des nahenden
Weltendes weiterzutragen. Die Ostervisionen schliessen eine Berufung in
sich, die spéter zur weltweiten Mission transformiert wird. Im Weitertra-
gen der Botschaft strahlen die so partikularen Osterereignisse in globale
Horizonte aus.

Schliesslich ist die wohl entscheidendste Dimension, diejenige der Zu-
kunft, zu nennen, eine Zukunft freilich, deren Wirksamkeit bereits jetzt die
Gegenwart zu durchdringen anhebt. Die Auferweckung eines Toten ereig-
net sich nicht als isoliertes Faktum innerhalb der Geschichte, sondern steht
im unmittelbaren Sog der Endereignisse, also in einem hochgespannten
eschatologischen Kontext.* Die schopferische Tat Gottes an Jesus und die
Ausschiittung des endzeitlichen Geistes kiindigten als erste Wogen das un-
mittelbar hereinbrechende Reich Gottes an. Die Erwartung einer Staffelung
der eschatologischen Ereignisse wird ja durch zahlreiche jiidische und christ-
liche Texte belegt.*

Freilich ist das Eschaton nicht in der Weise gekommen, wie es friihjiidi-
scher und urchristlicher Glaube erwartet haben. Die Auferstehung Jesu
riickt damit zunehmend in eine von den Endereignissen selbst abgehobene
Position und gewinnt nun im Zug eindringlicher Reflexion eine neue, bisher
nicht ausdriicklich explizierte Bedeutung: Jesus erscheint als der Erstgebo-
rene von den Toten; seine Auferstehung wird zur grundlegenden Vorwegnah-
me der Totenauferstehung iiberhaupt (vgl. Apg?26,23; Rom1,4; 8,29;
I Kor 6,14; 15,20; 1I Kor 4,14; 1 Thess 4,16; Kol 1,18; Apk 1,5). Es fillt ja in
der Tat auf, wie die explizite Bezogenheit der Auferstehung Jesu auf die
Totenauferstehung im Sinne einer gewissmachenden Antizipation in den
friihen neutestamentlichen Texten nur nach und nach thematisiert wird.
Man darf daraus aber nicht schliessen, dass diese Verhiltnisbestimmung
tiberhaupt sekundéar und erst durch zunehmende Todesfélle in den Gemein-

% Dazu bes. G. Lohfink, Der Ablauf der Osterereignisse und die Anfinge der Urge-
meinde, in: Studien zum Neuen Testament, Stuttgart 1989, 149-167, und E. Schweizer,
Auferstehung — Wirklichkeit oder Illusion? EvTh 41 (1981) 2-19.

* Vgl. nur I Kor 15,20-28; Mk 13,5-27; II Thess 2,3-12.



48  Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

den gebildet worden sei.”” Urspriinglich handelt es sich eher um eine zu-
néchst fast selbstverstidndliche Implikation: Die Auferstehung Jesu leitet die
Endereignisse ein und hat damit neben der zunichst zentralen Erwartung
seiner Wiederkunft auch Gericht und Totenauferstehung zur Folge, die ja
doch wohl mit zum mutmasslichen Glauben der apokalyptisch gestimmten
urchristlichen Bewegung gezihlt haben. Insofern akzentuiert das explizite
Antizipationsmodell lediglich den &ltesten Glauben.

6. Die Bedeutung einer Fremderfahrung fiir Glaube und Erfahrung

Angesichts der engen Bezogenheit der Ostererfahrungen auf die Hoff-
nungen und Erwartungen der Jesusnachfolger einerseits, auf die friihjiidi-
sche Eschatologie andererseits erhebt sich die Frage, wie denn iiberhaupt
geschichtlich so vereinzelte, unwiederholbare <Widerfahrnisse> universale
Tragweite gewinnen konnen, wie dies die christliche Botschaft fiir das Zeug-
nis von Jesu Auferstehung in Anspruch nimmt. Auch hier héngt alles an der
<Sache> selbst, die sich in den 6sterlichen Erfahrungen der ersten Christen zu
erkennen gibt. Zwar wird im Neuen Testament deutlich unterschieden zwi-
schen der unwiederholbaren und uns damit fremden Erfahrung der Oster-
zeugen und den daraus entspringenden Erfahrungen der Glaubenden. Es
kann also nicht darum gehen, die Ostervisionen selbst zu reproduzieren.
Gleichwohl sind die moglichen Erfahrungen der Glaubenden damit nicht
einfach als defizient apostrophiert zugunsten der fremden anfidnglichen
Ostererfahrungen, die man nur noch fiir wahr zu halten hétte. Nicht von
ungefédhr halten auch die Ostergeschichten dem Zweifel Raum frei

7 So besonders unter Berufung auf den friithen Text I Thess 4,13-18 J. Becker, Aufer-
stehung der Toten im Urchristentum, SBS 82 (1976) 42-54; G. Liidemann, Paulus, der
Heidenapostel, [, FRLANT 123 (1980), 213-271; H.-H. Schade, Apokalyptische Christolo-
gie bei Paulus, GTA 18 (*1984) 162-168. Aber gerade die Beobachtung, wonach Paulus in
I Thess 4,16b (sowie implizit in V.14c) den Zusammenhang von Jesu Auferstehung und
Totenauferstehung nur nebenbei benennt, zeigt doch eher, dass er jetzt nicht etwas gdnzlich
Neues einfiihrt, sondern sich auf etwas nicht vollig Unbekanntes zuriickbezieht. Dass
Paulus als Pharisider den Gedanken der Totenauferstehung geteilt hat, ist fast sicher, dass
er ihn aber als Christ zunédchst infolge der Naherwartung «vergessen» hitte, um dann
wieder auf ihn zuriickzugreifen, ist m.E. eine recht kiinstliche Annahme. Auch das in
I Kor 15 nun dominierende Verwandlungsmotiv kénnte durchaus schon im Entriickungs-
motiv I Thess 4,17 angelegt gewesen sein. Insgesamt wird man hinsichtlich des Verhiltnis-
ses zwischen I Thess 4 und I Kor 15 nur von einer Akzentverschiebung sprechen kdnnen;
vgl. A. Lindemann, Paulus und die korinthische Eschatologie, NTS 37 (1991) 373-399. Die
Betonung des Parusiegedankens und der Entriickung bei den Thessalonichern hat pragma-
tische, nicht theologiegeschichtliche Griinde (vgl. oben bei A. 2).



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 49

(Mt 28,17b; Lk 24,38; Joh 20,25). Der Glaube schiitzt vielmehr die Erfah-
rung vor ihrer heillosen Uberforderung und insistiert auf ihre Angewiesen-
heit auf Geschichte und damit auch auf diejenigen Formen der Gemein-
schaft, die sich als Triger dieser biblischen Geschichte(n) verstehen, also auf
die Kirche. Die Osterbotschaft als Ausdruck einer fremden Erfahrung will
geschichtlich vermittelte Erfahrungsrdume erschliessen, die menschlichem
Erfahren sonst wohl unerschwinglich bleiben wiirden; sie versperrt nicht
Tiiren, sondern 6ffnet sie. Glauben an Jesus den Auferstandenen heisst, sich
von dieser Botschaft selbst die Augen 6ffnen zu lassen, Gott, die Welt und
sich selbst im Osterlicht sehen zu lernen.*® Diese neuartigen menschlichen
Erfahrungen sind allererst erschlossen durch die singuldre Geschichte, die
mit dem Namen Jesus verbunden ist und mit seinem Wirken in der Geschich-
te Israels.

7. Das Problem des eschatologischen Weltbilds

Es ist deutlich geworden, dass sich die frithen Christen Jesu Auferweckung
als das <Wunder aller Wunder> in einem Horizont apokalyptischer Eschatolo-
gie vergegenwirtigt haben. Dieser weltbildhafte Horizont hat nicht erst die
Neuzeit, sondern bereits die hellenistisch/romische Welt mit ausserordentli-
chen Verstehensschwierigkeiten konfrontiert. Um so bedeutsamer ist es,
dass die frithchristlichen Theologen zum Verstindnis der Auferstehungsbot-
schaft auf Erfahrungen der creatio continua und damit auf weisheitliche und
schépfungstheologische Einsichten zuriickzugreifen begannen.

Fiir antike Juden und Christen sind etwa die Vorgénge in der Natur, die
Rhythmen von Tag und Nacht, von Saat und Frucht zu herausragenden
Symbolen der Auferstehung geworden.” Die wahrnehmbaren Ordnungen
der Schopfung sicherten die Plausibilitéit der Rede von einer neuen Schop-
fung. Denkfiguren dieser Art sollten nicht zu schnell als Einebnung eines
spezifischen Sachverhalts des Glaubens in eine allgemeine natiirliche Wahr-
heit disqualifiziert werden. Sie lassen sich auch, gewissermassen im Gegen-
zug zu ihrer inhdrenten apologetischen Intention, interpretieren als Relectu-
re der Welt im Licht des Evangeliums, als Wiedererkennen des Geglaubten
im weiten Feld der Erfahrungswirklichkeit, mithin als Beispiel einer osterli-

38 Ritschl, Logik (s. A. 1) 106-108, 134f., spricht diesbeziiglich von Verifikation durch
Wiedererkennen zentraler biblischer <Stories>.

¥ Vgl. die jiidischen Texte oben bei A. 34 sowie das Korngleichnis Bill 3, 475. Christli-
che: I Clem 24(f); Just apol I 19; dthApkPetr 4; Theoph Autol. 1,13; 2,14f.; Athenag res
16,4-6;17,2; Tert res 12; Greg Nyss res. 3 (GNO 9, 259,5-263,20); dazu Greshakel Kremer
(s. A.32) 284ff.



50  Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

chen Schopfungstheologie. So versucht ja auch Paulus in I Kor 15,3641, die
Auferstehungswirklichkeit durch das Gleichnis vom Saatkorn und durch den
aus dem Schopfungsbericht gewonnenen Verweis auf die Vielfalt der Leib-
lichkeit zu erhellen.*” «Du Tor, was du sist, wird nicht lebendig, wenn es
nicht (zuvor) stirbt» (V. 36.). Die Aussage ist in ihrem Insistieren auf dem
«Sterben» auffallend und widerspricht nicht nur modernem molekulargene-
tischem Wissen, sondern auch antiken Vorstellungen von der Umwandlung
und Entelechie.* Man hat den Eindruck, Paulus schaue hier vom Christus-
geschehen her riickwérts in die Natur. Ostern stimuliert offenbar die Wahr-
nehmung fiir Gottes Schopfungswalten aus dem Nichts inmitten dieser alten
Schopfung (vgl. die christologische Pointierung des Korngleichnisses in
Joh 12,24). Obschon es dem Apostel in 1 Kor 15 ausschliesslich um eine
Illustration der kiinftigen Leiblichkeit und nicht um eine Erkenntnis der
Schopfungswirklichkeit dieser Weltzeit geht, veridndert sich unter der Hand
auch deren Wahrnehmung. Der Glaube nimmt dort gottliche Kreativitat
wahr, wo das natiirliche Erkennen nichts als selbstverstindliche Kontinuitdt
zu sehen bekommt.

Nun zeichnet sich vielleicht gerade in der Osterlichen Transformation der
apokalyptischen Theologie durch das Urchristentum eine bedeutsame Affi-
nitit zu Einsichten des neuzeitlichen Weltverstindnisses ab.* Die Osterbot-
schaft riickt das Entstehen von Neuem mitten in die noch vom Alten domi-
nierte Gegenwart hinein. Es bedarf nicht erst des vollstindigen Abbruchs
von Geschichte und Schopfung, um dem von Gott verheissenen Neuen
Raum zu schaffen. Vielmehr hebt das Auferstehungsleben bereits in der
Gegenwart an. Was sich in den Ostervisionen unvermittelt und, den Bedin-
gungen dieser Weltzeit vorauseilend, punktuell offenbart, gewinnt im Leben
der Glaubenden als des Leibes Christi eine vermittelte, gleichnishafte Pri-

4 Vgl. dazu G. Sellin, Der Streit um die Auferstehung der Toten, FRLANT 138 (1986)
211-217; K. Miiller, Die Leiblichkeit des Heils, in: L. de Lorenzi, Résurrection du Christ et
des Chrétiens (1Co 15), Série monogr. Ben. 8 (1985), 171-255: 184-206.

‘' Weder die rabbinischen Parallelen noch Plutarch kennen das Sterben (Plut frg 104
Sandbach [LCL XV, 212], zu Hes op 780f.: Das Korn muss «verfaulen und so seine Kraft an
die bedeckende Erde abgeben»). Richtig H. Braun, Das «Stirb und werde» in der Antike
und im Neuen Testament, in: Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner
Umwelt, Tiibingen “1967, 136-158: 140ff; anders J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Gottin-
gen *1977, 147f.

2 Vgl. dazu meinen Aufsatz: Zeit und Gesetz, ThZ 44 (1988) 97-116.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 51

senz.” Es ist zu bedenken, ob sich nicht iiberhaupt die fortwihrende, spon-
tane Entstehung von Neuem innerhalb der Naturgeschichte, also die gesam-
te, erst durch die modernen Naturwissenschaften erkennbar gewordene
Evolution des Universums interpretieren lédsst als in der Zeit ausgefaltete
Entsprechung des eschatologischen Neuen. Zwar sind wir wohl beraten,
Eschatologie und Evolution zu unterscheiden. Das Neue, von dem die
christliche Botschaft kiindet, veraltet nie, sondern ist als Quellort alles Neu-
en im Kosmos anzusprechen.” Anders das Neue dieser Weltzeit: Es ist
davon gekennzeichnet, dass es bald wieder alt wird und oft genug in Gestalt
des Zerstorerischen oder gar Bosen in Erscheinung tritt.* Und doch waltet
zwischen ithnen ein Entsprechungsverhéltnis. Die Geschichte des gestorbe-
nen und auferweckten Jesus bringt dann paradigmatisch das Wunder sténdig
neu geschehender Schépfung zum Ausdruck, das sich gleichsam unter der
Oberfliche der ungebrochenen Kontinuitit von Sein und Leben vollzieht.
«War’ er nicht erstanden, die Welt, die wir’ vergangen.»

Nun geniigt der Hinweis auf die christomorph wahrgenommene Schop-
fung dem Anspruch dessen, was die christliche Botschaft mit der Rede von
der Auferstehung umreisst, noch in keiner Weise. Zu deutlich trigt Jesu
Auferstehung das Zeichen einer Antizipation der Vollendung, weist also aus
dem rdumlich/zeitlichen Gefiige dieses Aons hinaus auf jene (zukiinftige und
doch in alle Zeiten einwandernde) Wende, worin noch einmal das eschatolo-
gische Neue alles Bestehende und Vergangene umfassend transfigurieren
wird. Umso bedeutsamer ist denn auch hier, mitten in der grossten Diskon-

# Die Formulierung versucht dem oft beobachteten exegetischen Sachverhalt Rech-
nung zu tragen, dass Paulus von der Auferstehung der Glaubenden zwar nur im Modus der
Zukunft sprechen will (I Kor 6,14; II Kor 4,14; R6m 6,5b.8b; 8,11), ihnen aber gleichwohl
bereits in der Gegenwart das eschatologische Leben zuerkennt (II Kor4,10f.16;
Rom 6,11.13); vgl. auch Kol 3,1-4.

# Johannes v. Dam. nimmt gegen Qohelet im Inkarnationsereignis T0 TavTwv ®ouvdv
navéTaTov, T uévov xavov 0o tov fhtov wahr (expos fid 111 1= 45,43f. [PTS 12, 108]).
Vgl. zum Thema E. Jiingel, Das Entstehen von Neuem, in: Wertlose Wahrheit BEvTh 107
(1990) 132-150.

* Pannenberg, Theologie IT (s. A. 15) 96-124, versucht, das Moglichkeitsfeld der Zu-
kunft mit dem heiligen Geist zu korrelieren. Das Problem dieses Ansatzes besteht darin,
dass die Unterscheidung von eschatologisch Neuem (als dern Wesensmerkmal der neute-
stamentlichen Rede vom Geist) und dem Mdéglichen (als das, was wirklich sein kann;
dessen Feld also abgesteckt ist durch die Gegenwart des Vergangenen) hier peripher
bleibt. Der grosste Teil aller biologischen Mutationen bleibt — gliicklicherweise — unreali-
siert, und auch die <erfolgreichen> Muster kdnnen nicht als unmittelbare Gestaltwerdung
des Geistes beansprucht werden. Das systematische Problem besteht darin, den genauen
Modus jener Analogie von eschatologisch Neuem und von Offenheit ausgezeichneter Zeit
zu bestimmen.



52 Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung

tinuitdt von Altem und Neuem, die Bewahrung des Vergangenen, wie sie in
der Auferstehung Jesu als der Bewahrung seiner irdischen Geschichte er-
kennbar wird. Solche Bewahrung des Vergangenen bringt ein elementares
Anliegen der Rede von der Totenauferstehung iiberhaupt zur Sprache. Es
diirfte heute sinnvoll sein, das zur Auferstehung bestimmte o®pa nicht mehr
pointiert als die Materialitit eines Korpers, sondern ausgreifend als den
Niederschlag aller geschichtlichen Erfahrungen eines leiblichen Lebewesens
zu deuten. o®Oua ist so eher als Zeitgestalt denn als rdumliche Entitét zu
fassen. Auferstehung des Leibes meint dann die Integration all der unver-
wechselbaren, singuldren und unersetzlichen Erfahrungsschitze, die ein je-
des Lebewesen in seiner ihm eigenen Einzigartigkeit mit sich bringt, Bau-
steinen gleich, bestimmt fiir den Bau des Reiches Gottes.* Die <Rettung
der Geschichte Jesu durch seine Auferweckung ist, so gesehen, auch wieder
ein Paradigma fiir die <Rettung> unserer eigenen Lebensgeschichten in der
Vollendung. Sie ldsst hoffen fiir all die hoffnungslos scheinenden Wege in
der Welt, und sie ermutigt umgekehrt dazu, dem Neuen, das sich jenseits der
Bedingungen dieser Weltzeit abzeichnet, gleichnishaft in Leben und Han-
deln Raum zu geben.

Wir haben in den voranstehenden Zeilen Jesu Weg durch Karfreitag und
Ostern primir als ein ausgezeichnetes Paradigma fiir die an aller Schopfung
verheissungsvoll ergehende Kreativitdt Gottes zu deuten versucht, die sich
den Jiingern in einer schlagartig ausgelosten kognitiven und existentiellen
Wende ihres Bewusstseins erschlossen hat. Die Gefahr einer Loslosung der
osterlichen Wahrheit von den kontingenten Ereignissen und tradierten Ge-
schichten rund um Jesus und Israel tiberhaupt liegt auf der Hand. Um so
mehr ist nun an die innige Verbundenheit der Osterlichen Erfahrungswahr-
heit mit der Geschichte ihrer Entdeckung zu erinnern. Im Unterschied zum
grundsitzlich zeitinvarianten Verstédndnis des metaphysischen und naturwis-
senschaftlichen Erkennens bleibt diejenige Erkenntnis, die im Bereich der
Religion (und nicht nur hier!) beheimatet ist, zuriickbezogen auf je unver-
wechselbare geschichtliche Wege. Wahrheit zeigt sich dann nicht anders als
im Mitgehen auf einem Weg, im Teilhaben an einer Geschichte. Insofern
fiihrt die biblische Tradition in einen geschichtlich vermittelten, die Gegen-

* Vgl. dazu G. Greshake/G. Lohfink, Naherwartung — Auferstehung — Unsterblich-
keit, QD 71 (*1978), 67-81; 139ff.



Samuel Vollenweider, Ostern — der denkwiirdige Ausgang einer Krisenerfahrung 53

wart deutenden Erkenntnisweg ein, dessen Wahrheit von diesem nicht ab-
losbar ist. Gleichwohl gibt es zu denken, dass andere Religionen ganz ande-
re Erkenntniswege einschlagen und manchmal doch in erstaunliche Nihe
zum Osterglauben der Christen fiihren: media morte in vita sumus."
Samuel Vollenweider, Bern

4 Zur Umkehr des alten Liedes s. W. Kohler, Umkehr und Umdenken, Studien zur
interkulturellen Geschichte des Christentums 56 (1988), bes. 180-185, und meinen Aufsatz:
Grosser Tod und Grosses Leben, EvTh 51 (1991) 365-382.



	Ostern : der denkwürdige Ausgang einer Krisenerfahrung

