
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen
Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, hg. von Stephan

Leimgruber und Max Schoch, Herder Basel/Freiburg/Wien 1990.

Eine neuere Darstellung der schweizerischen Theologiegeschichte steht noch aus. Welch ein

umfangreiches und anspruchsvolles Unternehmen ein solcher Abriss wäre, wird durch die Lektüre

des zu besprechenden Bandes ersichtlich.
Das von Victor Conzemius angeregte, umfangreiche Buch (688 S.) bietet dreiundvierzig

biographische Skizzen namhafter evangelischer und katholischer Theologinnen und Theologen
der Schweiz sowie deren photographisches Portrait. Dabei handelt es sich nicht ausschliesslich um
gebürtige Schweizerinnen und Schweizer; ausländische Theologen und Theologinnen, die «durch
ihr Wirken in der Schweiz so viel Wertvolles und Wesentliches gebracht haben», hier sind Marga
Bührig, Elsa Kahler, Otto Karrer und Gerhard Ebeling zu nennen, werden neben denen vorgestellt,

«die eine theologische Eigenleistung erbrachten, die das Leben der Schweizer Kirchen
förderten und die über die Landesgrenzen hinaus Wirkungen erzielten». Die Herausgeber
bezeichnen als gemeinsamen Tenor der Schweizer Theologen und Theologinnen das «Ringen gegen
die Gottvergessenheit» aufgrund mitmenschlicher Solidarität, das Streben «nach dem Be-
wusstsein der Humanität» und das «Bezeugen jenes Immanuel und Gott-mit-uns». Die einzelnen

Biographien, die leider zuwenig kirchengeschichtlich verankert sind und kaum über kirchenpolitisches

Engagement berichten, sind in acht Kapiteln zusammengefasst: 1. Theologen des 19. Jh.s;
2. Theologische Antworten auf die Herausforderung durch die soziale Frage; 3. Ringen um das

Verstehen der Bibel; 4. Evangelische systematische Theologie; 5. Römisch-katholische systematische

Theologie; 6. Christkatholische Theologie; 7. Vielseitige Ökumene; 8. Theologie in weltweiten

Horizonten. Die einzelnen Beiträge sind so gegliedert, dass sie zuerst einen knappen
biographischen Rahmen bieten, der den «sozialgeschichtlichen Hintergrund der Theologie ausleuchten»

soll, was jedoch in den wenigsten Fällen wirklich geleistet wird. Zweitens stellen sie den

theologischen Entwurf vor, um drittens nach Bedeutung und Wirkungsgeschichte zu fragen. Den
Abschluss bildet eine Auswahlbibliographie. Bei dieser haben sich leider nicht alle Autoren und
Autorinnen an die, im Vorwort formulierten, Vorgaben gehalten. Vor allem die Hinweise auf den

jeweiligen Nachlass sind unvollständig. Auch wurde in den Bibliographien nicht immer die

neueste Literatur genannt: In der Ragaz-Bibliographie fehlt beispielsweise die wichtige Arbeit
von Manfred Böhm, Gottes Reich und Gesellschaftsveränderung. Traditionen einer befreienden
Theologie im Spätwerk von Leonhard Ragaz, Münster 1988; bei K. Barth wird Christofer Frey,
die Theologie Karl Barths. Eine Einführung, Frankfurt am Main 1988, vermisst. Hier hätte mehr

Sorgfalt und Einheitlichkeit gutgetan.
Einen «Ausblick in eine - hoffentlich - gute Zukunft der Theologie in der Schweiz» eröffnet

Kurt Koch am Ende des letzten Kapitels: Er wendet sich gegen die Vereinnahmung der Theologie
durch eine «helvetische Zivilreligion» und den Versuch, schweizerischen Nationalismus religiös
zu begründen.

Mit Kurzbiographien der sechsunddreissig Autoren und Autorinnen und einem hilfreichen
Personenregister schliesst das Buch. Sieben der 43 Biographien behandeln Theologen des

19. Jh.s: A. Gügler, J.B. Leu, A.Vinet, A. Schweizer, A.E. Biedermann, P. Schaffund Georges

Fulliquet. Einige dieser Theologen, wie etwa Biedermann und Schaff, sind im deutschsprachigen
Raum zu Unrecht in Vergessenheit geraten und verdienen es, wieder entdeckt zu werden.

Gerade bei den relativ wenigen Theologen des 19. Jh.s wird das Problem der Auswahl
deutlich: Theologen wie K.R. Hagenbach oder auch W. M.L. de Wette dürften nicht fehlen.
Überhaupt sind namhafte Vertreter der Kirchengeschichte unterrepräsentiert, was das Fehlen
Max Geigers in dieser Sammlung zeigt.



392 Rezensionen

Die Schwerpunkte des Bandes bilden das 20. Jh. und die Vertreter der Systematischen Theologie.

Die Frage nach einer spezifisch schweizerischen Theologie, im Sinne des von den Herausgebern

formulierten gemeinsamen Tenors, bleibt nach der Lektüre des Buches offen, auch wenn
dieses als der «theologische Beitrag zum 700jährigen Jubiläum der Schweizerischen Eidgenossenschaft»

angekündigt wird. Deutlich wird hingegen, dass in den letzten beiden Jahrzehnten eine

Vielzahl origineller und anregender Theologinnen und Theologen in der Schweiz arbeiteten bzw.

arbeiten, deren Kenntnis sicher auch für die gegenwärtige theologische Arbeit in der Ökumene

von Nutzen ist. Thomas K. Kuhn, Basel

D. Nauta u.a. (Hg.), Biografisch Lexicon voor de geschiedenis van het Nederlandse protestantis¬

me, 3, Kampen, Kok, 1988. 428 S.

Der dritte Band des biographischen Lexikons zum niederländischen Protestantismus folgt
dem bewährten Konzept (vgl. ThZ 41,1985, 81f.) und besticht wiederum durch präzise
Lebensbeschreibungen und durch sorgfältig zusammengestellte Quellen- und Literaturangaben. Die
327 Biographien handeln grösstenteils von Theologieprofessoren und literarisch tätig gewesenen
Pfarrern, immerhin sind sechs Frauen vertreten. Die Sammlung gibt einen reizvollen Einblick in
die Vielfalt der Geschichte des niederländischen Protestantismus, dokumentiert seine so weit
auseinanderliegenden Richtungen, Strömungen, Bewegungen und enthüllt unter dürren Lebensläufen

menschliche Schicksale. Ein Beispiel möge dies illustrieren: Der 1883 geborene Abraham
Rugers wurde als Fünfundzwanzigjähriger Hilfsprediger in Düsseldorf. Da er die menschenunwürdige

Behandlung niederländischer Gastarbeiter anprangerte, traf ihn der Landesverweis.

Zurückgekehrt in die Niederlande übernahm er ein Pfarramt, zweifelte indes stets am Sinn der
kirchlichen Verkündigung, dann schloss er sich den Religiös-Sozialen an und teilte deren
Antimilitarismus. In den dreissiger Jahren trat ein tiefgreifender Wandel ein, denn Rutgers kam zur
Überzeugung, den dämonischen Mächten der Zeit könne nicht mehr mit Wehrlosigkeit begegnet
werden. Als Rotterdamer Pfarrer protestierte er unerschrocken gegen das Unrechtsregime der
deutschen Besetzer mit seinen Judenverfolgungen. Diesen Einsatz bezahlte er mit dem Leben,
denn im Konzentrationslager Dachau wurde er im April 1942 zu Tode gefoltert. Das Gegenbild
bietet der wenig ältere Wilhelm Theodor Boissevain. Im Jahre 1929 wurde er mit der bei Heiler
und Söderblom anschliessenden Arbeit «Evangelische Katholizität» zum Doktor der Theologie
promoviert. Die Entwicklung einer breiten reformierten Volkskirche lag ihm besonders am
Herzen. Politisch schloss er sich 1935 der äussersten Rechten an und entwickelte eine breite

publizistische Tätigkeit, durch die er sich als führender Nazitheologe des Landes entpuppte. Mit
der Besatzungsmacht kollaborierend trat er für die «Bekämpfung des jüdischen Geistes» ein. Nur
der Unfalltod im Mai 1945 rettet ihn vor Strafverfolgung.

Die Einleitung des Bandes verhehlt nicht, dass es zunehmend schwieriger wird, kompetente
Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen zu gewinnen; immerhin haben mehr als 50 Autoren an dieser

Sammlung mitgewirkt. Trotz Sparmassnahmen im Universitätsbereich scheint der Fortgang des

Werkes durch die Unterstützung des Nationalen Forschungsrates und durch die institutionelle
Verankerung des Unternehmens an der Universität Utrecht gesichert. Ulrich Gäbler, Basel

Kurt Koch, Gelähmte Ökumene. Was jetzt noch zu tun ist. Herder Freiburg-Basel-Wien 1991.

237 S.

Das dem katholischen Ökumeniker Heinrich Fries zugeeignete neueste Buch des Luzerner

Fundamentaltheologen ist zweifellos ein Lichtblick in der recht tristen ökumenischen Situation,
aber auch in der ausufernden theologischen Produktion der Gegenwart. Brillant geschrieben und

ohne viel gelehrtes Rankenwerk (obwohl jedes Kapitel zahlreiche Literaturverweise enthält)
beobachtet diese Schrift das katholisch-evangelische Verhältnis besonders in Deutschland und



Rezensionen 393

der Schweiz und bringt es auf den Punkt; dabei verarbeitet sie die meiste für das Thema relevante

Literatur, französischsprachige wie evangelische eingeschlossen. Durch einen jeweils weiterführenden

Schritt oder Vorschlag bringen Kochs Ausführungen eine qualitativ neue Diemension ins

Gespräch. Bliebe nun wirklich nur, dass er Gehör fände...
Ökumenische Diagnostik - Anamnese - Therapeutik: dieser Dreischritt bestimmt den Aufbau

des Werks, das von der Überzeugung getragen ist, dass die Spaltung und Trennung der einen
Kirche Jesu Christi das christliche Glaubensbekenntnis dementiert und die tödliche Krankheit
aller christlichen Konfessionen bildet (17), ja überhaupt ein Skandal ist. Natürlich sind die

Konfessionen auch für Koch die Lebensgestalten einer im übrigen mobiler zu gestaltenden
Ökumene. Ihre jeweils unterschiedlichen Konzeptionen enthalten fundamentale Wahrheitsmomente,

die in einer Konvergenz-Argumentation sich «öffnen lassen auf eine ökumenische Peri-
chorese von ortskirchlich-eucharistischer Ekklesiologie der Orthodoxie, von evangelischer Ek-
klesiologie der Reformation und von universalistisch-institutioneller Ekklesiologie des Katholizismus»

(44). Um diesem Ziel jedoch näher zu kommen, braucht es die Rezeption ökumenischer
Konsense, die Begegnung an der Basis und den Streit um die christliche Wahrheit. «Geschichtliche

Spurensicherung» nennt Koch den zweiten Teil, der eine Reihe von Beiträgen zu oft
diskutierten Themen enthält (z.B. die Katholizität der CA; M. Luther und H. Zwingli als gemeinsame
Lehrer der Kirche, die auf jeweils wieder andere Aspekte oder Implikatc des einen Glaubens
hinweisen; die jüdisch-christliche Ökumene). Reiz und Reizung für die katholische Kirche sind
die beiden Gesichtspunkte, unter denen der Autor die Traditionen von Partnern im ökumenischen

Gespräch neu betrachtet.

Gespannt ist der Leser aber besonders auf die «systematischen Vergewisserungen», wo Koch
die eigentlich kontroverstheologischen Probleme wie Amt («Papsttum, das die historisch wie

theologisch belastendste Hypothek für die Ökumene und das Haupthindernis auf dem Weg zur
Einheit der Kirche ist», 162), Lehramt und Lehrzucht. Heilige und, besonders wertvoll, die

eucharistische Gemeinschaft unter die Lupe nimmt. Das Papsttum müsste katholischer werden,
stellt Koch fest und meint damit, dass die Fixierung auf den Jurisdiktionsprimat und die Unfehlbarkeit

grundlegende Motive der Ekklesiologie der ersten Jahrhunderte weithin ausgeblendet
hat, in der Kirchenkonstitution des 2. Vatikanums - gegenläufig zu deren com/ram/o-Ekklesiolo-
gie - aber unkorrigiert beibehalten wurde 177ff. Das Papsttum müsste allerdings auch orthodoxer

(synodal-kollegial), evangelischer (als Dienst unter dem Evangelium) und ökumenischer, d.h.
moralisches Weltgewissen und Anwalt einer grösseren als einer bloss konfessionellen Einheit
werden. Entscheidend ist auch für Koch, dass das Zeugnis des Evangeliums an einen konkreten
persönlichen Zeugen gebunden ist und die Kirche in universaler Hinsicht einen Sachwalter und

Sprecher hat, der die Wahrheit verbindlich bezeugen kann (182), allerdings unter der Voraussetzung,

dass das Amt immer grösser ist als die Persönlichkeit, die ihm vorsteht (190).

Bei der Eucharistie nimmt sich Koch Käsemanns bekannten Satz «Herrenmahl ist ökumenisch

oder nicht mehr Herrenmahl, sondern Sektenfeier» zum Programm, um von da aus dem

modernen-evangelischen, kirchenoffenen Verständnis (z.B. Moltmann. M. Barth) die auch von
den Reformatoren und heute von Pannenberg und den Lima-Papieren geteilte katholische

Überzeugung von der untrennbaren Zusammengehörigkeit der eucharistischen und der ekklesialen
Gemeinschaft gegenüberzustellen. Dahinter steht die Frage, inwiefern Abendmahl Zeichen
bereits bestehender und/oder Werkzeug noch zu erreichender Einheit ist. Für den Vf. müsste

eucharistische Gemeinschaft «als Quelle und Nahrung und damit als wirksames Zeichen für
lebendig wachsende kirchliche Gemeinschaft auf dem Weg» (227) verstanden werden, wenigstens
wenn gemäss dem 2. Vatikanum die Kirche Jesu Christi und die römische Kirche nicht mehr total
kongruent sind. Von da aus plädiert Koch dann für neue Formen eucharistischer Gastfreundschaft,

die von der eucharistischen Gemeinschaft und der Interzelebration verschieden sind; «Im



394 Rezensionen

Gedanken der Gastfreundschaft gibt weder der Gastgeber noch der Gast das jeweils Eigene auf.

In ihr wird aber das Ferne nahe, das Fremde vertraut, der Fremde wird der Nächste» (234). Auf
ähnlichen Überlegungen fusst ja der in der protestantischen Ökumene erarbeitete Gedanke der
konziliaren Gemeinschaft.

Als Protestant möchte man diesen Perspektiven herzlich gerne beipflichten. Einen Schritt
vorwärts in der «ökumenischen Zwischenzeit» bedeuten sie allemal. Alle Probleme lösen sie

jedoch nicht. Das angeblich reformatorische Prinzip vom Zusammenhang von eucharistischer
und ekklesialer Gemeinschaft wäre historisch ein wenig zu differenzieren und hermeneutisch zu

explizieren. Führt es dann nicht zur Aufhebung kirchlicher Grenzen? Dabei braucht «kirchenoffen»

ja nicht unbedingt mit «glaubensindividualistisch» gleichgesetzt zu werden (219). Wird nicht
letztlich doch wieder die Einheit ekklesiologisch anstatt christologisch verankert? Dass das eine
nicht ohne das andere geht, ist wohl wahr, die Frage nach der rechten Zuordnung bleibt. Koch
steuert einen interessanten Mittelweg, der für mein Verständnis in der hiesigen Kontroverssituation

verheissungsvoll ist. Die Impulse, die das Ganze auf neue Grundlagen zu stellen vermögen,
werden aber wohl von anderswoher kommen müssen, z.B. von der Laienbewegung oder aus der
Dritten Welt. Zuletzt bleibt aber der Dank für dieses ungemein anregende, engagierte und
informative Buch. Klauspeter Blaser, Basel

Oscar Cullmann, Einheit durch Vielfalt. Grundlegung und Beitrag zur Diskussion über die

Möglichkeiten ihrer Verwirklichung. 2. Auflage (verändert und um ein Kapitel über die

Reaktionen stark vermehrt), J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) Tübingen 1990. 224 S.

Das provozierend Neue der erstmals 1986 erschienen Studie Cullmanns zur Frage des engeren
Zusammenschlusses der christlichen Kirchen bestand in der aus dem Neuen Testament gewonnenen

Grunderkenntnis, «dass jede christliche Konfession eine unverlierbare Geistesgabe, ein

Charisma, hat, das sie behalten, pflegen, reinigen und vertiefen und nicht einer Gleichschaltung
zuliebe entleeren soll» (14). Diese Erkenntnis verknüpfte der Basler Theologe mit der gleicherweise

protestantischen wie orthodoxen Überzeugung, «dass in jeder christlichen Konfession die
eine Kirche Christi in besonderer Gestalt als Leib Christi gegenwärtig ist», und empfahl eindringlich,

dass alle ökumenischen Bestrebungen dies in Zukunft fest im Auge zu behalten hätten

(ibid.). Der Neueinsatz bei der Vielfalt der Charismen an Stelle der konfessionellen Spaltung
bedeutet nicht, dass die Getrenntheit der Kirchen geleugnet wird, wohl aber dass sie als sekundär

angesehen werden soll, ist sie doch das Resultat nicht der auf Ergänzung angelegten Charismen,
sondern von deren «Entstellung». Cullmann zieht es deshalb vor, statt länger von getrennten, von
«eigenständigen, «autonomen» Kirchen und ihrer «Gemeinschaft» zu reden. Kein Wunder
daher, dass sein Buch in den vergangenen Jahren «unter Pfarrern, Theologieprofessoren, Kirchenleuten

und Laien der drei grossen christlichen Konfessionen» ein lebhaftes Echo auslöste. Die
zweite, veränderte Auflage enthält ein längeres Zusatzkapitel, in dem der Verfasser eine Übersicht

über die Reaktionen gibt und diese in sachlich aufgeteilten Abschnitten verarbeitet. Hier
kommen u.a. erneut die neutestamentliche Grundlegung, die Beziehung zwischen Einheit und

Vielfalt, das Verhältnis von Charisma und Entstellung und Fragen der praktischen Verwirklichung

der Einheit zur Sprache (147ff.
Gerade die Einwände, die gegen Cullmanns Konzeption erhoben worden sind, erwiesen sich

insofern als fruchtbar, als sie den Autor nötigten, seine These nach verschiedenen Seiten hin zu
präzisieren und ihr dadurch eine klarere Gestalt und grösseren Nachdruck zu verleihen. So geht

er etwa in der Frage der strukturellen Realisierung der Einheit jetzt weiter als 1986, indem er bei
der Neugründung des ÖRK ausdrücklich «die verantwortungsvolle Einbeziehung der katholischen

Kirche» vorsieht. Nicht würde es sich mehr «um einen nachträglichen katholischen <Bei-

tritt> handeln, vielmehr «um eine Teilnahme an der Konstituierung, sogar mit besonderem



Rezensionen 395

Einsatz», wobei die Beschränkung auf das ius humanuni geradezu als das Mittel erscheint, «die

volle katholische Beteiligung zu ermöglichen» (208). Alles kommt dem Verfasser in jedem Fall
darauf an, die Erreichung der Einheit nicht einer unbestimmten Zukunft zu überlassen, sondern
«einen strukturellen Zusammenschluss (und nicht nur ein Zusammengehen in Einzelbereichen)»
schon jetzt ins Werk zu setzen, ohne die entscheidenden Fortschritte im ökumensich-theologi-
schen Gespräch abzuwarten (215). Ein solcher Zusammenschluss erscheine möglich, gerade weil

er in bewusster Bescheidung im Zeichen des ius humanum erfolge, «weil er also die Divergenzen,
über die näher nachgedacht werden soll, auch solange sie noch nicht aufgelöst sind, stehen lassen

kann, ohne dass das Zustandekommen der Gemeinschaft durch sie gefährdet wird. Es ist zwar
nicht die vollkommene Einheit, aber eine Einheit, die über das hinausgeht, was bisher erreicht
worden ist» (215ff.

Hinter der Bestimmtheit, mit der Cullmann, jetzt bestärkt durch eine breite Zustimmung zu
seinen tragenden Gedanken, in der Neuauflage seines Buches auf konkretes ökumenisches
Handeln dringt, steht ein ökumenischer Imperativ: Sei nämlich für den Heiligen Geist tatsächlich
die Vielfalt «eine konstitutive Komponente der Einheit» und sei es insofern korrekt mit Blick auf
ihn von Einheit in Vielfalt zu sprechen, so folge eben für uns die Aufgabe daraus, «in der Zeit der

Kirche, zwischen Auferstehung Christi und Ende, in der wir leben... Einheit durch Vielfalt zu
erstreben» (169). Keine Frage: Des Autors Konzeption ist angesichts der Herausforderung der
christlichen Kirchen zu differenziertem, aber gemeinsamem Handeln in der gegenwärtigen
Weltsituation erhöhte Aktualität zugewachsen. Wer sich konstruktiv am ökumenischen Gespräch
der Gegenwart beteiligen will, wird es sich kaum leisten können, von der erweiterten Fassung des

angezeigen Buches keine Notiz zu nehmen. Dietrich Braun, Berlin

Matthieu Arnold, La Faculté de Théologie Protestante de l'Université de Strasbourg de 1919 à 1945.

Travaux de la Faculté Protestante de Strasbourg 2, Strasbourg 1990. 321 S., Préface de Marc
Lienhard, Postface d'Oscar Cullmann.

Fragt man in Strassburg nach dem «Palais Universitaire» (in dem auch heute noch Theologie
gelehrt wird), so steht man nach vielen Hinweisen plötzlich vor einem wilhelminischen Prachtsbau,

der dem in Berlin nun zu neuen Ehren gelangenden Reichstag verblüffend ähnlich sieht

(1884 vollendet, 17). Der auf dem Frontispiz der Publikation blass abgelichtete Monumentalbau
ist mit Statuen der höchsten Repräsentanten deutschsprachigen Geistes geziert, deren Namen der

bayrischen Walhalla entlehnt sein könnten. Damit war es jedoch - auch für die protestantische
Fakultät in Strassburg - seit dem Versailler Vertrag erst einmal aus. So war es ein Neubeginn mit
Übergängen, dass sich 1919 diese Fakultät mit neuen französischen und alten elsässischen Dozenten

und Studenten personell, sprachlich und geistig neu ausrichten musste.

Matthieu Arnold gliedert seinen gut lesbaren Bericht über die Schicksale der Strassburger
Fakultät 1919-1945 in elf Kapitel, in denen deren Anfänge, Dozenten samt Lehrangebot und ihren
Lehrmethoden, Publikationen, Studenten, aber auch ihr Stellenwert innerhalb der Universität,
Verbindungen zu anderen theologischen Fakultäten, zu Kirche und Gesellschaft bis hin zu ihrer
schliesslichen Dislokation nach Clermont-Ferrand während des 2. Weltkrieges erschöpfend
beschrieben werden.

Was den auswärtigen Leser, insbesondere den Leser dieser Basler «Theol. Zeitschrift» an

dieser Geschichte der Schwesterfakultät interessiert, sind nicht nur die in den Text allenthalben

eingestreuten persönlichen Erinnerungen Oscar Cullmanns, der bis 1938 jener Fakultät angehörte,

um danach den Basler Lehrstuhl für NT und Alte Kirchengeschichte anzunehmen. Es ist auch

das ganz besondere Schicksal der elsässischen Ausbildungsstätte, die in den letzten 100 Jahren so



396 Rezensionen

deutlich und schwer wie keine andere Universität in Mitteleuropa die politischen Wechsel
zwischen Frankreich und Deutschland zu verkraften hatte. Während nämlich von 1919 bis 1945

weiterhin vornehmlich deutsch gepredigt und katechisiert wurde im Elsass, fanden an der Strass-

burger Fakultät nur in Praktischer Theologie Vorlesungen und Übungen auf deutsch statt. Die

übrigen wurden französisch gehalten. Denn sie hatten, nach den Vorstellungen Poincarés der

Ausbreitung der französischen Kultur zu dienen, wie Lienhard (5) und Arnold (21f.) festhalten.
Auch die Autonomiebewegung der 20er und 30er Jahre und ihr Einfluss auf Studenten-

Verbindungen) und ihr Denken bildet ein spannendes Kapitel. Im übrigen ist die objektive
Darstellung einer Fakultätsgeschichte für einen nachgeborenen Kollegen wohl ebenso schwierig
wie für einen Zeitgenossen, hier jedoch gut gelungen, weil sich Arnold nicht um Darstellung von
Heroen des Geistes bemüht, sondern darum, jedem einzelnen Dozenten jener Jahrzehnte mit
seinen perönlichen Charismen gerecht zu werden.

In seinem Nachwort sucht O. Cullmann, der 1920 noch das letzte «Abitur» nach deutschem

Programm, aber auf französisch in Strasbourg abgelegt hatte und von 1930 bis 1938 dieser Fakultät
als Lehrer angehört hat - sein Abschied davon wurde nicht von allen Kollegen positiv verstanden

- nebenbei auch der Frage nachzugehen, warum die Barthsche Theologie im Elsass kaum Fuss

fasste, von einer Ausnahme abgesehen - und schliesslich ist da noch Marc Lienhard, der mit dem

Rezensenten noch die letzten Sozietäten K. Barths auf dem Bruderholz besucht und zu diesem

Werk ein bewegtes Vorwort beigesteuert hat: Strasbourg hatte zwischen 1919 und 1945 genug
eigene profilierte Köpfe in jedem Fach. Wir können unserer Schwesterfakultät nur herzlich

gratulieren zu diesem Werk Arnolds, das in bescheidener Dankbarkeit und Treue zur Vergangenheit

ein Bild dieser Ausbildungsstätte gezeichnet hat, wie es manch anderer Fakultät ebenfalls zur
Ehre gereichen würde. Karl Hammer, Basel

Johannes Wirsching, Kirche und Pseudokirche. Konturen der Häresie, Vandenhoeck & Rup¬

recht, Göttingen 1990. 282 S.

Wirsching geht von einer ausführlichen Darlegung des Kirchenverständnisses von Luther aus.

Kirche ist für ihn ein unfertiges, schwieriges Wort, das ambivalent bleiben muss, weil es etwas

Geglaubtes und zugleich empirisch Vorfindliches meint. Der Zusammenhang zwischen diesen

beiden Polen kann je wieder verschieden definiert werden (Urbild-Abbild, gnoseologisch, escha-

tologisch). Der Verfasser geht dann auf die verschiedenen Typen von Theorien der Kirche ein

(Kirche als Missverständnis der Verkündigung Jesu, als unmittelbare Stiftung Jesu, als

organisatorischer Ausdruck des Osterglaubens, als organisatorischer Ausdruck der Geisterfahrung). Er
beschreibt das Sein der Kirche als Volk Gottes und Leib Christi und bemüht sich eingehend um
eine Theologie des Kanons. Die Schöpfung des Kanons durch die Alte Kirche ist für ihn «ein

unvergleichlicher Akt der Selbstkritik» «sie richtet sich selbst, sie fällt sich selber in den Arm,
gerade da sie auf dem Wege ist, die triumphierende Staats- und Weltkirche zu werden, und zeigt
noch einmal unvergesslich auf den, der am Kreuz für sie starb.»

Ausführlich behandelt Wirsching die Geschichte der Begriffe Häresie, Ketzerei und Sekte

und analysiert, wie ihre Bedeutung in der Gegenwart sich gewandelt hat und darum fragwürdig
ist. Als ob er von dieser Problematik nichts wüsste, entfaltet er aber im zweiten Teil eine Theorie
des Häretischen zur Unterscheidung von Kirche und Pseudokirche. Häretiker ist für ihn, «wer
dem Heilswerk Christi etwas hinzufügen will», «wer den Heilsglauben zu überbieten und damit
nicht zuletzt der Gemeinsamkeit der Schuld vor Gott auszuweichen sucht.» Das Häretische als

«Kernspaltung des Glaubens» sieht Wirsching u.a. im Suchen nach einem undogmatischen
Christentum und in den Tendenzen, das Abendmahl für alle zu öffnen und in ihm den

Gemeinschaftsbezug dem Heilsbezug überzuordnen. Für ihn ist «das Hl. Abendmahl nicht der Auftakt zu



Rezensionen 397

einem weltweiten Gemeinschaftserlebnis, das jedem ohne Einschränkung offen steht, sondern es

ist umgekhrt, schon an seinem Ursprung und dann in der Geschichte, die konkret gezogene
Grenze gegen alle, die den Herrn nicht liebhaben.» Walter Neidhart, Basel

P. Biehl/Chr. Bizer/H. G. Heimbrock/E Rickers (Hg.), Jahrbuch der Religionspädagogik,
Band 5, Neukirchener Verlag. Neukirchen-Vluyn 1989. 364 S.

Die Aufsatz-Sammlung bietet eine Fülle von Beiträgen auf wissenschaftlich hohem Niveau.
P. Biehl erschliesst neue Aspekte im Grenzbereich von Ästhetik und Religionspädagogik: Er
zeichnet die Haupttendenzen der heutigen Diskussion über Ästhetik nach und arbeitet heraus,

was ästhetische und religiöse Erfahrung gemeinsam haben und was sie unterscheidet (Erfahrung
des Heiligen). Für ihn ist das Bilderverbot Kriterium einer theologischen Ästhetik. Es wird durch
das Kreuz Christi (Gott ist als der Abwesende anwesend) radikalisiert und damit zu einem

Bildergebot, indem es die Dialektik von Nähe und Entzug zur Geltung bringt. In verschiedenen

theologischen Fächern hat sich ein neues Verständnis für die Ästhetik angebahnt: die Gleichnisse
Jesu werden als vollkommene Kunstwerke gedeutet, die Praktische Theologie als theologische
Ästhetik konzipiert. Biehl leitet die Religionspädagogik an, den Verstehensvorgang mit Hilfe des

Kunstwerks aus dem Horizont des Gesetzes in den des Evangeliums zu rücken. Durch das

Kunstwerk wird der Schüler wahrnehmungsfähiger und kompetenter im Ausdruck dessen, was er
empfindet. Das Kunstwerk ersetzt nicht die eigene Erfahrung, macht diese aber bewusst,
verstärkt sie oder stellt sie in Frage und ermöglicht so, mit ihr umzugehen. Biehl konkretisiert seine

Ausführungen anhand eines Bildes aus dem «Plötzenseer Totentanz» von A. Hrdlicka. Er zeigt
ferner, wie auch die eigenen kreativen Fähigkeiten des Kindes und die ästhetischen Tendenzen
der Jugendkultur (trotz ambivalenter Beurteilung) in die religiöse Kommunikation einzubezie-
hen sind. Die religiöse Dimension der Religionspädagogik hat schliesslich Bedeutung für eine

Bildungstheorie, die der Herausforderung der Zukunft gewachsen ist. Denn Bildung hat nicht

nur mit Vermittlung von Wissen und Können zu tun, sondern ebenso mit Entfaltung der
Einbildungskraft, wie sie durch religiöse und ästhetische Erfahrung ermöglicht wird.

H.G. Heimbrock erinnert in seinem Beitrag an das Unverständnis des Rituellen in der Zeit
des kritisch-emanzipatorischen Religionsunterrichts und an die heutigen Diskussionen über das

pflichtmässige Abhalten von Schulgottesdiensten in Deutschland und in Grossbritannien. Er
berichtet eingehend über soziologische und kulturwissenschaftliche Erklärungen des Rituals,
über verhaltens-biologische und genetische Theorien (Piaget, Erikson) und über die hermeneuti-
sche Sichtweise (V.Turner: Rituale als «Versuch, im temporären Auszug aus der Alltagsordnung
die überzeitlich geltende nicht-hierarchische Solidarität aller Gruppenmitglieder sinnlich
darzustellen.»). Riten werden anthropologisch betrachtet als «formalisiertes Ausdrucksverhalten», als

«Regeln für den Umgang mit dem Heiligen», als «Zwangssymptome» und als «Systeme für
symbolische Transformationsakte» erklärt. Auch in der Jugendkultur lässt sich eine wachsende
Tendenz zu Formalisierungen des eigenen Lebensstils feststellen. Die Selbst-Inszenierung ist zum
Selbstzweck geworden. Theologisch ist für Heimbrock die Ambivalenz zwischen Kult-Kritik und

Kult-Empfehlung, «zwischen der Sinngebung für die Erfahrung des Heiligen und der unbewuss-

ten Wiederholung nicht-verstandener Konflikterfahrungen» wichtig. Daraus ergibt sich für die

Religionspädagogik nicht ein neuer Themenkatalog, wohl aber das Aufnehmen von Ritualen als

Dimension des elementaren Lernens (z.B. Strukturierung der Zeit durch Schulfeste, Feiern,
Gottesdienste), wie auch dieBerücksichtigung von Ritualen als elementaren Formen des Lernens
(rhythmische Wiederholungen, Tanz, Pantomime).

Ch. Bizer fordert in seinem Aufsatz, dass der Religionsunterricht sich hauptsächlich mit der
zelebrierten Liturgie des evangelischen Gottesdienstes als einem Exempel von gelebter Religion
auseinandersetze und dass die Schüler an ihr den Bezug von Tradition und Situation kennenler-



398 Rezensionen

nen und mit den Schwierigkeiten von künstlerischer Formung von vorhandenen Stoffen

Erfahrungen machen.

G. Ruddat fasst zusammen, was in der letzten Zeit über den Kindergottesdienst, über dessen

Geschichte und Bedeutung gelehrt und diskutiert wurde und entfaltet sein eigenes Konzept dieser

Veranstaltung als «Feier der elementaren Begegnung».
J. Lott skizziert die Theorie der «civil religion» von R. N. Bellah und fragt, in welcher (modifizierten)

Weise dieses Phänomen in der bundesdeutschen Gesellschaft wirksam ist. Die
Religionspädagogik muss diese Form von Religiosität, die nicht mit der kirchlich verfassten Frömmigkeit
identisch ist, aber in der Alltagswelt der Schüler eine Rolle spielt, genau kennen.

Weitere interessante Beiträge des Bandes behandeln den Konflikt wegen der Entfernung von
Kruzifixen aus den Schulzimmern im katholischen Süd-Oldenburg im Jahre 1936 (F. Rickers), die

Diskussion über Alternativen zum konfessionellen Religionsunterricht (Chr. Reents), die AIDS-
Problematik als Thema des Religionsunterrichts (K.E. Bugge) und die Theorien über den

Religionsunterricht an der gymnasialen Oberstufe (G.R. Schmidt). Ausserdem berichten A. Rörn-
vall über den Religionsunterricht in den Gesamtschulen Schwedens, D. Burggraf über ein Modell
kirchlicher Erwachsenenbildung unter Einbezug von erinnerter Lebensgeschichte der Teilnehmer,

D. Stoodt über «Progretto Catechistico Italiano». Die religionspädagogische Bibliographie
für 1987 und das Verzeichnis der Dissertationen und Habilitationen machen aus dem Band ein

Instrument, das man immer einmal wieder zu Rate zieht. Walter Neidhart, Basel

Hans-Adam Ritter, Die Welt ist nicht fertig. Radiobetrachtungen. Friedrich Reinhardt Verlag,
Basel 1991. 160 S.

In der fünf-minütigen Wortsendung «zum neuen Tag», die Radio DRS jeden Morgen bringt,
kommen Theologen und Nicht-Theologen zu Wort. Ein regelmässiger Sprecher, der weit herum

beliebt ist, ist Pfr. H.-A. Ritter. Die vorliegende Sammlung bringt eine Auswahl aus der Fülle von
Texten, die bisher von ihm zu hören waren. Oft stellt er Überlegungen zu einem Bibelwort an, oft
meditiert er über ein zeitgenössisches Gedicht (Rainer Brambach, Rose Ausländer, Reiner
Kunze). Manchmal erzählt er eine Anekdote, oder er macht sich Gedanken zu einem aktuellen

Ereignis. Seine Texte zeichnen sich aus durch geistvolle und witzige Einfälle, originelle sprachliche

Gestaltung, christliches Engagement, besonders in sozialen Fragen, durch eine leise Ironie
gegenüber sich selber und eine gewinnende Menschenfreundlichkeit gegenüber dem Hörer. Wer
die Betrachtungen direkt am Radio hört, ist auch fasziniert von der berndeutschen Mundart, in

der Ritter Altbekanntes so frisch und unverbraucht zu formulieren weiss, dass man es als etwas

Neues erlebt. Wie köstlich ist es. Hebels Kalendergeschichten im Dialekt der Stadt Biel zu

vernehmen! Die Texte in dieser Sammlung sind leider in die Schriftsprache übersetzt und haben

dadurch etwas von ihrer Atmosphäre verloren. Walter Neidhart, Basel

Hans Walter Striebel/Jürgen Link (Hg.), Ich pflege Tote. Die andere Seite der Transplantations¬
medizin. Recom Verlag, Basel-Baunatal 1991. 119 S.

Die Transplantationsmedizin macht es nötig, dass das medizinische Personal Patienten pflegerisch

betreut, die keine Gehirnfunktion mehr haben, aber am Leben erhalten werden müssen, bis

an ihnen die Organentnahme erfolgt ist. Schwester, Pfleger und ein Arzt im Klinikum Steglitz
berichten über ihre Arbeit mit solchen Patienten, die schon tot sind, aber ihr Herz schlägt noch.

Dabei kommen auch die Gefühle und der Stress, die sie erleben (Unbehagen, Angst, Ohnmacht,
Trauer, Zweifel u.a.) zur Sprache. Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 399

Josef Pfammatter/Eduard Christen (Hg.), Hoffnung über den Tod hinaus. Theologische Berichte

XIX, Benziger Verlag Zürich 1990. 224 S.

Das gemeinsame Anliegen der fünf katholischen Autoren dieses Bandes ist die Weiterentwicklung

der traditionellen Lehre von den letzten Dingen mit ihrem zweigipfligen Aufbau

(individuelles Ende und Vereinigung mit Christus - universelles Ende und letztes Gericht).
H. Vorgrimmler bemüht sich, den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele (als der von Gott
gewollten und bewirkten schöpfungsmässigen Konstitution des Menschen) zu rehabilitieren und
die Sicht von K. Rahner (Auferstehung des Gläubigen im Tode) weiter zu entwickeln. H. Kessler

interpretiert das neutestamentliche Verständnis von Auferstehung mit ihren verschiedenen

Aspekten und erklärt, warum er die Lehre vom Zwischenzustand der Seele nach dem Tod als

menschliche Vorstellung ansieht und warum für ihn die Vorstellung der Auferstehung, die in oder
unmittelbar nach dem Sterben erfolgt, den neutestamentlichen Aussagen über Christus und
Maria besser entspricht. M. Kehl referiert über das Verständnis der neutestamentlichen Texte
über Parusie bei heutigen Theologen von H. U. Balthasar bis J. Moltmann. K. Koch erinnert an
die drohenden ökologischen Katastrophen und plädiert für eine Korrektur der theologischen
Abstinenz bezüglich der Schöpfung und der Apokalyptik. Nach seiner Meinung kann die
Neubesinnung auf die Apokalyptik helfen, die christliche Hoffnung neu als Hoffnung auf den eschatolo-

gischen Sabbat Gottes mit der ganzen Schöpfung zu verstehen. H. Halter stellt Auffassungen
moderner Dogmatiker über das Gericht zusammen, vergleicht sie und zeigt, wie christliche Ethik
und Verantwortungsbewusstsein durch eine Neubesinnung auf Gottes Gericht begründet werden.

Alle fünf Autoren führen in längeren Anmerkungen die Diskussion mit katholischen und

evangelischen Autoren, die sich zum Thema geäussert haben. Walter Neidhart, Basel



Rainer Albertz
Religionsgeschichte Israels
in alttestamentlicher Zeit

Band 1: Von den Anfängen bis zum
Ende der Königszeit
(Grundrisse zum Alten Testament,Bd.
8/1). 1992.373 Seiten mit zwei Schaubildern

im Text, kart. DM 49,80; bei
Subskription DM 44.80
ISBN 3-525-51671-1

Band 2: Vom Exil bis zu den Makka-
bäern
(Grundrisse zum Alten Testament,Bd.
8/2). 1992. VI, 375-726 Seiten, kart. ca.
DM 49,80; bei Subskription ca. DM 44,80
ISBN 3-525-51675-4

Leinenausgabe: Teilband 1 und 2

zusammen, ca. DM 138,—

ISBN 3-525-51676-2
(erscheint Ende 1992)

Die Geschichte der israelitisch-jüdischen
Religion von den frühesten noch erkennbaren

Anfängen bis in die hellenistische
Zeit wird hier nicht nur in ständigem
Rückbezug auf die Religionen der
vorderorientalischen Umwelt, sondern auch
unter umfassender Einbeziehung der
israelitischen Sozialgescliichte dargestellt.
Religionsgeschichte wird beschrieben als

Wechselspiel zwischen geschichtlichen
Herausforderungen, religiösen
Erfahrungen und theologischen Reaktionen,
als fortlaufendes Ringen unterschiedlicher

Gruppen um die Gott angemessene
religiöse Antwort und die ihr

entsprechende gesellschaftliche Praxis.
Der breite methodische Ansatz, der
archäologische, geschichtliche, sozial-,
literatur- und religionsgeschichtliche
Daten zu einem lebendigen Szenarium
zusammenbindet, macht aus dem Werk
ein Lehrbuch, das dem Leser einen
anregenden Überblick über das gesamte
Gebiet der alttestamentlichen Forschung
vermittelt. Erstmals wird der bislang
vernachlässigten nachexilischen Epoche
der ihr gebührende Platz eingeräumt.

Christoph
Bultmann
Der Fremde im
antiken Juda
Eine Untersuchung zum sozialen
Typenbegriff gër und seinem
Bedeutungswandel in der
alttestamentlichen Gesetzgebung. (Forschungen

zur Religion und Literatur des
Alten und Neuen Testaments, Band
153). 1992.235Seiten, Leinen DM 108-
ISBN 3-525-53834-0

Die Arbeit ist eine exegetische
Untersuchung der Texte im Alten Testament,

die vom "Fremden" in der
Gesellschaft des biblischen Israel
sprechen. Methodisch der historischen
Forschung verpflichtet, hegt ihr Schwerpunkt

in den Bereichen der Quellenkritik

und der Sozialgeschichte. Mit
dem Verständnis der "Fremdlings"-
gebote vor dem Hintergrund der
geschichtlichen Wirklichkeit will die
Arbeit die Voraussetzungen für die
Bezugnahme auf das alttestamentliche
Ethos hinsichtlich des Fremden in der
aktuellen, nicht nur kirchlichen
Debatte klären.

V&R
Yandenhoeck & Ruprecht
Göttingen / Zürich


	Rezensionen

