
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 3-4

Artikel: Die Bedeutung der hebräischen Bibel für die biblische Theologie

Autor: Childs, Brevard S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung der hebräischen Bibel für die
biblische Theologie1

Es ist ein Vergnügen, sich an einer Aufsatzsammlung zu Ehren von Prof.
Rudolf Smend zu beteiligen, der so viele, allesamt erhellende und klärende
Beiträge zum Feld der Biblischen Theologie geliefert hat.

In der gegenwärtigen Debatte darüber, wie eine Biblische Theologie, die
beide Testamente der Christlichen Bibel umfasst, anzulegen und auszuführen

sei, ist es das Verdienst Hans Hübners2, eine alte Frage mit neuer
Schärfe aufgeworfen zu haben: Welcher Natur ist jene kanonische Grösse

namens Altes Testament, der in der theologischen Reflexion der christlichen
Kirche eine autoritative Rolle zukommt? In einer knappen Formel stellt er
die Alternative auf: Vetus Testamentum per se oder Veins Testamentum in
Novo receptum.

I. Das Problem

Das Problem, wie das Alte Testament zum Neuen, genauer: wie die
jüdischen Schriften zum Evangelium von Jesus Christus in Beziehung zu setzen
seien, reicht zurück bis zum Beginn der Kirche und wurde immer wieder neu
verhandelt. Von Zeit zu Zeit erhitzte sich der Streit um dieses theologische
Thema mit neuer Intensität, zum Beispiel in den Repliken auf A. von
Harnacks provokante Wertung des Alten Testaments3 oder während der
Auseinandersetzung mit den Deutschen Christen in den 30er Jahren4. Nur
wenige moderne Forscher zeigen irgendwelche Sympathien mit Markions
Position, die sehr weitgehend jegliche theologische Relevanz des Alten
Testaments für die Kirche in Abrede stellte. Es ist heute grundsätzlich
anerkannt, wie tief das Neue Testament durch das Alte geprägt ist, so dass

jeglicher Versuch, dieses etwa entfernen zu wollen, ausser Debatte steht.
Dafür aber stellt sich die viel schwierigere und wichtigere Frage, wie die

Natur, der Umfang und - im Blick auf die Kirche - die bleibende Bedeutung
jener Sammlung zu bestimmen sei, die wir als das Alte Testament kennen.

1 Deutsche Übersetzung von W. Dietrich.
2 Biblische Theologie und Theologie des Neuen Testaments, KuD 27 (1981) 2-19; Vetus

Testamentum und Vetus Testamentum in Novo receptum, JBTh 3 (1988) 147-162; Biblische
Theologie des Neuen Testaments, I, Göttingen 1990.

3 A. von Harnack, Marcion, Berlin, 21920 Darmstadt 1985), 217.
4 R. Abramowski, Vom Streit um das Alte Testament, ThR NF 9 (1937), 65-93.



383

Innerhalb der letzten Generation bezogen mehrere wohlbekannte Neute-
stamentler eine klar prononcierte Position. Vielhauer5 und Haenchen6 meinten

übereinstimmend, dass die Grundaussage des Alten Testaments in ihrer
ursprünglichen Intention niemals zum christlichen Kanon gehört habe. In
der englischsprachigen Welt fällt die Formulierung dieser Position etwas

vorsichtiger, in der Substanz aber kaum anders aus. Lindars urteilte, das

Alte Testament habe dem Paulus nichts an sich gegolten, sondern nur als

«Diener, bereit, dem Evangelium zu Hilfe zu eilen, jedoch... niemals als

Führer auf dem Weg»7. Und ähnlich schloss Dunn, dass «das Alte Testament

nur zitiert wurde, weil es im Sinne der beabsichtigten Aussage interpretiert
werden konnte... Kurzum, die ersten Christen schrieben dem Alten Testament

nicht so sehr eigenständige als vielmehr eingedeutete Autorität zu»8. In
einem Wort: Das Alte Testament besass nicht per se, sondern als in Novo

receptum Geltung als «Schrift» der Kirche.
Die Gründe, die zu dieser Einschätzung der Rolle des Alten Testaments

führten, sind ernsthafter Natur und können nicht leichthin beiseite geschoben

werden. Hübner hat sie in seinen verschiedenen Aufsätzen und seiner

neuen Monographie zur Biblischen Theologie (s.o.) noch einmal übersichtlich

zusammengestellt. Demnach zitiere das Neue Testament nur aus schmalen

Bereichen des Alten Testaments. Verwendet werde die griechische
Übersetzung, die von der hebräischen Fassung in solchem Masse abweiche,
dass viele der neutestamentlichen Schriftbeweise nur innerhalb der griechischen

Lesung schlüssig seien. Der Umfang des benutzten Alten Testaments
decke sich mit einem umfangreicheren jüdischen Kanon, wie ihn die LXX
repräsentiere. Diese textlichen Befunde wurden gestützt durch die
Geschichte der Kanonisierung der jüdischen Schriften, die ihren Abschluss erst
nach der Herausbildung des Christentums, nämlich gegen Ende des ersten
nachchristlichen Jahrhunderts, gefunden habe. Die gegenwärtige Gestalt
des hebräischen Kanons sei das Ergebnis einer reaktionären Selbstverschan-

zung des rabbinischen Judentums und könne nicht beanspruchen, jemals für

5 P. Vielhauer, Paulus und das Alte Testament: Studien zur Geschichte und Theologie
der Reformation (FS E. Bizer), Neukirchen 1969, 33-62.

6 E. Haenchen, Das Alte «Neue Testament» und das Neue «Alte Testament»: Die
Bibel und wir, Tübingen 1968,13-27.

7 B. Lindars, The Place of the Old Testament in the Formation of New Testament
Theology, NTS 23, (1976/77) 86 .«servant, ready to run to the aid of the Gospel but...
never leading the way»).

8 J. D. G. Dunn, Unity and Diversity in the New Testament, London 1977, 94 (the «Old
Testament was quoted only because it could be interpreted in favour of the point being
made... In short, the first Christians valued the Old Testament not as an independent
authority so much as an interpreted authority»).



384 Brevard S. Childs, Die Bedeutung der hebräischen Bibel

die christliche Kirche autoritativ gewesen zu sein. Schliesslich argumentierten
viele Neutestamentier damit, dass die theologische Bewegung in der

Verbindung der beiden Testamente rückwärts verlaufe vom Neuen zum
Alten Testament - ein Urteil, das bestätigt zu werden scheint durch das hohe
Mass an Freiheit, mit dem die neutestamentlichen Autoren das Alte Testament

so manipulierten, dass es ihren eigenen Absichten diene®.

Die vorliegende Arbeit möchte darauf aufmerksam machen, dass beides

- die Argumente, die Hübner zur Begründung dieser Position benützt, wie
auch die Implikate, die sich daraus für eine Biblische Theologie ergeben -
kritischer Überprüfung bedarf, ehe eine theologische Entscheidung über
Form und Funktion des Alten Testaments in der christlichen Kirche erreicht
werden kann. Ich beginne mit den eher technischen, historischen und
exegetischen Punkten, um dann zu den weiterreichenden theologischen Fragen
überzugehen, die auf dem Spiel stehen.

II. Historische und exegetische Fragen

1. Bekanntlich bezeichneten die frühen Christen ihre autorativen Schriften
als Ypacprj, und dies im Anschluss an den Sprachgebrauch der Synagoge.
Nichts deutet darauf hin, dass der Ausdruck für Christen und Juden
verschiedene Konnotationen barg. Die Kontroverse zwischen ihnen betraf
inhaltliche Fragen und brach auf an unterschiedlichen Interpretationen der
ihnen gemeinsamen Schriften. Wie von Campenhausen10 überzeugend
herausgestellt hat, war das Problem der frühen Kirche nicht, wie mit dem Alten
Testament im Licht des Evangeliums umzugehen sei - das war Luthers
Fragestellung -, sondern vielmehr umgekehrt: Wie hatten die Christen im
Licht der jüdischen Heiligen Schriften, die als wahrhaftiges Wort Gottes
anerkannt waren, die gute Botschaft von Jesus Christus zu verstehen?

2. Die frühen. Griechisch sprechenden Christen machten Gebrauch von
der LXX- nicht aufgrund eines ausführlichen theologischen Reflexionsprozesses,

sondern einfach, weil das der umgangssprachliche Text war, den ihre
jüdischen Zeitgenossen, welche weithin ebenfalls Griechisch sprachen,
benutzten. Es gibt im Neuen Testament keinen Hinweis auf eine Debatte über
den besten Text oder den genauen Zuschnitt der von allen anzuerkennenden
Schriften. Insofern sind die späteren Debatten über die Autorität der
Apokryphen, die zwischen Hieronymus und Augustin oder zwischen Luther und
Eck aufkamen, ohne Analogie im ersten Jahrhundert.

9 D.-A. Koch, Die Schrift als Zeuge des Evangeliums, Tübingen 1986.
10 H. von Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel, Tübingen 1968, Iii.



für die biblische Theologie 385

3. Ungeachtet der üblichen Akzeptanz der LXX als Autorität bei den
Griechisch sprechenden Juden und Christen, zeigt sich an der Textgeschichte

der griechischen Bibel deutlich, dass der griechische Text von den Juden
stets als zweitrangig gegenüber dem hebräischen Text betrachtet und ständig
in Richtung auf Übereinstimmung mit einer sich ausbildenden proto-maso-
retischen Texttradition revidiert wurde." Sicherlich spiegelt sich in der Art,
wie Paulus aus einem beinahe spielerischen Umgang mit dem Hebräischen
zu griechischen ad-hoc-Übersetzungen gelangt, seine Kenntnis und Aufnahme

einer üblichen jüdischen Praxis. Die zunehmend dominante Position der
LXX unter den Christen erwuchs aus kulturellen Faktoren, etwa dem Verlust

des Hebräischen, und war niemals theologisch begründet.
4. Hübner folgt der Mehrzahl kritischer Forscher in der Annahme, dass

der jüdische Kanon noch offen war bis zum Ende des ersten nachchristlichen
Jahrhunderts. Doch trotz der kürzlich erfolgten gelehrten Neufassung dieser
Position durch H.P. Rüger12 ist die historische Beweisführung alles andere
als zwingend und kann das Gewicht nicht tragen, das ihr aufgebürdet wird.
Auch wenn aus dem Sirach-Prolog (132 v.Chr.) und dem Sachverhalt bei
Philo (39/40 n.Chr.) klar hervorgeht, dass die dritte Abteilung des hebräischen

Kanons, die k'tûbîm, nicht vor Ende des Jahrhunderts fixiert war,
kann nicht einfach angenommen werden, der jüdische Kanon sei deswegen
völlig offen gewesen. Ebenso einleuchtend ist die Sicht, wonach die kanonische

Kategorie von «Gesetz und Propheten», welche im Neuen Testament
und anderswo gebräuchlich ist, die gesamte jüdische Bibel bezeichnete, und
dass die Kategorie der «Schriften» eine nachträgliche kanonische Unterteilung

innerhalb der nicht-mosaischen Bücher war, die sich in der ersten
Hälfte des Jahrhunderts vollzog (vgl. Lk 24,44).13 Auch die Tatsache, dass

die neutestamentlichen Autoren einen breiteren Kanon autoritativer Schriften

benutzten, impliziert nicht notwendig, dass das rabbinische Judentum
keinen festen Kanon gehabt habe (gegen A. C. Sundberg14); vielmehr gab es

eine grosse Gruppe hellenistischer Juden, eingeschlossen die Christen, die
sich nur locker an die von der strengeren rabbinischen Partei festgelegten

11 F. M. Cross, The History of the Biblical Text in the Light of Discoveries in the Judean
Desert, HTR 57 (1964), 281-299.

12 H.P. Rüger, Das Werden des christlichen Alten Testaments, JBTh 3 (1988) 175-189.
13 T. Swanson, The Closing of the Collection of Holy Scripture, PhD Diss. Vanderbilt

1970, 242ff.
14 A.C. Sundberg, The Old Testament of the Early Church, Cambridge/Mass. 1964,

130.



386 Brevard S. Childs, Die Bedeutung der hebräischen Bibel

kanonischen Richtlinien hielten. Es ist ziemlich unmöglich anzunehmen, die
rabbinischen Juden hätten keinen geschlossenen Kanon gehabt, bis die
christliche Kirche ihn für sie abschloss.

5. Ein sehr irreführendes Bild von der Autorität der jüdischen Schriften
für die Kirche ergibt sich, wenn man die Sache von der selektiven Zitation
des Alten Testament im Neuen her angeht. Allüberall zeigt sich, dass die
frühen Christen in der Welt der jüdischen Schriften lebten. Sie feierten
Gottesdienst in der Sprache Israels, sangen dieselben Zionslieder und
erwarteten die Erfüllung der alttestamentlichen Verheissungen. Die Benutzung

einer schmalen Auswahl alttestamentlicher Passagen, oft in polemischem

neutestamentlichem Kontext, sagt wenig aus über die umfassendere

Frage nach der fortdauernden Autorität des Alten Testaments.
6. Das Argument schliesslich, das Alte Testament in seiner ursprünglichen

Intention habe niemals Autorität besessen für die frühe Kirche, bedeutet,

die hermeneutische Frage anachronistisch von einer nach-aufkläreri-
schen Position her aufzuwerfen. Die frühe Christenheit sah keine Polarität
zwischen einer rekonstruierten ursprünglichen Intention eines Textes und
einer nachfolgenden Applikation. Obwohl Koch gewiss im Recht ist mit
seiner modern-kritischen Beschreibung der Freiheit, die Paulus gegen den
hebräischen Text hatte, ist doch äusserste Vorsicht zu wahren gegenüber
unmittelbaren theologischen Schussfolgerungen aus solcher Freiheit. Den
Verfassern des Neuen Testaments war der Text des Alten Testaments nicht
einfach vergangene Literatur, die zu studieren war, sondern ein Vehikel der

lebendigen Stimme Gottes, der zu gehorchen war. Der biblische Text hatte
seine eigene Lebendigkeit, und wenn die neutestamentlichen Schreiber ein
neues Lied von den älteren Noten sangen, dann nicht weil sie diese gering
achteten, sondern weil sie in ihnen das aufkommende Neue bezeugt hörten.
In einem Wort, schon wenn die Frage nach der Autorität des Alten Testaments

in die Kontrastformulierung Vetus Testamentum per se oder in Novo

receptum gefasst wird, droht von vornherein Verwirrung durch eine dem
Neuen Testament recht fremde Perspektive.

III. Theologische und hermeneutische Fragen

Wir wenden uns jetzt den weiterreichenden theologischen Fragen zu, die
noch wichtiger sind bei der Bestimmung von Gestalt und Funktion des Alten
Testaments für die christliche Kirche. Das Recht, diese weiterreichenden
Fragen anzusprechen, resultiert aus Hübners ausdrücklicher Zielsetzung,
die streng neutestamentliche Debatte auszuweiten auf das Gebiet der
Biblischen Theologie.



für die biblische Theologie 387

1. Zu Beginn sollte man sich klarmachen, dass viel von der theologischen
Ausgangsposition des Interpreten abhängt. Wenn einer das Alte Testament
einfach als Quelle der Religion des alten Israel betrachtet, werden diese
Texte ganz anders analysiert werden als von einem, der das Alte Testament
als Zeugnis einer göttlichen Realität ansieht, die eintrat in das Leben des

historischen Israel, und von der die christliche Kirche bekennt, sie sei dieselbe

Realität wie die in Jesus Christus offenbarte. Diese zentralen theologischen

Fragen zu besprechen, geht wohl über den Rahmen dieses Essays
hinaus; doch wenn Hübner sich Sorgen macht über die «Dominanz der
exilisch-nachexilischen Südperspektive» im Alten Testament und über die

Auswirkung dieser Vorliebe auf das die Autorität des Alten wahrende Neue
Testament15, dann bewegt er sich auf einer Ebene des Diskurses, die,
zurückhaltend gesagt, einige Stufen entfernt ist von der eigentlichen Debatte um
die sachgemässe Beziehung der beiden Testamente.

2. Die frühe christliche Kirche anerkannte das Alte Testament als ihre
autorative Schrift: nicht aus Pietät gegen die Tradition, auch nicht um einiges

interessante Hintergrundmaterial bereitzuhalten, sondern weil sie

glaubte, es berge in sich ein Zeugnis für Jesus Christus. Gottes Heil, bereitet
allen Völkern (Lk 2,31), wurde offenbar im Kommen Jesu, der aus dem
Schoss Israels hervorging, damit die göttliche Verheissung an die Väter
erfüllt werde. Die Stimme des Alten Testaments legt bleibendes Zeugnis ab
für die jüdische Essenz der Christologie.16 Das Alte Testament muss nicht
erst christianisiert werden, um ein Zeugnis zu tragen für Christus, nein, weil
es vom vergangenen, gegenwärtigen und künftigen Eintreten des Reiches
Gottes in die Welt spricht, ist seine unverwechselbare Stimme unverzichtbarer

Teil des Evangeliums. Die Entscheidung der frühen Kirche, die Schriften
des Alten Testaments getrennt zu halten von den Neuen und nicht beides
ineinanderzumischen, bedeutet eine nachdrückliche theologische Bekräftigung

der bleibenden autoritativen Geltung ihres besonderen Zeugnisses. Zu
glauben, das Alte Testament habe Autorität nur als Echo aufs Neue Testament,

heisst einen ganzen Chor von Stimmen in der christlichen Schrift zum
Schweigen bringen. In der unabweisbaren Tatsache, dass alttestamentliche
Töne oft dissonant zum Neuen Testament klingen, zeigt sich die Kraft des

Alten Testaments, nicht seine Schwäche.
3. Es ist ein schwerer theologischer Fehler, zu unterstellen, die christliche

Kirche sei sich vollkommen klar, wie sie Jesus Christus aus dem Neuen

15 JBTh 3 (1988), 157ff.
16 Vgl. M. Heymel, Warum gehört die Hebräische Bibel in den christlichen Kanon?,

Berliner Theologische Zeitschrift 7 (1990), 11.



388 Brevard S. Childs, Die Bedeutung der hebräischen Bibel

Testament zu verstehen habe, während es das Alte Testament sei, das

theologische Probleme verursache. Vielmehr ist es so: Die wahre Identität Jesu

Christi kann allein vom Neuen Testament her und abseits vom Alten nicht
verstanden werden. Auf dem Grund der Biblischen Theologie liegt eine
Dialektik: et in vetere [testamento] novum latet, et in novo vetus patet17. Ein
zentraler theologischer Vorwurf an Hübners hermeneutische Formulierung
ist, dass sie diese grundlegende dialektische Bewegung zerstört, indem sie

das Alte Testament entschieden daran hindert, in voller Freiheit sich selbst

zur Sprache zu bringen.
4. Die Rede von einer dialektischen Beziehung zwischen beiden

Testamenten berührt eine andere theologische Basisfrage. Die beiden Testamente
formen nicht eine harmonische, bruchlose Einheit, sondern stehen oft in
störender Spannung. Die Bergpredigt setzt die Gebote Moses in schärfsten
Kontrast zur Radikalisierung des Gesetzes durch Jesus. Paulus konfrontiert
das Gesetz mit dem Evangelium, die Gerechtigkeit unter dem Gesetz mit
der Rechtfertigung aus dem Glauben an Christus. Der Hebräerbrief spricht
von der Zerbrechlichkeit und Schwachheit des Alten im Gegenüber zur
Dauerhaftigkeit und Kräftigkeit des Neuen. Kurzum, das Evangelium richtet

eine radikale Sachkritik ans Alte Testament: «Christus ist des Gesetzes

Ende» (Rom 10,4). Da ist eine neue Kreatur, das Alte ist vergangen (II Kor
5,17). Doch viel hängt davon ab, wie man diese Sachkritik versteht. Luthers
bleibender Beitrag lag in der Wiederentdeckung, dass die Polarität zwischen
Gesetz und Evangelium nicht gleichbedeutend war mit der kanonischen
Grenzlinie zwischen den beiden Testamenten, dass vielmehr Gesetz und
Evangelium in beiden Teilen des christlichen Kanons zu finden waren. Mehr
noch, es ist nicht das Neue Testament, das über die Trennung entscheidet,
sondern der zentrale Gegenstand, Jesus Christus, der in beiden Testamenten

bezeugt ist. Einmal mehr beeinträchtigt Hübners Vorschlag in bedenklicher
Weise das Geschäft einer sachgerechten theologischen Unterscheidung
innerhalb der christlichen Bibel.

5. Viel ist in den letzten Jahren geschrieben worden im Hinblick auf die

Beziehung der Christenheit zum Judentum und im Blick aufs Kanonthema.1"
Aus dem Geist ökumenischer Zusammenarbeit heraus ist häufig empfohlen
worden, Juden und Christen sollten unabhängig voneinander je ihren Weg in

der Auslegung der Hebräischen Bibel gehen und Kontroversen aus wechsel-

17 Nach Augustin, Quaestiones in Heptateuchum 2, 73: CCL 33,106, 1279/80.
18 M. Klopfenstein - U. Luz (Hg.), Mitte der Schrift? Ein jüdisch-christliches

Gespräch. Bern 1987.



für die biblische Theologie 389

seitiger Achtung vermeiden. Doch der theologische Stellenwert der gemeinsamen

Teilhabe an einer Heiligen Schrift ruft nach einer weit profunderen
Antwort, als der Hang zu Pragmatik sie nahelegt. Das Problem ist nicht die

Wahrung unterschiedlicher religiöser Traditionen, sondern dass beide in sich
das Zeugnis bergen für die gemeinsam erfahrene Realität Gottes. Das Auf-
einanderbezogensein der beiden Glaubensrichtungen ist kein historischer
Zufall; vielmehr gehören Juden und Christen wegen des Herrseins Christi
wesensmässig zusammen - wenn auch in Spannung.

6. Bekanntlich ist im Lauf der Jahre viel gelehrte Energie auf die Suche

nach dem präzisen Zeitpunkt verwendet worden, zu dem Luther seine
«Wende» zur reformatorischen Theologie nahm und endgültig mit seiner
mittelalterlichen Vergangenheit brach.19 Es herrscht Übereinstimmung darin,

dass Luther in seiner ersten Psalmenvorlesung 1513 noch voll dem
traditionellen exegetischen Schema des mehrfachen Schriftsinns verpflichtet war.
Danach irgendwann, im Lauf der zweiten Reihe von Psalmenvorlesungen,
ereignete sich der Umschwung in Luthers Verständnis der Beziehung
zwischen den Testamenten und der hermeneutischen Unterscheidung zwischen
Buchstabe und Geist. Statt in den Psalmen einzig eine Verheissung auf die
Kirche zu hören, entdeckte Luther die konkrete Realität der «gläubigen
Synagoge», die ihn veranlasste, die unverwechselbare Stimme Israels und
die theologische Tiefendimension des Alten Testaments wahrzunehmen.20

Diese Dimension christlichen Zeugnisses ist dem Alten Testament per se

inhärent, unabhängig von receptum in Novo.
7. Schliesslich sollte als grundlegender Punkt betont werden, dass die

Bezogenheit der Testamente in einer Biblischen Theologie nicht biblizi-
stisch, sondern nur theologisch verhandelt werden kann. Daraus, dass Jesus

Christus sich zwölf Männer zu Jüngern wählte, kann nicht abgeleitet werden,

es sei theologisch berechtigt, den christlichen Priesterdienst nur auf
Männer zu beschränken. Gleicherweise ergibt sich daraus, dass die frühe
Kirche Gebrauch von der LXX gemacht hat, keine theologische Berechtigung

für deren exklusive Autorität in der heutigen christlichen Kirche.
Hübners Plädoyer, mehr akademische Sorgfalt auf das Studium der LXX zu
verwenden, kann von ganzem Herzen unterstützt werden; es sind jedoch die

theologischen Gründe für ihre Bevorzugung gegenüber der Hebräischen
Bibel, die gar nicht überzeugen. Wenn die Reformatoren von der traditionellen

Vulgata zum hebräischen Text des Alten Testaments zurückkehrten,

19 B. Lohse, Der Durchbruch der reformatorischen Erkenntnis bei Luther, WdF 123,

Darmstadt 1968.
20 Vgl. James S. Preuss, From Shadow to Promise. Old Testament Interpretation from

Augustine to the Young Luther, Cambridge/Mass. 1969, 200ff.



390 Brevard S. Childs, Die Bedeutung der hebräischen Bibel

dann war dies eine theologische Entscheidung für die Wahrheit des Zeugnisses

und für die Solidarität mit Israel, das der Träger des alten Bundes war.
Um zusammenzufassen: Die Frage nach Gestalt und Funktion des Alten

Testaments in der christlichen Kirche wirft eine Reihe weitreichender und
fundamentaler theologischer Fragen auf. Abgesehen einmal von allem
gelehrten Verdienst, verrät es einen guten theologischen Instinkt, wenn die

Herausgeber der Biblia Hebraica - BHK wie BHS - sich entschlossen, den
besten erreichbaren Text aus masoretischer Tradition zu publizieren, statt
eine eklektische Rekonstruktion im Stil von Nestles Novum Testamentum
Graece zu versuchen. Dies dient als wichtige Erinnerung daran, dass die
hebräischen Schriften im Schoss der jüdischen Synagoge bewahrt und von
der christlichen Kirche lediglich entliehen wurden.

Brevard S. Childs, New Haven


	Die Bedeutung der hebräischen Bibel für die biblische Theologie

