Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 3-4

Artikel: Erkenntnis Gottes durch Elija

Autor: Levin, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erkenntnis Gottes durch Elija

Unter der Uberschrift «Das Wort Jahwes an Elia» hat Rudolf Smend
«Erwigungen zur Komposition von 1 Kon 17-19» vorgelegt, die «ein Aus-
gangspunkt zu weiterer Arbeit an dem komplizierten Gegenstand» sein
wollen.! Als Einstieg dienen ihm drei bekannte Dubletten in I Kén 18 und 19:
der zweimal wortlich gleiche Dialogin 19,9b-10 und 13b-14, «in dem Elia auf
die Frage, was er hier, am Gottesberg, wolle, seine bedringte Lage schil-
dert»; das zweiteilige Gebet Elijas in 18,36 und 37; und der doppelte Bericht
von der Wiederaufrichtung des Altars 18,30b und 31-32a. Welche Fassung
die urspriingliche ist, welche nachgetragen, ist in allen Féllen entschieden.
Zu Kap.19 befand Wellhausen: «Von v. 9 b (nach dem Athnach) anbisv.11a
(whnh excl.) ist alles zu streichen, als falsche Vorausnahme».? In Kap.18
«kann es keinen Zweifel geben, dass 37 viel genauer in diesen Zusammen-
hang passt ..., wihrend die Aussagen von *36 . .. sich ohne weiteres aus ihm
wegdenken liessen.»’ Ein spiterer gesetzestreuer Leser hat «31 32° einge-
schoben, wonach Elia aus zwolf Steinen nach der Zahl der Stamme (.. .)
einen Altar baut. Dabei citiert der Glossator noch Gen 35,10 aus dem
Priesterkodex.»*

Smend lenkt das Augenmerk darauf, «dass in den Zusidtzen stets das
Wort Jahwes (dbr Jhiwh) vorkommt ... Diese Gemeinsamkeit ergibt zwei-
felsfrei, dass in der sekundiren Bearbeitung der Eliageschichten unserer
Kapitel der Begriff des Wortes Jahwes eine hervorragende Rolle spielt.»’
Eine Analyse des Anfangs der Elijaliberlieferungen bestitigt die Beobach-

L'VT 25 (1975) 525-543; wiederabgedruckt in: ders., Die Mitte des Alten Testaments.
Gesammelte Studien I, BEvTh 99 (1986) 138-153.

* Die Composition des Hexateuchs und der historischen Biicher des Alten Testaments,
1963, 280 A.

* Smend 527 (= 1391.).

4 I. Benzinger, Die Biicher der Koénige, KHC IX, 1899, 110.

5S. 528 (= 140).

¢ Prophetie und Geschichte, FRLANT 108 (1972) 122-125. Dietrich schreibt die Zusiit-
ze einer deuteronomistischen Redaktion «DtrP» zu, die weite Teile des deuteronomisti-
schen Geschichtswerks bearbeitet habe. Diese Festlegung wird von Smend vermieden
(vgl. aber ders., Die Entstehung des Alten Testaments, 1981, 122). Nach Dietrich hat DtrP
die (vorgegebenen) Erzdhlungen I Kon 17,2-18,2a in den Zusammenhang eingefiigt.
Smend beschriankt den Einschub auf V. 7 oder 8 bis 24, so dass 18, laa. 2a als riickwiirtige



330 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

tung. In Einklang mit W. Dietrich® siecht Smend in I Koén 17,2-5a.8-
9.14b.16.24b; 18, 1afyb eine Bearbeitung am Werk, deren Eigenart mit den
Zusitzen 19,9b-1laa; 18,36* und 18,30b-31 iibereinstimmt:” «Das Wort
Jahwes» ist «im wortlichen Sinne das treibende Motiv», das das Geschehen
von Szene zu Szene voranbringt. Es liegt nahe, ein und dieselbe Hand am
Werk zu sehen. Smend sieht sich bewogen, «wenigstens probeweise eine
deuteronomistische Bearbeitung anzunehmen», fiigt aber hinzu, dass «der
Begriff «deuteronomistisch> nicht von vornherein gepresst werden darf».®
Der Anlass ist, dass die Bearbeitung «in fraglos deuteronomistisch redigier-
tem Zusammenhang steht», ndmlich im deuteronomistischen Geschichts-
werk.

Wie Smend damit andeutet, ist der Begriff «deuteronomistisch» eher
unbestimmt. In fritheren Zeiten war er bisweilen lediglich eine Art Synonym
fiir «redaktionell», zumal wenn er fiir Texte des deuteronomistischen Ge-
schichtswerks gebraucht wurde. Fiir sich allein kann er der neueren Redak-
tionskritik, die Rudolf Smend begriindet hat, nicht geniigen.” Selbst ihn als
Dachbegriff einer Redaktionsgeschichte, die in mehreren Stufen verlaufen
ist, zu verstehen, ist fragwiirdig. Am gegebenen Beispiel: Wenn der Bezug
auf das Deuteronomium, den die Bezeichnung «deuteronomistisch» unter-
stellt, etwas besagt, ist der Begriff «Wort Jahwes» nicht deuteronomistisch. '
Seine Urspriinge werden vielmehr in der Prophetie zu finden sein, genauer
in dem Bemiihen, das Ereignis der Prophetie, nachdem es geschehen ist,
begrifflich zu fassen. Indem wir Smends Beobachtungen nehmen, wie er sie
verstanden haben will: als Ausgangspunkt, ist es vielleicht moglich, den
theologiegeschichtlichen Ort der von ithm beschriebenen Bearbeitung — wir
wollen sie fiir diesmal «Jahwewort-Bearbeitung» nennen — ein wenig niher
Zu umreissen.

Rahmung der Kerit-Szene dem élteren Text angehort. Weitere Unterschiede bestehen bei
der erweiterten Botenformel in 17,14 Anfang, die Smend offenbar nicht zur Bearbeitung
rechnet, sowie bei den Versen14b und 16a, die er ihr iiber Dietrich hinaus zuweist (531-533
= 143-145). Zu 17,24b s. bei Dietrich S.125 A. 65, zu 19,9b S.123 A. 60.

" Mit kleinen Abweichungen wird diese Literarkritik von G. Hentschel, Die Elijaer-
zidhlungen, EThSt 33 (1977) 84-90, und E. Wiirthwein, Die Biicher der Konige, ATD11, 2,
1984, 205-207, iibernommen.

8S.532 (= 143).

? Diese Notwendigkeit hat bisher zu Bildungen wie «DtrH», «DtrP», «DtrN» und
weiteren gefiihrt.

' Der Einwand von W. Thiel, in I Kén 17 fehle jede Spur deuteronomistischer Termi-
nologie, ist nicht von der Hand zu weisen (Deuteronomistische Redaktionsarbeit in den
Elia-Erzdhlungen, in: Congress Volume Leuven 1989, VT.S 43 [1992] 148-171, dort 168);
dhnlich Hentschel 51f.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 331

Als Einstieg soll wiederum eine Dublette dienen, in der sich spitere
Bearbeitung dlteren Stoffes verrét. In der Erzéhlung von der Auferweckung
des Knaben 17,17-24 wendet Elija sich zweimal im Gebet an Jahwe: bevor er
sich iiber den Knaben legt (V. 20), und wihrenddessen (V.21afb). Die
Doppelung wire unverdichtig, wiirde das Gebet nicht beide Male wortlich
gleich eingefiihrt: «Und er rief Jahwe an und sprach: Jahwe, mein Gott»
(wajjigra’ "eel JThwh wajjomar Jawh *“lohaj)." Was auf diese Anrufung jeweils
folgt, unterscheidet sich sehr. Das zweite Gebet spricht die Bitte aus, die
man erwarten kann: «Md&ge doch das Leben dieses Knaben in ihn zuriick-
kehren.» Jahwe erfiillt sie in V. 22 aufs Wort. Das erste Gebet hingegen
benennt in der Form der klagenden Frage ein theologisches Problem: «Hast
du sogar der Witwe, bei der ich zu Gast weile, Ubles getan, ihren Sohn zu
toten?!» Elija geniesst bei der Frau das Gastrecht, und dennoch stirbt deren
Sohn: Das verletzt die Gerechtigkeit Gottes.

Elijas Klage nimmt auf und bringt vor Jahwe, was die Frau in V.18 gegen
Elija vorgebracht hat: «Was habe ich mit dir zu schaffen, Gottesmann! Du
bist zu mir gekommen, (Gott) an meine Schuld zu erinnern und meinen
Sohn zu toten!» Die Wendung I‘hamit "t b°ni stellt zwischen beiden Rede-
gingen eine wortliche Verbindung her. Auch das theologische Problem ist
dasselbe. Diesmal wird es nicht als Frage benannt, sondern in Form einer
hypothetischen Losung — die der Fortgang der Erzéihlung als Irrtum erweisen
wird: Da den Gottesmann eine Aura der Gottesndhe umgibt, vermutet die
Frau, dass Gott eine vergessene Schuld bemerkt und sie mit dem Tod des
Sohnes gestraft habe. Wie Elijas erstes Gebet ldsst auch die Rede der Frau
sich herauslosen. Die in V.17 begonnene Handlung wird in V.19 weiterge-
fiihrt.

Die zutreffende Losung folgt, nachdem die Auferweckung des Knaben
geschehen ist, und wieder als Rede der Frau: «Jetzt habe ich erkannt, dass
du ein Gottesmann bist.» Das Wunder hat erwiesen, dass Elija mit Gott in
engstem Bunde steht, und hat auch die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes
im guten Sinne beantwortet. Dass die Frau schon in V.18 Elija als Gottes-
mann anredet, ist nur scheinbar paradox; der Beweisgang hitte sich anders
nicht darstellen lassen. Die Wortwahl belegt, dass V. 24a mit V.18 auf ein
und dieselbe literarische Ebene gehort. An der breiten Einleitung: «Da
sprach die Frau zu Elija», ist abzulesen, dass auch diesmal ein Nachtrag
vorliegt. Er ist an den Schluss der Erzdhlung angehingt.

' Die Abweichungen der Septuaginta in V. 20 fallen nicht ins Gewicht. Sie beruhen
wohl auf einer verderbten Vorlage, die wortlich wiederzugeben versucht worden ist. Mit
Hhwov ist das K°tib '@/ Jhwh falsch aufgelost worden.



332 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

Unsere Literarkritik wird belohnt mit der Form der urspriinglichen Er-
zdhlung, die nunmehr hervortritt: Von der Exposition V.17 abgesehen, ist
sie achsensymmetrisch.” Die Achse - sie bezeichnet zugleich die Pointe —
verlduft zwischen Elijas Gebet V. 21 und seiner wortlichen Erhorung V. 22.
Die hinfithrenden und die von der Erhorung riickfiihrenden Schritte in V.19
und 23 stehen in gegenlidufiger Folge.” Dieser kunstvolle Aufbau wird von
den Zusitzen im Sinne eines gewohnlichen Endgefélles mit Exposition V.18,
Krise V. 20 und Losung V. 24a iiberlagert. Alle drei Ergénzungen sind Re-
den. Sie greifen in die Handlung nicht ein, sondern deuten sie.

Der Zusammenhang der Zusitze zeigt, dass eine planvolle Bearbeitung
vorliegt. Um sie von der Jahwewort-Bearbeitung zu unterscheiden, soll sie
«Gottesmann-Bearbeitung» genannt werden nach dem auffallendsten
Kennzeichen, der Bezeichnung ’i§ ha*“lohim fir Elija." Ihren theologiege-
schichtlichen Ort muss man nicht suchen. «Der Ausdruck <«zur Anklage
bringen> (I Kon 17,18) begegnet in seiner juristischen Bedeutung sonst erst
und nur Ez 21,28f.; 29,16; Num 5,15 (Priesterschrift). Die deutende Formel
<erkennen, dass du, Jahwe, der Gott bist> (I Kon 18,37; im Niphal <kund
werden> 18,36; auf Elia bezogen 17,24) ist ausserhalb des Ezechielbuches
verhiltnisméssig selten und fillt in den Elia-Erzidhlungen um so mehr auf.»"

2 Vgl. das Schema von A. Schmitt, Die Totenerweckung in 1 Kén. xvii 17-24, VT 27
(1977) 454-474, dort 460.

B Die streng durchgefiihrte Form ist geringfiigig beeintrichtigt durch zwei falsche
‘el@ha. Nach der Exposition V.17 wird als zweite Hauptperson Elija eingefiihrt. Das K°tib
ist mehrdeutig. LXX schwankt zwischen Hhov und mpog thyv yuvalzo (= ‘el@had). In
unvermittelte Nennung des gleichbleibenden Subjekts gestort.

" Ich iibernehme die Bezeichnung von H.-Ch. Schmitt, Elisa, 1972, bes. 85-89; denn es
ist zu vermuten, dass die Gottesmann-Bearbeitung der Elija-Erzidhlungen sich mit der von
Schmitt beschriebenen Gottesmann-Bearbeitung der Elischa-Uberlieferung literarisch be-
rithrt. Bei der Zuweisung der Belege des Schlisselbegriffs 'is ha'“lohim verfahrt Schmitt
nicht einheitlich. Gewiss verbietet sich das mechanische Postulat einer einzigen Schicht, da
die Bezeichnung, einmal eingefiihrt, auch von Spiteren verwendet worden sein kann.
Unwahrscheinlich ist jedoch, dass 'is ha“lohim dem Ursprung nach sowohl redaktionell als
auch quellenhaft ist, den Eigennamen Elischa ersetzt hat und durch ihn ersetzt worden ist
(901.). Sollte die Gottesmann-Bearbeitung in I Kon 13; 17-18; 20; IT Kon 1 mit der Gottes-
mann-Bearbeitung in IT Kon 2-13 identisch sein, miisste ferner die These tiberpriift wer-
den, «sie als die Bearbeitung zu verstehen, die die Elisatradition in die Konigsbiicher
einfiigte». «Die Tatsache, dass sich die Gottesmannbearbeitung gleichzeitig auf heteroge-
ne Teile der Elisatradition erstreckt» (87) und moglicherweise weitere Bereiche der Koni-
gebiicher einschliesst, steht mit ihr nicht in Einklang.

5 G. Fohrer, Elia, AThANT 53 (*1968) 54.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 333

Ein Unterschied zu den Erweisworten des Ezechielbuches® besteht nur
darin, dass die Erkenntnisformel eine Prophetenerzédhlung statt eines Pro-
phetenwortes beschliesst. «Gattungsmissig ist diese poetische Erzdhlung als
prophetische Erweislegende zu bestimmen, die in ihrem Schlusssatz ihr Ziel
findet: Jetzt weiss ich, dass du ein Mann Gottes bist und Jahwes Wort in
deinem Munde Wahrheit ist> (V. 24).»"

Den letzten Satz der Witwe (V. 24b) haben wir bisher ausser acht gelas-
sen, «durch den ... die neue Tat des Elia als neuer und vollgiiltiger Erweis
seiner Begabung mit dem Worte Jahwes qualifiziert wird»."® Smend hat in
ihm eine redaktionelle Erginzung erkannt. Ihrer Aussage nach ist sie der
Jahwewort-Bearbeitung zuzuweisen. Aus der Textfolge ergibt sich, dass
diese Erginzung den Zusatz V.24a voraussetzt. Daraus folgt: In I Kon
17,17-24 geht die Gottesmann-Bearbeitung der Jahwewort-Bearbeitung
voran.

Mit dieser Schichtenfolge ist die Vermutung beriihrt, die Komposition
von I Kon 17 gehe in Teilen auf die Jahwewort-Bearbeitung zuriick. Sie hélt
nicht stand. Unbestrittene Grundlage ist die Erzdhlung von der Diirre, die in
17,1 einsetzt und in 18,2 b fortgefiihrt wird. Dieses Geriist bestand zu keiner
Zeit fiir sich; denn 18,2b schliesst schlecht an 17,1 an. Dem Folgesatz, den
wir fiir diesen Fall erwarten, widerspricht die Inversion, die wir vorfinden.
Sie erklirt sich indessen, wenn ein Szenenwechsel vorausging: Die Erzéh-
lung, wie Elija am Bach Kerit von den Raben gespeist wurde (V. 5b-6), hat
von Anfang an zu der Diirreerzidhlung gehort.” Die Bearbeitung, die in
V. 2-5a das Wort Jahwes vorausschickt, verbindet nicht, sondern trennt.

Im Unterschied zur Kerit-Szene ist das Speisungswunder V. 7-16 ein
Nachtrag. Die Erzdhlung ist in V.10b-1la den Gegebenheiten angepasst
worden: «Die Bitte um Wasser ist erst Element der Diirre-Komposition; sie
wird im folgenden Text nicht beriicksichtigt.»® Der Redegang stort die
Abfolge; statt dass die Frau wie in V.12 ihren Einwand vorbringt, wendet sie

16 Vgl. W. Zimmerli, Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezechiel (1954), in: ders.,
Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsitze I, TB19 (°1969) 41-119, bes. 84; sowie ders.,
Das Wort des gottlichen Selbsterweises (Erweiswort), eine prophetische Gattung (1957),
ebd. 120-132.

7 R. Kilian, Die Totenerweckung Elias und Elisas — eine Motivwanderung?, BZ NF 10
(1966) 44-56, dort 46.

'8 Smend 531 (= 142).

¥ Vgl. O.H. Steck, Uberlieferung und Zeitgeschichte in den Elia-Erziihlungen,
WMANT 26 (1968) 10f., gegen Fohrer 35.

* Wiirthwein 212 A. 28.



334 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

sich zunéichst zum Gehen.” Auch der Ausspruch des Elija ist nachtriiglich
erweitert. Das eigentliche Orakel, als Doppeldreier poetisch geformt, findet
sich in V.14a (ab kad). Hingegen hat man «in 14b einen Zusatz zu sehen, der
die Geschichte auf die spezielle Situation dieser Diirre beziehen soll, die sie
sonst nicht voraussetzt.»”* Die Erzihlung muss ausserhalb des hiesigen Zu-
sammenhangs entstanden sein. Den redaktionellen Ubergang zwischen bei-
den Uberlieferungen bildet uniibersehbar V. 7. Er hat sein — auch im Stil
verwandtes — Gegenstiick in 18,1aa.2a, das auf 18,2b zuriicklenkt. Der so
geschaffene Ablauf, «also 17,1. 5b-7.10-15; 18, 1aa.. 2a. . ., wiirde einen in sich
geschlossenen Zusammenhang ergeben.»> An ihm ist die Jahwewort-Bear-
beitung nicht beteiligt. Erst nachtriiglich tritt sie in beiden Ubergingen
zwischenein, ndmlich in 17,8-9 und 18,1ayb, und stort eher, als dass sie
verbindet. «So stosst sich, zwar nicht durch vollige sachliche Unvereinbar-
keit, aber doch zumindest stilistisch, in 18,1 das «dritte Jahr> innerhalb der
Wortereignisformel mit der vorher genannten <éngeren Zeit>»,** und auch
die Inversion liesse sich als Hinweis auf eine literarische Zisur anfithren. Fiir
die Geschichte von dem Mehl- und Olwunder kommt die Einfiigung durch
die Jahwewort-Bearbeitung nicht in Betracht.”

Das verhiilt sich ebenso bei der Erzihlung von der Auferweckung des
Knaben, deren spiter Einbau allgemein zugestanden ist. Dass die Margina-
lie, die die Jahwewort-Bearbeitung in V. 24b angebracht hat, keine redaktio-
nelle Klammer ist, versteht sich um so eher, als die Erzidhlung einer Ver-
klammerung gar nicht bedarf. Die redaktionelle Uberleitungsformel «Und
es geschah nach diesen Begebenheiten» (waj°hi 'ahar hadd‘barim ha’ellce)
V.17 aa lasst sich ndmlich von dem invertierten Verbalsatz, der folgt, nicht
l6sen.* Sie ist unverzichtbarer Teil der Exposition. Im Unterschied zu V. 7—
16* beruht die Erzihlung nicht auf vorgegebener Uberlieferung, ist vielmehr
fiir ihren hiesigen Ort entstanden.”” Deutlich wird das an der Identitiit der
Hauptperson: Sie wird als die Frau eingefiihrt, die der Leser aus dem Spei-
sungswunder kennt, und ist doch die arme Witwe nicht mehr, sondern

2 E. Schwab, Das Diirremotivin I Regum 17,8-16, ZAW 99 (1987) 329-339, dort 334f.,
widerspricht Wiirthwein ohne hinreichenden Grund.

* Smend 533 (= 144).

2 Smend 532 (= 144).

** Smend.

% Dass die Jahwewort-Bearbeitung sich in 18,1b mit dem redaktionellen Zusatz 17,14b
auffillig beriihrt, beruht auf Entlehnung. Vgl. Schwab (0. A. 21), 333f.

% Vgl. ebenso I Kon 14,1; I Kén 20,1; anders Gen 22,1.20; Jos 24,29; I Kon 21, 1.

7 So offenbar auch Wiirthwein 222f.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 335

Besitzerin eines Hauses. Unter Vorgabe von V. 7-16 par. II Kon 4,1-7 wird
die Abfolge von II K6n 4 nachgeahmt, wo an das Speisungswunder, das der
Witwe eines Prophetenjiingers zugute kommt, die Auferweckung des Soh-
nes der Schunemiterin anschliesst.”

Die Gottesmann-Bearbeitung, die in V.18.20.24a eingreift, setzt deshalb
voraus, dass die Auferweckungserzéhlung bereits Teil von I Koén 17 ist.
Unwillkiirlich wird in V. 20 die Besitzerin des Hauses als «Witwe» benannt
(vgl. V.10). Zum Schluss ist die Jahwewort-Bearbeitung in V. 2-5a.8-9.14
(bis Jisra’el).16.24b; 18,1aPyb hinzugetreten, als fiinfte literarische Schicht
des Kapitels. Sie stellt sich als Kommentierung heraus, mit der keine redak-
tionelle Absicht mehr verbunden ist.

Bisher beruht unsere Folgerung, die Jahwewort-Bearbeitung sei jiinger
als die Gottesmann-Bearbeitung, einzig auf der Schichtenfolge in 17,24a und
b. Sie wiirde nicht viel besagen, wenn die Abfolge von Erweiswort und Wort
Jahwes sich nicht in dem nachgetragenen Gebet Elijas 18,36* wiederholen
wiirde, sogar bis in die Besonderheiten des Satzbaus hinein. Wie in der
Feststellung der Frau ist in Elijas Wunsch voran der Zeitbezug hervorgeho-
ben. Er soll die Ergiinzung auf die vorgegebene Szene beziehen: «Jetzt (“atta
zcee) habe ich erkannt» — «Heute (hajjom) moge erkannt werden». Anlésslich
der Opferprobe steht an erster Stelle die Gottheit Jahwes auf dem Spiel.
Doch wie in 17,24a fehlt auch die Frage nach der Autoritét des Propheten
nicht: «Heute moge erkannt werden, dass du Gott in Israel bist, ich aber
dein Knecht bin!» Daran schliesst mit Inversion der Verweis: «und dass in
deinem Wort® ich dies alles getan habe.» Er ist wie in 17,24b nachgetragen.
Der Wechsel von Nominalsédtzen zu invertiertem Verbalsatz innerhalb ein
und desselben, von k7 regierten Objektsatz-Gefiiges ist ein Stilbruch, der
sich am leichtesten erklirt, wenn mehrere Hiinde beteiligt sind.* Man kann
nicht entgegnen, die Erkenntnisformel, die aus V. 37 vorweggenommen ist,”
diene nur dazu, die Aussage liber das Wort Jahwes einzubinden; dafiir hat
sie zu grosses Gewicht und wire auch die Einbindung zu schlecht gelungen.
So liegt auch hier die Abfolge von Gottesmann-Bearbeitung und Jahwe-

 «In der Anekdote von der Totenerweckung in 17,17-24 ... handelt es sich um eine
Ubertragung aus der Elisa-Uberlieferung (I Kén 4,18-37) auf den grosseren und bedeu-
tenderen Elia» (Fohrer 35f., mit vielen Nachfolgern; zuvor A. Jepsen, Nabi, 1934, 65f1.).
Die wichtigsten Griinde stellt A. Schmitt (0. A.12), 454f., zusammen.

# Lies sg. mit Q°re.

% Der gleiche Bruch zwischen V. 37a und b wird von den meisten mit einem literari-
schen Nachtrag erklirt.

' Smend 527 (= 139f.).



336 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

wort-Bearbeitung vor.” Die Gottesmann-Bearbeitung ist in diesem Falle
sogar mit zwei literarischen Schichten vertreten; denn das Erweiswort in
V. 37afy diirfte gleichfalls nachgetragen sein und teilt mit 17,24a und
18,36a* das Thema. Die Opferprobe muss nicht erldutert werden. Sie voll-
zieht sich: «Antworte mir, Jahwe, antworte mir! Da fiel das Feuer Jahwes
herab» (V. 37aa.38%).

Ein drittes Beispiel fiir die Abfolge von Gottesmann-Bearbeitung und
Jahwewort-Bearbeitung ist die Erzdhlung von der Orakelbefragung Ahasjas
II Kén 1, genauer der Einschub V. 9-16," der berichtet, wie der Konig
dreimal einen Trupp von fiinfzig Soldaten sendet, um Elija herbeizuzitieren.
Die ersten beiden Male verfiigt der Prophet ein Gottesurteil, das wie in I
18,38 geschieht: «Bin ich ein Gottesmann, so falle Feuer vom Himmel». Als
der dritte Hauptmann vor ihm in die Knie féllt und das Gottesurteil in langer
Rede anerkennt (V.13-14), geht Elija mit ihm zum Konig. Auch wenn die
Erkenntnisformel diesmal fehlt, ist die Szene wie die Erzéhlung von der
Auferweckung des Knaben eine «Erweislegende».” Der Zusammenhang
wird immer gesehen. «In beiden Anekdoten — und nur in ihnen — wird Elia
als «Gottesmann> bezeichnet».*® Da die Apologetik dieselbe ist wie in I
17,24a; 18,36a*.37, liegt es nahe, auch II 1,9-16* der Gottesmann-Bearbei-
tung zuzuweisen. «Hier verschafft sich ... nachtréglich ein Prophetenbild
Einlass, das dann vor allem die Elisaiiberlieferung gestaltet hat.»*

Der Jahwewort-Bearbeitung gehért in II Kon 1 der Erfillungsvermerk
V.17a0*: «nach dem Wort Jahwes, das Elija geredet hatte» (kidbar Jhwh
lidsst sich leicht herauslosen; denn der unterbrochene Ablauf wajjamot waj-
jimlok J*héram tahtdaw ist stehende Wendung.” In ihr greifen wir die élteste
Grundlage des Kapitels: «Und Ahasja fiel durch das Gitter am Obergemach
in Samaria, erkrankte und starb; und Joram wurde Konig an seiner Statt,

2 Einen Hinweis auf das Alter von V. 36 gibt die einleitende Anrufung. «Die Phrase
«Gott Abrahams, Isaaks und Israels> findet sich nur noch 1 Chr 29,18 und 2 Chr 30, 6»
(A. Sanda, Die Biicher der Konige, EHAT 9 1, 1911, 439).

* Zur Literarkritik vgl. R. Kittel, Die Biicher der Konige, HK I 5, 1900, 181; H. Gress-
mann, Die ilteste Geschichtsschreibung und Prophetie Israels, SAT II 1, *1921, 282f.;
Wiirthwein 2681,

¥ Moglicherweise bestand der Gotteserweis zunichst nur in V. 9-10 und wurde von
zweiter Hand um V. 11-14. 15b erweitert.

¥ Fohrer 36; vgl. auch 43.

% O.H. Steck, Die Erzihlung von Jahwes Einschreiten gegen die Orakelbefragung
Ahasjas (2 Kon 1,2-8.%17), EvTh 27 (1967) 546-556, dort 547.

711 Sam 10,1; II Koén 8,15; 13,24; Gen 36,33-39; vgl. auch I Kon 16,22; 12,22;
15,10.14.25.30.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 337

denn er hatte keinen Sohn» (V. 2a.17aa*.b).*® Diese Annalennotiz hat die
Erzihlung von der Abgotterei des Ahasja hervorgebracht. Eingefiigt zwi-
schen Krankheit und Tod, soll sie begriinden, dass die Krankheit zum Tode
verlauft.”

Das Jahwewort, auf das in V. 17a0™* verwiesen ist, ergeht in der Erzéhlung
dreimal: als Auftrag des Engels (V. 3-4), den Elija sodann den Boten des
Konigs weitergibt (V. 6), und am Ende durch Elija selbst (V.16). Die Uber-
bringung durch Elija entspricht dem Erfiillungsvermerk am genauesten —
und ist zugleich im Ablauf entbehrlich. Elija hat «dem Konige selbst nichts
weiter zu sagen ..., als was ihm bereits durch seine Boten ausgerichtet
wurde».* Gegeniiber V. 34 und V. 6 ist V.16 in bezeichnender Weise erwei-
tert: «Gibt es etwa keinen Gott in Israel, sein Wort zu erfragen (lidros
bidbaré)». Hier haben wir die Fassung der Jahwewort-Bearbeitung vor uns.

In welchem Verhiltnis steht sie zur Gottesmann-Bearbeitung? Als
Schluss des Einschubs V. 9-16 kann sie nur entweder mit ihr identisch, oder,
da in V.15b ein Abschluss bereits erreicht ist, ihr nachgetragen sein. Ein
Hinweis, die Frage zu entscheiden, liegt darin, dass auch II Kén 1 dem
Ablauf von Auftrag und Erfiillung folgt, wie er in I Kon 17 von der Jahwe-
wort-Bearbeitung eingetragen worden ist — nur dass an Elija nicht das «Wort
Jahwes» ergeht, vielmehr der Engel Jahwes zu ihm redet (V. 3-4). Dabei «ist
die Doppelung zwischen V. 3f. und V. 5f. auffillig» und lésst auf Ergénzung
schliessen.” «Der Sinn der Interpolation ist es, zu zeigen, dass Elija nicht
von sich aus, sondern nur auf gottliche Weisung hin handelt.»* In derselben
Weise und offensichtlich von derselben Hand ist auch V.15a eingefiigt wor-
den:* Der Engel Jahwes autorisiert Elija, mit dem dritten Hauptmann zu
zichen. Dieser Zusatz steht mitten im Text der Gottesmann-Bearbeitung
und ist somit jliinger als diese. An V. 3-4 gemessen, diirfte er nicht fiir sich
stehen, vielmehr in dem Jahwewort V.16 sein Ziel haben. Sollte V.15a mit
V.16 auf eine Stufe gehoren, wire auch fiir II Kon 1 die Abfolge von
Gottesmann-Bearbeitung und Jahwewort-Bearbeitung belegt.

Das Ergebnis ist nicht auf die Elija-Erzihlungen begrenzt. In der Ausle-
gung von II Kon 1,9-16 wird immer beobachtet, dass die Szene sich eng mit

*#Y, Minokami miindlich. Die Datierung V. 17afy, die 3,1 widerspricht, ist spiter
Nachtrag. Sie fehlt in LXX".

¥ Dieses Interesse ist schon der Art vergleichbar, wie die Chronik die Krankheiten
Asas (I Kon 15,23) und Asarjas (IT Kon 15,5) kommentiert, vgl. IT Chr 16,12; 26,16-21.

“ Benzinger 127.

1 Dietrich 125 A. 66, der eine Beobachtung Benzingers aufnimmt und zurechtriickt.

“ Wiirthwein 267.

* Wiirthwein.



338 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

der Erzidhlung vom Gottesmann in Bet-El I Kon 13 beriihrt. «Es ist derselbe
Geist, der I Reg 13 erfiillt.»* Schon der Titel ’is' ha**lohim weist darauf, dass
wir uns auch dort im Bereich der Gottesmann-Bearbeitung(en) bewegen.
Wellhausen hat das Wesen des Kapitels am genauesten erfasst: «eine Legen-
de im Stil des Midrasch».” Der Ursprung der in vielen Schritten immer
weitergesponnenen Erzdhlung liegt in V.la (ohne bidbar Jhwh). 2 (ohne
bidbar Jhwh). Er ist ein Vaticinium ex eventu auf die Zerstorung des Heilig-
tums von Bet-El, die in II Kon 23,20 Joschija zugeschrieben wird. «Nach-
dem der hidretische Kultus kaum seinen Anfang genommen, wird ihm der
Untergang angesagt».* In einem zweiten Schritt ist ergénzt, wie der Konig
den Prophetenspruch vernimmt und den Gottesmann einladen will, wohl um
ihn umzustimmen. Dieser verweigert sich, indem er auf ein Gebot verweist,
das er nicht libertreten wolle (V. 4af}. 7-10). Spéter wird hinzugefiigt, dass
der Gottesmann auftrat, wihrend Jerobeam opferte. Als Jerobeam auf den
Gottesmann zeigt: «Ergreift ihn!», verdorrt ihm die Hand. Trotz dieser
Gottesstrafe bleibt er bei seiner Siinde (V. 1b. 4afb. 33-34). Der Konig bittet
den Gottesmann um Fiirbitte bei Jahwe und wird geheilt (V. 6). Der Gottes-
mann kiindigt ein Zeichen an: Der Altar soll auf der Stelle zerbersten. So
geschieht es, ungeachtet dass der iltere Text die Zerstérung des Altars durch
Joschija vorhersagen wollte (V. 3.5). Ein Anhang begriindet, warum der
Gottesmann aus Juda in Bet-El begraben wurde: Gott hat ihn durch einen
Lowen mit dem Tode bestraft, da er dem in V. 9 erwiihnten Gebot schliess-
lich doch nicht gehorcht hat (V.11-32). Damit ist auf II Kon 23,17-18 rea-
giert, einen Nachtrag, in dem berichtet ist, dass Joschija das Grab des
Gottesmannes verschont habe, als er in Bet-El die Griber 6ffnen liess.
Die Nihe dieses Midraschs zu der Gottesmann-Bearbeitung der Elija-
Erzidhlungen ist augenfillig, zumal bei der Zerstorung des Altars und der
Heilung der Hand Jerobeams. Beide sind Erweiswunder nach Art der dgyp-
tischen Plagen. Fiir uns von Belang ist, dass auch in I Kon 13 die Jahwewort-
Bearbeitung begegnet, und zwar wiederum als jiingste der zahlreichen litera-
rischen Schichten. Siebenmal ist die Klausel bidbar Jawh «im Wort Jahwes»
eingestreut (V.1.2.5.9.17.18.32). In allen Fillen lésst sie sich leicht herauslo-
sen. Eine nachgetragene Definition fiihrt das Zeichenwunder auf Jahwes
Wort zuriick (V. 3apy). Der Tod des Gottesmannes wird durch das Wort

“ Benzinger 127.
* Die Composition des Hexateuchs 277.
“ Wellhausen.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 339

Jahwes angesagt (V. 20-22). Ein Erfiillungsvermerk stellt das Eintreffen fest
(V. 26bp).*"

Die Schichtenfolge von Gottesmann-Bearbeitung und Jahwewort-Bear-
beitung wiederholt sich in den Elischa-Erzéhlungen. Das Wunder von der
Speisung der Hundert IT K6n 4,42-44, eine Nachbildung des Speisungswun-
ders vom giftigen Gemiise V. 38—41, stammt als ganzes von der Gottesmann-
Bearbeitung.” Es wird beschlossen mit dem Erfiillungsvermerk kidbar Jhwh
«nach dem Wort Jahwes». Voran geht als Jahwewort: «Denn so spricht
Jahwe: Man wird essen und tibriglassen.» Die Zusétze gleichen aufs engste
der Jahwewort-Bearbeitung in der Erzihlung von der Speisung der Witwe
I Kon 17,14 (bis Jisra’el).16.”

Die Erzdhlung von der Verheissung und Geburt des Sohnes der reichen
Frau von Schunem II K6n 4,8-17 ist auf dhnliche Weise ergiinzt worden wie
die Erzdhlung von der Auferweckung des Sohnes der Witwe I Kon 17,17-24.
Was dort Ziel ist, steht diesmal am Anfang: Um zu begriinden, dass sie
Elischa ein Obergemach einrichten will, dussert die Frau zu threm Mann:
«Siehe doch, ich habe erkannt, dass er ein heiliger Gottesmann ist, der
bestindig bei uns voriiberkommt» (V. 9apyb). Wie in I 17,24a ist die Er-
kenntnisformel auf den Gottesmann bezogen. Aus den Dubletten geht her-
vor, dass die Erzihlung zuniichst nur V. 8a.11b.12b. 16a. 17aba umfasst hat.*
Die Darstellung, die Frau habe das Obergemach eigens fiir Elischa einge-
richtet, und er sei immer wieder bei ihr eingekehrt, ist von der Gottesmann-
Bearbeitung hinzugefiigt worden. Mit den aufwendigen Vorkehrungen, die
die Frau trifft, kommt wie in I 17,20 das Motiv der Gottesgerechtigkeit
hinzu: Das Wunder wird zum Gotteslohn.” Am Schluss steht der Zweifel,
der in I K6n 17 am Anfang stand: «Sie sprach: Nicht, mein Herr, du Gottes-
mann, tdusche deine Magd nicht!» (V.16b). Indessen wird er nur geéussert,
um durch das Wunder widerlegt zu werden und dessen Beweiskraft zu
erhohen. Auch diesmal ist an die Erfiillung ein Verweis auf das Wort ange-
schlossen (V.17bf3). Obgleich er auf das Wort Elischas, nicht Jahwes gerich-

“7 Auch die Vorlage I1 Kon 23,16a ist von der Jahwewort-Bearbeitung nachtriglich mit
einem Erfiilllungsvermerk versehen worden. Er bezieht sich auf I Kén 13 (vgl. Dietrich
1191.).

* Schmitt 99-101.

* Vgl. auch die Zusiitze V. 21b.22b im Wunder von der Heilung der Quelle II Kén
2,19-22.

50 Zur Ausscheidung von V. 1315 vgl. Schmitt 97f.

5! Ahnlich die Gottesmann-Bearbeitung der Erziihlung von der wunderbaren Olver-
mehrung II Kon 4,1-7, dort V. 1lafyd.2aaf} (ab ma).3afb.4b.7.



340 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

tet ist, diirfen wir darin wie in 1 17,24b einen Vermerk der Jahwewort-
Bearbeitung sehen.

Die Erzidhlung von der Heilung des Syrers Naaman II Kon 5,1-27 ist am
Anfang stark erweitert. Statt dass Naaman auf geradem Weg zu Elischa eilt,
wendet er sich mit einem Brief des Konigs von Aram an den Kd&nig von
Israel. Der Konig antwortet auf die Bitte, den Syrer vom Aussatz zu heilen,
mit Bestiirzung: «Bin ich denn Gott, der totet und lebendig macht?!».
Sobald auf solche Weise das Problem zugespitzt ist, schaltet sich Elischa ein,
der als ’is ha’“lohim bezeichnet ist: «Er komme zu mir, damit er erkenne,
dass ein Prophet in Israel ist» (V. 8b). Die Ubereinstimmung mit I 17,24a
und II 4,9afyb bedarf nur eines Hinweises. Nachdem das Wunder gesche-
hen (und die urspriingliche Erzidhlung zu Ende ist), kehrt Naaman zu dem
Gottesmann zuriick und bekennt: «Siehe, ich habe erkannt, dass es keinen
Gott auf der ganzen Erde gibt ausser in Israel» (V.15a). Auch die Jahwe-
wort-Bearbeitung hat ihre Spur hinterlassen: Als Naaman siebenmal im
Jordan untertaucht, ist hervorgehoben, dass er dies «nach dem Wort des
Gottesmannes» getan habe. Der Vermerk ist ergéinzt.”® Der Titel 'is
ha’“lohim, der dabei gebraucht ist, bestiitigt ein weiteres Mal, dass die
Jahwewort-Bearbeitung die Gottesmann-Bearbeitung voraussetzt.

Es ist hier nicht méglich, die beiden Bearbeitungen in ihrem ganzen
Umfang darzustellen.” Ein Beispiel aus wiederum anderem Zusammenhang
soll am Schluss stehen. «Der namenlose propheta ex machina», dessen
plotzliche Auftritte in den Araméerkriegsbericht I Kon 20 eingesetzt sind
(V.13-14.22.28),> gehort ebenfalls der Gottesmann-Bearbeitung an. Auch
bei ihm trifft die Benennung 'is’ ha*“lohim (V. 28) mit der Erkenntnisformel
(V.13.28) zusammen. Die Zusitze schildern den Sieg iiber die Aramier als
Tat Jahwes, mit der er seine wunderbare Macht an Israels iiberlegenen
Feinden beweist. W. Zimmerli hat am Beispiel von I Kon 20,13 und 28 die
Gattung des Erweisworts geradezu definieren kénnen.” «Wir finden in
diesen beiden Prophetenworten iiberraschend in ganz reiner und knapper
Form den Typ des in die Erkenntnisaussage ausmiindenden Prophetenwor-
tes wieder, der fiir das Buch Ezechiel so bezeichnend war.»*® Nirgends ist die
Néhe zur ezechielischen Tradition deutlicher. Da es sich unbestreitbar um

52 Schmitt 79.

* Das meiste ergibt sich aus H.-Ch. Schmitt, Elisa, in Verbindung mit W. Dietrich,
Prophetie und Geschichte.

> Wellhausen 283f. mit dem literarkritischen Beweis.

* Das Wort des gottlichen Selbsterweises (Erweiswort), eine prophetische Gattung.

* Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezechiel 55.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 341

Zusitze handelt,”” konnen wir sicher schliessen, dass die Gottesmann-Bear-
beitung in der traditionsgeschichtlichen Folge der ezechielischen Theologie
steht.

Das erlaubt ein kurzes Resiimee. Die Gottesmann-Bearbeitung der Ko-
nigebiicher setzt die Elija- wie die Elischa-Erzdhlungen als Bestandteil des
deuteronomistischen Geschichtswerks voraus. Die Zusitze finden sich be-
vorzugt in Wundererzihlungen, wunderbaren Bewahrungen im Krieg oder
Erzidhlungen wie der Opferprobe 1 Kon 18. Es gibt Anzeichen, dass die
Bearbeitung literarisch nicht einheitlich ist; kohérent ist die Theologie. Im
Vordergrund steht die Apologetik. Die Erzihlungen wurden unter der Fe-
der der Bearbeiter zu einer Folge von Gottesbeweisen, die die Wunder-
macht, ja Einzigkeit Jahwes erweisen. Diese wird von der Autoritédt des
Gottesmannes repriasentiert. Um die Beziehung auszudriicken, sind die
Eigennamen Elijas und Elischas durch die Bezeichnung 'is ha*lohim ersetzt.
Der Gebrauch des Titels deutet weiterhin an, dass die Bearbeiter in Elija
und Elischa weniger die Gestalten einer bestimmten Uberlieferung sahen,
als die Triger eines Amtes. Dieses Amt versteht sich in der Erbfolge der
Prophetie. Es ist indessen so wenig prophetisch, wie die Prophetie mit einem
Amt vereinbar ist. Es hat enge Beriihrung mit dem Jerusalemer Priestertum,
wie aus der kritischen Haltung zu der Kultgriindung Jerobeams hervorgeht.
Es ist aber ebensowenig im engeren Sinne priesterlich.®™ Der Autorititsan-
spruch, den die Bearbeitung geltend macht, deutet am ehesten darauf, dass
mit dem Gottesmann die am zweiten Tempel betriebene «amtliche» Theolo-
gie ihr Bild von sich selbst gezeichnet hat. Sie gibt sich zu erkennen durch die
vollméchtige Verfiigung iiber die Uberlieferung und den Sinn fiir die Theo-
dizee. Es ist jene Theologie, aus der in der zweiten Hilfte der persischen
Epoche, ebenfalls auf der Grundlage der ezechielischen Tradition, die Prie-
sterschrift hervorgegangen ist.

Damit ist der theologiegeschichtliche Ort auch der Jahwewort-Bearbei-
tung vorgegeben.” Sie trigt mit grossem Nachdruck einen einzigen Gedan-
ken bei: Elija verkorpert den unbedingten Vorrang des Gotteswortes vor
dem Geschehen. «Auf dieses Idealbild eines Propheten ... passt, wie auf

7 Zimmerli ldsst dies gegen Eissfeldt nicht gelten. So erhilt er statt der Nachwirkung
das Urbild der ezechielischen Form (54).

¥ Die Schwierigkeiten sind dhnlich wie bei dem Bild des Mose, mit dem das Bild Elijas
sich nicht zufillig beriihrt. Dazu R. Smend, Der biblische und der historische Elia (1975),
in: ders., Zur iltesten Geschichte Israels. Gesammelte Studien II, BEvTh 100 (1987)
229-243, dort 2421,

% Aus der Ubersicht iiber den Sprachgebrauch des «DtrP», die Dietrich 70-102, bes.
81f. bietet, geht die Abhingigkeit von der ezechielischen Tradition deutlich hervor.



342 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

keine andere Prophetengestalt, das Wort des Amos: <Der Herr, Jahve, tut
nichts, ohne dass er seinen Entschluss seinen Knechten, den Propheten,
offenbaren wiirde> (Am 3,7).»" «Dem Leser wird férmlich eingehimmert,
dass das Prophetenwort unweigerlich in Erfiillung geht.»* Von der wirk-
lichen Prophetie ist dieses Dogma weit entfernt. Der «systematisch durch-
gefiihrte Gedanke, Geschichte sei im entscheidenden Erfiillung von Weis-
sagungen»,*” behauptet nicht weniger, als die Welt vollstindig durch Schrift-
exegese erkliren zu konnen. Im Alten Testament gipfelt diese Wort-
theologie in dem «Wortbericht» der priesterschriftlichen Schopfungserzéh-
lung, der allem Sein der Welt das Wort Jahwes voraussetzt.

Christoph Levin, Go6ttingen

% 1. Benzinger, Jahvist und Elohist in den Konigsbiichern, 1921, 50. Die verbreitete
Behauptung, Am 3,7 sei «deuteronomistisch», ist gegenstandslos.

8 Dietrich 107.

% Dietrich 108.



	Erkenntnis Gottes durch Elija

