
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 3-4

Artikel: Erkenntnis Gottes durch Elija

Autor: Levin, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erkenntnis Gottes durch Elija

Unter der Überschrift «Das Wort Jahwes an Elia» hat Rudolf Smend

«Erwägungen zur Komposition von 1 Kön 17-19» vorgelegt, die «ein

Ausgangspunkt zu weiterer Arbeit an dem komplizierten Gegenstand» sein
wollen.1 Als Einstieg dienen ihm drei bekannte Dubletten in I Kön 18 und 19:

der zweimal wörtlich gleiche Dialog in 19,9b-10 und 13 b-14, «in dem Elia auf
die Frage, was er hier, am Gottesberg, wolle, seine bedrängte Lage
schildert»; das zweiteilige Gebet Elijas in 18,36 und 37; und der doppelte Bericht
von der Wiederaufrichtung des Altars 18,30b und 31-32 a. Welche Fassung
die ursprüngliche ist, welche nachgetragen, ist in allen Fällen entschieden.
Zu Kap. 19 befand Wellhausen: «Von v. 9 b (nach dem Athnach) an bis v. 11 a

(whnh excl.) ist alles zu streichen, als falsche Vorausnahme».2 In Kap. 18

«kann es keinen Zweifel geben, dass 37 viel genauer in diesen Zusammenhang

passt..., während die Aussagen von *36 sich ohne weiteres aus ihm
wegdenken Hessen.»3 Ein späterer gesetzestreuer Leser hat «31 32a

eingeschoben, wonach Elia aus zwölf Steinen nach der Zahl der Stämme
einen Altar baut. Dabei citiert der Glossator noch Gen 35,10 aus dem
Priesterkodex.»4

Smend lenkt das Augenmerk darauf, «dass in den Zusätzen stets das

Wort Jahwes (dbr Jhwh) vorkommt Diese Gemeinsamkeit ergibt
zweifelsfrei, dass in der sekundären Bearbeitung der Eliageschichten unserer
Kapitel der Begriff des Wortes Jahwes eine hervorragende Rolle spielt.»3
Eine Analyse des Anfangs der Elijaüberlieferungen bestätigt die Beobach-

1 VT 25 (1975) 525-543; wiederabgedruckt in: ders., Die Mitte des Alten Testaments.
Gesammelte Studien I, BEvTh 99 (1986) 138-153.

2 Die Composition des Hexateuchs und der historischen Bücher des Alten Testaments,
41963, 280 A.

3 Smend 527 139f.).
4 I. Benzinger, Die Bücher der Könige, KHC IX, 1899, 110.
5 S. 528 140).
6 Prophétie und Geschichte, FRLANT108 (1972) 122-125. Dietrich schreibt die Zusätze

einer deuteronomistischen Redaktion «DtrP» zu, die weite Teile des deuteronomisti-
schen Geschichtswerks bearbeitet habe. Diese Festlegung wird von Smend vermieden
(vgl. aber ders.. Die Entstehung des Alten Testaments, 21981,122). Nach Dietrich hat DtrP
die (vorgegebenen) Erzählungen I Kön 17,2-18,2a in den Zusammenhang eingefügt.
Smend beschränkt den Einschub auf V. 7 oder 8 bis 24, so dass 18, laa. 2a als rückwärtige



330 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

tung. In Einklang mit W.Dietrich6 sieht Smend in I Kön 17,2-5a.8-
9.14b. 16.24b; 18, laßyb eine Bearbeitung am Werk, deren Eigenart mit den
Zusätzen 19,9b-llaa; 18,36* und 18,30b-31 übereinstimmt:7 «Das Wort
Jahwes» ist «im wörtlichen Sinne das treibende Motiv», das das Geschehen

von Szene zu Szene voranbringt. Es liegt nahe, ein und dieselbe Hand am
Werk zu sehen. Smend sieht sich bewogen, «wenigstens probeweise eine
deuteronomistische Bearbeitung anzunehmen», fügt aber hinzu, dass «der

Begriff <deuteronomistisch> nicht von vornherein gepresst werden darf».8

Der Anlass ist, dass die Bearbeitung «in fraglos deuteronomistisch redigiertem

Zusammenhang steht», nämlich im deuteronomistischen Geschichtswerk.

Wie Smend damit andeutet, ist der Begriff «deuteronomistisch» eher
unbestimmt. In früheren Zeiten war er bisweilen lediglich eine Art Synonym
für «redaktionell», zumal wenn er für Texte des deuteronomistischen
Geschichtswerks gebraucht wurde. Für sich allein kann er der neueren
Redaktionskritik, die Rudolf Smend begründet hat, nicht genügen.9 Selbst ihn als

Dachbegriff einer Redaktionsgeschichte, die in mehreren Stufen verlaufen
ist, zu verstehen, ist fragwürdig. Am gegebenen Beispiel: Wenn der Bezug
auf das Deuteronomium, den die Bezeichnung «deuteronomistisch» unterstellt,

etwas besagt, ist der Begriff «Wort Jahwes» nicht deuteronomistisch.1"
Seine Ursprünge werden vielmehr in der Prophétie zu finden sein, genauer
in dem Bemühen, das Ereignis der Prophétie, nachdem es geschehen ist,
begrifflich zu fassen. Indem wir Smends Beobachtungen nehmen, wie er sie

verstanden haben will: als Ausgangspunkt, ist es vielleicht möglich, den

theologiegeschichtlichen Ort der von ihm beschriebenen Bearbeitung - wir
wollen sie für diesmal «Jahwewort-Bearbeitung» nennen - ein wenig näher
zu umreissen.

Rahmung der Kerit-Szene dem älteren Text angehört. Weitere Unterschiede bestehen bei
der erweiterten Botenformel in 17,14 Anfang, die Smend offenbar nicht zur Bearbeitung
rechnet, sowie bei den Versen 14b und 16a, die er ihr über Dietrich hinaus zuweist (531-533

143-145). Zu 17,24b s. bei Dietrich S.125 A. 65, zu 19,9b S.123 A. 60.
7 Mit kleinen Abweichungen wird diese Literarkritik von G. Hentschel, Die

Elijaerzählungen. EThSt 33 (1977) 84-90, und E. Würthwein, Die Bücher der Könige, ATD 11,2,
1984, 205-207, übernommen.

8 S. 532 143).
9 Diese Notwendigkeit hat bisher zu Bildungen wie «DtrH», «DtrP», «DtrN» und

weiteren geführt.
10 Der Einwand von W. Thiel, in I Kön 17 fehle jede Spur deuteronomistischer

Terminologie, ist nicht von der Hand zu weisen (Deuteronomistische Redaktionsarbeit in den

Elia-Erzählungen, in: Congress Volume Leuven 1989, VT.S 43 [1992] 148-171, dort 168);
ähnlich Hentschel 51 f.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 331

Als Einstieg soll wiederum eine Dublette dienen, in der sich spätere
Bearbeitung älteren Stoffes verrät. In der Erzählung von der Auferweckung
des Knaben 17,17-24 wendet Elija sich zweimal im Gebet an Jahwe: bevor er
sich über den Knaben legt (V. 20), und währenddessen (V. 21aßb). Die
Doppelung wäre unverdächtig, würde das Gebet nicht beide Male wörtlich
gleich eingeführt: «Und er rief Jahwe an und sprach: Jahwe, mein Gott»
(wajjiqrä' 'celJhwh wajjomar Jhwh "elohclj).u Was auf diese Anrufung jeweils
folgt, unterscheidet sich sehr. Das zweite Gebet spricht die Bitte aus, die

man erwarten kann: «Möge doch das Leben dieses Knaben in ihn
zurückkehren.» Jahwe erfüllt sie in V. 22 aufs Wort. Das erste Gebet hingegen
benennt in der Form der klagenden Frage ein theologisches Problem: «Hast
du sogar der Witwe, bei der ich zu Gast weile. Übles getan, ihren Sohn zu
töten?!» Elija geniesst bei der Frau das Gastrecht, und dennoch stirbt deren
Sohn: Das verletzt die Gerechtigkeit Gottes.

Elijas Klage nimmt auf und bringt vor Jahwe, was die Frau in V. 18 gegen
Elija vorgebracht hat: «Was habe ich mit dir zu schaffen, Gottesmann! Du
bist zu mir gekommen, (Gott) an meine Schuld zu erinnern und meinen
Sohn zu töten!» Die Wendung l'hâmît 'cet bertî stellt zwischen beiden
Redegängen eine wörtliche Verbindung her. Auch das theologische Problem ist
dasselbe. Diesmal wird es nicht als Frage benannt, sondern in Form einer
hypothetischen Lösung - die der Fortgang der Erzählung als Irrtum erweisen
wird: Da den Gottesmann eine Aura der Gottesnähe umgibt, vermutet die

Frau, dass Gott eine vergessene Schuld bemerkt und sie mit dem Tod des

Sohnes gestraft habe. Wie Elijas erstes Gebet lässt auch die Rede der Frau
sich herauslösen. Die in V. 17 begonnene Handlung wird in V. 19 weitergeführt.

Die zutreffende Lösung folgt, nachdem die Auferweckung des Knaben
geschehen ist, und wieder als Rede der Frau: «Jetzt habe ich erkannt, dass

du ein Gottesmann bist.» Das Wunder hat erwiesen, dass Elija mit Gott in
engstem Bunde steht, und hat auch die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes
im guten Sinne beantwortet. Dass die Frau schon in V. 18 Elija als Gottesmann

anredet, ist nur scheinbar paradox; der Beweisgang hätte sich anders
nicht darstellen lassen. Die Wortwahl belegt, dass V. 24a mit V. 18 auf ein
und dieselbe literarische Ebene gehört. An der breiten Einleitung: «Da
sprach die Frau zu Elija», ist abzulesen, dass auch diesmal ein Nachtrag
vorliegt. Er ist an den Schluss der Erzählung angehängt.

11 Die Abweichungen der Septuaginta in V. 20 fallen nicht ins Gewicht. Sie beruhen
wohl auf einer verderbten Vorlage, die wörtlich wiederzugeben versucht worden ist. Mit
HVou ist das Ketib 'cel Jhwh falsch aufgelöst worden.



332 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

Unsere Literarkritik wird belohnt mit der Form der ursprünglichen
Erzählung, die nunmehr hervortritt: Von der Exposition V. 17 abgesehen, ist
sie achsensymmetrisch.12 Die Achse - sie bezeichnet zugleich die Pointe -
verläuft zwischen Elijas Gebet V. 21 und seiner wörtlichen Erhörung V. 22.

Die hinführenden und die von der Erhörung rückführenden Schritte in V. 19

und 23 stehen in gegenläufiger Folge.13 Dieser kunstvolle Aufbau wird von
den Zusätzen im Sinne eines gewöhnlichen Endgefälles mit Exposition V. 18,

Krise V. 20 und Lösung V. 24a überlagert. Alle drei Ergänzungen sind
Reden. Sie greifen in die Handlung nicht ein, sondern deuten sie.

Der Zusammenhang der Zusätze zeigt, dass eine planvolle Bearbeitung
vorliegt. Um sie von der Jahwewort-Bearbeitung zu unterscheiden, soll sie

«Gottesmann-Bearbeitung» genannt werden nach dem auffallendsten
Kennzeichen, der Bezeichnung 'is hâ'xlohîm für Elija.14 Ihren
theologiegeschichtlichen Ort muss man nicht suchen. «Der Ausdruck <zur Anklage
bringen> (I Kön 17,18) begegnet in seiner juristischen Bedeutung sonst erst
und nur Ez 21,28f.; 29,16; Num 5,15 (Priesterschrift). Die deutende Formel
<erkennen, dass du, Jahwe, der Gott bist> (I Kön 18,37; im Niphal <kund
werden> 18,36; auf Elia bezogen 17,24) ist ausserhalb des Ezechielbuches

verhältnismässig selten und fällt in den Elia-Erzählungen um so mehr auf.»15

12 Vgl. das Schema von A. Schmitt, Die Totenerweckung in 1 Kön. xvii 17-24, VT 27

(1977) 454-474, dort 460.
13 Die streng durchgeführte Form ist geringfügig beeinträchtigt durch zwei falsche

Lesungen, die infolge der Ergänzungen unterlaufen konnten. In V. 19 lies 'elijjähü statt
'elœhâ. Nach der Exposition V. 17 wird als zweite Hauptperson Elija eingeführt. Das Ketib
ist mehrdeutig. LXX schwankt zwischen Hkiou und kqoç xf)v yvvaL'xa 'elœhâ). In
V. 23b ist umgekehrt 'elijjähü durch 'elœhâ zu ersetzen. Die Erzählfolge wird durch die
unvermittelte Nennung des gleichbleibenden Subjekts gestört.

14 Ich übernehme die Bezeichnung von H.-Ch. Schmitt, Elisa, 1972, bes. 85-89; denn es

ist zu vermuten, dass die Gottesmann-Bearbeitung der Elija-Erzählungen sich mit der von
Schmitt beschriebenen Gottesmann-Bearbeitung der Elischa-Überlieferung literarisch
berührt. Bei der Zuweisung der Belege des Schlüsselbegriffs 'îs hä""lohim verfährt Schmitt
nicht einheitlich. Gewiss verbietet sich das mechanische Postulat einer einzigen Schicht, da
die Bezeichnung, einmal eingeführt, auch von Späteren verwendet worden sein kann.
Unwahrscheinlich ist jedoch, dass 'is hä'"lohim dem Ursprung nach sowohl redaktionell als

auch quellenhaft ist, den Eigennamen Elischa ersetzt hat und durch ihn ersetzt worden ist
(90f.). Sollte die Gottesmann-Bearbeitung in I Kön 13; 17-18; 20; II Kön 1 mit der Gottes-
mann-Bearbeitung in II Kön 2-13 identisch sein, müsste ferner die These überprüft werden,

«sie als die Bearbeitung zu verstehen, die die Elisatradition in die Königsbücher
einfügte». «Die Tatsache, dass sich die Gottesmannbearbeitung gleichzeitig auf heterogene

Teile der Elisatradition erstreckt» (87) und möglicherweise weitere Bereiche der
Königebücher einschliesst, steht mit ihr nicht in Einklang.

15 G. Fohrer, Elia, AThANT 53 (21968) 54.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 333

Ein Unterschied zu den Erweisworten des Ezechielbuches16 besteht nur
darin, dass die Erkenntnisformel eine Prophetenerzählung statt eines

Prophetenwortes beschliesst. «Gattungsmässig ist diese poetische Erzählung als

prophetische Erweislegende zu bestimmen, die in ihrem Schlusssatz ihr Ziel
findet: Jetzt weiss ich, dass du ein Mann Gottes bist und Jahwes Wort in
deinem Munde Wahrheit ist> (V. 24).»n

Den letzten Satz der Witwe (V. 24b) haben wir bisher ausser acht gelassen,

«durch den die neue Tat des Elia als neuer und vollgültiger Erweis
seiner Begabung mit dem Worte Jahwes qualifiziert wird».18 Smend hat in
ihm eine redaktionelle Ergänzung erkannt. Ihrer Aussage nach ist sie der
Jahwewort-Bearbeitung zuzuweisen. Aus der Textfolge ergibt sich, dass

diese Ergänzung den Zusatz V. 24a voraussetzt. Daraus folgt: In I Kön
17,17-24 geht die Gottesmann-Bearbeitung der Jahwewort-Bearbeitung
voran.

Mit dieser Schichtenfolge ist die Vermutung berührt, die Komposition
von I Kön 17 gehe in Teilen auf die Jahwewort-Bearbeitung zurück. Sie hält
nicht stand. Unbestrittene Grundlage ist die Erzählung von der Dürre, die in
17,1 einsetzt und in 18,2b fortgeführt wird. Dieses Gerüst bestand zu keiner
Zeit für sich; denn 18,2b schliesst schlecht an 17,1 an. Dem Folgesatz, den
wir für diesen Fall erwarten, widerspricht die Inversion, die wir vorfinden.
Sie erklärt sich indessen, wenn ein Szenenwechsel vorausging: Die Erzählung,

wie Elija am Bach Kerit von den Raben gespeist wurde (V. 5b-6), hat

von Anfang an zu der Dürreerzählung gehört.19 Die Bearbeitung, die in
V. 2-5a das Wort Jahwes vorausschickt, verbindet nicht, sondern trennt.

Im Unterschied zur Kerit-Szene ist das Speisungswunder V. 7-16 ein
Nachtrag. Die Erzählung ist in V. 10b-lla den Gegebenheiten angepasst
worden: «Die Bitte um Wasser ist erst Element der Dürre-Komposition; sie

wird im folgenden Text nicht berücksichtigt.»20 Der Redegang stört die

Abfolge; statt dass die Frau wie in V. 12 ihren Einwand vorbringt, wendet sie

16 Vgl. W. Zimmerli, Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezechiel (1954), in: ders.,
Gottes Offenbarung. Gesammelte Aufsätze I, TB 19 (21969) 41-119, bes. 84; sowie ders..
Das Wort des göttlichen Selbsterweises (Erweiswort), eine prophetische Gattung (1957),
ebd. 120-132.

17 R. Kilian, Die Totenerweckung Elias und Elisas - eine Motivwanderung?, BZ NF 10

(1966) 44-56, dort 46.
18 Smend 531 142).
19 Vgl. O.H. Steck, Überlieferung und Zeitgeschichte in den Elia-Erzählungen,

WMANT26 (1968) 10f., gegen Fohrer 35.
20 Würthwein 212 A. 28.



334 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

sich zunächst zum Gehen.21 Auch der Ausspruch des Elija ist nachträglich
erweitert. Das eigentliche Orakel, als Doppeldreier poetisch geformt, findet
sich in V. 14a (ab kad). Hingegen hat man «in 14b einen Zusatz zu sehen, der
die Geschichte auf die spezielle Situation dieser Dürre beziehen soll, die sie

sonst nicht voraussetzt.»22 Die Erzählung muss ausserhalb des hiesigen
Zusammenhangs entstanden sein. Den redaktionellen Übergang zwischen beiden

Überlieferungen bildet unübersehbar V. 7. Er hat sein - auch im Stil
verwandtes - Gegenstück in 18,laa.2a, das auf 18,2b zurücklenkt. Der so

geschaffene Ablauf, «also 17,1.5b-7.10-15; 18, laa. 2a..., würde einen in sich

geschlossenen Zusammenhang ergeben.»23 An ihm ist die Jahwewort-Bearbeitung

nicht beteiligt. Erst nachträglich tritt sie in beiden Übergängen
zwischenein, nämlich in 17,8-9 und 18,laßyb, und stört eher, als dass sie

verbindet. «So stösst sich, zwar nicht durch völlige sachliche Unvereinbarkeit,

aber doch zumindest stilistisch, in 18,1 das <dritte Jahn innerhalb der
Wortereignisformel mit der vorher genannten dängeren Zeit>»,24 und auch
die Inversion liesse sich als Hinweis auf eine literarische Zäsur anführen. Für
die Geschichte von dem Mehl- und Ölwunder kommt die Einfügung durch
die Jahwewort-Bearbeitung nicht in Betracht.25

Das verhält sich ebenso bei der Erzählung von der Auferweckung des

Knaben, deren später Einbau allgemein zugestanden ist. Dass die Marginalie,

die die Jahwewort-Bearbeitung in V. 24b angebracht hat, keine redaktionelle

Klammer ist, versteht sich um so eher, als die Erzählung einer
Verklammerung gar nicht bedarf. Die redaktionelle Überleitungsformel «Und
es geschah nach diesen Begebenheiten» (wajehî 'ahar haddebârîm hâ'ellœ)
V. 17aa lässt sich nämlich von dem invertierten Verbalsatz, der folgt, nicht
lösen.26 Sie ist unverzichtbarer Teil der Exposition. Im Unterschied zu V. 7-
16* beruht die Erzählung nicht auf vorgegebener Überlieferung, ist vielmehr
für ihren hiesigen Ort entstanden.27 Deutlich wird das an der Identität der

Hauptperson: Sie wird als die Frau eingeführt, die der Leser aus dem
Speisungswunder kennt, und ist doch die arme Witwe nicht mehr, sondern

21 E. Schwab, Das Dürremotiv in I Regum 17,8-16, ZAW 99 (1987) 329-339, dort 334f.,
widerspricht Würthwein ohne hinreichenden Grund.

22 Smend 533 144).
23 Smend 532 144).
24 Smend.
25 Dass die Jahwewort-Bearbeitung sich in 18,1b mit dem redaktionellen Zusatz 17,14b

auffällig berührt, beruht auf Entlehnung. Vgl. Schwab (o. A. 21), 333f.
26 Vgl. ebenso I Kön 14,1; II Kön 20,1; anders Gen 22,1.20; Jos 24,29; I Kön 21,1.
27 So offenbar auch Würthwein 222f.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 335

Besitzerin eines Hauses. Unter Vorgabe von V. 7-16 par. II Kön 4,1-7 wird
die Abfolge von II Kön 4 nachgeahmt, wo an das Speisungswunder, das der
Witwe eines Prophetenjüngers zugute kommt, die Auferweckung des Sohnes

der Schunemiterin anschliesst.2f<

Die Gottesmann-Bearbeitung, die in V. 18.20.24a eingreift, setzt deshalb

voraus, dass die Auferweckungserzählung bereits Teil von I Kön 17 ist.

Unwillkürlich wird in V. 20 die Besitzerin des Hauses als «Witwe» benannt
(vgl. V. 10). Zum Schluss ist die Jahwewort-Bearbeitung in V. 2-5a. 8-9.14

(bis Jisrä'el). 16.24b; 18,laßyb hinzugetreten, als fünfte literarische Schicht
des Kapitels. Sie stellt sich als Kommentierung heraus, mit der keine
redaktionelle Absicht mehr verbunden ist.

Bisher beruht unsere Folgerung, die Jahwewort-Bearbeitung sei jünger
als die Gottesmann-Bearbeitung, einzig auf der Schichtenfolge in 17,24a und
b. Sie würde nicht viel besagen, wenn die Abfolge von Erweiswort und Wort
Jahwes sich nicht in dem nachgetragenen Gebet Elijas 18,36* wiederholen
würde, sogar bis in die Besonderheiten des Satzbaus hinein. Wie in der

Feststellung der Frau ist in Elijas Wunsch voran der Zeitbezug hervorgehoben.

Er soll die Ergänzung auf die vorgegebene Szene beziehen: «Jetzt Çattâ
zct) habe ich erkannt» - «Heute (hajjôm) möge erkannt werden». Anlässlich
der Opferprobe steht an erster Stelle die Gottheit Jahwes auf dem Spiel.
Doch wie in 17,24a fehlt auch die Frage nach der Autorität des Propheten
nicht: «Heute möge erkannt werden, dass du Gott in Israel bist, ich aber
dein Knecht bin!» Daran schliesst mit Inversion der Verweis: «und dass in
deinem Wort29 ich dies alles getan habe.» Er ist wie in 17,24b nachgetragen.
Der Wechsel von Nominalsätzen zu invertiertem Verbalsatz innerhalb ein
und desselben, von kî regierten Objektsatz-Gefüges ist ein Stilbruch, der
sich am leichtesten erklärt, wenn mehrere Hände beteiligt sind.30 Man kann
nicht entgegnen, die Erkenntnisformel, die aus V. 37 vorweggenommen ist,31

diene nur dazu, die Aussage über das Wort Jahwes einzubinden: dafür hat
sie zu grosses Gewicht und wäre auch die Einbindung zu schlecht gelungen.
So liegt auch hier die Abfolge von Gottesmann-Bearbeitung und Jahwe-

28 «In der Anekdote von der Totenerweckung in 17,17-24 handelt es sich um eine
Übertragung aus der Elisa-Überlieferung (II Kön 4,18-37) auf den grösseren und
bedeutenderen Elia» (Fohrer 35f., mit vielen Nachfolgern; zuvor A. Jepsen, Nabi, 1934, 65f.).
Die wichtigsten Gründe stellt A. Schmitt (o. A.12), 454f., zusammen.

29 Lies sg. mit Qere.
30 Der gleiche Bruch zwischen V. 37a und b wird von den meisten mit einem literarischen

Nachtrag erklärt.
31 Smend 527 139f.).



336 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

wort-Bearbeitung vor.32 Die Gottesmann-Bearbeitung ist in diesem Falle

sogar mit zwei literarischen Schichten vertreten; denn das Erweiswort in
V. 37aßy dürfte gleichfalls nachgetragen sein und teilt mit 17,24a und
18,36a* das Thema. Die Opferprobe muss nicht erläutert werden. Sie
vollzieht sich: «Antworte mir, Jahwe, antworte mir! Da fiel das Feuer Jahwes
herab» (V. 37aa.38*).

Ein drittes Beispiel für die Abfolge von Gottesmann-Bearbeitung und
Jahwewort-Bearbeitung ist die Erzählung von der Orakelbefragung Ahasjas
II Kön 1, genauer der Einschub V. 9-16,33 der berichtet, wie der König
dreimal einen Trupp von fünfzig Soldaten sendet, um Elija herbeizuzitieren.
Die ersten beiden Male verfügt der Prophet ein Gottesurteil, das wie in I
18,38 geschieht: «Bin ich ein Gottesmann, so falle Feuer vom Himmel». Als
der dritte Hauptmann vor ihm in die Knie fällt und das Gottesurteil in langer
Rede anerkennt (V. 13-14), geht Elija mit ihm zum König. Auch wenn die
Erkenntnisformel diesmal fehlt, ist die Szene wie die Erzählung von der
Auferweckung des Knaben eine «Erweislegende».34 Der Zusammenhang
wird immer gesehen. «In beiden Anekdoten - und nur in ihnen - wird Elia
als <Gottesmann» bezeichnet».35 Da die Apologetik dieselbe ist wie in I
17,24a; 18,36a*. 37, liegt es nahe, auch II 1,9-16* der Gottesmann-Bearbei-

tung zuzuweisen. «Hier verschafft sich nachträglich ein Prophetenbild
Einlass, das dann vor allem die Elisaüberlieferung gestaltet hat.»36

Der Jahwewort-Bearbeitung gehört in II Kön 1 der Erfüllungsvermerk
V. 17aa*: «nach dem Wort Jahwes, das Elija geredet hatte» (kidbar Jhwh

sœr dibbœr 'elijjâhû). Der Wortlaut stimmt mit 117,16 nahezu überein. Er
lässt sich leicht herauslösen; denn der unterbrochene Ablauf wajjämöt waj-
jimlok Jehôrâm tahtâw ist stehende Wendung.37 In ihr greifen wir die älteste

Grundlage des Kapitels: «Und Ahasja fiel durch das Gitter am Obergemach
in Samaria, erkrankte und starb; und Joram wurde König an seiner Statt,

32 Einen Hinweis auf das Alter von V. 36 gibt die einleitende Anrufung. «Die Phrase
<Gott Abrahams, Isaaks und Israels» findet sich nur noch 1 Chr 29,18 und 2 Chr 30,6»
(A. Sanda, Die Bücher der Könige, EHAT 9 1,1911, 439).

33 Zur Literarkritik vgl. R. Kittel, Die Bücher der Könige, HK15.1900,181; H. Gress-

mann, Die älteste Geschichtsschreibung und Prophétie Israels, SAT II 1, 21921, 282f.;
Würthwein 268 f.

34 Möglicherweise bestand der Gotteserweis zunächst nur in V. 9-10 und wurde von
zweiter Hand um V. 11-14.15b erweitert.

35 Fohrer 36; vgl. auch 43.
36 O.H. Steck, Die Erzählung von Jahwes Einschreiten gegen die Orakelbefragung

Ahasjas (2 Kön 1,2-8. *17), EvTh 27 (1967) 546-556, dort 547.
37 II Sam 10,1; II Kön 8,15; 13,24; Gen 36,33-39; vgl. auch I Kön 16,22; 12,22;

15,10.14.25.30.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 337

denn er hatte keinen Sohn» (V. 2a.l7aa*.b).38 Diese Annalennotiz hat die

Erzählung von der Abgötterei des Ahasja hervorgebracht. Eingefügt
zwischen Krankheit und Tod, soll sie begründen, dass die Krankheit zum Tode
verläuft.39

Das Jahwewort, auf das in V. 17aa* verwiesen ist, ergeht in der Erzählung
dreimal: als Auftrag des Engels (V. 3-4), den Elija sodann den Boten des

Königs weitergibt (V. 6), und am Ende durch Elija selbst (V. 16). Die
Überbringung durch Elija entspricht dem Erfüllungsvermerk am genauesten -
und ist zugleich im Ablauf entbehrlich. Elija hat «dem Könige selbst nichts
weiter zu sagen als was ihm bereits durch seine Boten ausgerichtet
wurde».40 Gegenüber V. 3-4 und V. 6 ist V. 16 in bezeichnender Weise erweitert:

«Gibt es etwa keinen Gott in Israel, sein Wort zu erfragen (lidros
bidbärö)». Hier haben wir die Fassung der Jahwewort-Bearbeitung vor uns.

In welchem Verhältnis steht sie zur Gottesmann-Bearbeitung? Als
Schluss des Einschubs V. 9-16 kann sie nur entweder mit ihr identisch, oder,
da in V. 15b ein Abschluss bereits erreicht ist, ihr nachgetragen sein. Ein
Hinweis, die Frage zu entscheiden, liegt darin, dass auch II Kön 1 dem
Ablauf von Auftrag und Erfüllung folgt, wie er in I Kön 17 von der
Jahwewort-Bearbeitung eingetragen worden ist - nur dass an Elija nicht das «Wort
Jahwes» ergeht, vielmehr der Engel Jahwes zu ihm redet (V. 3-4). Dabei «ist
die Doppelung zwischen V. 3 f. und V. 5 f. auffällig» und lässt auf Ergänzung
schliessen.41 «Der Sinn der Interpolation ist es, zu zeigen, dass Elija nicht
von sich aus, sondern nur auf göttliche Weisung hin handelt.»42 In derselben
Weise und offensichtlich von derselben Hand ist auch V. 15a eingefügt
worden:43 Der Engel Jahwes autorisiert Elija, mit dem dritten Hauptmann zu
ziehen. Dieser Zusatz steht mitten im Text der Gottesmann-Bearbeitung
und ist somit jünger als diese. An V. 3-4 gemessen, dürfte er nicht für sich

stehen, vielmehr in dem Jahwewort V. 16 sein Ziel haben. Sollte V. 15a mit
V. 16 auf eine Stufe gehören, wäre auch für II Kön 1 die Abfolge von
Gottesmann-Bearbeitung und Jahwewort-Bearbeitung belegt.

Das Ergebnis ist nicht auf die Elija-Erzählungen begrenzt. In der Auslegung

von II Kön 1,9-16 wird immer beobachtet, dass die Szene sich eng mit

38 Y. Minokami mündlich. Die Datierung V. 17aßy, die 3,1 widerspricht, ist später
Nachtrag. Sie fehlt in LXXL.

39 Dieses Interesse ist schon der Art vergleichbar, wie die Chronik die Krankheiten
Asas (I Kön 15,23) und Asarjas (II Kön 15,5) kommentiert, vgl. II Chr 16,12; 26,16-21.

40 Benzinger 127.
41 Dietrich 125 A. 66, der eine Beobachtung Benzingers aufnimmt und zurechtrückt.
42 Würthwein 267.
43 Würthwein.



338 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

der Erzählung vom Gottesmann in Bet-El 1 Kön 13 berührt. «Es ist derselbe

Geist, der I Reg 13 erfüllt.»44 Schon der Titel 'îs hâ'œlohîm weist darauf, dass

wir uns auch dort im Bereich der Gottesmann-Bearbeitung(en) bewegen.
Wellhausen hat das Wesen des Kapitels am genauesten erfasst: «eine Legende

im Stil des Midrasch».45 Der Ursprung der in vielen Schritten immer
weitergesponnenen Erzählung liegt in V. la (ohne bidbar Jhwh). 2 (ohne
bidbar Jhwh). Er ist ein Vaticinium ex eventu auf die Zerstörung des Heiligtums

von Bet-El, die in II Kön 23,20 Joschija zugeschrieben wird. «Nachdem

der häretische Kultus kaum seinen Anfang genommen, wird ihm der

Untergang angesagt».46 In einem zweiten Schritt ist ergänzt, wie der König
den Prophetenspruch vernimmt und den Gottesmann einladen will, wohl um
ihn umzustimmen. Dieser verweigert sich, indem er auf ein Gebot verweist,
das er nicht übertreten wolle (V. 4aß.7-10). Später wird hinzugefügt, dass

der Gottesmann auftrat, während Jerobeam opferte. Als Jerobeam auf den
Gottesmann zeigt: «Ergreift ihn!», verdorrt ihm die Hand. Trotz dieser
Gottesstrafe bleibt er bei seiner Sünde (V. Ib. 4aßb. 33-34). Der König bittet
den Gottesmann um Fürbitte bei Jahwe und wird geheilt (V. 6). Der Gottesmann

kündigt ein Zeichen an: Der Altar soll auf der Stelle zerbersten. So

geschieht es, ungeachtet dass der ältere Text die Zerstörung des Altars durch

Joschija vorhersagen wollte (V. 3.5). Ein Anhang begründet, warum der
Gottesmann aus Juda in Bet-El begraben wurde: Gott hat ihn durch einen
Löwen mit dem Tode bestraft, da er dem in V. 9 erwähnten Gebot schliesslich

doch nicht gehorcht hat (V. 11-32). Damit ist auf II Kön 23,17-18
reagiert, einen Nachtrag, in dem berichtet ist, dass Joschija das Grab des

Gottesmannes verschont habe, als er in Bet-El die Gräber öffnen liess.

Die Nähe dieses Midraschs zu der Gottesmann-Bearbeitung der Elija-
Erzählungen ist augenfällig, zumal bei der Zerstörung des Altars und der

Heilung der Hand Jerobeams. Beide sind Erweiswunder nach Art der
ägyptischen Plagen. Für uns von Belang ist, dass auch in I Kön 13 die Jahwewort-
Bearbeitung begegnet, und zwar wiederum als jüngste der zahlreichen
literarischen Schichten. Siebenmal ist die Klausel bidbar Jhwh «im Wort Jahwes»

eingestreut (V. 1.2.5.9.17.18.32). In allen Fällen lässt sie sich leicht herauslösen.

Eine nachgetragene Definition führt das Zeichenwunder auf Jahwes

Wort zurück (V. 3aßy). Der Tod des Gottesmannes wird durch das Wort

44 Benzinger 127.
43 Die Composition des Hexateuchs 277.
4h Wellhausen.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 339

Jahwes angesagt (V. 20-22). Ein Erfüllungsvermerk stellt das Eintreffen fest

(V. 26bß).47

Die Schichtenfolge von Gottesmann-Bearbeitung und Jahwewort-Bear-
beitung wiederholt sich in den Elischa-Erzählungen. Das Wunder von der
Speisung der Hundert II Kön 4,42-44, eine Nachbildung des Speisungswunders

vom giftigen Gemüse V. 38-41, stammt als ganzes von der Gottesmann-
Bearbeitung.48 Es wird beschlossen mit dem Erfüllungsvermerk kidbar Jhwh
«nach dem Wort Jahwes». Voran geht als Jahwewort: «Denn so spricht
Jahwe: Man wird essen und übriglassen.» Die Zusätze gleichen aufs engste
der Jahwewort-Bearbeitung in der Erzählung von der Speisung der Witwe
I Kön 17,14 (bis Jisrä'el). 16.49

Die Erzählung von der Verheissung und Geburt des Sohnes der reichen
Frau von Schunem II Kön 4,8-17 ist auf ähnliche Weise ergänzt worden wie
die Erzählung von der Auferweckung des Sohnes der Witwe I Kön 17,17-24.
Was dort Ziel ist, steht diesmal am Anfang: Um zu begründen, dass sie

Elischa ein Obergemach einrichten will, äussert die Frau zu ihrem Mann:
«Siehe doch, ich habe erkannt, dass er ein heiliger Gottesmann ist, der

beständig bei uns vorüberkommt» (V. 9aßyb). Wie in I 17,24a ist die
Erkenntnisformel auf den Gottesmann bezogen. Aus den Dubletten geht hervor,

dass die Erzählung zunächst nur V. 8a. IIb. 12b. 16a. 17aba umfasst hat.50

Die Darstellung, die Frau habe das Obergemach eigens für Elischa
eingerichtet, und er sei immer wieder bei ihr eingekehrt, ist von der Gottesmann-
Bearbeitung hinzugefügt worden. Mit den aufwendigen Vorkehrungen, die
die Frau trifft, kommt wie in I 17,20 das Motiv der Gottesgerechtigkeit
hinzu: Das Wunder wird zum Gotteslohn.51 Am Schluss steht der Zweifel,
der in I Kön 17 am Anfang stand: «Sie sprach: Nicht, mein Herr, du Gottesmann,

täusche deine Magd nicht!» (V. 16b). Indessen wird er nur geäussert,
um durch das Wunder widerlegt zu werden und dessen Beweiskraft zu
erhöhen. Auch diesmal ist an die Erfüllung ein Verweis auf das Wort
angeschlossen (V. 17bß). Obgleich er auf das Wort Elischas, nicht Jahwes gerich-

1,7 Auch die Vorlage II Kön 23,16a ist von der Jahwewort-Bearbeitung nachträglich mit
einem Erfüllungsvermerk versehen worden. Er bezieht sich auf I Kön 13 (vgl. Dietrich
119 f.).

48 Schmitt 99-101.
49 Vgl. auch die Zusätze V. 21b. 22b im Wunder von der Heilung der Quelle II Kön

2,19-22.
•,0 Zur Ausscheidung von V. 13-15 vgl. Schmitt 97f.
51 Ähnlich die Gottesmann-Bearbeitung der Erzählung von der wunderbaren Ölver-

mehrung II Kön 4,1-7, dort V. laßyö.2aaß (ab mä). 3aßb. 4b. 7.



340 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

tet ist, dürfen wir darin wie in I 17,24b einen Vermerk der Jahwewort-
Bearbeitung sehen.

Die Erzählung von der Heilung des Syrers Naaman II Kön 5,1-27 ist am
Anfang stark erweitert. Statt dass Naaman auf geradem Weg zu Elischa eilt,
wendet er sich mit einem Brief des Königs von Aram an den König von
Israel. Der König antwortet auf die Bitte, den Syrer vom Aussatz zu heilen,
mit Bestürzung: «Bin ich denn Gott, der tötet und lebendig macht?!».
Sobald auf solche Weise das Problem zugespitzt ist, schaltet sich Elischa ein,
der als 'îs hâ'œlohîm bezeichnet ist: «Er komme zu mir, damit er erkenne,
dass ein Prophet in Israel ist» (V. 8b). Die Übereinstimmung mit I 17,24a
und II 4,9aßyb bedarf nur eines Hinweises. Nachdem das Wunder geschehen

(und die ursprüngliche Erzählung zu Ende ist), kehrt Naaman zu dem
Gottesmann zurück und bekennt: «Siehe, ich habe erkannt, dass es keinen
Gott auf der ganzen Erde gibt ausser in Israel» (V. 15a). Auch die
Jahwewort-Bearbeitung hat ihre Spur hinterlassen: Als Naaman siebenmal im
Jordan untertaucht, ist hervorgehoben, dass er dies «nach dem Wort des

Gottesmannes» getan habe. Der Vermerk ist ergänzt.52 Der Titel 'îs
hâ'œlôhîm, der dabei gebraucht ist, bestätigt ein weiteres Mal, dass die

Jahwewort-Bearbeitung die Gottesmann-Bearbeitung voraussetzt.
Es ist hier nicht möglich, die beiden Bearbeitungen in ihrem ganzen

Umfang darzustellen.53 Ein Beispiel aus wiederum anderem Zusammenhang
soll am Schluss stehen. «Der namenlose propheta ex machina», dessen

plötzliche Auftritte in den Aramäerkriegsbericht I Kön 20 eingesetzt sind
(V. 13-14.22.28),54 gehört ebenfalls der Gottesmann-Bearbeitung an. Auch
bei ihm trifft die Benennung 'îs hâ'œlohîm (V. 28) mit der Erkenntnisformel
(V. 13.28) zusammen. Die Zusätze schildern den Sieg über die Aramäer als

Tat Jahwes, mit der er seine wunderbare Macht an Israels überlegenen
Feinden beweist. W. Zimmerli hat am Beispiel von I Kön 20,13 und 28 die

Gattung des Erweisworts geradezu definieren können.55 «Wir finden in
diesen beiden Prophetenworten überraschend in ganz reiner und knapper
Form den Typ des in die Erkenntnisaussage ausmündenden Prophetenwortes

wieder, der für das Buch Ezechiel so bezeichnend war.»56 Nirgends ist die
Nähe zur ezechielischen Tradition deutlicher. Da es sich unbestreitbar um

52 Schmitt 79.
53 Das meiste ergibt sich aus H.-Ch. Schmitt, Elisa, in Verbindung mit W. Dietrich,

Prophétie und Geschichte.
54 Wellhausen 283f. mit dem literarkritischen Beweis.
55 Das Wort des göttlichen Selbsterweises (Erweiswort), eine prophetische Gattung.
56 Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezechiel 55.



Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija 341

Zusätze handelt,57 können wir sicher schliessen, dass die Gottesmann-Bearbeitung

in der traditionsgeschichtlichen Folge der ezechielischen Theologie
steht.

Das erlaubt ein kurzes Resümee. Die Gottesmann-Bearbeitung der
Königebücher setzt die Elija- wie die Elischa-Erzählungen als Bestandteil des

deuteronomistischen Geschichtswerks voraus. Die Zusätze finden sich

bevorzugt in Wundererzählungen, wunderbaren Bewahrungen im Krieg oder
Erzählungen wie der Opferprobe I Kön 18. Es gibt Anzeichen, dass die

Bearbeitung literarisch nicht einheitlich ist; kohärent ist die Theologie. Im
Vordergrund steht die Apologetik. Die Erzählungen wurden unter der
Feder der Bearbeiter zu einer Folge von Gottesbeweisen, die die Wundermacht,

ja Einzigkeit Jahwes erweisen. Diese wird von der Autorität des

Gottesmannes repräsentiert. Um die Beziehung auszudrücken, sind die

Eigennamen Elijas und Elischas durch die Bezeichnung 'îs hâ'xlohîm ersetzt.
Der Gebrauch des Titels deutet weiterhin an, dass die Bearbeiter in Elija
und Elischa weniger die Gestalten einer bestimmten Überlieferung sahen,
als die Träger eines Amtes. Dieses Amt versteht sich in der Erbfolge der

Prophétie. Es ist indessen so wenig prophetisch, wie die Prophétie mit einem
Amt vereinbar ist. Es hat enge Berührung mit dem Jerusalemer Priestertum,
wie aus der kritischen Haltung zu der Kultgründung Jerobeams hervorgeht.
Es ist aber ebensowenig im engeren Sinne priesterlich.58 Der Autoritätsanspruch,

den die Bearbeitung geltend macht, deutet am ehesten darauf, dass

mit dem Gottesmann die am zweiten Tempel betriebene «amtliche» Theologie

ihr Bild von sich selbst gezeichnet hat. Sie gibt sich zu erkennen durch die

vollmächtige Verfügung über die Überlieferung und den Sinn für die Theo-
dizee. Es ist jene Theologie, aus der in der zweiten Hälfte der persischen
Epoche, ebenfalls auf der Grundlage der ezechielischen Tradition, die
Priesterschrift hervorgegangen ist.

Damit ist der theologiegeschichtliche Ort auch der Jahwewort-Bearbei-

tung vorgegeben.59 Sie trägt mit grossem Nachdruck einen einzigen Gedanken

bei: Elija verkörpert den unbedingten Vorrang des Gotteswortes vor
dem Geschehen. «Auf dieses Idealbild eines Propheten passt, wie auf

57 Zimmerli lässt dies gegen Eissfeldt nicht gelten. So erhält er statt der Nachwirkung
das Urbild der ezechielischen Form (54).

58 Die Schwierigkeiten sind ähnlich wie bei dem Bild des Mose, mit dem das Bild Elijas
sich nicht zufällig berührt. Dazu R. Smend, Der biblische und der historische Elia (1975),
in: ders., Zur ältesten Geschichte Israels. Gesammelte Studien II, BEvTh 100 (1987)
229-243, dort 242 f.

59 Aus der Übersicht über den Sprachgebrauch des «DtrP», die Dietrich 70-102, bes.
81 f. bietet, geht die Abhängigkeit von der ezechielischen Tradition deutlich hervor.



342 Christoph Levin, Erkenntnis Gottes durch Elija

keine andere Prophetengestalt, das Wort des Arnos: <Der Herr, Jahve, tut
nichts, ohne dass er seinen Entschluss seinen Knechten, den Propheten,
offenbaren würde> (Am 3,7).»60 «Dem Leser wird förmlich eingehämmert,
dass das Prophetenwort unweigerlich in Erfüllung geht.»61 Von der
wirklichen Prophétie ist dieses Dogma weit entfernt. Der «systematisch
durchgeführte Gedanke, Geschichte sei im entscheidenden Erfüllung von
Weissagungen»,62 behauptet nicht weniger, als die Welt vollständig durch
Schriftexegese erklären zu können. Im Alten Testament gipfelt diese

Worttheologie in dem «Wortbericht» der priesterschriftlichen Schöpfungserzählung,

der allem Sein der Welt das Wort Jahwes voraussetzt.

Christoph Levin, Göttingen

601. Benzinger, Jahvist und Elohist in den Königsbüchern, 1921, 50. Die verbreitete
Behauptung, Am 3,7 sei «deuteronomistisch», ist gegenstandslos.

61 Dietrich 107.
62 Dietrich 108.


	Erkenntnis Gottes durch Elija

