Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 48 (1992)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Thomas O. Lambdin (hg. von H. v. Siebenthal), Lehrbuch Bibel-Hebrdisch, Giessen 1990.

An deutschsprachigen Lehrbiichern fiir das biblische Hebréisch herrscht eigentlich z. Zt. kein
Mangel. In den letzten 2-3 Jahrzehnten sind Werke erschienen, die der neueren semitistischen
Forschung und auch den gewandelten Vorstellungen von Didaktik eines altsprachlichen Unter-
richts Rechnung tragen. Auch Einfithrungen mit Ansitzen von strukturalistischer Linguistik her
sind verfiigbar. Wenn ein Lehrbuch aus dem Amerikanischen iibersetzt wird, um es deutschspra-
chigen Studierenden zuginglich zu machen, muss es besondere Vorziige aufweisen.

Rez. muss gestehen, dass sie dem hier anzuzeigenden Werk des namhaften Hebraisten (in
deutscher Bearbeitung) ratlos gegeniibersteht. Eines der wichtigsten Erfordernisse der neueren
Lehrmittel zum Bibelhebriisch, das Verwenden authentischer Sitze moglichst von Anfang an,
wurde hier krass missachtet, obwohl es, wie vorhandene Literatur zeigt, durchaus verwirklicht
werden kann. Doch das Buch geht noch einen grossen Schritt weiter in die nach Meinung der Rez.
falsche Richtung, indem es nicht nur eigene Sitze zur Illustration grammatischer Sachverhalte
erfindet, was immerhin einer Schulmeistertradition entspricht, sondern sich nicht scheut, bibli-
sche Erzihlungen umzuschreiben. Bis Lektion 24 (von insgesamt 55), in der erstmals der Narrativ
vorgestellt wird, arbeiten die Lernenden mit z.T. horrenden Sétzen und lesen gar als zusammen-
hingenden Text eine «hebridische» Nacherzihlung der Schopfungsgeschichte Gen 1, die gewiss
nicht geeignet ist, (passive) Sprachkompetenz zu vermitteln, im Gegenteil: Dadurch, dass der
Inhalt (im Sinne des als Information tiber Sachverhalte Gemeinten) der Schopfungsgeschichte in
einer hebriischen Erzihlstil missachtenden Satzfolge dargeboten wird, muss bei spiaterem Ver-
gleich mit dem Originaltext der Eindruck entstehen, verschiedene Ausdrucksformen, z. B. Narra-
tiv oder anreihendes Perfekt, seien beliebig austauschbar. Wenn dann nach Vorstellung des
impf.cons. der Lernende (108) aufgefordert wird, «in seiner idiomatischen Ubersetzung ...
grossziigigen Gebrauch von unterordnenden . . . Konstruktionen zu machen, darauf bedacht, die
im Hebriischen gemeinte logische oder zeitliche Folge zu erhalten», so hat eine solche Empfeh-
lung zwar Schultradition, doch fragt sich Rez., woher «der Lernende» die «gemeinte» Folge
kennen soll — es sei denn, er kenne die Bibel und ihren Sinn sowieso schon und lese somit den
hebriischen Text gewissermassen als Ubersetzung seiner Ubersetzung, jenes Textes, der ihm in
der eigenen Muttersprache geliufig ist.

Gewiss, unter den angedeuteten Vorbehalten mag der Ubungsteil geschickt der «Aneignung
des neuen und der Wiederholung des alten Stoffes» dienen. Deutsche Ubersetzung und Darbie-
tung im Druck sind ansprechend. Fleissige Benutzer des Buches erwerben solide Formen- und
Vokabelkenntnisse. Sie lernen einen griffig préisentierten Stoff, miissen sich aber wohl gelegent-
lich fragen, warum sich die biblischen Autoren nicht klarer ausgedriickt haben, wenn sie Erldute-
rungen wie die folgende lesen: «Im Hebréischen sind Konditionalperioden oft formal nicht als
solche gekennzeichnet.» Die «abschliessenden Bemerkungen zu den Satzfolgen» miissen dann
wie Symptomschilderungen seltener Krankheiten auf Medizinstudenten wirken: Man muss das
lernen, um fiir alle Probleme geriistet zu sein. Ob sich der Sinn dieser erstaunlichen Konstruktio-
nen nach solcher Knochenarbeit weiter erschliesst, als wenn man zu einer guten Ubersetzung
griffe, bleibe dahingestellt. Ahnliche Vorbehalte méchte Rez. — vom Problem der «Tempora»
einmal abgesehen — zur Darstellung der Bedeutung der Stammesmodifikationen anmelden.

Vieles ist gewiss eine Frage der Konzeption der Lernziele eines Sprachlehrbuches; diese
wiederum hiangt mit dem Sinn zusammen, den man dem Hebréischlernen fiir das Theologiestudi-
um beimisst: Geht es um Befdhigung zu «<neuem Lesen» oder eher um die Moglichkeit, traditio-



Rezensionen 291

nell Gelesenes am «Urtext» zu verifizieren? — Erstaunt hat Rez. aber die auf dem Vorsatzblatt
beigegebene Absichtserkldrung der Theol. Verlagsgemeinschaft, sie habe «das Ziel, schriftge-
masse theologische Arbeiten zu verdffentlichen». Aus Liebe zur Schrift muss Rez feststellen, dass
ihr die Schriftgeméssheit eines wesentlich veridnderten hebridischen Wortlauts biblischer Sitze
und des Einiibens der Sprache des Alten Testaments auf dieser Grundlage als nicht gewihrleistet
erscheint. Ina Willi-Plein, Basel

Volkmar Fritz, Die Stadt im alten Israel, Beck’s Archiologische Bibliothek, Miinchen 1990. 177 S.,

SFr 36.50.

Volkmar Fritz, bekannt durch zahlreiche Veroffentlichungen zur Archéologie im Umfeld des
ATs, Verfasser einer Einfiihrung in die biblische Archiologie und eines Lexikons zu diesem
Sachgebiet, legt mit dem vorliegenden Buch, das sich an eine breitere Leserschaft richtet, eine
knapp gehaltene, gut lesbare Arbeit zu den Urspriingen der Stadt im alten Israel vor.

Indem Fritz in einem kurzen Uberblick die Anfinge der Urbanisation zu Beginn des 3. Jt.s in
der siidlichen Levante aufzeigt, bezieht er die Entstehung der Stadtkultur im alten Israel in den
grosseren Rahmen der (Kultur-)Geschichte des alten Orients ein.

Der Beginn der Urbanisation im alten Israel nach dem Zusammenbruch der iiberkommenen
Ordnung selbstandiger Stadtstaaten um 1150, mit dem ein signifikanter Niedergang der Urbanisa-
tion in Kanaan einhergeht, ist mit dem Aufkommen des Konigtums in Israel gegeben. «Somit ist
die um 1000 neu beginnende Urbanisation das Ergebnis einer politischen Umwilzung und nicht
die Folge eines Entwicklungsprozesses» (10). Die bisher freigelegten israelitischen Stédte lassen
sich aufgrund markanter Abweichungen in ihrer jeweiligen Anlage typologisch erfassen als
Wohnstiidte, als Stiddte mit beschrinkter administrativer oder militirischer Funktion und als
Stidte, die eine administrative oder militdrische Zentrumsfunktion ausiiben.

Was die Ausfithrungen des Verfassers zu den nichturbanen Siedlungen der vorstaatlichen Zeit
betrifft, sind vor allen folgende Beobachtungen instruktiv: Kultstidtten in Siedlungen konnten bis
jetzt nicht nachgewiesen werden; und noch in spiterer Zeit ist der Kultbau kein bestimmendes
Element altisraelitischer Stddte — ganz im Unterschied zur kanaanitischen Epoche. Die Bauweise
der fritheisenzeitlichen Siedlungen ldsst kaum direkte Beziige zum kanaanitischen Hausbau
erkennen. «Vom kanaanitischen Hofhaus unterscheiden sich die fritheisenzeitlichen Hiduser
durch die Verwendung von Steinpfeilern und durch ihre klare Gliederung» (60). Dieser Bruch in
der Bautradition macht nach Fritz deutlich, dass die Siedler nicht der kanaanitischen Stadtbevol-
kerung entstammen, sondern nichtsesshaften Bevolkerungsgruppen zugehoren, die zuvor mit
den urbanen Zentren in einer Art Symbiose zusammenlebten.

Im weiteren Gang der Arbeit werden Themen behandelt wie die Wasserversorgung, Wirt-
schaft und Verwaltung, das téigliche Leben. Im Kapitel tiber Bauen und Wohnen macht Fritz die
interessante Feststellung, dass der Tempel von Arad, da es sich bei ihm um einen Breitraum
handelt und der Typ des Breitraumhauses in der frithen Eisenzeit anzutreffen ist, «in der altisrae-
litischen Bauweise wurzelt» (122).

Wichtig fiir das Erfassen der Gliederung der israelitischen Gesellschaftsordnung ist der
Schluss, den Fritz aus den Untersuchungen zur Urbanitdt im alten Israel und den archdologischen
Befunden zieht: Man kann davon ausgehen, dass die soziologische Struktur der Stiadte, abgese-
hen von einer kleinen einflussreichen Oberschicht, einer verhiltnismissig homogenen agrari-
schen Gesellschaft entspricht. «Nicht zwischen Stadt und Land hat sich ... eine Spannung
entwickelt, vielmehr verlief die Trennungslinie zwischen den Stiddten des Landes und den Haupt-
stddten, Jerusalem und Samaria, sowie den Verwaltungszentren» (153).

Kritisch bleibt anzumerken, ob es fiir den nicht fachkundigen Leser nicht hilfreich wire, wenn
in einem kurzen Glossar die wichtigsten fachspezifischen Begriffe erldutert wiirden. Den infor-



292 Rezensionen

mativen Band, der mit zahlreichen Abbildungen zu den behandelten Ortslagen und Fundgegen-
stinden illustriert ist, beschliessen eine Zeittafel, ein Abkiirzungsverzeichnis und ein Register der
Bibelstellen und Ortsnamen. Martin Keller, Basel

Mark E. Biddle, A Redaction History of Jeremiah 2:1-4:2, Abhandlungen zur Theologie des
Alten und Neuen Testaments, Ziirich, Theologischer Verlag, 1990. XII, 244 S., Fr. 38.—.
Seit den bahnbrechenden Arbeiten B. Duhms (1901) und S. Mowinckels (1914) zum Jeremia-

buch standen die Prosatexte, die sog. Quellen «B» (Erzihlungen iiber Jeremia) und «C» (Reden

Jeremias), im Mittelpunkt des Forschungsinteresses. Die Hauptfrage war und ist bis in die

Gegenwart hinein, in welchem Verhiiltnis sie zur jeremianischen Poesie stehen. Wenig Beachtung

fand dagegen — neben den Fremdvolkerspriichen (Kp. 46-51) — derjenige Teil der Poesie, der

nicht zu den Konfessionen gerechnet wird. Die Forschung ging vorwiegend davon aus, dass die
poetischen Stiicke des Jeremiabuches (Mowinckels Quelle «A») authentisch jeremianisch seien,
vom Propheten selbst oder von seinem Gehilfen Baruch niedergeschrieben und verdffentlicht.

Dieses unkritische, weil nicht verifizierte Urteil wurde bisher nur von wenigen Exegeten hinter-

fragt (etwa S. Herrmann, R. Carroll, C. Levin). Die vorliegende Ziircher Dissertation sucht

diesen Mangel zu beheben, indem sie die erste Sammlung poetischer Texte des Jeremiabuches,
die gewdhnlich zur «Frithverkiindigung» Jeremias gerechnet werden, im Hinblick auf ihren

Charakter, Spuren redaktioneller Tétigkeit sowie deren theologische Tendenzen untersucht.
Als Ausgangspunkt dienen Beobachtungen am Text, die nach Biddle auf die Disparatheit des

Materials schliessen lassen: das Nebeneinander von klar erkennbarer Struktur und blosser Anein-
anderreihung, das Fehlen jeglicher Angaben, welche eine Einordnung des Materials erlauben
wiirden, wechselnde Adressaten, Spannungen im Hinblick auf den Status des angeredeten Volkes
und schliesslich die auffallende Zeitlosigkeit der Botschaft von Jer 2f. Aufgrund dieser Indizien
gelangt B. zur Hypothese, dass die jetzige Gestalt von Jer 2f. nicht die weithin intakte Predigt des
jungen Jeremia, sondern das Ergebnis eines lingeren Redaktionsprozesses darstellt. Verschiede-
ne Generationen von Tradenten und Redaktoren nahmen die urspriingliche jeremianische Tradi-
tion auf, aktualisierten sie und formulierten die Implikationen dieser Tradition fiir Leser, die vom
urspriinglichen geschichtlichen Zusammenhang der Botschaft weit entfernt waren. Diese redak-
tionelle Arbeit beinhaltet mehr als blosses Zusammenstellen von Material: sie wird als «Transfor-
mation» beschrieben, als «kreativer hermeneutischer Vorgang» (204), durch den auf jeder Ebene
das tradierte Material neu interpretiert, in andere Zusammenhinge eingebunden und mit einem
weiteren Blickfeld versehen wird.

Der Wachstumsprozess der Kp. 2f. reicht demnach von der jeremianischen Tradition bis in die
letzte Phase des Buches als ganzes. Er wird von B. folgendermassen rekonstruiert: Das Kernstiick
(2,14-25.33-37), gekennzeichnet durch die Anrede in der 2. Pers. sg. f., wurde als Praambel dem
Grundbestand der Kp. 4-6, welche eine Reaktion auf die Katastrophe des Exils darstellen,
vorangestellt. Vergleichbar der Gerichtsdoxologie in der deuteronomistischen Literatur zeigt
diese Grundschicht die Schuld derjenigen Generation auf, die von der Katastrophe betroffen ist;
sie wird deshalb «Schuldiibernahme-Redaktion» genannt. In einer zweiten Phase wurden eine
Reihe von verschiedenen Texten hinzugefiigt, welche die Frage nach der Vergebung JHWHs fiir
sein Volk stellen (3,1-5.6-12a. 14-18.19ff.22-25). Diese Schicht nimmt eine Transformation der
ersten Schicht vor: statt von politischer spricht sie von kultischer Untreue. Die grundlegenden
Aussagen des Abschnitts waren damit beieinander: Anzeige der Schuld, Anklage, Ruf zur
Umbkehr, Verheissung der Vergebung, Schuldbekenntnis. In einer dritten Phase wurde ein Ele-
ment der zweiten Schicht, das der Anklage, erweitert. Nun galt es, die Botschaft von Jer 2f. fiir
eine Generation zu aktualisieren, die keine unmittelbare Kenntnis der Ereignisse im Zusammen-
hang mit der Katastrophe hatten, jedoch deren Auswirkungen erlebten. Die Schuld einer einzel-



Rezensionen 293

nen Generation wird nun als Schuld des ganzen Volkes. aller Generationen und Familien,
interpretiert. Diese dritte Schicht (2,4-13.26-32) operiert mit einem dreistufigen Bild von der
Vergangenheit Israels und wird deshalb «Generationen-Redaktion» genannt; sie steht theolo-
gisch der deuteronomistischen Bewegung nahe. Als letzte Schicht wurde schliesslich der Rahmen
2,2b.3; 4,1f. um den Komplex gelegt, um die Frage weiter zu entwickeln, auf welcher Grundlage
dem Volk vergeben werden konne. Der durch die fortlaufenden Neuinterpretationen entstande-
ne Text als Ganzes bietet ein theologisches Paradigma von Schuld und Vergebung, das fiir das
Volk Gottes aller Zeiten gilt. Darin zeigt sich nach B. der Einfluss nachexilischer Bekenntnisge-
bete; zu einem Schuldbekenntnis will denn der Text den Leser auch fithren. Mit der paradigmati-
schen Beschreibung der Dialektik von Schuld und Bestrafung stehen die Kp. 2f. schliesslich nicht
nur als Einleitung zu Jer 4-6, sondern zum ganzen Buch.

Indem die bis anhin vorwiegend als jeremianisch beurteilten Kp. 2f. und eine Reihe verwand-
ter Text der urspriinglichen prophetischen Verkiindigung vollstindig entzogen und spiteren
Redaktionsprozessen zugewiesen werden, riittelt B. an einem Grundpfeiler der bisherigen Je-
remia-Forschung. Uber die wenigen fritheren Versuche in dhnlicher Richtung geht die vorliegen-
de Studie insofern hinaus, als sie Redaktionsstufen nicht nur aufweisen, sondern auch theolo-
gisch-traditionsgeschichtlich einzuordnen sucht.

Zu fragen bleibt m. E., ob dem poetischen Charakter der Texte gentigend Gewicht beigemes-
sen worden ist. Durch die Konzentration auf inhaltlich-thematische Zusammenhinge tritt die
Einzelanalyse — etwa die Untersuchung der literarischen Mittel, von Stil und Diktion — in den
Hintergrund. Wichtige Fragen in diesem Zusammenhang sind deshalb nicht gestellt worden,
etwa: In welchem Verhiltnis steht die Poesie der Kp. 2f. zu derjenigen anderer Texte, allen voran
von Kp. 4-67 Ist eine Verwandschaft oder Abhiéngigkeit feststellbar, oder handelt es sich um
erkennbar unterschiedliche Stile? Weshalb wurden iiberhaupt redaktionelle Bearbeitungen jere-
mianischer Tradition — zumal solchen Umfangs. wie B. sie ermittelt — in gebundener Sprache
vorgenommen? Ist es grundsitzlich vorstellbar, dass exilische (oder spitere) Redaktoren ihre
Neuinterpretation der prophetischen Tradition in ein poetisches Sprachgewand kleiden? In wel-
chem Verhiiltnis stehen solche Bearbeitungen zu den prosaisch abgefassten nach-jeremianischen
Texten? — Eine sorgféltige Beschiftigung mit der sprachlich-stilistischen Seite der Texte wiirde
moglicherweise zu einem erheblich differenzierteren Bild fithren, als B. dies mit der Postulierung
redaktioneller Arbeit fiir das Ganze der Kp. 2f. vorstellt.

Zum Ausseren der Arbeit sei nur am Rande vermerkt, dass sich die Lektiire durch das
ausgesprochen schlechte und ungleichmissige Druckbild (fotomechanische Wiedergabe eines
Computerausdrucks auf einem Matrixdrucker geringer Auflésung) sehr anstrengend gestaltet.
Der Hinweis sei gestattet, dass der Ausdruck einer elektronisch gespeicherten Arbeit auf einem
Laserdrucker mit guter Schriftqualitiit technisch mit geringem Aufwand moglich ist und finanziell
kaum eine Mehrbelastung bedeutet. Fiir die Publikation einer Dissertation in einer Reihe sollte
m. E. ein sauberes Druckbild eine Minimalanforderung darstellen. Beat Huwyler, Basel

Adrian Schenker, Text und Sinn im Alten Testament. Textgeschichtliche und bibeltheologische

Studien, Orbis Biblicus et Orientalis 103, Freiburg/Gottingen 1991. 302 S.

Ein bisher unveroffentlichter Aufsatz sowie 13 weit verstreut publizierte Beitrige des Altte-
stamentlers und Bibeltheologen aus dem schweizerischen Freiburg werden hier zugénglicher
gemacht. Die Studien (zwei davon in franzésischer Sprache) beeindrucken durch ihr engagiertes
Fragen nach den Glaubensaussagen der biblischen Zeugen. Ob es sich nun um textgeschichtliche,
rechts- oder kultgeschichtliche Untersuchungen handelt: hier wird nicht "art pour l'art zelebriert,
sondern wirklich um den Inhalt gerungen.



204 Rezensionen

Dies wird gleich beim frithesten Beitrag deutlich: «Gott als Vater — S6hne Gottes. Ein
vernachlissigter Aspekt einer biblischen Metapher» (1975). Schenkers Hinweise auf das israeliti-
sche Erbrecht erweisen sich als fruchtbar auch im Blick auf heutige feministische Anfragen.
Letzteres gilt ebenso fiir den spiteren Aufsatz «Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung
der Frau im Sabbatgebot und zwei andere Sachfragen zum Dekalog».

Wo es um textgeschichtliche Untersuchungen geht, steht das Inhaltliche gleich im Zentrum.
Ein Kabinettstiick ist «Affranchissement d’une esclave selon Ex 21,7-11»: Hinter einer Q¢<ré/K*
fib-Variante (lo/lo°) entdeckt Schenker zwei verschiedene grundsitzliche Rechts-Konzepte!

Die Hiilfte der Aufsitze befasst sich mit dem Themenkreis «Versohnung, Siihne, Strafe,
Gewalt», wo Schenker auch nach Erscheinen seiner Monographien weiter arbeitete. Als Bibel-
theologe hat er dabei AT und NT im Auge, wenn es z. B. um die sithnende Funktion des — der
menschlichen Verfiigungsgewalt grundsitzlich entzogenen — Blutes auf dem Altar geht. Eine
Studie zum Gleichnis von den bosen Weingértnern (Mk 12) bringt den interessanten Hinweis auf
die Institution des (friedlichen) Vergleichs. Hier sind allerdings dieselben Anfragen an Schenker
zu stellen wie gegeniiber seinen wichtigen Uberlegungen zu Ez 18 sowie zum «Verblendungs»-
Auftrag in Jes 6 und I Kon 22: Entspricht Schenkers Formulierung: «ohne Umkehr kann Gott
nicht verzeihen» (115) dem biblischen Zeugnis? Bleibt Gott ein «verséhnlicher Michtiger» (234),
wenn die Weingértner den die Vergebung Gottes reprisentierenden Sohn ermorden (268: «seine
Ermordung bedeutet das Ende der Vergebung»)? Fiihrt dies nicht zur fatalen Konsequenz, dass
der Mensch, der die Siinde will, letztlich stirker ist als Gott, der die Versohnung will?

Edgar Kellenberger, Liestal

Jerome Murphy-O’Connor (OP), The Theology of the Second Letter to the Corinthians, Cam-
bridge University Press 1991 (New Testament Theology). xii + 166 pp.

Die neue Reihe « New Testament Theology» (Hg. J.D.G. Dunn) méchte dem um sich greifen-
den Defizit an theologischer Substanz in Lehre (und Erforschung?!) des Neuen Testaments
mittels einer ziigig voranschreitenden Herausgabe von Arbeiten zu den einzelnen ntl. Schriften
wehren. Murphy-O’Connor hat sich aufgrund seiner zahlreichen Veroffentlichungen schon léangst
als ausgezeichneter Fiihrer durch die verwickelten Pfade der Korintherkorrespondenz qualifi-
ziert. Sein schmales Bédndchen zum II Kor stellt nun eine eigentiimliche Mischung von thematisch
sich entfaltender Theologie und Vers fiir Vers auslegender Exegese dar.

Die Einleitung fiihrt in das Leben zu Korinth ein (basierend auf des Vf.s fritherem Werk von
1983). Nicht die legendire Aphrodite, sondern Sisyphos war die mythologische Leitfigur Ko-
rinths, ein Symbol der Unbestédndigkeit eines «age of anxiety» (E. R. Doods), in dem die christli-
che Botschaft leicht Resonanz zu finden vermochte. Nur kurz wird sodann die literarische Proble-
matik des II Kor angesprochen. Mit Furnish kommt der Vf. mit dem einfachen Modell aus,
wonach Brief A (= 1-9) vor Brief B (= 10-13, also nicht = Trinenbrief) geschrieben worden ist.
Der Vf. hiilt auch den Textabschnitt 6,14-7,1 fiir paulinisch, und zwar aufgrund seiner grésseren
Verwandtschaft mit Philon denn mit Qumran. Das ist angesichts der Probleme einer
Interpolationshypothese in der Tat bedenkenswert.

Sodann wird die Situation hinter dem II Kor erhellt. Weil Paulus durch den I Kor die domi-
nante Gruppe in der Gemeinde, den «Spirit-People», isoliert habe, sei dieser nun ein Opfer der
judaisierenden Eindringlinge geworden, die sich nun ihrerseits korinthischen Erwartungen (In-
teresse an Geist und Krafttaten) anpassten («Corinthianization of the Judaizers», mit Barrett). In
den beiden Briefen, die den II Kor ausmachen, sucht nun Paulus, den «Spirit-People» wieder
zuriickzugewinnen und das Evangelium so zu Wort zu bringen, dass die Judaisten unattraktiv
werden (16f.; 28 u.6.). An diesem Punkt liegt wohl die fragwiirdigste Annahme des Vf.s vor. Ist es
schon beim I Kor keineswegs ausgemacht, dass er sich vorziiglich an die Pneumatiker richtet, so



Rezensionen 295

muss diese spezifische Adressatenschaft beim II Kor ganz in Frage gestellt werden (das Problem
wird nur gerade S.108 gestreift). Auch die theologische Entfaltung in Passagen wie 3,6ff. oder
5,1ff. kann nicht leicht als Akkommodation an die «Freunde des Geistes» gelesen werden (so
S. 34ff.; 54ff.). Hier wirkt offensichtlich eine am I Kor eingeiibte, nicht unproblematische Optik
ein, die nun zur Leseanweisung fiir den II Kor iiberhaupt ausgeweitet wird.

Der zweite Teil bietet eine Auslegung der grosseren Abschnitte des II Kor. Im Grund wird hier
ein kleiner, an der theologischen Gedankenfiihrung orientierter Kommentar geboten, der viele
wertvolle Beobachtungen und Einsichten zu vermitteln vermag (auch Anfragen an Modestro-
mungen neuerer Theologie, so etwa in bezug auf 5,16, wo die beliebte Orientierung am schwa-
chen, zweifelnden, dngstlichen Jesus in Frage gestellt wird, 59f.). Leider entfallen oft detaillierte
Begriindungen. Selbstverstindlich findet insbesondere die Thematik der Schwdche die gebiithren-
de Beachtung. Der Vf. betont, dass Schwiche nicht einfach nur (wie etwa bei Philon) die
Voraussetzung fiir den Empfang gottlicher Kraft darstellt, sondern die der Kreuzgestalt Christi
entsprechende bleibende Signatur christlicher Existenz (102f.). Unbefriedigend bleibt fiir mich
aber dann die soziologische Einschrinkung der Schwiche auf die Status- und Erfolgsperspektive
(120f.; 145) und die Zuordnung von Schwiche und Sein im Gegeniiber zu Stirke und Tun (wie sie
im Wachstum der Gemeinden erkennbar werde). Warum soll der «Stachel im Fleisch» (12,7)
denn nur in widerborstigen Gemeindegliedern bestehen, die dem Apostel zu schaffen machen (so
118£.)? Es besteht kein Grund, biologisch-medizinische und psychologische Aspekte aus der
Schwiiche, aus dem unter der Larve des Todes erscheinenden «Leben Jesu», auszufillen.

Der dritte Teil sucht nochmals die zentralen Themen des II Kor zusammenzuschauen. Es wird
deutlich, wie Leiden, Dienst und Hilfe fiir die Armen (Kap. 8/9) sich in Christus kreuzen, wie
Paulus sich besonders im II Kor als christozentrischer Theologe erweist (allerdings halte ich
gerade vom II Kor her die bekannte These, die Paulusbriefe seien nur «a poor substitute for oral
communication» [130], fiir einseitig). Gute Einsichten zur «Realpridsenz Christi» im leidenden
Apostel (143f.) fithren zur Frage, ob nicht auch heutige Kirchendiener wieder den Weg zu finden
hitten zur «self-sacrificing love which is the channel of divine grace here and now» (158). Mit
dieser Einladung zur imitatio apostoli schliesst das gehaltvolle Buch.

Samuel H. Vollenweider, Bern

Hans Martin von Erffa, Ikonologie der Genesis. Die christlichen Bildthemen aus dem Alten
Testament und ihre Quellen (1. Bd.), Deutscher Kunstverlag Miinchen 1989. 542S.,
DM 198.—.

Ein Werk wie das vorliegende vorzustellen und zu wiirdigen, bedarf es letztlich eines eigenen
Buches; denn eine ganze Bibliothek, ein selten reiches Kompendium, ist in ihm vereinigt.
Insofern kénnen und miissen an dieser Stelle einige Hinweise auf die Leitlinien des Buches
geniigen. Die «Ikonologie der Genesis versucht die berechtigte Frage zu beantworten, warum die
Kiinstler der christlichen Friihzeit und des Mittelalters so hidufig auf Themen aus dem Alten
Testament, insbesondere aus dem 1. Buch Mose, zuriickgegriffen haben, um die Glaubens- und
Lehrinhalte des Christentums in Bildvorstellungen umzusetzen.» (12) Ikonologie ist hierbei im
strengen Sinne des Wortes gemiss moderner kunsttheoretischer Terminologie gefasst, d.h. es
geht iiber die ikonographische Frage nach dem «Wie» eines Bildes (Bildformeln, Traditionen,
Techniken usw.) hinaus zur Frage nach dem «Warum» einer Darstellung, so dass ihr kultur- und
geistesgeschichtlicher Kontext erhellt wird. Dazu hat v. E. eine immense Materialfiille gesammelt
und systematisch dargeboten.

Der biblischen Urgeschichte (Gen 1-11), die im vorliegenden ersten Band behandelt wird,
entlanggehend, miiht v. E. sich darum, fiir alle Bildthemen der christlichen Kunst, soweit sie ihren
Gegenstand aus der Genesis ableiten, die aus nichtbiblischen Quellen und aus der Exegese



296 Rezensionen

gespeisten Urspriinge aufzusuchen und zu belegen» (10). Da das Werk als «Handbuch» und auch
«Lehrbuch» (10) geplant und angelegt ist, findet sich sowohl ein durchlaufender Text als auch
darin eingeschaltete Quellenbelege und bibliographische Nachweise, die selbst dreifach unter-
gliedert sind: Zuerst werden «Schriftquellen» zum jeweiligen Thema zusammengestellt, d.h.
«vorchristliche, christliche, jiidische, auch wohl klassisch-antike und mohammedanische, endlich
mittelalterliche und neuzeitliche Quellen» (26), sodann wird die aus der interdisziplindren Anlage
des Werkes sich notwendig ergebende Spezialliteratur der nicht kunstgeschichtlichen Bereiche
zusammengestellt und schliesslich wird im dritten Teil die kunsthistorisch-ikonographische Spe-
zialliteratur gesammelt. Text und Quellen bzw. Bibliographien zusammen bieten einen unermess-
lichen Reichtum fiir jeden, der sich mit Themen der Urgeschichte — nicht nur kunstgeschichtlich —
beschiftigt. Die Fiille der hier angesprochenen und behandelten Themen, von denen man viele
hier gar nicht erwartet hitte, représentiert in aussergewOhnlich schoner Weise den unermess-
lichen Hintergrund bzw. Kontext der christlichen Kunst.

Die Ikonologie der Genesis deckt ganz deutlich das frithchristliche und bis ins Mittelalter
reichende Mithen um eine «christliche» Rezeption des Alten Testaments auf: «Typologie im
bibelexegetischen Sinn ist das Kernstiick ikonologischer Forschung im Bereich der christlichen
Kunst» (13). Konsequenterweise liest sich v. E.s Werk deshalb streckenweise wie ein Werk zur
Auslegungsgeschichte des Alten Testamentes oder gar zur biblischen Hermeneutik. Hier wird in
bemerkenswerter Deutlichkeit klargemacht, dass auch und gerade (!) die christliche Kunst sich
der hermeneutischen Zentralfrage des Christentums nach dem Verhiltnis von Altem und Neuem
Testament gestellt hat. Es mag fiir den Kunstwissenschaftler legitim und von seinem «Material»
sogar gefordert sein, dass er sich bei der hermeneutischen Frage auf die Genesis beschrinkt, aber
das Urteil: «erstaunlicherweise findet sich in der Genesis alles Wesentliche, was fiir die Deutung
von Gottes Heilsplan zu wissen notig ist (.. .) es zeigte sich mir immer wieder von neuem, dass die
Stellung der Genesis im Gesamtbild des Alten Testaments einmalig ist und dass sie die weitaus
meisten christologischen Interpretationen zulédsst» (10) ist wohl nur von der bildenden Kunst her
zu begriinden. Der Bibelwissenschaftler, der hinter dieses Urteil vielleicht ein Fragezeichen
setzen wird, muss auf das sachliche Schwergewicht der prophetischen Literatur fiir die christliche
Verbindung von Altem und Neuem Testament verweisen, die sich nicht nur darin zeigt, dass sogar
die Geschichtsbiicher prophetisch gelesen werden. sondern vor allem darin, dass das Corpus der
Propheten in der christlichen Bibel ans Ende des Alten Testaments gestellt wird, um den direkten
Bezug zum Neuen Testament zu unterstreichen, und er wird dann auch noch zu bedenken geben,
dass der stérkste literarische Bezug vom Neuen Testament zum Alten hin iiber das Buch der
Psalmen, das im Neuen Testament von allen alttestamentlichen Biichern am meisten zitiert wird,
hergestellt wird. v. E.s Ikonologie der Genesis bietet nicht nur reiches Material, sondern regt vor
allen Dingen zum Nachdenken und Weiterdiskutieren dieser angesprochenen hermeneutischen
Fragen an und gerade von diesem hermeneutischen Gesichtspunkt her steht die Einbeziehung
ikonologischer Fragen in die Diskussion um Bibelauslegung noch an. Das vorliegende Werk
bietet eine solide Grundlage, um dieser notwendigen Fragestellung in der aktuellen Exegesedis-
kussion weiter nachzugehen.

Biicher wie das vorliegende werden selten geschrieben, und wenn sie geschrieben werden,
werden sie fiir mehr als ein paar Jahrzehnte geschrieben; mége das vorliegende in unserem
Jahrzehnt oft zur Hand genommen werden und mehr als ein paar Leser finden. Die «Ikonologie
der Genesis» verdient, Theologen, Historiker, Religionswissenschaftler, Literaturwissenschaft-
ler, Musikwissenschaftler und Kunstgeschichtler als interessierte und eifrige Studenten zu bekom-
men. Christoph Dohmen, Osnabriick



Rezensionen 297

Alister E. McGrath, The Genesis of Doctrine. A Study in the Foundations of Doctrinal Criticism,

Basil Blackwell Oxford und Cambridge/Massachusetts 1990. 266 S.

«Was du ererbt von deinen Vitern hast / Erwirb es, um es zu besitzen.» Dieses Wort aus
Goethes Faust, das Alister E. McGrath in der letzten Anmerkung seines Buches zitiert, konnte so
etwas wie ein intentionales Leitwort von McGraths Untersuchung sein. «Um die Gegenwart zu
verstehen und die Zukunft zu gestalten, ist es notwendig, die Vergangenheit zu erforschen.» (83)
Es geht McGrath um «the nature of Christian doctrine» und nicht so sehr, wie der Titel der Arbeit
vermuten ldsst, um die (historische) Genese christlicher Lehre. Die Arbeit ist primir intentional
systematisch konzipiert. Die historischen Modelle sind als exemplarische Muster anzusehen, die
nicht willkiirlich gewihlt sind, sondern mit der Grundthese der Verfassers gut in Relation
gebracht worden sind.

Die Grundthese von McGrath heisst: «Christian doctrine is a response to the history of Jesus
of Nazareth.» (193) Christliche Lehre hat sich an dem «primary explicandum of Christian theolo-
gy»: Jesus (1) fundamental und nichtsubstituierbar zu orientieren. So ist christliche Lehre von
Gott unbedingt «christologisch qualifiziert». «...the tradition concerning Jesus Christ» ist «the
central controlling image und model of theological construct formation» (4). Das Subjekt christli-
cher Lehre ist eindeutig und prizise der Kyrios Jesus Christus.

Im Lichte der Geschichte Jesu von Nazaret seien wir als Theologen gendtigt, Mensch und

Gott zu verstehen. Das aber bedinge eine stindige Umwertung aller Werte, eine Revision dessen,
was wir von Vorverstdndnis in bezug auf Gott und Mensch immer je mitbrdchten. Im Lichte der
christologischen Sonne sei theologisch die Frage nach der Wahrheit zu stellen. Das hiesse:
1. Wahrheit ist theologisch Ereignis, Geschehen. «Truth is something which happens» (175f.).
2. Wahrheit gebunden an das Christusereignis notigt uns, Wahrheit «as a matter of history», «a
generative envent in the past» zu sehen (176). Christliche Lehre sei fundamental christologisch
auf den Zusammenhang von Lehre und Wahrheit angewiesen. Die christliche Wahrheit sei
erzihlende Wahrheit, da sie analythisch an «the narrative of Jesus of Nazareth» gebunden sei. In
der erinnernden Vergegenwirtigung der Geschichte Jesu Christi werde Wahrheit jetzt evident.
Christliche Lehre, geboren aus der Begegnung mit Jesus Christus, ist so Begegnung mit der
Wabhrheit. Die christologisch definierte Lehre sei fundamental fiir die «Rationalitidt» der christli-
chen Lehre. Christliche Wahrheit sei aber nicht nur Beschreibung von Welt, sondern sie verin-
dert die Welt.

Uns sei die Geschichte Jesu von Nazaret iiberliefert «in narrative form through the New
Testament» (176). Die Anamnesis, die erinnernde Vergegenwirtigung der Geschichte Jesu von
Nazaret, wie sie uns im Neuen Testament erzihlt wird, bringe der christlichen Lehre ihren «sense
of identity, commitment and purpose» (193).

Gemiiss christlicher Lehre konne Denken - gebunden an das historische Ereignis Jesus
Christus — nur historisch dimensioniert sich entfalten. Bedauerlicherweise vernachlissige die
(aktuale) rationalistische, vor allem englischsprachige, Theologie dieses. Sie sei irregeleitet wie
der radikale Historismus, fiir den Wahrheit nur der je eigenen Generation gelte. Dem kulturellen
Rationalismus der radikalen Theologie (im englischsprachigen Raum), der der christlichen Lehre
bleibende Giiltigkeit abspreche und die radikal kulturell konditioniere, miisse in dieser seiner
ideologischen Usurpation widersprochen werden. Fiir die christliche Lehre gelte — und das habe
allgemeine Relevanz — dass «frameworks of rationality nicht universal, sondern sozial und histo-
risch lokalisiert sind» (90).

An diesem Punkt setzt nun McGraths Kritik der Aufkldrung ein, der er weite Passagen seines
Buches widmet. Der Aufkldrungs-Rationalismus werde in seiner Abschottung von der histori-
schen Tradition nicht der Geschichtlichkeit christlicher Lehre mit ihrem fundamental-produkti-
vem Diskurs mit der Tradition gerecht. Fiir die deutsche Aufkldrung, in der es immerhin — im



298 Rezensionen

Gegensatz zur radikalen ausserdeutschen Aufklirung — zu einem doktrinalem Dialog mit der
Kirchenlehre komme, gelte aber, und das werde ideologisch von der radikalen Theologie iiber-
nommen, dass nur das geschichtlich akzeptabel sei, was der Gegenwart einsehbar sei. Das habe
zur Folge, dass z. B. fiir Lessing die Autoritit Jesu nicht in der Auferstehung, sondern in dessen
rational als moralisch sich erweisenden Lehre zu finden sei. Priméres Kriterium sei hier die reine
Vernunft. Der Geschichte komme nur «a supporting role» (144) zu. Diese Haltung der deutschen
Aufkldrung sei spezifisch durch die soziale Situation Deutschlands im 18. Jh. bedingt, in der die
Befreiung von der Vergangenheit sozial indiziert war.

McGrath untersucht, wie insbesondere in der Renaissance, der Aufkldrung und der Reforma-
tion der Umgang mit der Tradition in der christlichen Lehre aussah. Die Renaissance suche in den
Ruinen der Kirche, die fiir sie mittelalterlich leer geworden war (Die ideologische Deklassierung
des Mittelalters durch die Renaissance daure bis zur Gegenwart an), nach der lebendigen Reli-
gion, wie sie sich giiltig im Neuen Testament zeige. «...the New Testament was understood to
shape the internal contours of Christian existence.» (115)

Bei der Reformation differenziert McGrath zwischen «Magistrial Reformation» und «Radical
Reformation» (117ff.). Bei der ersteren (Wittenberger und Schweizer Reformation) komme es
nicht zu einer Elimination der Tradition, sondern zum fruchtbaren Dialog mit dieser, was insbe-
sondere fiir Luther gelte. Die Wittenberger respektierten die patristischen und mittelalterlichen
Traditionen, insofern diese «faithful to the New Testament» sind, sie kritisierten diese, wo sie es
nicht sind (128f.). Dass die Reformation «Triumpf des Individualismus und totale Zuriickweisung
(rejection) der Tradition» gewesen sei, sei eine Fiktion der Aufkldrung (130). Fiir die radikale
Reformation (Thomas Miintzer) sei dagegen die Tradition, die Vergangenheit irrelevant, Hinde-
rung der notwendigen sozialen und theologischen Revolution. Das ist eine oberfldchliche und so
nicht zutreffende Wertung McGraths. Das Verhiltnis Miintzers zur Tradition ist wesentlich
komplexer und differenzierter. Es gibt auch bei Miintzer bei aller Kritik an der Katastrophenge-
schichte der Kirche eine produktive Aufnahme von Traditionen (z.B. apostolischer und patristi-
scher).

Wer sich mit der christlichen Lehre beschiftigt, muss deren «Ort» benennen. Christliche
Lehre ist lokalisiert. Sie ist so grundsitzlich unterschieden von allgemeinen, (immer) giiltigen,
ihren Ort iiberall und nirgends habenden religiosen Anschauungen von Gott und Menschen.
Christliche Lehre, so McGrath, «finds its natural context within... community», id est «the
community of faith» (193). Das liege daran, dass in der Gemeinschaft des Glaubens «Jesus of
Nazareth remains the central object of worship, adoration and wonder. And in that sense of
wonder lies the genesis of doctrine.» (193) Die kognitiven, ja die Dimensionen der christlichen
Lehre iiberhaupt sind fiir McGrath «the product of the lived experience of a community of faith»
(197). Andererseits dienten die «frameworks» der Christlichen Lehre der christlichen Erfahrung
als Stiitz- und Ubermittlungssystem. Nur in diesem Kontext gewdnne christliche Lehre ihre
Macht und Legitimitédt. Indem in der Gemeinschaft des Glaubens anamnetisch, die «narrative of
Jesus of Nazareth» erzihlt, interpretiert wird, sei hier der legitime und nichtsubstituierbare Ort
christlicher Lehre gegeben. In diesem Kontext definierte christliche Lehre ist fiir McGrath nicht
primir «offentliche Beschreibung dessen, was das Christentum ist». Vielmehr gelte: Christliche
Lehre «represents an invitation to enter a new community and its associated conceptual and
experiental world» (199).

Christliche Lehre ist fiir McGrath so auch charakterisiert durch «responsibility for the con-
textualisation and transmission of the kerygma», wie sie sich in ihrer Transformation «from the
past to the present» zeige (200).

Der produktiven Aufnahme des doktrinalen Erbes als «a gift and a task, an inheritance and a
responsibility» (200) — das ist die Intention des McGrathschen Werkes —, kann nur nachhaltig



Rezensionen 299

zugestimmt werden. Das gilt auch, wenn man in der Wertung und Auswahl des historischen
Materials durchaus auch andere Akzente setzen kénnte und fiir den Rezensenten (zumindest als
deutschsprachiger Theologe) auch setzen miisste. Man liest diese interessante, insbesondere,
aber nicht nur, die englisch-sprachige Diskussion beriicksichtigende Untersuchung mit Lust und
Gewinn. Udo Kern, Jena

Ingolf U. Dalferth, Kombinatorische Theologie. Probleme theologischer Rationalitit, Herder

Freiburg, Basel, Wien 1991. 158 S.

Dalferth schliigt in diesem kleinen und programmatischen Buch eine kombinatorische Theo-
logie vor, die zwar wissenschaftlich ist, aber im Sinne einer Kunstlehre bzw. einer Oientierungs-
disziplin. Wichtig ist Dalferth v.a. die Vielfalt im Ansatz, insbesondere in der Rationalitdtskon-
zeption. Die Tradition der Rhetorik und Topik, aber auch die Entwiirfe von Schleiermacher und
Lonergan werden aufgenommen und weitergefiihrt. Die Theologie wird analog zur Medizin und
Jurisprudenz eher als eine praktische Kunst denn als eine (prinzipien-)theoretische Wissenschaft
verstanden (15).

Was wird in dieser Theologie kombiniert? Im Spannungsfeld Glauben, Kirche und Wissen-
schaft werden in der theologischen Reflexion die innerhalb der christlichen Glaubenskommuni-
kation sich ausprdgenden Differenzen christlichen Selbstverstindnisses und Lebensvollzuges
sowie Differenzen zwischen christlichem und nicht-christlichem Wirklichkeitsverstdndnis und
Lebensvollzug kritisch kombiniert und verglichen (41). Der Inhalt der christlichen Glaubensver-
standigung wird mittels der Leitdifferenz von opus dei und opus hominis iiberdacht; dabei kommt
es zu einer Kombination von Gesetzes- und Evangeliumsperspektive im Lichte dieser Leitdiffe-
renz. Das Gesetz verkorpert die externe Perspektive, das Evangelium die interne. Interne und
externe Perspektive der Theologie sollen nicht mehr bloss nebeneinander bestehen, sondern
dialektisch miteinander in Beziehung gebracht werden. «Die Folge ist eine Umstellung vom
theologischen Denkstil der Analogie. .. auf den Denkstil der Dialektik. . .» (45) Differenzen rein
theologischer Natur (z.B. Schopfung/Neuschopfung, Sterben /Auferstehen mit Christus, Stind-
haftigkeit/Gerechtigkeit) werden mit auch nichttheologisch evidenten Differenzen (z. B. Kirche/
Welt, Tod/Leben, Gesellschaft/Gemeinschaft, Zwang/Freiheit) kombiniert (46). Die Ansiitze der
philosophischen Theologie, der Erfahrungs- und Offenbarungstheologie sind immer wieder in
verschiedener Weise verkniipft und kombiniert worden (76). Die formale Vernunftstruktur der
Theologie liegt in ihrem kombinatorischen Verfahren. Das wird auch im Bereich der Erkenntnis
deutlich, in dem Elemente der allgemeinen Erkenntnistheorie mit geistgewirkter Erkenntnis
(Pneumatologie) kombiniert werden.

Die interessante These dieses Buches besteht in der Behauptung, es gebe diverse Rationali-
tatstypen, und nicht einfach die eine Vernunft. Eine der zahlreichen Rationalititstypen sei der
christologisch fundierte Rationalitidtsstandard. Dalferth kniipft an die in der Selbstkritik der
modernen analytischen Philosophie sich abzeichnende Historisierung und Pluralisierung der
Vernunft an. Namen wie Rorty und Putnam werden beildufig erwdhnt. Die Forderungen von
Konsistenz und Kohirenz sollen jedoch ein vollstindiges Abgleiten in Relativismus und Metho-
denanarchismus verhindern. Die christliche Theologie bleibt auch durch ihre Bindung an Kirche
(«Ohne Kirche keine Theologie. . .» 37, n. 47) und Schrift, Bekenntnis und Dogma (81f.) vor dem
Chaos bewahrt.

Das neueste Buch von Dalferth bleibt — im Unterschied zu seinen vorangegangenen Publika-
tionen — in programmatischen Skizzen stecken. Wie aus den knappen Ausfithrungen iiber interne
und externe Rationalitit hervorgeht, ndhert sich Dalferth einem Wittgensteinschen Fideismus,
ohne die kurz erwihnten Einwinde von Kai Nielsen und J. Kellenberger ernsthaft zu erértern. Er
lehnt die Vorstellung absolut verstandener externer Rationalitétskriterien ab. Der Preis, den er



300 Rezensionen

dafiir bezahlen muss, besteht im Verzicht auf die Beurteilung und den Vergleich der Rationalitét
verschiedener religioser Systeme. Wiire Dalferth z. B. mit einer Gruppe von Exzentrikern kon-
frontiert, die an jedem Jahresbeginn den Geburtstag des Schlossgespenstes von Canterville feiern
und diese Feier moglichst konsistent und kohirent in religivse Uberzeugungen und Praktiken
integrieren, so miisste die kombinatorische Theologie vor dieser Sekte von Exzentrikern kapitu-
lieren. Denn es gibt nach Dalferth keine externen Kriterien der Rationalitédt und kein «kosmi-
sches Exil» (Quine), die es erlauben, die interne Rationalitit der Christologie mit der Rationalitét
anderer religioser Weltbilder zu vergleichen. Verschiedene religiose Systeme bleiben beziiglich
ihrer Rationalitét letzlich inkommensurabel.

Der Mangel des pluralistischen Rationalititskonzeptes besteht darin, dass es die Einwinde
der Skeptiker nicht ernst nimmt. So geht Dalferth z. B. leichtfertig iber den Einwand hinweg,
Gott kénne nicht zugleich ein abstraktes Prinzip und eine der Verehrung zugéngliche Person sein.
Diese Kritik fusst auf externen Kriterien der Rationalitit, denen gemiss folgende Annahmen
unvereinbar sind: die Annahme eines nicht-anthropomorphen Gottes und jene eines personalen
Gottes der Anrede und Verechrung sowie die Annahme eines allméchtigen Schopfergottes und
jene der Freiheit des Menschen zum Ungehorsam. Bekanntlich hat Antony Flew seine Attacken
gegen den Theismus auf diesen Inkohirenzen aufgebaut. Gleichwohl hat sich die offizielle Linie
der Theologie der Hellenisierung und Platonisierung des Gottesbildes gesffnet und in der Folge
das holzerne Eisen eines zugleich personlichen und rein ideellen Gottesbildes gedffnet und in der
Folge das holzerne Eisen eines zugleich personlichen und rein ideellen Gottes toleriert. Diese
Ungereimtheit wurde auch in der Christologie nicht grundsitzlich geldst, es sei denn durch den
Riickzug auf eine interne Rationalitédt. Diese interne Rationalitédt hat jedoch den Geschmack von
Clubregeln; Christologie und Pneumatologie iitbernehmen die Funktion, Inkohdrenzen und
Schwierigkeiten des Theismus wenigstens fiir den Kreis von Insidern zu beseitigen. (Juden und
Anhiinger des Islams dagegen hiitten das Nachsehen, sich mit einem inkohdrenten Theismus
begniigen zu miissen.) Es diirfte kaum verwunderlich sein, wenn manche Leserinnen und Leser,
welche Dalferths unbestrittene philosophische Kompetenz bewundern, seinen Ausfiihrungen
iiber Christologie und Pneumatologie nicht zu folgen vermogen. Wie etwa die Kontroversen
zwischen Mackie und Swinburne dokumentieren, miissen die Attacken des Skeptizismus auf der
Ebene der Debatte zwischen Theismus und Atheismus erwidert werden, d.h. also auf nicht
spezifisch christlichem Terrain, sondern auf der gemeinsamen Basis einer externen Rationalitit.
Die Behauptung, es gebe eine spezifisch christologische Rationalitét, die sich etwa von der
jlidischen Rationalitit grundsitzlich unterscheide, ldsst sich wohl kaum tiberzeugend begriinden.
Unterschiede im Denkstil involvieren nicht sui generis verschiedene Rationalitidtskonzeptionen.
Hat nicht bereits Martin Buber konstatiert, zum streng nicht-anthropomorphen Gott Spinozas
lasse sich nicht beten? Hat er damit nicht d4hnlichen Bedenken Ausdruck verliehen, welche auch
die Konstruktionen der dogmatischen Christologie bedrohen, sofern sie den Juden und Men-
schen Jesus mit dem Mythos des inkarnierten Gottes und seines welterlosenden Opfertodes
zudecken? Fordert der spezifisch christliche Glaube an Christus, den leidenden und auferstande-
nen Sohn Gottes, nicht nach wie vor ein partielles sacrifice d’intellecte, und nicht einen angeblich
eigenstdndigen Rationalitétsstandard? Jean-Claude Wolf, Bern

Heinz Schiitte (Hg.), Einig in der Lehre von der Rechifertigung! Mit einer Antwort an Jorg Baur,

Bonifatius Verlag Paderborn 1990. 83 S.

Immer wieder zeigt sich die Rechtfertigungslehre als der kritische Massstab, mit dem sich eine
konkrete Interpretation unseres Gottesverhiéltnisses als christlich zu erweisen hat. Selbst von dem
Dokument iiber Sakramente und Amt mit Voranstellung der Rechtfertigung («Lehrverurteilun-
gen — kirchentrennend? I, 1986), das die Konfessionsverschiedenheit lehrmissig aufheben will,



Rezensionen 301

obwohl sie durch die historischen Fakten Bestand hat, und Gegner doch verbinden will, kommt es
zu neuen Verurteilungen. Die vorliegende Streitschrift setzt Einigung in der Lehre voraus und
sucht die Betonung nicht aufgearbeiteter geschichtlicher Fundamentalfragen seitens J. Baur
(1989) abzumildern oder grundlos zu machen. Fiir die Abschwiichung der Baurschen Vorwiirfe
von «Verneblung» und Textumdeutungen schreibt H. G. P6hlmann (ev.) «Kritische Anmerkun-
gen» (9-42). Dabei anerkennt er Baurs «berechtigte Kritik», lobt seine wohltuende Klarheit
gegeniiber «einer modischen Okumenischen Leisetreterei» (13), bezweifelt aber, dass der Riss
durch das Nein von Trient gegen die Reformation bis ins Fundament ging. Grundlos seien Baurs
Kritiken wegen unzutreffender Voraussetzungen meint V. Pfniir in seinem katholischen Frage-
aufsatz: «Verworfen und ausgeschlossen wegen der Lehre von der Gnade und der Rechtferti-
gung?» (43-62); und positive Hoffnungen ldgen «darin, dass es erst auf der Basis einer im
Dialogprozess des Abbaus von Vorurteilen und der Erfahrung des Gemeinsamen gewonnenen
Uberzeugung von einer fundamentalen Gemeinsamkeit moglich wird, iiber einen irritierenden
Sprachgebrauch und traditionelle Reizworte hinaus auf die Sache weiter zu fragen» (62). «Das
ldsst uns» nach Pfniir mit den Worten des Kommissionsdokuments «die Einheit auch in den
Bereichen unseres Glaubens und Lebens erhoffen, in denen wir bis zur Stunde noch getrennt
sind.» Noch resoluter ist der Hg. der Broschiire selbst. Schiitte behauptet die Gemeinsamkeit in
«dieser Lehre» (Vorwort und Ausrufezeichen nach dem Buchtitel). Seine Darlegung «Okumeni-
sches Verstindnis der Rechtfertigungslehre» (63-82) fithrt u.a. in den 15 Thesen «zu einem
gemeinsamen Verstindnis» darin wie folgt aus: «Dass Baur ein Verstandnis von Reformation hat,
das demjenigen der Reformatoren absolut widerspricht», habe Péhlmann (und Mannermaa)
bezeugt (68); «6. These: Die im Evangelium geoffenbarte < Gerechtigkeit Gottes> (Rom 1,17) bedeu-
tet: Gott ist gerecht und macht gerecht» (folgt Zitat Rom 3,25f.); «7. These: Das Heil (die Rechtfer-
tigung) wird dem Menschen gnadenhaft zuteil» (folgt Zitat Rom 3,24); «8. These: Die dem
Menschen geschenkte Rechifertigung bewirkt Gerechtmachung, Erneuerung, Heiligung»; «15. The-
se: Gott wird jedem vergelten, wie es seine Taten verdienen» (Rom 2,6) - Ist das Riickfall ins
Vergeltungsdogma? Die kleine Sammlung orientiert gut iiber Stand und Differenzen der Lehrdis-
kussion. Erldutert wird viel mit Zitaten aus der HI. Schrift, Gebetsgut, CA, EKG und modernen
Katechismen. Es fehlt der reformatorisch so wichtige Galaterbrief. Aus dem Kath. Erwachsenen-
Katechismus fillt das nur «Hoffen-diirfen» auf, denn «selbstverstindlich kann es keine objektive
Sicherheit tiber die Gnade geben» (81), was Luther im Bezug auf Christus durch Glaubensgewiss-
heit als Mangel in der allgemeinen Lehrauffassung hinterfragte; denn Festigkeit und Reinheit des
Glaubens bestehen zusammen. Horst J. E. Beintker, Jena

Harald Wallach, ...so wird Gott in dir geboren. Christliche Glaubenserfahrung und Transperso-
nale Psychologie, Herder-Taschenbuch 1710, Herder Verlag, Freiburg 1990. 126 S., DM 9,90.
Die «Erfahrung des Selbst» zu machen, dies setzt nach Wallach Hingabe und Ubung voraus.

Sein grosses Vorbild ist Meister Ekkehart und weitere Mystiker bis zu Dionysius Areopagita.

Durch ihn und seine Anhinger sei die Seelenlehre des Neuplatonismus, speziell «von der Er-

kenntnis der Gottheit in der mystischen Vereinigung von den christlich geprigten Autoren

iibernommen» worden (26f.). Die Seele habe in ihrem hochsten Teil «eine Spur Gottes», welche
von Dionysius «Gott-in-uns» und von Wallach als «Erkenntnis dieser unserer innersten Natur» —
eben des «Seelenfunken» (Ekkehart im Anschluss an den neuplatonischen Systematiker Proklos)

- «zugleich Erkenntnis Gottes in der Weise der Erfahrung» genannt wird (27). Solche «unmittel-

bare Schau, die unser ganzes Wesen ergreift», wandle das Leben von Grund auf. Hier und spiter

(64) beruft er sich auf Paulus, der dasselbe II Kor 5,17 als neue Schopfung ausgedriickt habe.

Bekanntlich hat diese sehr in Askese und Ekstase fithrende Deutung viele geistig bewusstheits-

massig elitir strebende Menschen angezogen. Heute kommt als moderne Bewegung durch C. G.



302 Rezensionen

Jung-Schiiler die Transpersonale Psychologie mit einer Psychosynthese aktualisierend hinzu.
R. Assagioli ist Wallachs wichtigste Autoritit. Nach dessen Handbuch gilt das (empirische) Ich
als inhaltslose «reine Aktivitit und reine Reflexion»; davon unterscheidet man das Hohere Selbst
«als das Zentrum der psychischen Aktivitit..., von welchem aus der Prozess der Entwicklung
und Entfaltung seinen Ausgang nimmt und unterhalten wird» (51). Fiir Wallach ist das «die
psychologisch-begriffliche Entsprechung dessen», was bei den christlichen Mystikern als «Seelen-
funken» bekannt war, insofern vom «Uberich» (Freud) und vom «Selbst» bei Jung unterschieden.
Die darstellenden Teile des Buches werden von praktischen Anleitungen erginzt. Die positive
Qualitédt noch hinter Verzerrungen, «auch hinter den abgriindigsten Phanomenen» zu entdecken,
bedingt Glauben, und mittels therapeutischer Hilfen, in Veranschaulichung von Personlichkeit
und deren qualitativem Grund und Ziel, wird Leben gewonnen. Hier legt Wallach gute Grundla-
gen und kann die Psychosynthese als «psychologische Variante der westlichen mystischen Tradi-
tion» (56) erkldren. Was «Sinn, Erfiillung und Freude des Daseins» nach ihr und «identisch mit
dem, was alle grossen Mystiker erfahren, gelebt und gelehrt haben», ist, steht m. E. allerdings
dennoch zuriick, wenn das extra nos aus biblischer Erkenntnis voll gehort und mit Paulus und
reformatorischer Theologie ernst genommen wiirde mit dem Zeugnis: «Nun lebe nicht ich,
sondern Christus lebt in mir, der mich geliebt hat und sich fiir mich (im Kreuzestod) dargegeben
hat» (Gal 2,20). Er griindet und befreit den Glaubenden, nicht etwa Seelenqualitét.

Horst J. E. Beintker, Jena



	Rezensionen

