
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Thomas O. Lambdin (hg. von H. v. Siebenthal), Lehrbuch Bibel-Hebräisch, Giessen 1990.

An deutschsprachigen Lehrbüchern für das biblische Hebräisch herrscht eigentlich z. Zt. kein

Mangel. In den letzten 2-3 Jahrzehnten sind Werke erschienen, die der neueren semitistischen

Forschung und auch den gewandelten Vorstellungen von Didaktik eines altsprachlichen Unterrichts

Rechnung tragen. Auch Einführungen mit Ansätzen von strukturalistischer Linguistik her
sind verfügbar. Wenn ein Lehrbuch aus dem Amerikanischen übersetzt wird, um es deutschsprachigen

Studierenden zugänglich zu machen, muss es besondere Vorzüge aufweisen.
Rez. muss gestehen, dass sie dem hier anzuzeigenden Werk des namhaften Hebraisten (in

deutscher Bearbeitung) ratlos gegenübersteht. Eines der wichtigsten Erfordernisse der neueren
Lehrmittel zum Bibelhebräisch, das Verwenden authentischer Sätze möglichst von Anfang an,
wurde hier krass missachtet, obwohl es, wie vorhandene Literatur zeigt, durchaus verwirklicht
werden kann. Doch das Buch geht noch einen grossen Schritt weiter in die nach Meinung der Rez.

falsche Richtung, indem es nicht nur eigene Sätze zur Illustration grammatischer Sachverhalte

erfindet, was immerhin einer Schulmeistertradition entspricht, sondern sich nicht scheut, biblische

Erzählungen umzuschreiben. Bis Lektion 24 (von insgesamt 55), in der erstmals der Narrativ
vorgestellt wird, arbeiten die Lernenden mit z.T. horrenden Sätzen und lesen gar als zusammenhängenden

Text eine «hebräische» Nacherzählung der Schöpfungsgeschichte Gen 1, die gewiss
nicht geeignet ist, (passive) Sprachkompetenz zu vermitteln, im Gegenteil: Dadurch, dass der
Inhalt (im Sinne des als Information über Sachverhalte Gemeinten) der Schöpfungsgeschichte in
einer hebräischen Erzählstil missachtenden Satzfolge dargeboten wird, muss bei späterem
Vergleich mit dem Originaltext der Eindruck entstehen, verschiedene Ausdrucksformen, z. B. Narrativ

oder anreihendes Perfekt, seien beliebig austauschbar. Wenn dann nach Vorstellung des

impf.cons. der Lernende (108) aufgefordert wird, «in seiner idiomatischen Übersetzung

grosszügigen Gebrauch von unterordnenden Konstruktionen zu machen, darauf bedacht, die

im Hebräischen gemeinte logische oder zeitliche Folge zu erhalten», so hat eine solche Empfehlung

zwar Schultradition, doch fragt sich Rez., woher «der Lernende» die «gemeinte» Folge
kennen soll - es sei denn, er kenne die Bibel und ihren Sinn sowieso schon und lese somit den

hebräischen Text gewissermassen als Übersetzung seiner Übersetzung, jenes Textes, der ihm in
der eigenen Muttersprache geläufig ist.

Gewiss, unter den angedeuteten Vorbehalten mag der Übungsteil geschickt der «Aneignung
des neuen und der Wiederholung des alten Stoffes» dienen. Deutsche Übersetzung und Darbietung

im Druck sind ansprechend. Fleissige Benutzer des Buches erwerben solide Formen- und

Vokabelkenntnisse. Sie lernen einen griffig präsentierten Stoff, müssen sich aber wohl gelegentlich

fragen, warum sich die biblischen Autoren nicht klarer ausgedrückt haben, wenn sie Erläuterungen

wie die folgende lesen: «Im Hebräischen sind Konditionalperioden oft formal nicht als

solche gekennzeichnet.» Die «abschliessenden Bemerkungen zu den Satzfolgen» müssen dann

wie Symptomschilderungen seltener Krankheiten auf Medizinstudenten wirken: Man muss das

lernen, um für alle Probleme gerüstet zu sein. Ob sich der Sinn dieser erstaunlichen Konstruktionen

nach solcher Knochenarbeit weiter erschliesst, als wenn man zu einer guten Übersetzung

griffe, bleibe dahingestellt. Ähnliche Vorbehalte möchte Rez. - vom Problem der «Tempora»
einmal abgesehen - zur Darstellung der Bedeutung der Stammesmodifikationen anmelden.

Vieles ist gewiss eine Frage der Konzeption der Lernziele eines Sprachlehrbuches; diese

wiederum hängt mit dem Sinn zusammen, den man dem Hebräischlernen für das Theologiestudium

beimisst: Geht es um Befähigung zu «neuem Lesen» oder eher um die Möglichkeit, traditio-



Rezensionen 291

nell Gelesenes am «Urtext» zu verifizieren? - Erstaunt hat Rez. aber die auf dem Vorsatzblatt
beigegebene Absichtserklärung der Theol. Verlagsgemeinschaft, sie habe «das Ziel, schriftge-
mässe theologische Arbeiten zu veröffentlichen». Aus Liebe zur Schrift muss Rez feststellen, dass

ihr die Schriftgemässheit eines wesentlich veränderten hebräischen Wortlauts biblischer Sätze

und des Einübens der Sprache des Alten Testaments auf dieser Grundlage als nicht gewährleistet
erscheint. Ina Willi-Plein, Basel

Volkmar Fritz, Die Stadt im alten Israel, Beck's Archäologische Bibliothek, München 1990.177 S.,
SFr 36.50.

Volkmar Fritz, bekannt durch zahlreiche Veröffentlichungen zur Archäologie im Umfeld des

ATs, Verfasser einer Einführung in die biblische Archäologie und eines Lexikons zu diesem

Sachgebiet, legt mit dem vorliegenden Buch, das sich an eine breitere Leserschaft richtet, eine

knapp gehaltene, gut lesbare Arbeit zu den Ursprüngen der Stadt im alten Israel vor.
Indem Fritz in einem kurzen Überblick die Anfänge der Urbanisation zu Beginn des 3. Jt.s in

der südlichen Levante aufzeigt, bezieht er die Entstehung der Stadtkultur im alten Israel in den

grösseren Rahmen der (Kultur-)Geschichte des alten Orients ein.

Der Beginn der Urbanisation im alten Israel nach dem Zusammenbruch der überkommenen

Ordnung selbständiger Stadtstaaten um 1150, mit dem ein signifikanter Niedergang der Urbanisation

in Kanaan einhergeht, ist mit dem Aufkommen des Königtums in Israel gegeben. «Somit ist
die um 1000 neu beginnende Urbanisation das Ergebnis einer politischen Umwälzung und nicht
die Folge eines Entwicklungsprozesses» (10). Die bisher freigelegten israelitischen Städte lassen

sich aufgrund markanter Abweichungen in ihrer jeweiligen Anlage typologisch erfassen als

Wohnstädte, als Städte mit beschränkter administrativer oder militärischer Funktion und als

Städte, die eine administrative oder militärische Zentrumsfunktion ausüben.
Was die Ausführungen des Verfassers zu den nichtUrbanen Siedlungen der vorstaatlichen Zeit

betrifft, sind vor allen folgende Beobachtungen instruktiv: Kultstätten in Siedlungen konnten bis

jetzt nicht nachgewiesen werden; und noch in späterer Zeit ist der Kultbau kein bestimmendes
Element altisraelitischer Städte - ganz im Unterschied zur kanaanitischen Epoche. Die Bauweise
der früheisenzeitlichen Siedlungen lässt kaum direkte Bezüge zum kanaanitischen Hausbau
erkennen. «Vom kanaanitischen Hofhaus unterscheiden sich die früheisenzeitlichen Häuser
durch die Verwendung von Steinpfeilern und durch ihre klare Gliederung» (60). Dieser Bruch in
der Bautradition macht nach Fritz deutlich, dass die Siedler nicht der kanaanitischen Stadtbevölkerung

entstammen, sondern nichtsesshaften Bevölkerungsgruppen zugehören, die zuvor mit
den Urbanen Zentren in einer Art Symbiose zusammenlebten.

Im weiteren Gang der Arbeit werden Themen behandelt wie die Wasserversorgung,
Wirtschaft und Verwaltung, das tägliche Leben. Im Kapitel über Bauen und Wohnen macht Fritz die
interessante Feststellung, dass der Tempel von Arad, da es sich bei ihm um einen Breitraum
handelt und der Typ des Breitraumhauses in der frühen Eisenzeit anzutreffen ist, «in der
altisraelitischen Bauweise wurzelt» (122).

Wichtig für das Erfassen der Gliederung der israelitischen Gesellschaftsordnung ist der
Schluss, den Fritz aus den Untersuchungen zur Urbanität im alten Israel und den archäologischen
Befunden zieht: Man kann davon ausgehen, dass die soziologische Struktur der Städte, abgesehen

von einer kleinen einflussreichen Oberschicht, einer verhältnismässig homogenen agrarischen

Gesellschaft entspricht. «Nicht zwischen Stadt und Land hat sich eine Spannung
entwickelt, vielmehr verlief die Trennungslinie zwischen den Städten des Landes und den
Hauptstädten, Jerusalem und Samaria, sowie den Verwaltungszentren» (153).

Kritisch bleibt anzumerken, ob es für den nicht fachkundigen Leser nicht hilfreich wäre, wenn
in einem kurzen Glossar die wichtigsten fachspezifischen Begriffe erläutert würden. Den infor-



292 Rezensionen

mativen Band, der mit zahlreichen Abbildungen zu den behandelten Ortslagen und Fundgegenständen

illustriert ist, beschliessen eine Zeittafel, ein Abkürzungsverzeichnis und ein Register der

Bibelstellen und Ortsnamen. Martin Keller, Basel

Mark E. Biddle, A Redaction History of Jeremiah 2:1-4:2, Abhandlungen zur Theologie des

Alten und Neuen Testaments, Zürich, Theologischer Verlag, 1990. XII, 244 S.. Fr. 38.-.
Seit den bahnbrechenden Arbeiten B. Duhms (1901) und S. Mowinckels 1914) zum Jeremia-

buch standen die Prosatexte, die sog. Quellen «B» (Erzählungen über Jeremia) und «C» (Reden
Jeremias), im Mittelpunkt des Forschungsinteresses. Die Hauptfrage war und ist bis in die

Gegenwart hinein, in welchem Verhältnis sie zur jeremianischen Poesie stehen. Wenig Beachtung
fand dagegen - neben den Fremdvölkersprüchen (Kp. 46-51) - derjenige Teil der Poesie, der

nicht zu den Konfessionen gerechnet wird. Die Forschung ging vorwiegend davon aus, dass die

poetischen Stücke des Jeremiabuches (Mowinckels Quelle «A») authentisch jeremianisch seien,

vom Propheten selbst oder von seinem Gehilfen Baruch niedergeschrieben und veröffentlicht.
Dieses unkritische, weil nicht verifizierte Urteil wurde bisher nur von wenigen Exegeten hinterfragt

(etwa S. Herrmann, R. Carroll, C. Levin). Die vorliegende Zürcher Dissertation sucht

diesen Mangel zu beheben, indem sie die erste Sammlung poetischer Texte des Jeremiabuches,
die gewöhnlich zur «Frühverkündigung» Jeremias gerechnet werden, im Hinblick auf ihren
Charakter, Spuren redaktioneller Tätigkeit sowie deren theologische Tendenzen untersucht.

Als Ausgangspunkt dienen Beobachtungen am Text, die nach Biddle auf die Disparatheit des

Materials schliessen lassen: das Nebeneinander von klar erkennbarer Struktur und blosser

Aneinanderreihung, das Fehlen jeglicher Angaben, welche eine Einordnung des Materials erlauben

würden, wechselnde Adressaten, Spannungen im Hinblick auf den Status des angeredeten Volkes

und schliesslich die auffallende Zeitlosigkeit der Botschaft von Jer 2f. Aufgrund dieser Indizien

gelangt B. zur Hypothese, dass die jetzige Gestalt von Jer 2f. nicht die weithin intakte Predigt des

jungen Jeremia, sondern das Ergebnis eines längeren Redaktionsprozesses darstellt. Verschiedene

Generationen von Tradenten und Redaktoren nahmen die ursprüngliche jeremianische Tradition

auf, aktualisierten sie und formulierten die Implikationen dieser Tradition für Leser, die vom

ursprünglichen geschichtlichen Zusammenhang der Botschaft weit entfernt waren. Diese
redaktionelle Arbeit beinhaltet mehr als blosses Zusammenstellen von Material: sie wird als «Transformation»

beschrieben, als «kreativer hermeneutischer Vorgang» (204), durch den auf jeder Ebene
das tradierte Material neu interpretiert, in andere Zusammenhänge eingebunden und mit einem

weiteren Blickfeld versehen wird.
Der Wachstumsprozess der Kp. 2f. reicht demnach von der jeremianischen Tradition bis in die

letzte Phase des Buches als ganzes. Er wird von B. folgendermassen rekonstruiert: Das Kernstück

(2,14-25.33-37), gekennzeichnet durch die Anrede in der 2. Pers. sg. f., wurde als Präambel dem

Grundbestand der Kp. 4-6, welche eine Reaktion auf die Katastrophe des Exils darstellen,

vorangestellt. Vergleichbar der Gerichtsdoxologie in der deuteronomistischen Literatur zeigt
diese Grundschicht die Schuld derjenigen Generation auf, die von der Katastrophe betroffen ist;
sie wird deshalb «Schuldübernahme-Redaktion» genannt. In einer zweiten Phase wurden eine

Reihe von verschiedenen Texten hinzugefügt, welche die Frage nach der Vergebung JHWHs für
sein Volk stellen (3,1—5.6—12a. 14-18.19ff.22-25). Diese Schicht nimmt eine Transformation der

ersten Schicht vor: statt von politischer spricht sie von kultischer Untreue. Die grundlegenden
Aussagen des Abschnitts waren damit beieinander: Anzeige der Schuld, Anklage, Ruf zur
Umkehr, Verheissung der Vergebung, Schuldbekenntnis. In einer dritten Phase wurde ein
Element der zweiten Schicht, das der Anklage, erweitert. Nun galt es, die Botschaft von Jer 2f. für
eine Generation zu aktualisieren, die keine unmittelbare Kenntnis der Ereignisse im Zusammenhang

mit der Katastrophe hatten, jedoch deren Auswirkungen erlebten. Die Schuld einer einzel-



Rezensionen 293

nen Generation wird nun als Schuld des ganzen Volkes, aller Generationen und Familien,

interpretiert. Diese dritte Schicht (2,4-13.26-32) operiert mit einem dreistufigen Bild von der

Vergangenheit Israels und wird deshalb «Generationen-Redaktion» genannt; sie steht theologisch

der deuteronomistischen Bewegung nahe. Als letzte Schicht wurde schliesslich der Rahmen

2,2b.3; 4,lf. um den Komplex gelegt, um die Frage weiter zu entwickeln, auf welcher Grundlage
dem Volk vergeben werden könne. Der durch die fortlaufenden Neuinterpretationen entstandene

Text als Ganzes bietet ein theologisches Paradigma von Schuld und Vergebung, das für das

Volk Gottes aller Zeiten gilt. Darin zeigt sich nach B. der Einfluss nachexilischer Bekenntnisgebete;

zu einem Schuldbekenntnis will denn der Text den Leser auch führen. Mit der paradigmatischen

Beschreibung der Dialektik von Schuld und Bestrafung stehen die Kp. 2f. schliesslich nicht

nur als Einleitung zu Jer 4-6, sondern zum ganzen Buch.
Indem die bis anhin vorwiegend als jeremianisch beurteilten Kp. 2f. und eine Reihe verwandter

Text der ursprünglichen prophetischen Verkündigung vollständig entzogen und späteren
Redaktionsprozessen zugewiesen werden, rüttelt B. an einem Grundpfeiler der bisherigen Je-

remia-Forschung. Über die wenigen früheren Versuche in ähnlicher Richtung geht die vorliegende

Studie insofern hinaus, als sie Redaktionsstufen nicht nur aufweisen, sondern auch

theologisch-traditionsgeschichtlich einzuordnen sucht.

Zu fragen bleibt m. E., ob dem poetischen Charakter der Texte genügend Gewicht beigemessen

worden ist. Durch die Konzentration auf inhaltlich-thematische Zusammenhänge tritt die

Einzelanalyse - etwa die Untersuchung der literarischen Mittel, von Stil und Diktion - in den

Flintergrund. Wichtige Fragen in diesem Zusammenhang sind deshalb nicht gestellt worden,
etwa: In welchem Verhältnis steht die Poesie der Kp. 2f. zu derjenigen anderer Texte, allen voran
von Kp. 4-6? Ist eine Verwandschaft oder Abhängigkeit feststellbar, oder handelt es sich um
erkennbar unterschiedliche Stile? Weshalb wurden überhaupt redaktionelle Bearbeitungen jere-
mianischer Tradition - zumal solchen Umfangs, wie B. sie ermittelt - in gebundener Sprache
vorgenommen? Ist es grundsätzlich vorstellbar, dass exilische (oder spätere) Redaktoren ihre
Neuinterpretation der prophetischen Tradition in ein poetisches Sprachgewand kleiden? In
welchem Verhältnis stehen solche Bearbeitungen zu den prosaisch abgefassten nach-jeremianischen
Texten? - Eine sorgfältige Beschäftigung mit der sprachlich-stilistischen Seite der Texte würde
möglicherweise zu einem erheblich differenzierteren Bild führen, als B. dies mit der Postulierung
redaktioneller Arbeit für das Ganze der Kp. 2f. vorstellt.

Zum Äusseren der Arbeit sei nur am Rande vermerkt, dass sich die Lektüre durch das

ausgesprochen schlechte und ungleichmässige Druckbild (fotomechanische Wiedergabe eines

Computerausdrucks auf einem Matrixdrucker geringer Auflösung) sehr anstrengend gestaltet.
Der Hinweis sei gestattet, dass der Ausdruck einer elektronisch gespeicherten Arbeit auf einem
Laserdrucker mit guter Schriftqualität technisch mit geringem Aufwand möglich ist und finanziell
kaum eine Mehrbelastung bedeutet. Für die Publikation einer Dissertation in einer Reihe sollte
m.E. ein sauberes Druckbild eine Minimalanforderung darstellen. Beat Huwyler, Basel

Adrian Schenker, Text und Sinn im Alten Testament. Textgeschichtliche und bibeltheologische
Studien, Orbis Biblicus et Orientalis 103, Freiburg/Göttingen 1991. 302 S.

Ein bisher unveröffentlichter Aufsatz sowie 13 weit verstreut publizierte Beiträge des Altte-
stamentlers und Bibeltheologen aus dem schweizerischen Freiburg werden hier zugänglicher
gemacht. Die Studien (zwei davon in französischer Sprache) beeindrucken durch ihr engagiertes
Fragen nach den Glaubensaussagen der biblischen Zeugen. Ob es sich nun um textgeschichtliche,
rechts- oder kultgeschichtliche Untersuchungen handelt: hier wird nicht l'artpour l'art zelebriert,
sondern wirklich um den Inhalt gerungen.



294 Rezensionen

Dies wird gleich beim frühesten Beitrag deutlich: «Gott als Vater - Söhne Gottes. Ein
vernachlässigter Aspekt einer biblischen Metapher» (1975). Schenkers Hinweise auf das israelitische

Erbrecht erweisen sich als fruchtbar auch im Blick auf heutige feministische Anfragen.
Letzteres gilt ebenso für den späteren Aufsatz «Der Monotheismus im ersten Gebot, die Stellung
der Frau im Sabbatgebot und zwei andere Sachfragen zum Dekalog».

Wo es um textgeschichtliche Untersuchungen geht, steht das Inhaltliche gleich im Zentrum.
Ein Kabinettstück ist «Affranchissement d'une esclave selon Ex 21,7-11»: Hinter einer Q'-rë/K'-
Cib-Wariante (löHö') entdeckt Schenker zwei verschiedene grundsätzliche Rechts-Konzepte!

Die Hälfte der Aufsätze befasst sich mit dem Themenkreis «Versöhnung, Sühne, Strafe,
Gewalt», wo Schenker auch nach Erscheinen seiner Monographien weiter arbeitete. Als
Bibeltheologe hat er dabei AT und NT im Auge, wenn es z.B. um die sühnende Funktion des - der
menschlichen Verfügungsgewalt grundsätzlich entzogenen - Blutes auf dem Altar geht. Eine
Studie zum Gleichnis von den bösen Weingärtnern (Mk 12) bringt den interessanten Hinweis auf
die Institution des (friedlichen) Vergleichs. Hier sind allerdings dieselben Anfragen an Schenker

zu stellen wie gegenüber seinen wichtigen Überlegungen zu Ez 18 sowie zum «Verblendungs»-
Auftrag in Jes 6 und I Kön 22: Entspricht Schenkers Formulierung: «ohne Umkehr kann Gott
nicht verzeihen» (115) dem biblischen Zeugnis? Bleibt Gott ein «versöhnlicher Mächtiger» (234),
wenn die Weingärtner den die Vergebung Gottes repräsentierenden Sohn ermorden (268: «seine

Ermordung bedeutet das Ende der Vergebung»)? Führt dies nicht zur fatalen Konsequenz, dass

der Mensch, der die Sünde will, letztlich stärker ist als Gott, der die Versöhnung will?
Edgar Kellenberger, Liestal

Jerome Murphy-O'Connor (OP), The Theology of the Second Letter to the Corinthians,
Cambridge University Press 1991 (New Testament Theology), xii + 166 pp.
Die neue Reihe «New Testament Theology» (Hg. J. D. G. Dunn) möchte dem um sich greifenden

Defizit an theologischer Substanz in Lehre (und Erforschung?!) des Neuen Testaments
mittels einer zügig voranschreitenden Herausgabe von Arbeiten zu den einzelnen ntl. Schriften
wehren. Murphy-O'Connor hat sich aufgrund seiner zahlreichen Veröffentlichungen schon längst
als ausgezeichneter Führer durch die verwickelten Pfade der Korintherkorrespondenz qualifiziert.

Sein schmales Bändchen zum II Kor stellt nun eine eigentümliche Mischung von thematisch
sich entfaltender Theologie und Vers für Vers auslegender Exegese dar.

Die Einleitung führt in das Leben zu Korinth ein (basierend auf des Vf. s früherem Werk von
1983). Nicht die legendäre Aphrodite, sondern Sisyphos war die mythologische Leitfigur Ko-
rinths, ein Symbol der Unbeständigkeit eines «age of anxiety» (E. R. Doods), in dem die christliche

Botschaft leicht Resonanz zu finden vermochte. Nur kurz wird sodann die literarische Problematik

des II Kor angesprochen. Mit Furnish kommt der Vf. mit dem einfachen Modell aus,
wonach Brief A 1-9) vor Brief B 10-13, also nicht Tränenbrief) geschrieben worden ist.

Der Vf. hält auch den Textabschnitt 6,14-7,1 für paulinisch, und zwar aufgrund seiner grösseren
Verwandtschaft mit Philon denn mit Qumran. Das ist angesichts der Probleme einer

Interpolationshypothese in der Tat bedenkenswert.
Sodann wird die Situation hinter dem II Kor erhellt. Weil Paulus durch den I Kor die dominante

Gruppe in der Gemeinde, den «Spirit-People», isoliert habe, sei dieser nun ein Opfer der

judaisierenden Eindringlinge geworden, die sich nun ihrerseits korinthischen Erwartungen
(Interesse an Geist und Krafttaten) anpassten («Corinthianization of the Judaizers», mit Barrett). In
den beiden Briefen, die den II Kor ausmachen, sucht nun Paulus, den «Spirit-People» wieder
zurückzugewinnen und das Evangelium so zu Wort zu bringen, dass die Judaisten unattraktiv
werden (16f. ; 28 u. ö. An diesem Punkt liegt wohl die fragwürdigste Annahme des Vf. s vor. Ist es

schon beim I Kor keineswegs ausgemacht, dass er sich vorzüglich an die Pneumatiker richtet, so



Rezensionen 295

muss diese spezifische Adressatenschaft beim II Kor ganz in Frage gestellt werden (das Problem
wird nur gerade S.108 gestreift). Auch die theologische Entfaltung in Passagen wie 3,6ff. oder

5,Iff. kann nicht leicht als Akkommodation an die «Freunde des Geistes» gelesen werden (so
S. 34ff. ; 54ff.). Hier wirkt offensichtlich eine am I Kor eingeübte, nicht unproblematische Optik
ein, die nun zur Leseanweisung für den II Kor überhaupt ausgeweitet wird.

Der zweite Teil bietet eine Auslegung der grösseren Abschnitte des II Kor. Im Grund wird hier
ein kleiner, an der theologischen Gedankenführung orientierter Kommentar geboten, der viele
wertvolle Beobachtungen und Einsichten zu vermitteln vermag (auch Anfragen an Modeströmungen

neuerer Theologie, so etwa in bezug auf 5,16, wo die beliebte Orientierung am schwachen,

zweifelnden, ängstlichen Jesus in Frage gestellt wird, 59f.). Leider entfallen oft detaillierte

Begründungen. Selbstverständlich findet insbesondere die Thematik der Schwäche die gebührende

Beachtung. Der Vf. betont, dass Schwäche nicht einfach nur (wie etwa bei Philon) die

Voraussetzung für den Empfang göttlicher Kraft darstellt, sondern die der Kreuzgestalt Christi
entsprechende bleibende Signatur christlicher Existenz (102f.). Unbefriedigend bleibt für mich
aber dann die soziologische Einschränkung der Schwäche auf die Status- und Erfolgsperspektive
(120f. ; 145) und die Zuordnung von Schwäche und Sein im Gegenüber zu Stärke und Tun (wie sie

im Wachstum der Gemeinden erkennbar werde). Warum soll der «Stachel im Fleisch» (12,7)
denn nur in widerborstigen Gemeindegliedern bestehen, die dem Apostel zu schaffen machen (so

118f.)? Es besteht kein Grund, biologisch-medizinische und psychologische Aspekte aus der
Schwäche, aus dem unter der Larve des Todes erscheinenden «Leben Jesu», auszufällen.

Der dritte Teil sucht nochmals die zentralen Themen des II Kor zusammenzuschauen. Es wird
deutlich, wie Leiden, Dienst und Hilfe für die Armen (Kap. 8/9) sich in Christus kreuzen, wie
Paulus sich besonders im II Kor als christozentrischer Theologe erweist (allerdings halte ich

gerade vom II Kor her die bekannte These, die Paulusbriefe seien nur «a poor substitute for oral
communication» [130], für einseitig). Gute Einsichten zur «Realpräsenz Christi» im leidenden

Apostel (143f.) führen zur Frage, ob nicht auch heutige Kirchendiener wieder den Weg zu finden
hätten zur «self-sacrificing love which is the channel of divine grace here and now» (158). Mit
dieser Einladung zur imitatio apostoli schliesst das gehaltvolle Buch.

Samuel H. Vollenweider, Bern

Hans Martin von Erffa, Ikonologie der Genesis. Die christlichen Bildthemen aus dem Alten
Testament und ihre Quellen (1. Bd.), Deutscher Kunstverlag München 1989. 542 S.,

DM 198.-.

Ein Werk wie das vorliegende vorzustellen und zu würdigen, bedarf es letztlich eines eigenen
Buches; denn eine ganze Bibliothek, ein selten reiches Kompendium, ist in ihm vereinigt.
Insofern können und müssen an dieser Stelle einige Hinweise auf die Leitlinien des Buches

genügen. Die «Ikonologie der Genesis versucht die berechtigte Frage zu beantworten, warum die
Künstler der christlichen Frühzeit und des Mittelalters so häufig auf Themen aus dem Alten
Testament, insbesondere aus dem 1. Buch Mose, zurückgegriffen haben, um die Glaubens- und
Lehrinhalte des Christentums in Bildvorstellungen umzusetzen.» (12) Ikonologie ist hierbei im

strengen Sinne des Wortes gemäss moderner kunsttheoretischer Terminologie gefasst, d.h. es

geht über die ikonographische Frage nach dem «Wie» eines Bildes (Bildformeln, Traditionen,
Techniken usw.) hinaus zur Frage nach dem «Warum» einer Darstellung, so dass ihr kultur- und

geistesgeschichtlicher Kontext erhellt wird. Dazu hat v. E. eine immense Materialfülle gesammelt
und systematisch dargeboten.

Der biblischen Urgeschichte (Gen 1-11), die im vorliegenden ersten Band behandelt wird,
entlanggehend, müht v. E. sich darum, für alle Bildthemen der christlichen Kunst, soweit sie ihren
Gegenstand aus der Genesis ableiten, die aus nichtbiblischen Quellen und aus der Exegese



296 Rezensionen

gespeisten Ursprünge aufzusuchen und zu belegen» (10). Da das Werk als «Handbuch» und auch

«Lehrbuch» (10) geplant und angelegt ist, findet sich sowohl ein durchlaufender Text als auch

darin eingeschaltete Quellenbelege und bibliographische Nachweise, die selbst dreifach
untergliedert sind: Zuerst werden «Schriftquellen» zum jeweiligen Thema zusammengestellt, d.h.
«vorchristliche, christliche, jüdische, auch wohl klassisch-antike und mohammedanische, endlich
mittelalterliche und neuzeitliche Quellen» (26), sodann wird die aus der interdisziplinären Anlage
des Werkes sich notwendig ergebende Spezialliteratur der nicht kunstgeschichtlichen Bereiche

zusammengestellt und schliesslich wird im dritten Teil die kunsthistorisch-ikonographische
Spezialliteratur gesammelt. Text und Quellen bzw. Bibliographien zusammen bieten einen unermess-
lichen Reichtum für jeden, der sich mit Themen der Urgeschichte - nicht nur kunstgeschichtlich -
beschäftigt. Die Fülle der hier angesprochenen und behandelten Themen, von denen man viele

hier gar nicht erwartet hätte, repräsentiert in aussergewöhnlich schöner Weise den unermess-
lichen Hintergrund bzw. Kontext der christlichen Kunst.

Die Ikonologie der Genesis deckt ganz deutlich das frühchristliche und bis ins Mittelalter
reichende Mühen um eine «christliche» Rezeption des Alten Testaments auf: «Typologie im

bibelexegetischen Sinn ist das Kernstück ikonologischer Forschung im Bereich der christlichen
Kunst» (13). Konsequenterweise liest sich v. E.s Werk deshalb streckenweise wie ein Werk zur
Auslegungsgeschichte des Alten Testamentes oder gar zur biblischen Hermeneutik. Hier wird in
bemerkenswerter Deutlichkeit klargemacht, dass auch und gerade die christliche Kunst sich

der hermeneutischen Zentralfrage des Christentums nach dem Verhältnis von Altem und Neuem
Testament gestellt hat. Es mag für den Kunstwissenschaftler legitim und von seinem «Material»

sogar gefordert sein, dass er sich bei der hermeneutischen Frage auf die Genesis beschränkt, aber
das Urteil: «erstaunlicherweise findet sich in der Genesis alles Wesentliche, was für die Deutung
von Gottes Heilsplan zu wissen nötig ist es zeigte sich mir immer wieder von neuem, dass die

Stellung der Genesis im Gesamtbild des Alten Testaments einmalig ist und dass sie die weitaus
meisten christologischen Interpretationen zulässt» (10) ist wohl nur von der bildenden Kunst her

zu begründen. Der Bibelwissenschaftler, der hinter dieses Urteil vielleicht ein Fragezeichen
setzen wird, muss auf das sachliche Schwergewicht der prophetischen Literatur für die christliche

Verbindung von Altem und Neuem Testament verweisen, die sich nicht nur darin zeigt, dass sogar
die Geschichtsbücher prophetisch gelesen werden, sondern vor allem darin, dass das Corpus der

Propheten in der christlichen Bibel ans Ende des Alten Testaments gestellt wird, um den direkten
Bezug zum Neuen Testament zu unterstreichen, und er wird dann auch noch zu bedenken geben,
dass der stärkste literarische Bezug vom Neuen Testament zum Alten hin über das Buch der

Psalmen, das im Neuen Testament von allen alttestamentlichen Büchern am meisten zitiert wird,
hergestellt wird. v. E.s Ikonologie der Genesis bietet nicht nur reiches Material, sondern regt vor
allen Dingen zum Nachdenken und Weiterdiskutieren dieser angesprochenen hermeneutischen

Fragen an und gerade von diesem hermeneutischen Gesichtspunkt her steht die Einbeziehung
ikonologischer Fragen in die Diskussion um Bibelauslegung noch an. Das vorliegende Werk
bietet eine solide Grundlage, um dieser notwendigen Fragestellung in der aktuellen Exegesediskussion

weiter nachzugehen.
Bücher wie das vorliegende werden selten geschrieben, und wenn sie geschrieben werden,

werden sie für mehr als ein paar Jahrzehnte geschrieben; möge das vorliegende in unserem
Jahrzehnt oft zur Hand genommen werden und mehr als ein paar Leser finden. Die «Ikonologie
der Genesis» verdient, Theologen, Historiker, Religionswisscnschaftler, Literaturwissenschaftler,

Musikwissenschaftler und Kunstgeschichtler als interessierte und eifrige Studenten zu bekommen.

Christoph Dohmen, Osnabrück



Rezensionen 297

Alister E. McGrath, The Genesis ofDoctrine. A Study in the Foundations of Doctrinal Criticism,
Basil Blackwell Oxford und Cambridge/Massachusetts 1990. 266 S.

«Was du ererbt von deinen Vätern hast / Erwirb es, um es zu besitzen.» Dieses Wort aus

Goethes Faust, das Alister E. McGrath in der letzten Anmerkung seines Buches zitiert, könnte so

etwas wie ein intentionales Leitwort von McGraths Untersuchung sein. «Um die Gegenwart zu
verstehen und die Zukunft zu gestalten, ist es notwendig, die Vergangenheit zu erforschen.» (83)
Es geht McGrath um «the nature of Christian doctrine» und nicht so sehr, wie der Titel der Arbeit
vermuten lässt, um die (historische) Genese christlicher Lehre. Die Arbeit ist primär intentional
systematisch konzipiert. Die historischen Modelle sind als exemplarische Muster anzusehen, die
nicht willkürlich gewählt sind, sondern mit der Grundthese der Verfassers gut in Relation
gebracht worden sind.

Die Grundthese von McGrath heisst: «Christian doctrine is a response to the history of Jesus

of Nazareth.» (193) Christliche Lehre hat sich an dem «primary explicandum of Christian theology»:

Jesus (1) fundamental und nichtsubstituierbar zu orientieren. So ist christliche Lehre von
Gott unbedingt «christologisch qualifiziert». «.. .the tradition concerning Jesus Christ» ist «the
central controlling image und model of theological construct formation» (4). Das Subjekt christlicher

Lehre ist eindeutig und präzise der Kyrios Jesus Christus.
Im Lichte der Geschichte Jesu von Nazaret seien wir als Theologen genötigt, Mensch und

Gott zu verstehen. Das aber bedinge eine ständige Umwertung aller Werte, eine Revision dessen,

was wir von Vorverständnis in bezug auf Gott und Mensch immer je mitbrächten. Im Lichte der

christologischen Sonne sei theologisch die Frage nach der Wahrheit zu stellen. Das hiesse:
1. Wahrheit ist theologisch Ereignis, Geschehen. «Truth is something which happens» (175f.).
2. Wahrheit gebunden an das Christusereignis nötigt uns, Wahrheit «as a matter of history», «a

generative envent in the past» zu sehen (176). Christliche Lehre sei fundamental christologisch
auf den Zusammenhang von Lehre und Wahrheit angewiesen. Die christliche Wahrheit sei

erzählende Wahrheit, da sie analythisch an «the narrative of Jesus of Nazareth» gebunden sei. In
der erinnernden Vergegenwärtigung der Geschichte Jesu Christi werde Wahrheit jetzt evident.
Christliche Lehre, geboren aus der Begegnung mit Jesus Christus, ist so Begegnung mit der
Wahrheit. Die christologisch definierte Lehre sei fundamental für die «Rationalität» der christlichen

Lehre. Christliche Wahrheit sei aber nicht nur Beschreibung von Welt, sondern sie verändert

die Welt.
Uns sei die Geschichte Jesu von Nazaret überliefert «in narrative form through the New

Testament» (176). Die Anamnesis, die erinnernde Vergegenwärtigung der Geschichte Jesu von
Nazaret, wie sie uns im Neuen Testament erzählt wird, bringe der christlichen Lehre ihren «sense

of identity, commitment and purpose» (193).
Gemäss christlicher Lehre könne Denken - gebunden an das historische Ereignis Jesus

Christus - nur historisch dimensioniert sich entfalten. Bedauerlicherweise vernachlässige die

(aktuale) rationalistische, vor allem englischsprachige, Theologie dieses. Sie sei irregeleitet wie
der radikale Flistorismus, für den Wahrheit nur der je eigenen Generation gelte. Dem kulturellen
Rationalismus der radikalen Theologie (im englischsprachigen Raum), der der christlichen Lehre
bleibende Gültigkeit abspreche und die radikal kulturell konditioniere, müsse in dieser seiner

ideologischen Usurpation widersprochen werden. Für die christliche Lehre gelte - und das habe

allgemeine Relevanz - dass «frameworks of rationality nicht universal, sondern sozial und historisch

lokalisiert sind» (90).
An diesem Punkt setzt nun McGraths Kritik der Aufklärung ein, der er weite Passagen seines

Buches widmet. Der Aufklärungs-Rationalismus werde in seiner Abschottung von der historischen

Tradition nicht der Geschichtlichkeit christlicher Lehre mit ihrem fundamental-produktivem
Diskurs mit der Tradition gerecht. Für die deutsche Aufklärung, in der es immerhin - im



298 Rezensionen

Gegensatz zur radikalen ausserdeutschen Aufklärung - zu einem doktrinalem Dialog mit der
Kirchenlehre komme, gelte aber, und das werde ideologisch von der radikalen Theologie
übernommen, dass nur das geschichtlich akzeptabel sei, was der Gegenwart einsehbar sei. Das habe

zur Folge, dass z. B. für Lessing die Autorität Jesu nicht in der Auferstehung, sondern in dessen

rational als moralisch sich erweisenden Lehre zu finden sei. Primäres Kriterium sei hier die reine
Vernunft. Der Geschichte komme nur «a supporting role» (144) zu. Diese Haltung der deutschen

Aufklärung sei spezifisch durch die soziale Situation Deutschlands im 18. Jh. bedingt, in der die

Befreiung von der Vergangenheit sozial indiziert war.
McGrath untersucht, wie insbesondere in der Renaissance, der Aufklärung und der Reformation

der Umgang mit der Tradition in der christlichen Lehre aussah. Die Renaissance suche in den

Ruinen der Kirche, die für sie mittelalterlich leer geworden war (Die ideologische Deklassierung
des Mittelalters durch die Renaissance daure bis zur Gegenwart an), nach der lebendigen
Religion, wie sie sich gültig im Neuen Testament zeige. «... the New Testament was understood to
shape the internal contours of Christian existence.» (115)

Bei der Reformation differenziert McGrath zwischen «Magistrial Reformation» und «Radical
Reformation» (117ff.). Bei der ersteren (Wittenberger und Schweizer Reformation) komme es

nicht zu einer Elimination der Tradition, sondern zum fruchtbaren Dialog mit dieser, was
insbesondere für Luther gelte. Die Wittenberger respektierten die patristischen und mittelalterlichen
Traditionen, insofern diese «faithful to the New Testament» sind, sie kritisierten diese, wo sie es

nicht sind (128f.). Dass die Reformation «Triumpf des Individualismus und totale Zurückweisung
(rejection) der Tradition» gewesen sei, sei eine Fiktion der Aufklärung (130). Für die radikale
Reformation (Thomas Müntzer) sei dagegen die Tradition, die Vergangenheit irrelevant, Hinderung

der notwendigen sozialen und theologischen Revolution. Das ist eine oberflächliche und so

nicht zutreffende Wertung McGraths. Das Verhältnis Müntzers zur Tradition ist wesentlich

komplexer und differenzierter. Es gibt auch bei Müntzer bei aller Kritik an der Katastrophengeschichte

der Kirche eine produktive Aufnahme von Traditionen (z. B. apostolischer und patristi-
scher).

Wer sich mit der christlichen Lehre beschäftigt, muss deren «Ort» benennen. Christliche
Lehre ist lokalisiert. Sie ist so grundsätzlich unterschieden von allgemeinen, (immer) gültigen,
ihren Ort überall und nirgends habenden religiösen Anschauungen von Gott und Menschen.
Christliche Lehre, so McGrath, «finds its natural context within... community», id est «the

community of faith» (193). Das liege daran, dass in der Gemeinschaft des Glaubens «Jesus of
Nazareth remains the central object of worship, adoration and wonder. And in that sense of
wonder lies the genesis of doctrine.» (193) Die kognitiven, ja die Dimensionen der christlichen
Lehre überhaupt sind für McGrath «the product of the lived experience of a community of faith»
(197). Andererseits dienten die «frameworks» der Christlichen Lehre der christlichen Erfahrung
als Stütz- und Übermittlungssystem. Nur in diesem Kontext gewönne christliche Lehre ihre
Macht und Legitimität. Indem in der Gemeinschaft des Glaubens anamnetisch, die «narrative of
Jesus of Nazareth» erzählt, interpretiert wird, sei hier der legitime und nichtsubstituierbare Ort
christlicher Lehre gegeben. In diesem Kontext definierte christliche Lehre ist für McGrath nicht

primär «öffentliche Beschreibung dessen, was das Christentum ist». Vielmehr gelte: Christliche
Lehre «represents an invitation to enter a new community and its associated conceptual and

experiental world» (199).
Christliche Lehre ist für McGrath so auch charakterisiert durch «responsibility for the con-

textualisation and transmission of the kerygma», wie sie sich in ihrer Transformation «from the

past to the present» zeige (200).
Der produktiven Aufnahme des doktrinalen Erbes als «a gift and a task, an inheritance and a

responsibility» (200) - das ist die Intention des McGrathschen Werkes -, kann nur nachhaltig



Rezensionen 299

zugestimmt werden. Das gilt auch, wenn man in der Wertung und Auswahl des historischen
Materials durchaus auch andere Akzente setzen könnte und für den Rezensenten (zumindest als

deutschsprachiger Theologe) auch setzen müsste. Man liest diese interessante, insbesondere,
aber nicht nur, die englisch-sprachige Diskussion berücksichtigende Untersuchung mit Lust und
Gewinn. Udo Kern, Jena

Ingolf U. Dalferth, Kombinatorische Theologie. Probleme theologischer Rationalität, Herder
Freiburg, Basel, Wien 1991. 158 S.

Dalferth schlägt in diesem kleinen und programmatischen Buch eine kombinatorische Theologie

vor, die zwar wissenschaftlich ist, aber im Sinne einer Kunstlehre bzw. einer Oientierungs-
disziplin. Wichtig ist Dalferth v. a. die Vielfalt im Ansatz, insbesondere in der Rationalitätskonzeption.

Die Tradition der Rhetorik und Topik, aber auch die Entwürfe von Schleiermacher und

Lonergan werden aufgenommen und weitergeführt. Die Theologie wird analog zur Medizin und

Jurisprudenz eher als eine praktische Kunst denn als eine (prinzipien-)theoretische Wissenschaft
verstanden (15).

Was wird in dieser Theologie kombiniert? Im Spannungsfeld Glauben, Kirche und Wissenschaft

werden in der theologischen Reflexion die innerhalb der christlichen Glaubenskommunikation

sich ausprägenden Differenzen christlichen Selbstverständnisses und Lebensvollzuges
sowie Differenzen zwischen christlichem und nicht-christlichem Wirklichkeitsverständnis und

Lebensvollzug kritisch kombiniert und verglichen (41). Der Inhalt der christlichen Glaubensverständigung

wird mittels der Leitdifferenz von opus dei und opus hominis überdacht; dabei kommt
es zu einer Kombination von Gesetzes- und Evangeliumsperspektive im Lichte dieser Leitdifferenz.

Das Gesetz verkörpert die externe Perspektive, das Evangelium die interne. Interne und
externe Perspektive der Theologie sollen nicht mehr bloss nebeneinander bestehen, sondern
dialektisch miteinander in Beziehung gebracht werden. «Die Folge ist eine Umstellung vom
theologischen Denkstil der Analogie... auf den Denkstil der Dialektik...» (45) Differenzen rein
theologischer Natur (z.B. Schöpfung/Neuschöpfung, Sterben /Auferstehen mit Christus,
Sündhaftigkeit/Gerechtigkeit) werden mit auch nichttheologisch evidenten Differenzen (z. B. Kirche/
Welt, Tod/Leben, Gesellschaft/Gemeinschaft, Zwang/Freiheit) kombiniert (46). Die Ansätze der

philosophischen Theologie, der Erfahrungs- und Offenbarungstheologie sind immer wieder in
verschiedener Weise verknüpft und kombiniert worden (76). Die formale Vernunftstruktur der

Theologie liegt in ihrem kombinatorischen Verfahren. Das wird auch im Bereich der Erkenntnis
deutlich, in dem Elemente der allgemeinen Erkenntnistheorie mit geistgewirkter Erkenntnis
(Pneumatologie) kombiniert werden.

Die interessante These dieses Buches besteht in der Behauptung, es gebe diverse Rationalitätstypen,

und nicht einfach die eine Vernunft. Eine der zahlreichen Rationalitätstypen sei der

christologisch fundierte Rationalitätsstandard. Dalferth knüpft an die in der Selbstkritik der
modernen analytischen Philosophie sich abzeichnende Historisierung und Pluralisierung der
Vernunft an. Namen wie Rorty und Putnam werden beiläufig erwähnt. Die Forderungen von
Konsistenz und Kohärenz sollen jedoch ein vollständiges Abgleiten in Relativismus und
Methodenanarchismus verhindern. Die christliche Theologie bleibt auch durch ihre Bindung an Kirche
(«Ohne Kirche keine Theologie...» 37, n. 47) und Schrift, Bekenntnis und Dogma (81f.) vor dem
Chaos bewahrt.

Das neueste Buch von Dalferth bleibt - im Unterschied zu seinen vorangegangenen Publikationen

- in programmatischen Skizzen stecken. Wie aus den knappen Ausführungen über interne
und externe Rationalität hervorgeht, nähert sich Dalferth einem Wittgensteinschen Fideismus,
ohne die kurz erwähnten Einwände von Kai Nielsen und J. Kellenberger ernsthaft zu erörtern. Er
lehnt die Vorstellung absolut verstandener externer Rationalitätskriterien ab. Der Preis, den er



300 Rezensionen

dafür bezahlen muss, besteht im Verzicht auf die Beurteilung und den Vergleich der Rationalität
verschiedener religiöser Systeme. Wäre Dalferth z.B. mit einer Gruppe von Exzentrikern
konfrontiert, die an jedem Jahresbeginn den Geburtstag des Schlossgespenstes von Canterville feiern
und diese Feier möglichst konsistent und kohärent in religiöse Überzeugungen und Praktiken
integrieren, so müsste die kombinatorische Theologie vor dieser Sekte von Exzentrikern kapitulieren.

Denn es gibt nach Dalferth keine externen Kriterien der Rationalität und kein «kosmisches

Exil» (Quine |, die es erlauben, die interne Rationalität der Christologie mit der Rationalität
anderer religiöser Weltbilder zu vergleichen. Verschiedene religiöse Systeme bleiben bezüglich
ihrer Rationalität letzlich inkommensurabel.

Der Mangel des pluralistischen Rationalitätskonzeptes besteht darin, dass es die Einwände
der Skeptiker nicht ernst nimmt. So geht Dalferth z.B. leichtfertig über den Einwand hinweg,
Gott könne nicht zugleich ein abstraktes Prinzip und eine der Verehrung zugängliche Person sein.

Diese Kritik fusst auf externen Kriterien der Rationalität, denen gemäss folgende Annahmen
unvereinbar sind: die Annahme eines nicht-anthropomorphen Gottes und jene eines personalen
Gottes der Anrede und Verehrung sowie die Annahme eines allmächtigen Schöpfergottes und

jene der Freiheit des Menschen zum Ungehorsam. Bekanntlich hat Antony Flew seine Attacken

gegen den Theismus auf diesen Inkohärenzen aufgebaut. Gleichwohl hat sich die offizielle Linie
der Theologie der Flellenisierung und Platonisierung des Gottesbildes geöffnet und in der Folge
das hölzerne Eisen eines zugleich persönlichen und rein ideellen Gottesbildes geöffnet und in der

Folge das hölzerne Eisen eines zugleich persönlichen und rein ideellen Gottes toleriert. Diese

Ungereimtheit wurde auch in der Christologie nicht grundsätzlich gelöst, es sei denn durch den

Rückzug auf eine interne Rationalität. Diese interne Rationalität hat jedoch den Geschmack von

Clubregeln; Christologie und Pneumatologie übernehmen die Funktion, Inkohärenzen und

Schwierigkeiten des Theismus wenigstens für den Kreis von Insidern zu beseitigen. (Juden und

Anhänger des Islams dagegen hätten das Nachsehen, sich mit einem inkohärenten Theismus

begnügen zu müssen.) Es dürfte kaum verwunderlich sein, wenn manche Leserinnen und Leser,
welche Dalferths unbestrittene philosophische Kompetenz bewundern, seinen Ausführungen
über Christologie und Pneumatologie nicht zu folgen vermögen. Wie etwa die Kontroversen
zwischen Mackie und Swinburne dokumentieren, müssen die Attacken des Skeptizismus auf der

Ebene der Debatte zwischen Theismus und Atheismus erwidert werden, d.h. also auf nicht

spezifisch christlichem Terrain, sondern auf der gemeinsamen Basis einer externen Rationalität.
Die Behauptung, es gebe eine spezifisch christologische Rationalität, die sich etwa von der

jüdischen Rationalität grundsätzlich unterscheide, lässt sich wohl kaum überzeugend begründen.
Unterschiede im Denkstil involvieren nicht sui generis verschiedene Rationalitätskonzeptionen.
Hat nicht bereits Martin Buber konstatiert, zum streng nicht-anthropomorphen Gott Spinozas
lasse sich nicht beten? Hat er damit nicht ähnlichen Bedenken Ausdruck verliehen, welche auch

die Konstruktionen der dogmatischen Christologie bedrohen, sofern sie den Juden und
Menschen Jesus mit dem Mythos des inkarnierten Gottes und seines welterlösenden Opfertodes
zudecken? Fordert der spezifisch christliche Glaube an Christus, den leidenden und auferstandenen

Sohn Gottes, nicht nach wie vor ein partielles sacrifice d'intellecte, und nicht einen angeblich
eigenständigen Rationalitätsstandard? Jean-Claude Wolf, Bern

Heinz Schütte (Hg.), Einig in der Lehre von der Rechtfertigung! Mit einer Antwort an Jörg Baur,
Bonifatius Verlag Paderborn 1990. 83 S.

Immer wieder zeigt sich die Rechtfertigungslehre als der kritische Massstab, mit dem sich eine

konkrete Interpretation unseres Gottesverhältnisses als christlich zu erweisen hat. Selbst von dem

Dokument über Sakramente und Amt mit Voranstellung der Rechtfertigung («Lehrverurteilungen

- kirchentrennend? I, 1986), das die Konfessionsverschiedenheit lehrmässig aufheben will.



Rezensionen 301

obwohl sie durch die historischen Fakten Bestand hat, und Gegner doch verbinden will, kommt es

zu neuen Verurteilungen. Die vorliegende Streitschrift setzt Einigung in der Lehre voraus und
sucht die Betonung nicht aufgearbeiteter geschichtlicher Fundamentalfragen seitens J. Baur
(1989) abzumildern oder grundlos zu machen. Für die Abschwächung der Baurschen Vorwürfe
von «Verneblung» und Textumdeutungen schreibt H.G. Pöhlmann (ev.) «Kritische Anmerkungen»

(9-42). Dabei anerkennt er Baurs «berechtigte Kritik», lobt seine wohltuende Klarheit
gegenüber «einer modischen ökumenischen Leisetreterei» (13), bezweifelt aber, dass der Riss

durch das Nein von Trient gegen die Reformation bis ins Fundament ging. Grundlos seien Baurs
Kritiken wegen unzutreffender Voraussetzungen meint V. Pfnür in seinem katholischen
Frageaufsatz: «Verworfen und ausgeschlossen wegen der Lehre von der Gnade und der Rechtfertigung?»

(43-62); und positive Floffnungen lägen «darin, dass es erst auf der Basis einer im
Dialogprozess des Abbaus von Vorurteilen und der Erfahrung des Gemeinsamen gewonnenen
Überzeugung von einer fundamentalen Gemeinsamkeit möglich wird, über einen irritierenden
Sprachgebrauch und traditionelle Reizworte hinaus auf die Sache weiter zu fragen» (62). «Das

lässt uns» nach Pfnür mit den Worten des Kommissionsdokuments «die Einheit auch in den

Bereichen unseres Glaubens und Lebens erhoffen, in denen wir bis zur Stunde noch getrennt
sind.» Noch resoluter ist der Flg. der Broschüre selbst. Schütte behauptet die Gemeinsamkeit in
«dieser Lehre» (Vorwort und Ausrufezeichen nach dem Buchtitel). Seine Darlegung «Ökumenisches

Verständnis der Rechtfertigungslehre» (63-82) führt u.a. in den 15Thesen «zu einem

gemeinsamen Verständnis» darin wie folgt aus: «Dass Baur ein Verständnis von Reformation hat,
das demjenigen der Reformatoren absolut widerspricht», habe Pöhlmann (und Mannermaa)
bezeugt (68); «6. These: Die im Evangelium geoffenbarte <Gerechtigkeit Gottes> (Rom 1,17) bedeutet:

Gott ist gerecht und macht gerecht» (folgt Zitat Rom 3,25f.); «7. These: Das Heil (die Rechtfertigung)

wird dem Menschen gnadenhaft zuteil» (folgt Zitat Rom 3,24); «8. These: Die dem

Menschen geschenkte Rechtfertigung bewirkt Gerechtmachung, Erneuerung, Heiligung»: «15. These:

Gott wird jedem vergelten, wie es seine Taten verdienen» (Rom 2,6) - Ist das Rückfall ins

Vergeltungsdogma? Die kleine Sammlung orientiert gut über Stand und Differenzen der Lehrdiskussion.

Erläutert wird viel mit Zitaten aus der Hl. Schrift, Gebetsgut, CA, EKG und modernen
Katechismen. Es fehlt der reformatorisch so wichtige Galaterbrief. Aus dem Katli. Erwachsenen-
Katechismus fällt das nur «Hoffen-dürfen» auf, denn «selbstverständlich kann es keine objektive
Sicherheit über die Gnade geben» (81), was Luther im Bezug auf Christus durch Glaubensgewiss-
heit als Mangel in der allgemeinen Lehrauffassung hinterfragte; denn Festigkeit und Reinheit des

Glaubens bestehen zusammen. Horst J. E. Beintkei: Jena

Harald Wallach, .so wird Gott in dir geboren. Christliche Glaubenserfahrung und Transperso¬
nale Psychologie, Herder-Taschenbuch 1710, Herder Verlag, Freiburg 1990.126 S., DM 9,90.

Die «Erfahrung des Selbst» zu machen, dies setzt nach Wallach Hingabe und Übung voraus.
Sein grosses Vorbild ist Meister Ekkehart und weitere Mystiker bis zu Dionysius Areopagita.
Durch ihn und seine Anhänger sei die Seelenlehre des Neuplatonismus, speziell «von der
Erkenntnis der Gottheit in der mystischen Vereinigung von den christlich geprägten Autoren
übernommen» worden (26f.). Die Seele habe in ihrem höchsten Teil «eine Spur Gottes», welche

von Dionysius «Gott-in-uns» und von Wallach als «Erkenntnis dieser unserer innersten Natur» -
eben des «Seelenfunken» (Ekkehart im Anschluss an den neuplatonischen Systematiker Proklos)

- «zugleich Erkenntnis Gottes in der Weise der Erfahrung» genannt wird (27). Solche «unmittelbare

Schau, die unser ganzes Wesen ergreift», wandle das Leben von Grund auf. Hier und später
(64) beruft er sich auf Paulus, der dasselbe II Kor 5,17 als neue Schöpfung ausgedrückt habe.

Bekanntlich hat diese sehr in Askese und Ekstase führende Deutung viele geistig bewusstheits-

mässig elitär strebende Menschen angezogen. Heute kommt als moderne Bewegung durch C. G.



302 Rezensionen

Jung-Schüler die Transpersonale Psychologie mit einer Psychosynthese aktualisierend hinzu.
R. Assagioli ist Wallachs wichtigste Autorität. Nach dessen Handbuch gilt das (empirische) Ich
als inhaltslose «reine Aktivität und reine Reflexion»; davon unterscheidet man das Höhere Selbst
«als das Zentrum der psychischen Aktivität.... von welchem aus der Prozess der Entwicklung
und Entfaltung seinen Ausgang nimmt und unterhalten wird» (51). Für Wallach ist das «die

psychologisch-begriffliche Entsprechung dessen», was bei den christlichen Mystikern als «Seelenfunken»

bekannt war, insofern vom «Überich» (Freud) und vom «Selbst» bei Jung unterschieden.

Die darstellenden Teile des Buches werden von praktischen Anleitungen ergänzt. Die positive
Qualität noch hinter Verzerrungen, «auch hinter den abgründigsten Phänomenen» zu entdecken,
bedingt Glauben, und mittels therapeutischer Hilfen, in Veranschaulichung von Persönlichkeit
und deren qualitativem Grund und Ziel, wird Leben gewonnen. Hier legt Wallach gute Grundlagen

und kann die Psychosynthese als «psychologische Variante der westlichen mystischen Tradition»

(56) erklären. Was «Sinn, Erfüllung und Freude des Daseins» nach ihr und «identisch mit
dem, was alle grossen Mystiker erfahren, gelebt und gelehrt haben», ist, steht m.E. allerdings
dennoch zurück, wenn das extra nos aus biblischer Erkenntnis voll gehört und mit Paulus und
reformatorischer Theologie ernst genommen würde mit dem Zeugnis: «Nun lebe nicht ich,
sondern Christus lebt in mir, der mich geliebt hat und sich für mich (im Kreuzestod) dargegeben
hat» (Gal 2,20). Er gründet und befreit den Glaubenden, nicht etwa Seelenqualität.

Horst J. E. Beintker, Jena


	Rezensionen

