Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 2

Artikel: Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie nach dem
Staffortschen Buch von 1599

Autor: Zimmermann, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie
nach dem Staffortschen Buch von 1599

Die im 19. Jahrhundert viel diskutierte Frage nach dem Prinzip der refor-
mierten Theologie hat bekanntlich keine allseits befriedigende Antwort
gefunden.! Ohne dieses Problem endgiiltig 16sen zu wollen, beabsichtigen
wir im folgenden, anhand einer heute weitgehend unbeachteten reformier-
ten Bekenntnisschrift, des Staffortschen Buches von 1599, prinzipielle An-
liegen der reformierten Theologie in aller Kiirze herauszuarbeiten. Wir
hoffen damit, einen Schliissel zu finden, der es ermdglicht, mannigfaltige
und weit verstreute theologische Aussagen aus einigen Grundintentionen zu
entwickeln.

Fiir den jungen Markgrafen Ernst Friedrich von Baden-Durlach, der als
Sechzehnjidhriger nach dem Tode seines Vaters Karl im Jahre 1577 noch nicht
die volle Regierungsverantwortung iibernehmen konnte, hatte Herzog Lud-
wig II1. von Wiirttemberg als Vormund die Konkordienformel unterschrie-
ben. Schon wihrend der Zeit der Vormundschaft weigerte sich der junge
Fiirst jedoch, fiir die Zukunft eine eigenhdndige Unterzeichnung der fiir das
Luthertum so bedeutsamen Bekenntnisschrift zu versprechen. Nach dem
Regierungsantritt im Jahre 1584 begiinstigte Ernst Friedrich, erzogen durch
die kryptocalvinistischen bzw. reformierten Padagogen Georg Hanfeld und
Johannes Pistorius,” immer mehr die reformierte Konfession. Diese Ent-
wicklung erreichte ihren endgiiltigen Abschluss durch den Ubertritt des
Markgrafen zum Calvinismus, durch seinen bewussten Anschluss an das
reformierte Bekenntnis. Im Kontext seines fiir die damalige Zeit nicht unge-
wohnlichen Amtsverstdndnisses war Ernst Friedrich nach diesem Schritt,
den er im Jahre 1599 vollzog, der Uberzeugung, dass mit seiner Konversion
auch eine Reorganisation der kirchlichen Verhiltnisse in der Markgrafschaft
Baden-Durlach verbunden sein miisse. Um diese Neugestaltung zu begriin-
den und in die Wege zu leiten, wurde von dem Markgrafen, dem auch seine

! Vgl. J. Rohls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften. Von Ziirich bis Barmen,
UTB 1453, Gottingen 1987, 6.

? Vgl. W. Baumann, Ernst Friedrich von Baden-Durlach. Die Bedeutung der Religion
fur Leben und Politik eines sliddeutschen Fiirsten im Zeitalter der Gegenreformation.
Veroffentlichungen der Kommission fiir Geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirttem-
berg, Reihe B: Forschungen 20, Stuttgart 1962, 17f; ausserdem B. Albers, Pistorius und
Markgraf Ernst Friedrich von Baden (Nach Briefen von Pistorius aus dem Vatikanischen
Geheimarchiv), ZGO N.F. 12, 1897, 620-635.



244 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Zeitgenossen eine aussergewohnliche intellektuelle Begabung zugestanden,
und seinen theologischen Beratern im Jahre 1599 das sogenannte Staffort-
sche Buch veroffentlicht. Die Bekenntnisschrift, die den zweiten Teil des
Buches ausmacht, sollte in erster Linie, wie bereits der Titel «Kurtze und
einfeltige ausser Gottes Wort und der alten rechtglaubigen Kirchen gestelte
Bekandtnus, nach welcher, alss nach einer Richtschnur, die Kirchen- und
Schuldiener der Marggrafschaft Baden sich in den Artickeln, so in diesen
Zeiten zwischen denjenigen, die sich zur Augspurgischen Confession beken-
nen, controvertirent und strittig sein, in ihren anvertrauwten Kirchen und
Schulen im Lehren zu verhalten haben» ausweist, dazu dienen, den Geistli-
chen und Lehrern der Markgrafschaft Baden-Durlach einen Abriss der
christlichen Lehre unter Beriicksichtigung der wichtigsten Streitpunkte zwi-
schen den Reformierten und den Lutheranern an die Hand zu geben. An
diesen Prinzipien und Grundgedanken sollten sie ihre Predigt und ihren
Unterricht ausrichten. Zugleich hatte die personliche Darstellung des eige-
nen Glaubens zum Ziel, auch den jiingeren Bruder Ernst Friedrichs und
mutmasslichen Nachfolger, Georg Friedrich, fiir den Calvinismus zu gewin-
nen.’

Obwohl diese Bekenntnisschrift als private Konfession des Markgrafen
von Baden-Durlach konzipiert war, ist sie wie andere gewichtige fiirstliche
Ausserungen dieser Periode, z. B. die fiir das politische Leben dieser Zeit so
entscheidenden Politischen Testamente®, nicht allein von Ernst Friedrich
verfasst worden. Wie andere Fiirsten der konfessionell gepriigten Ara der
Frithen Neuzeit wurde der Markgraf von Fachleuten unterstiitzt, die sich in
theologischen Fragen auskannten. Bei diesen Experten ist vor allem an
Jakob Lorhard zu denken, der als Professor am Gymnasium Illustre in
Durlach wirkte und Ernst Friedrich bereits bei fritheren Streitigkeiten und
Auseinandersetzungen zur Seite gestanden war.”

Das Staffortsche Buch existiert in zwei Fassungen. Die grossere Ausgabe,
iberschrieben «Christliches Bedencken und erhebliche wolfundirte Motiven
dess durchleuchtigen ... Herrn Ernst Friedrichen, Marggraven zu Baden . . .,
welche ihre Fiirst. Gn. biss dahero von der Subscription der Formula Concor-
diae abgehalten, auch nachmaln, dieselbige zu underschreiben, bedenckens
haben. . .», erortert, wie der Titel anzeigt, die Griinde, die den Markgrafen
bewogen haben, von der Unterzeichnung der lutherischen Bekenntnisschrift
Abstand zu nehmen. An diese Diskussion ist von S.359 bis S. 555 das

3 Vgl. W. Baumann (A. 2), 163f.

* Vgl. G. Zimmermann, Die Theologie der Politischen Testamente der Landgrafen von
Hessen-Darmstadt, JHKGV 40, 1989, 240.

> Vgl. W. Baumann (A. 2), 167.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 245

Bekenntnis angefiigt, in dem sich Ernst Friedrich und seine Berater in der
Entfaltung der ausschlaggebenden Kontroverspunkte zwischen Luthera-
nern und Reformierten auf die Seite der calvinistischen Partei stellen. Dieser
zweite Teil des Buches, dessen Titel bereits oben zitiert wurde, erschien auch
gesondert, wobei das Vorwort fiir beide Fassungen auf den 15. Februar 1599
datiert ist. Zwei Jahre spéter wurde in Heidelberg eine geringfiigig verbes-
serte Neuauflage der Bekenntnisschrift herausgegeben, 1605 wurde in Basel
das gesamte Werk in lateinischer Sprache ediert. Der frithe Tod des Mark-
grafen am 14. April 1604 verhinderte jedoch jede weitere Verbreitung und
besonders jede nachhaltige Wirkung in der Markgrafschaft Baden-Durlach.
Georg Friedrich, durch das Staffortsche Buch nicht iiberzeugt, entliess so-
fort nach seinem Regierungsantritt die calvinistischen Rite, Geistlichen und
Lehrer und restituierte in allen Punkten in der Markgrafschaft Baden-Dur-
lach das Luthertum.®

Nach Karl Barth kann das Staffortsche Buch Buch ebensowenig wie etwa
die Confessio Sigismundi von 1614 als kirchliche Bekenntnisschrift angese-
hen werden, da ihm die Zustimmung der Kirche fehle.” Diese Auffassung ist
jedoch zu iiberpriifen, weil, wie Werner Baumann zu Recht betont, nach
menschlichem Ermessen allein der friithe Tod des Markgrafen verhindert
hat, dass die Kirche in Baden-Durlach in wirksamer Weise auf dieses Glau-
bensbekenntnis verpflichtet werden konnte. Mithin ist es nur den geschicht-
lichen Umstéinden zuzuschreiben, dass das Staffortsche Buch nicht den
kirchlichen Konsens gewonnen hat und deswegen nicht in den Rang eines
kirchlichen Symbols erhoben wurde.®

Unserem Urteil nach ist die Bekenntnisschrift, die schliesslich nicht nur
die private Auffassung des Fiirsten wiedergibt, sondern mit Theologen vom
Fach abgesprochen wurde, vorziiglich geeignet, anhand der Auseinanderset-
zung mit der lutherischen Konfession prinzipielle Anliegen der reformierten
Theologie deutlich zu machen, die noch heute fiir die theologische Diskus-
sion von Bedeutung sind. Um unser selbstgestecktes Ziel zu erreichen,
wollen wir zunichst versuchen, die Position der lutherischen Gegner zu
skizzieren, die Ernst Friedrich und seine Theologen widerlegen wollen.
Anschliessend wollen wir die systematischen Aussagen und Gedankenginge
analysieren, die in dem Staffortschen Buch entwickelt werden. Am Ende
werden wir schliesslich das Glaubensbekenntnis in den grosseren Rahmen
der Theologiegeschichte einordnen.

®Vgl. a.a.0. 164.
7 Vgl. KD 1/2, 714.
¥ Vgl. W. Baumann (A. 2), 30f. und 168.



246 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie
II

Das erste theologische Problem, das der Markgraf in seinem Glaubensbe-
kenntnis, also im zweiten Teil des Staffortschen Buches, behandeln will,
betrifft die Lehre vom freien Willen. Es geht nach den Verfassern der
Bekenntnisschrift um die Frage, ob der Mensch nach dem Siindenfall in
«geistlichen» —im Unterschied zu «natiirlichen» — Dingen iiber irgendwelche
Kriifte und irgendwelches Vermogen verfiige.” Die Implikationen der Pro-
bleml6sung sind klar. Wenn die Frage positiv beantwortet wird, wenn dem
Menschen zugebilligt wird, dass er nach der Vertreibung aus dem Paradies
weiterhin in geistlichen Angelegenheiten eine bestimmte Fahigkeit, eine
bestimmte Kompetenz besitzt, ist der Schluss nicht zu umgehen, dass der
Mensch sich von sich aus auf die Gnade Gottes vorbereiten und sie auch von
sich aus aneignen kann. Der Mensch ist dann in der Lage, auf der Grundlage
des eigenen Willens, selbstiindig und autonom, iiber das ewige Leben und
den ewigen Tod zu entscheiden. Er ist imstande, fiir oder gegen Gott Stel-
lung zu beziehen, er ist imstande, die in der Predigt und in den Sakramenten
angebotene Verheissung, das in der Predigt und in den Sakramenten ange-
botene Heil entweder anzunehmen und zu empfangen oder abzulehnen und
zuriickzuweisen.

Diese optimistische Konzeption wird von dem Staffortschen Buch als
«pelagianisch» bezeichnet. In Ubereinstimmung mit der Konkordienfor-
mel" behaupten die Autoren, dass die Pelagianer lehren, dass der Mensch
aus eigenen Kriften ohne die Gnade des Heiligen Geistes sich zu Gott
bekehren, dem Evangelium glauben, dem Gesetz gehorchen und mit diesem
Gehorsam Vergebung der Siinden und ewiges Leben erlangen konne. Ver-
stindlicherweise wird diese den menschlichen Willen in den Mittelpunkt
stellende Auffassung, die nach Ansicht Ernst Friedrichs und seiner Berater
dem heiligen Wort Gottes und der allgemeinen Lehre der Kirche in allen
Punkten widerspricht, in dieser reformierten Bekenntnisschrift missbilligt
und verworfen."

Im Unterschied zur Konkordienformel wenden sich der Markgraf und
seine Theologen zum zweiten eindeutig gegen die «Semipelagianer», die die
Frage des freien Willens zwar etwas subtiler als die Pelagianer behandeln,
aber in ihrem Gedankengang zu demselben Ergebnis gelangen. Die Verfas-

? Vgl. BSRK, 799, 23-30, Nr. 38.
1 Vgl. BSLK, 903, 75.
" Vgl. BSRK, 800, 8-11, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 247

ser des Staffortschen Buches sind deshalb ihrem eigenen Urteil nach berech-
tigt, zu deklarieren, dass diese Irrlehre heutigen Tages zum Schaden vieler
Seelen in die evangelischen Landeskirchen eingedrungen sei. In der Tiefe
wird nach ihrem Verstindnis in der semipelagianischen Position die Ent-
scheidung tiber ewiges Leben und ewigen Tod ebenfalls wieder in den Willen
des Menschen gelegt. Deshalb ist in dem ausschlaggebenden Punkt kein
Unterschied zwischen Pelagianern und Semipelagianern zu entdecken."

Die Lehre, die das reformierte Glaubensbekenntnis angreift, ist vor
allem von dem lutherischen Systematiker Aegidius Hunnius (1550-1603)
ausgebildet worden. Dieser von den Zeitgenossen als «summus theologus»
eingeschitzte Lehrer, der im Jahre 1592 die erste Wittenberger Professur
antrat, hatte bereits nach 1580 begonnen, die Pridestinationslehre anders
darzustellen, als es bisher im Luthertum {iblich war. Kern seiner Ausfiihrun-
gen ist die Behauptung, dass der von Gott vorhergesehene Glaube des
Christen fiir die vor aller Zeit liegende Gnadenwahl nicht irrelevant sei,
sondern in die Beschreibung des Heilsvorgangs einbezogen werden miisse.
Dabei hat der Wittenberger Theologe jedoch nicht die Absicht, dem Glau-
ben des Gerechtfertigten irgendeine Verdienstlichkeit zuzuschreiben. IThm
kam es vielmehr darauf an, gegen die doppelte Pridestinationslehre des
Calvinismus und damit gegen die unheimliche Méglichkeit von Erwéhlung
und Verwerfung den universalen Heilswillen Gottes zu retten. Nach Hunni-
us sucht Gott mit seinem vorhergehenden, allgemeinen Willen das Heil aller
Menschen zu verwirklichen, mit seinem nachfolgenden, partikularen Willen
dagegen allein das Heil derer, von denen er voraussieht, dass sie glauben,
wobei allerdings der Glaube in einer theologisch mehr als bedenklichen
Weise als ein willentliches, menschliches Verhalten erscheint, auf das die
gottliche Majestit reagiert. Trotz dieser ungliicklichen Herausstellung des
menschlichen Handelns, der menschlichen Aktivitit, will aber auch Hunni-
us ausdriicklich daran festhalten, dass Gott allein die Verantwortung fiir das
Heil der Glidubigen, der Erwihlten, trégt.”

In dieser Entfaltung einer gegen die strikte calvinistische Rechtferti-
gungs- und Pridestinationslehre gerichteten Anschauung liegt nach dem
Urteil der Verfasser des Staffortschen Buches der entscheidende Kern in der
Idee, dass der Glaube in der Kraft und im Vermdgen des einzelnen Men-

2 Vgl. a.a.O. 800, 12-14, Nr. 38.

¥ Vgl. G. Adam, Der Streit um die Pridestination im ausgehenden 16. Jahrhundert.
Eine Untersuchung zu den Entwiirfen von Samuel Huber und Aegidius Hunnius,
BGLRK 30, Neukirchen-Vluyn 1970, 131, sowie R. Soderlund, Ex praevisa fide. Zum
Verstindnis der Pridestinationslehre in der lutherischen Orthodoxie, ACTL N.F 3, Han-
nover 1983, 66—-69.



248 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

schen liegt, so dass der vor die Wahl Gestellte von sich aus das Heil erwerben
oder verlieren kann. Trotz aller Einschrinkungen und Modifikationen, auf
die die reformierten Theologen nicht eingehen, wird ihrem Verstindnis nach
in der Lehre vom vorhergesehenen Glauben der vorhergesehene Glaube
selbst zur Voraussetzung und zur Grundlage des Heils. Es wird in dieser
Darstellung ihrer Auffassung nach nicht nachdriicklich genug erklért, dass
Gott den Menschen ohne sein Zutun zum Heil bestimmt und ithm deshalb
den dazugehorigen Glauben geschenkt habe, sondern es wird die Folgerung
nahegelegt, dass Gott den selbstgewihlten, selbstverantworteten, autono-
men und unabhingigen Glauben des Glidubigen vorausgesehen und ihn
deshalb, auf der Basis dieses Glaubens, zum Heil berufen habe. Der zeitlich
nachfolgende Glaube wird zur tiberzeitlich vorgeordneten Ursache der Pri-
destination: Gott hat den Menschen vor der geschichtlichen Zeit erwihlt,
weil er seit Urzeiten gewusst hat, dass der Mensch aus sich heraus, aus seiner
eigenen Natur, aus seinen eigenen Fihigkeiten, gldubig werden und im
Moment der Entscheidung das Leben wihlen wird. Mit dieser Argumenta-
tion — der Hunnius so nicht zugestimmt hétte" — wird nach der Behauptung
des Markgrafen und seiner Theologen die alleinige Verfligungsgewalt des
Allmichtigen ausser Kraft gesetzt."”

Neben den Problemen der Rechtfertigungs- und Erwihlungslehre bean-
spruchen zweitens die christologischen Fragen die Aufmerksamkeit Ernst
Friedrichs und seiner Berater. Mit aller Entschiedenheit wenden sich der
Markgraf und die Durlacher Theologen gegen die christologische Auffas-
sung des Luthertums. Im Einklang mit der reformierten Tradition fordert
besonders die Konzeption der realen Idiomenkommunikation den schroffen
Widerspruch des Staffortschen Buches heraus. Diese Theorie lehrt bekannt-
lich, dass seit der Empfingnis und seit der Menschwerdung des Gottessoh-
nes zwischen den beiden Naturen Christi ein realer Austausch der Eigen-
schaften stattgefunden habe. Das bedeutet im einzelnen, dass die menschli-
che Natur des Erlosers die Eigenschaften an sich gezogen und auf sich
geladen habe, die grundsétzlich der gottlichen Natur zukommen, z.B. All-
gegenwirtigkeit und Allmacht («genus maiestaticum»), obwohl auf der an-
deren Seite geleugnet wird, dass die gottliche Natur des Erlosers die Eigen-
schaften an sich gezogen und auf sich geladen habe, die grundsitzlich der
menschlichen Natur zukommen, z.B. lokale Begrenztheit und physische
Beschriinktheit («genus tapeinoticum»). Die faktisch allein vollzogene Uber-

¥ Vgl. die Reaktion der lutherischen Theologen auf das Staffortsche Buch, dargestellt
bei A. Schweizer, Die protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der
reformierten Kirche, 1. Hilfte: Das 16. Jahrhundert, Ziirich 1854, 563-565.

5 Vgl. BSRK, 803, 36-804, 3, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 249

tragung der gottlichen Pridikate auf das menschliche Subjekt ist, wie das
reformierte Glaubensbekenntnis feststellt, entweder aufgrund der Natur
oder aufgrund der personlichen Vereinigung geschehen; auf jeden Fall de-
klariert die lutherische Theologie, dass der menschlichen Natur die gottli-
chen Eigenschaften mitgeteilt worden sind.'

Drittens lehnen die Autoren des Staffortschen Buches in der Tauflehre die
Anschauung ab, dass im Wasser eine verborgene, geheimnisvolle Kraft
stecke, die bei der Taufe zur realen Abwaschung der Siinden notwendig sei
und auf mysteriose Weise Wiedergeburt, Glauben und Seligkeit bewirke."”

Schliesslich bestreiten Ernst Friedrich und seine Berater in der Abend-
mabhlslehre ebenfalls in Konvergenz mit der reformierten Tradition, dass im
Sakrament des Altars Leib und Blut Jesu Christi miindlich, also natiirlich,
gegessen und getrunken werden. Die lutherische Auffassung, gegen die sie
sich wiederum wenden, statuiert nach ihrem Verstindnis, dass im Abend-
mahl unter, mit und in den Elementen Leib und Blut Jesu von Nazareth
eingeschlossen sind. Der menschliche Kérper des Erlosers ist in Brot und
Wein gegenwiirtig. Diese Lehre von der Realprisenz stosst wie die anderen
erwihnten Punkte auf den Widerspruch des Staffortschen Buches."

I11

An dem Standpunkt der oppositionellen lutherischen Dogmatik ist deut-
lich zu erkennen, welche prinzipiellen Anliegen den Markgrafen von Baden-
Durlach und seine theologischen Berater in der Entwicklung ihrer theologi-
schen Anschauungen bewegen. Das Grundmotiv der lutherischen Konzep-
tion ist die Vereinigung, negativ die Authebung der Dichotomie von Erwéh-
lung und Verwerfung, positiv die Vereinigung der gottlichen und
menschlichen Eigenschaften in Christus, die Vereinigung von Wasser und
gottlicher Kraft, die Vereinigung von Brot und (menschlichem) Leib Christi,
die Vereinigung von Wein und (menschlichem) Blut Christi. Vor diesen
Vereinigungen, die sie selbst als eine Vermischung des Gottlichen und des
Menschlichen begreifen, empfinden die Verfasser des Staffortschen Buches
Abscheu. Ihre tiefe Uberzeugung ist, dass in derartigen Vorstellungen das
Kreatiirliche in illegitimer Weise vergottlicht und der wahre Gott seiner
Ehre beraubt wird. Diese Blasphemie und Gottesldsterung, die das Gottli-

16 Vgl. a.a.0. 805, 44-806, 15, Nr. 38.
7 Vgl. a.a.O. 811, 21-23, Nr. 38.
¥ Vgl. a.a.0. 814, 37f, Nr. 38.



250 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

che in das Menschliche hinabzieht und es darin einschliesst, gilt es theolo-
gisch abzuwehren. Deshalb sind die Autoren dieses Glaubensbekenntnisses
wie die reformierte Theologie insgesamt auf Trennung bedacht. Bei allen
angesprochenen Themen, Erwihlungslehre, Christologie, Tauflehre,
Abendmahlslehre, kommt es ihnen darauf an, Gottliches und Menschliches,
Geistliches und Leibliches, Spirituelles und Materielles, gesondert und ab-
gegrenzt zu halten. Gottliches und menschliches Wesen sollen nicht mitein-
ander vermengt werden. Auf diese Weise hoffen Ernst Friedrich und seine
Berater, die Majestit Gottes ungeschmilert und unbeeintréichtigt aufrecht-
zuerhalten.

Mit der Opposition von Vereinigung und Trennung ist ein zweiter Gegen-
satz verbunden. Fiir die lutherische Theologie ist es unerldsslich, dass die
behauptete Verbindung real, wirklich, objektiv ist, dass sie in der greifbaren
Dingwelt, in der greifbaren Gegenstiindlichkeit, stattfindet. Demgegeniiber
ist die reformierte Theologie sozusagen an der Unumstosslichkeit, an der
Unaufhebbarkeit, an der Giiltigkeit der Spaltung zwischen Gottlichem und
Menschlichem interessiert. Unter diesem Gesichtspunkt muss die Zusam-
menkunft von Goéttlichem und Menschlichem spirituell, geistlich, «subjek-
tiv» verstanden werden. In moderner Begrifflichkeit ausgedriickt, vertritt
die reformierte Dogmatik eine symbolische Union des Schopfers und des
Geschaffenen, wihrend die lutherische Dogmatik an der realen Verschmel-
zung festhalten will.

Der letzte Abschnitt, in dem die Opposition zwischen «real» und «spiritu-
ell» herausgearbeitet wurde, hat vor Augen gefiihrt, dass die reformierte
Theologie trotz der bewussten Absicht, die beiden Qualititen, das Gottliche
und das Menschliche, das Geistliche und das Leibliche, getrennt zu halten,
den Versuch nicht unterlassen will, die beiden Formen in bestimmter Hin-
sicht zusammenzudenken. Letztes Ziel der reformierten Theologie ist nicht,
an jeder Stelle den absoluten Gegensatz zwischen Schopfer und Schépfung
aufzuzeigen, sondern einen Weg zu finden, um die Anwesenheit des Schop-
fers in seiner Schopfung versténdlich zu machen, ohne dass der Schopfer in
der Schopfung aufgeht. Die entscheidenden Schliisselbegriffe, die im Staf-
fortschen Buch beniitzt werden, um trotz der realen Trennung die «Briicke»
zwischen den beiden «Bereichen» zu schlagen, sind die Ausdriicke «Zei-
chen» und «Glaube». Mit diesen beiden zusammengehorigen Termini wird
nach dem Urteil der Bekenntnisschrift die Gefahr gebannt, dass Gottliches
und Menschliches so auseinanderfallen, dass zwischen ihnen keine Bezie-
hung mehr besteht.

Aufgrund der konsequenten Anwendung der Begriffe «Zeichen» und
«Glaube» verneinen die Verfasser des Staffortschen Buches mit der Heiligen



nach dem Staffortschen Buch von 1599 251

Schrift und der recht an Christus glaubenden Gemeinschaft, dass der
Mensch ohne die Erneuerung und die Wiedergeburt durch den Heiligen
Geist tiber irgendeine Fihigkeit und irgendeine Kompetenz in geistlichen
Dingen verfiigt. Nach der Vertreibung aus dem Paradies ist es der menschli-
chen Natur nicht moglich, im «Feld» des Geistes irgendetwas zu bewirken.
Von sich aus hat der Mensch nicht die Kraft und den Willen, an das angebo-
tene Zeichen zu glauben und die in der Predigt und in den Sakramenten
angebotene Gnade zu gewinnen und zu erlangen. Es ist Gottes reiner Gna-
denakt, wenn der Mensch gerechtfertigt und geheiligt wird, wenn der
Mensch ein heiliges und Gott wohlgefilliges Leben fiihrt. Dieses Bekenntnis
impliziert, dass in der Beschreibung der Erwihlung und der durch sie be-
griindeten Heiligkeit und Gerechtigkeit die gottliche Aktivitdt der menschli-
chen Passivitit gegeniibergestellt werden muss. Der Mensch ergreift nicht
das von Gott gewihrte Heil, sondern er wird von Gott ergriffen — und darin
liegt sein Heil. Der Mensch rettet sich nicht, sondern er wird von Gott
gerettet. Die Passivitit des Menschen in geistlichen Angelegenheiten
schliesst jedoch, beildufig gesagt, nicht aus, dass er in der ihm eigenen,
natiirlichen, weltlichen «Sphire», durchaus Energie und Tatkraft entfalten
kann. Doch diese Energie und Tatkraft in weltlichen Dingen haben nichts
mit dem Gewinn oder Verlust der ewigen Seligkeit zu tun."

Aus dieser grundlegenden theologischen Regel — der Mensch kann von
sich aus nicht die Erlosung erlangen, der Mensch kann nur durch Gott erlost
werden — ergibt sich fiir den Markgrafen und seine Berater auch die Antwort
auf die zwischen Lutheranern und Reformierten umstrittene Frage, ob Chri-
stus fiir der ganzen Welt Siinde oder nur fiir die der Gldubigen gestorben sei.
Weil das ganze Christusgeschehen in seiner heilsvermittelnden Relevanz an
den Glauben gebunden ist, weil das ganze Christusgeschehen nur im Glau-
ben wirksam werden kann, ist folgerichtig zu schliessen, dass Christus in der
Tat allein fiir die Gldubigen gestorben und auferstanden ist. Zwar ist nicht zu
bezweifeln, dass der Erloser fiir der ganzen Welt Siinde hétte Genugtuung
leisten konnen. Doch diese Mdoglichkeit hebt die Differenz zwischen Glau-
ben und Unglauben nicht auf, die in der Frage der Heilsaneignung von
ausschlaggebender Bedeutung ist. Der Gldubige, der von Gott ergriffen ist,
wird durch den Heiligen Geist zum gldubigen Verstiindnis des Todes Christi
und seines Verdienstes erweckt, so dass er in der Gewissheit lebt, durch
diesen Tod vom ewigen Tod erldst, von den Siinden befreit und mit Gott
versohnt worden zu sein. Dem Unglidubigen, dem per definitionem das
glaubige Verstdndnis des Heilsgeschehens verwehrt ist, kommt das Leiden

¥ Vgl. a.a.0. 799, 30-35, Nr. 38.



252 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

und Sterben Jesu Christi auch nicht zustatten. Er bleibt in dem Zustand, in
dem ihn Gott bedroht, die Siinde belastet und der ewige Tod erschreckt. Die
Botschaft von Jesus Christus ergeht an alle; alle werden zur Busse und zum
Glauben gerufen; aber wenn man die Friichte der Predigt betrachtet, ist
offenkundig, dass allein die Gldubigen, allein diejenigen, die dem Evangeli-
um vertrauen, in den Genuss des Heilswerkes Christi gelangen. In diesem
Sinne ist die Behauptung unanfechtbar, dass der Erloser allein fiir die Gléau-
bigen gestorben ist.” .

In eine andere Terminologie gefasst, fithren die Verfasser des Staffort-
schen Buches in diesem Gedankengang aus, dass in der umstrittenen Frage
ihrer Auffassung nach nicht ein ontisches, sondern ein noetisches Problem
erortert wird. Es geht nicht um das Sein — der Welt, der Natur, des Men-
schen—, sondern um das Bewusstsein. Die Diskussion lidsst sich ihrer Mei-
nung nach zuspitzen auf die Frage, ob der Mensch das Leiden und Sterben
Jesu Christi als Zeichen erkennt oder nicht, ob der Mensch dem Erloser
glaubt oder nicht. Das Vertrauen auf das Evangelium, auf das Heilshandeln
des Gottessohnes, ist das entscheidende Kriterium. Sofern der Mensch ver-
traut, ist er gerettet; sofern er nicht vertraut, wirft selbst die Grosse des
heilsgeschichtlichen Ereignisses fiir ihn keinen Nutzen ab, er verharrt in
seinem unerldsten Zustand.

Die Divergenz zwischen Erkenntnis des Zeichen und Nicht-Erkenntnis,
zwischen Glauben und Unglauben, beruht jedoch, wie nicht weiter begriin-
det werden muss, auf keiner menschlichen Entscheidung, auf keinem
menschlichen Entschluss. Diese Teilung des menschlichen Geschlechts liegt
in einer Tiefe, die dem menschlichen Zugriff entzogen ist. Sie ist allein in
Gottes Gnadenwahl begriindet. Der Grund der Erwéhlung, durch die die
Christen, diejenigen, die auf den Schopfer vertrauen, diejenigen, die auf ihn
ihre Hoffnung setzen, diejenigen, die an ihm hidngen und sich zu ihm halten,
erlost und errettet, gerechtfertigt und geheiligt werden, ist allein der lautere,
freie und souverdne Wille des Allmichtigen. Er allein ist verantwortlich fiir
den Glauben. Gott hat die Gldubigen aber — gegen die Konzeption der
angegriffenen Pelagianer und Semipelagianer — nicht erwéhlt, weil sie heilig
waren oder weil sie in Zukunft heilig sein werden, sondern er hat sie erwéhlt,
damit sie durch die Eingiessung seines Geistes heilig und unstréflich werden.
Der Glaube ist nicht die Ursache, sondern die Wirkung der Pridestination.”

Der durch Gott begriindete und gestiftete Glaube bedarf als Glaube
keiner dusseren Zeichen, weil er im Herzen des Menschen prisent ist. Der

“ Vgl. a.a.0. 800, 31-801, 41, Nr. 38.
'Vgl. a.a.0. 804, 1-6, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 253

Gldubige hat nur sein Inneres zu erforschen, um seiner Erwiihlung gewiss zu
werden. Die Wirkung der Gnadenwahl des Allméchtigen ist ndmlich nicht
chimérenhaft und dunkel, sondern offen und klar. Niemand muss den ver-
borgenen Ratschluss Gottes ergriinden, um iiber Erwéhlung oder Verwer-
fung informiert zu werden, weil die Folgen der Eingiessung des Heiligen
Geistes dem Bewusstsein des Gldubigen inhdrent sind. Der Christ hat erfah-
ren, dass er den Ruf empfangen hat, und er hat im Ergriffen-Werden durch
den Herrn diesem Ruf im Glauben gehorcht, er hat diesen Ruf im Glauben
angenommen. Mehr ist nicht notwendig, um das Geschehen der Erlosung zu
erleben und zu begreifen.*

Wenn der Mensch in sich die Gnadenwahl fiihlt und wahrnimmt, wird er
vor aller Welt Zeugnis ablegen von seiner Bekehrung und seiner Errettung.
Der Massstab, nach dem dieses personliche Bekenntnis vorgetragen wird, ist
der «canon fidei», der niemals fehlgeht und niemals betriigt. Gegeniiber
allen anderen Menschen ist der «canon caritatis» anzulegen, eine Forderung,
die iibrigens schon Calvin und lange vor ihm Augustin erhoben haben.”
Nach dem «canon caritatis» wird bei allen anderen Christen ebenfalls das
Heilsereignis der Bekehrung und Errettung vermutet. Das heisst: Nach dem
«canon caritatis» siecht der Erwihlte alle anderen Christen ebenso als erwihlt
an. Allerdings rdumen Ernst Friedrich und seine Berater ein, dass dieser
Massstab in die Irre gehen und scheitern kann.*

Die grundlegende Teilung zwischen Glauben und Unglauben, die, wie
schon ausgefiihrt, im noetischen Bereich liegt, im Bereich des Erkennens
und Wahrnehmens, macht sich in ausschlaggebender Weise in der Christolo-
gie bemerkbar. Das ergibt sich daraus, dass an dieser Stelle nach dem
christlichen Glauben die Briicke liegt, die die voneinander getrennten
«Ufer» des Gottlichen und des Menschlichen, des Geistlichen und des Leib-
lichen, miteinander verbindet. Christus und die Sakramente sind die «Orte»,
an denen nach der Uberzeugung des christlichen Glaubens Géttliches und
Menschliches, Geistliches und Leibliches, zusammenwirken. Die Begriffe,
die dieses dynamische Geschehen erldutern und interpretieren kénnen, die
Begriffe, die die an sich unvereinbaren Aspekte der Wirklichkeit, Gottliches
und Menschliches, Geistliches und Leibliches, miteinander verklammern
konnen, sind nach der reformierten Theologie und nach dem Staffortschen
Buch die Ausdriicke «Zeichen» und «Glaube».

2 Vgl. a.a.0. 804, 7-21, Nr. 38.
3 Vgl. Inst I11, 23, 14 (OS 4, 409, 29-34).
2% Vgl. BSRK, 804, 22-29, Nr. 38.



254 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Das grundlegende Bekenntnis des christlichen Glaubens lautet, dass Je-
sus Christus der wahrhaftige Gott Jehova oder, anders gewendet, die zweite
Person der unteilbaren Dreieinigkeit sei. In diesem Sinne ist der Herr und
Heiland Jesus Christus Gott und Mensch in einer ungetrennten Person, Gott
nach seiner Gottheit, Mensch nach seiner Menschheit. Diese Aussage impli-
ziert, dass Jesus Christus sowohl als Gott als auch als Mensch angesehen und
betrachtet werden kann. Die Wahrnehmung hingt ab von der Perspektive,
die der Mensch einnimmt, bzw., richtiger gesagt, von der Perspektive, die
dem Menschen geschenkt wird. Der Gldubige wird Jesus als Gott erkennen,
der Unglédubige als Mensch, so wie der Gldubige in Jesu Leiden und Sterben
Gottes Heilswerk erblickt, wihrend der Unglidubige nichts dergleichen fest-
stellt.”

Um den Gedanken der Trennung zwischen der gottlichen und der
menschlichen «Sphire» herauszuarbeiten, der fiir die Scheidung in Glaubige
und Unglédubige konstitutiv ist, verwenden Ernst Friedrich und seine Bera-
ter den Begriff «Person», der bewusst dem Ausdruck «menschliche Natur»
entgegengesetzt wird. Im Gegensatz zur lutherischen Dogmatik behauptet
die reformierte Theologie, dass die Eigenschaften der beiden Naturen, der
gottlichen und der menschlichen, nicht in den beiden Naturen selbst, der
gottlichen und der menschlichen, vereinigt werden, sondern in der Person
des Erlosers. Der Unglidubige, konnen wir weiter folgern, sieht die mensch-
liche Natur, der Gldubige die Person. Der Ungliubige beobachtet, dass
Jesus Christus seiner menschlichen Natur nach von anderen Menschen in
keiner Weise unterschieden ist, dass er wie andere Menschen zeitlich und
rdumlich begrenzt lebt, dass seine Macht und seine Kraft beschrinkt und an
die menschliche Natur gebunden sind. Mit Recht kann er feststellen, dass die
menschliche Natur des Jesus von Nazareth keine gottlichen Eigenschaften
aufweist, dass Jesus von Nazareth als Mensch nicht allgegenwirtig und
allmichtig ist. Der Mensch Jesus von Nazareth kann zeitlich und rdumlich
umschrieben und definiert werden.*

Diese berechtigten Einschrinkungen betreffen jedoch nicht Jesus Chri-
stus als Person. Als Person verfiigt Jesus von Nazareth iiber die Eigenschaf-
ten der gottlichen Majestit, als Person ist er nicht gebunden an Zeit und
Raum, an menschlich vorstellbare Macht und Kraft. Als Person ist Jesus
Christus allgegenwirtig und allméchtig, als Person nimmt er an der Gegen-
wart und Macht Gottes teil.”’

5 Vgl. a.a.0. 805, 10-31, Nr. 38.
* Vgl. a.a.0. 806, 5-15, Nr. 38.
7 Vgl. a.a.0. 805, 3243, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 255

Person und menschliche Natur werden auf diese Weise einander entge-
gengesetzt, obwohl die menschliche Natur die Grundlage der Person bleibt.
Die Bedeutung dieser scharfen Trennung, mit der die Trennung zwischen
dem Gottlichen und dem Menschlichen in anderer Form wiederholt wird,
verdeutlichen die Verfasser des Staffortschen Buches am Ereignis der Erlo-
sung. Die Erlésung des menschlichen Geschlechts ist durch den Menschen
Jesus von Nazareth geschehen, wie die Kirche zu allen Zeiten behauptet hat.
Die Erlosung ist an die Menschwerdung gebunden, wie die Kirche ebenfalls
immer wieder bekannt hat. Gerade unter dem Aspekt der Erwidhlung und
Errettung muss Jesus deshalb als natiirlicher Mensch, als Mensch wie jeder
andere, betrachtet werden, wenn nicht die Erlosung insgesamt in Frage
gestellt werden soll. In diese Gefahr gerit jedoch nach Ansicht der Autoren
der reformierten Bekenntnisschrift die lutherische Theologie, wenn sie in
der Lehre von der realen Idiomenkommunikation die gottlichen Eigenschaf-
ten auf die menschliche Natur Jesu Christi iibertragt. Sie ist durch diese
Lehre gezwungen, einen Menschen zu beschreiben, der wegen der in ithm
ruhenden gottlichen Attribute aus Raum und Zeit, aus physischer und psy-
chischer Begrenztheit geldst ist, der nicht begriffen und nicht umschrieben
werden kann, d. h. letzten Endes nicht in einen menschlichen Korper gefasst
oder eingeschlossen ist. Eine derartige Gestalt kann, wie das Staffortsche
Buch betont, nicht als Mensch angesehen werden, sie kann nach ihrer
natiirlichen Art nicht als ein Mensch wie andere Menschen akzeptiert wer-
den. Sie muss, wie nicht weiter auszufiihren ist, verstanden werden als ein
Zwischenwesen, als ein Halbgott, in dem die gottlichen und die menschli-
chen Qualitédten, Allgegenwart und raumzeitliche Beschréinktheit, Allmacht
und physische Begrenztheit, in einer unverstindlichen Weise gemischt und
vermengt sind. Damit leugnet diese Lehre aber die Menschwerdung und
hebt letzten Endes die Erlosung auf.*

In Wirklichkeit, meinen Ernst Friedrich und seine Berater, ist der Unter-
schied zwischen Lutheranern und Reformierten jedoch nicht sehr gross.
Auch die Lutheraner lehren, dass die menschliche Natur Jesu Christi auf
tibernatiirliche Weise allgegenwirtig und allméchtig ist. Das bedeutet aber
nach dem Staffortschen Buch nichts anderes, als dass in dieser Konzeption,
die auf den in diesem Kontext hilfreichen Begriff «Person» verzichtet, die
Menschheit Jesu Christi aus sich heraus — ohne den Glauben — keinen
Anspruch auf Gottlichkeit erheben kann. Die lutherische These, dass der
Mensch Jesus von Nazareth auf {ibernatiirliche Weise allgegenwirtig und
allméchtig ist, setzt die Perspektive des von Gott geschenkten Glaubens

% Vgl. a.a.0. 806, 37-807, 20, Nr. 38.



256 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

voraus. Unter diesem Gesichtspunkt wird der von Gott ergriffene Christ den
galildischen Wanderprediger, wie die reformierte Theologie deklariert, als
Person betrachten. Von der rein menschlichen Natur des Rabbi aus Naza-
reth erkliren dagegen auch die Lutheraner, dass sie ihre endlichen Masse
und ihre endliche Grosse behalte, dass sie sich immer nur an einem Ort und
in einem geschichtlichen Zusammenhang befinde und nicht allgegenwértig
sei. Der Mensch Jesus von Nazareth hat in den Jahren zwischen 0 und 30
n. Chr. in Paléstina gelebt — und ist nicht gleichzeitig an allen Orten des
Universums gewesen.”

Um den Gedankengang noch einmal zu verdeutlichen, greifen die Auto-
ren des Staffortschen Buches zum Schluss noch einmal die Frage auf, ob die
gottliche Natur nicht die Menschheit des Erlosers ihrer géttlichen Allmacht
teilhaftig gemacht habe. Der Markgraf und seine Theologen bekennen mit
aller Entschiedenheit, dass begreiflicherweise die gottliche Natur die
Menschheit nicht nur mit der gottlichen Allmacht, sondern auch mit allen
anderen gottlichen Eigenschaften ausgezeichnet habe. Doch diese Aus-
zeichnung ist nicht zu verstehen als eine physische Ausgiessung dieser gottli-
chen Qualitéten in die menschliche Natur, ein Versténdnis, das wegen des in
der reformierten Theologie herrschenden pneumatologischen Gottesbe-
griffs sowieso ausgeschlossen ist. Nicht die menschliche Natur, nicht der
Mensch Jesus von Nazareth ist der Triger dieser Eigenschaften, sondern
allein die Person Jesus Christus, der erhohte Herr. Die Person Jesus Christus
ist im Unterschied zur menschlichen Natur des galildischen Wanderpredi-
gers iiber die raumzeitliche Beschrénktheit und die physische Begrenztheit
der menschlichen Gestalt erhaben, sie ist nicht in die Determinanten des
Kosmos eingezwingt. Als Person ist Jesus Christus allméchtig und allgegen-
wirtig. Dass aber auch der Rabbi Jesus von Nazareth tiber Allgegenwart und
Allmacht verfiigt habe, erziihlen weder das Neue Testament noch die christ-
liche Kirche. Zwar ragt Jesus von Nazareth auch als Mensch iiber andere
hinaus, aber trotz dieser iiberwiltigenden menschlichen Eigenschaften
bleibt er in diesem kreatiirlichen Sinne endlich, ist er nicht unendlich. Als
Mensch ist Jesus von Nazareth nicht der Schopfer des Universums, sondern
ein Geschopf wie alle anderen Menschen.”

Die Bedeutung des Begriffs «Person» erldutern Ernst Friedrich und seine
Berater noch einmal an dem Akt der Vermittlung, der als die wichtigste
Handlung des Erlosers anzusehen ist. Das Mittleramt, das Jesus Christus
ausiibt, das Mittleramt, in dem sich die Erwidhlung und Errettung konzen-

® Vgl. a.a.0. 807, 21-34, Nr. 38.
¥ Vgl. a.a.0. 807, 39-808, 4, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 257

trieren, erfordert zu seiner Ausfithrung beide Naturen, die gottliche und die
menschliche, die allerdings auch in diesem Fall nicht vermischt und vereinigt
werden diirfen. Vor dieser unzulédssigen Vermischung und Vereinigung
schiitzt wiederum allein der Begriff «Person», der die Trennung der gottli-
chen und der menschlichen Natur gewihrleistet. Weil nach den Vorstellun-
gen der Satisfaktionslehre der Mensch gesiindigt hat, muss auch ein Mensch
leiden; weil der allméchtige und allgegenwirtige Gott erziirnt war, der durch
keine menschlichen Leistungen zufriedengestellt werden kann, muss Gott
die Versohnung bewerkstelligen. Die Erfiillung beider Aufgaben, Leiden
und Verwirklichung der Verséhnung, liegt per definitionem nicht in der
menschlichen Natur, sondern in der Person, in der die Gottheit die Mensch-
heit so aufgenommen und transzendiert hat, dass die vergéngliche menschli-
che Natur zur unverginglichen Person wird.”

Das christologische Problem, das zu den Grundfragen der christlichen
Theologie gehort, wird nicht dadurch geldst, dass gottliche und menschliche
Eigenschaften im Menschen Jesus von Nazareth gemischt werden und ein
Halbgott auf Erden wandelt, sondern dadurch, dass zwischen der Person
Jesus Christus und der menschlichen Natur des galildischen Wanderpredi-
gers deutlich unterschieden wird. Wenn Person und menschliche Natur klar
getrennt werden, treten die Eigenart und die Charakteristik des Amts des
Gottessohns augenscheinlich hervor. Als Person ist Jesus Christus derjenige,
der die Gebete der Christen erhort und ihr Heil bewirkt, genauso wie er als
Person Mittler, Fiirbitter, Erloser und Seligmacher ist. Von der menschli-
chen Natur kann all dies nicht ausgesagt und behauptet werden.*

Dieselbe Trennung, die die Christologie der reformierten Theologie
kennzeichnet, findet sich in der Sakramentenlehre wieder. In diesem Fall ist
es jedoch nicht die Unterscheidung zwischen menschlicher Natur und Per-
son, die das Geriist der Argumentation bildet, sondern die Differenzierung
zwischen natiirlichen Vorgéngen und Sakramenten, die den Gedankengang
tragt. Deutlicher als in der Christologie wird in der Sakramentenlehre der
Bekenntnisschrift herausgearbeitet, dass menschliche Natur und natiirliche
Vorginge, sobald sie zu «Person» und «Sakramenten» erhoben werden, als
Zeichen verstanden werden miissen, als Zeichen, die vom Glauben — und
das heisst: allein vom Glauben — erschaut werden.

Sakramente sind sichtbare Zeichen der unsichtbaren Gnade, die den
Glauben erwecken und stirken sollen, lautet zunédchst einmal die von den
Kirchenvitern und sinngemiss aus der Confessio Augustana iibernommene

3 Vgl. a.a.0. 808, 5-14, Nr. 38.
2 Vgl. a.a.0. 808, 15-24, Nr. 38.



258 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Formel, die den Abschnitt iber die Sakramente im allgemeinen erdffnet.
Aufgrund dieser Formel ist klar, dass zu einem Sakrament zwei Stiicke
gehoren, das Zeichen und das Bezeichnete, das jedoch unter keinen Um-
stinden gegenstindlich verstanden werden darf, das sichtbare Element und
die in Worten gesprochene Verheissung, in der die ganze Erlosung, Christus
mit all seinen Schitzen und all seinen erworbenen Giitern, beschlossen ist.
Damit ist weiterhin festgelegt, dass zwischen einem natiirlichen Vorgang
und einem Sakrament unterschieden werden muss. Der natiirliche Vorgang
darf, um zu einem Sakrament zu werden, nicht in sich selbst ruhen, er muss
auf etwas anderes verweisen, er muss in Beziehung zu etwas anderem gese-
hen werden, genauso wie die menschliche Natur, um zur Person zu werden,
in eine andere Dimension hineinfiihren muss. Der tibernatiirliche Gehalt,
der im natiirlichen Vorgang steckt und ihn zu einem Sakrament macht, ist
aber ausschliesslich die Verheissung, die im Wort zugesprochen wird. Das
Wort geht in die Ohren ein, das &dusserliche Zeichen ist fiir die Augen
gedacht, damit das Herz zum Glauben gereizt und bewegt wird, wie das
Staffortsche Buch in Ubereinstimmung mit der Apologie des Augsburger
Bekenntnisses erklirt.*

Genauso wie jedoch exklusiv der Glaube im Leiden und Sterben Jesu von
Nazareth die Heilsbedeutung erblicken kann, genauso wie ausschliesslich
der Glaube Jesus Christus als Person erkennt, die an Raum und Zeit nicht
gebunden ist und alle physische Begrenztheit libersteigt, genauso kann auch
allein der Glaube die natiirlichen Vorgiinge der Abwaschung und des Essens
und Trinkens als Sakramente erfahren. Nur der Glaube, der die Zeichen
erkennt, kann erleben, dass in diesen natiirlichen Prozessen nicht allein
dusserliche Elemente, sondern geistliche Gnaden empfangen werden.
Durch die Hand des mit dem Gottesdienst Beauftragten, des Dieners, wie es
bewusst abwertend heisst, werden allein korperliche Dinge ausgeteilt und
verschenkt. Ausschliesslich der Gldubige kann feststellen, dass hier, naiv
ausgedriickt, die Hand Gottes am Werk ist. Ihm allein ist es moglich, zu
entdecken, dass in, mit und unter den materiellen Giitern die geistlichen
Wohltaten Gottes {ibermittelt werden. Das heisst, genauer gefasst, nur der
Glaubige kann die natiirlichen Vorginge als Zeichen verstehen, nur er kann
in den sich vollziehenden natiirlichen Handlungen der Abwaschung und des
Essens und Trinkens die Sakramente wahrnehmen, in denen #usserliches
Zeichen und innerliches Heil untrennbar aufeinander bezogen sind.**

¥ Vgl. a.a.0. 810, 4-37, Nr. 38.
¥ Vgl. a.a.0. 810, 38-42, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 259

Mit anderen Worten bedeutet dies, dass das Entscheidende im Sakra-
ment, im zum Zeichen erhobenen natiirlichen Vorgang, die Ubereignung
der gottlichen Gnade, geistlich geschieht. Die Vermittlung der geistlichen
Gaben spielt sich nicht vor aller Augen ab, sie kann nicht von jedermann
gesehen und beobachtet werden. Sie wird vom Gldubigen geglaubt, dessen
Herz vom Heiligen Geist ergriffen und iiberwéltigt wird. Obwohl auch er
nicht mehr als das natiirliche Ereignis wahrnehmen kann, ist der Christ der
Uberzeugung, dass in diesem heilstrichtigen Moment das Sakrament sich
ereignet, dass in diesem Moment die natiirliche Handlung zum Zeichen
wird. Das Heilsnotwendige vollzieht sich jedoch im Bewusstsein des Glaubi-
gen, fiir den im natiirlichen Akt das tibernatiirliche Heilshandeln présent,
fiir den im Element die Verheissung gegenwirtig wird. Wie in der Versoh-
nungslehre, in der das Leiden und Sterben Jesu Christi allein fiir die Christen
zum Heil wird, ergibt sich in der Sakramentenlehre aus der grundlegenden
Definition und Beschreibung der Sakramente die von dem Markgrafen und
seinen Beratern mit aller Deutlichkeit gezogene Konsequenz, dass die na-
tiirlichen Vorginge, die den Sakramenten zugrundeliegen, fiir die Ungldubi-
gen von keinem Nutzen sind. Fiir diejenigen, die nicht glauben, werden
natiirliche Handlungen realisiert — Abwaschung, Essen und Trinken —, die
nicht als Zeichen gedeutet und dementsprechend auch nicht als Sakramente
verstanden werden. Wenn aber die rechte Interpretation, der rechte Glau-
be, fehlt, kann auch der Vorgang nichts bewirken.*

Wie fiir Abraham nicht die Beschneidung die Gerechtigkeit bei Gott
bewirkte, sondern der von Gott geschenkte Glaube, fiir den die Beschnei-
dung ein «Sakrament» war, in dem der dusserliche Vorgang zum Zeichen der
unsichtbaren Gnade wurde, so schaffen fiir den Gldubigen nicht die natiirli-
chen Elemente die ewige Seligkeit, sondern der vom Schopfer hervorgerufe-
ne Glaube, fiir den das Sakrament das Geschehen ist, in dem eine dusserli-
che Handlung zum Zeichen der Verheissung erhoben wird. Der natiirliche
Vorgang an sich ist im geistlichen Bereich von keinerlei Wert, er ist nur
bedeutsam als sichtbares Zeichen des unsichtbaren Wortes, d.h. als Sakra-
ment. Sakrament, Zeichen und Verheissung gehdren zusammen, insofern
im Sakrament der natiirliche Akt zum Zeichen der Verheissung wird, genau-
so wie Person, Zeichen und Gott zusammengehoren, insofern in der Person
die menschliche Natur zum Zeichen Gottes wird. Da die Verheissung nur
durch den Glauben aufgenommen werden kann, genauso wie Gott nur den
Christen offenbar wird, ist auch das Sakrament nur durch den Glauben zu

¥ Vgl. a.a.O. 810, 42-44, Nr. 38.



260 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

ergreifen, genauso wie auch die Person nur von den Gliubigen erkannt
werden kann.*

Fiir das Sakrament der Taufe bedeutet die strikte Trennung von natiirli-
chem Vorgang und Sakrament, dass die Abwaschung zunéchst einmal als
natilirliche Handlung begriffen werden muss. Unter diesem Aspekt ist klar,
dass die geglaubte Reinigung von den Siinden nicht durch eine geheimnis-
volle, magische Kraft geschehen kann, die in das Wasser gepflanzt oder
eingegossen wurde. Das Wasser an sich ist nichts niitze. Entscheidend ist
allein das geistliche Geschehen, das sich wihrend der Taufe im Glauben
ereignet: die Reinigung und Erneuerung durch Jesus Christus, die fiir den
Glaubigen realisiert wird, wenn die Abwaschung als Zeichen dieser geistli-
chen Reinigung und Erneuerung verstanden wird. An der Wirksamkeit der
Taufe ist deswegen nicht zu zweifeln. Doch die Taufe ist nicht wegen des
Wassers wirksam. Sie ist wirksam, weil sie ein Sakrament ist, ein Sakrament,
in dem durch den Glauben ein natiirlicher Vorgang als Zeichen des gottli-
chen Handelns begriffen wird.”

Damit ist klargestellt, dass sich in der Reinigung, die die Christen als
Taufe verstehen, zwei Waschungen ereignen, eine dusserliche mit Wasser,
die jedermann mit seinen leiblichen Augen sehen kann, und eine innerliche
mit dem Blut und Geist Christi, die ausschliesslich fiir die Glaubigen erkenn-
bar ist. Verstidndlicherweise wird der Mensch allein durch diese innerliche
Waschung in den Gnadenbund Jesu Christi aufgenommen, wihrend die
dusserliche Waschung eine Reinigung bleibt, die fiir die Beziehung des
Menschen zum Erloser ohne Belang ist. Aus diesem Grund ist, wie Ernst
Friedrich und seine Berater ausdriicklich bemerken, der Vorwurf unberech-
tigt, dass in der reformierten Theologie aus einer Taufe zwei gemacht wer-
den. Korrekt ist vielmehr die 1im Staffortschen Buch gezogene Folgerung,
dass in der einen, unteilbaren Taufe zwei Waschungen stattfinden, eine
leibliche und eine geistliche. Damit befindet sich die reformierte Theologie
in voller Konvergenz mit dem Apostel Paulus, der ebenfalls nicht zwei
Beschneidungen gelehrt, sondern stets betont hat, dass in der einen Be-
schneidung zweir Handlungen vorgenommen werden, eine dusserliche am
Fleisch und eine innerliche am Herzen (Rém 2,23).%

Die Unterscheidung zwischen den beiden Waschungen ist dariiber hinaus
notwendig, damit aus dem Geschehen des Sakraments keine gefidhrlichen

20 Vgl. a.a.0. 810, 45-811, 6, Nr. 38.
37 Vgl. a.a.0. 811, 13-25, Nr. 38.
¥ Vgl. a.a.0. 811, 25-38, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 261

Schliisse gezogen werden, die der Kreaturvergdtterung Vorschub leisten
konnten. Diese Trennung soll dazu dienen, dass Gott die Ehre zugestanden
wird, die ihm gebiihrt. Nicht das Wasser, das in der Taufe beniitzt wird, ist
kriftig, nicht der Diener, der die Taufe vollzieht, kann das Heil vermitteln,
sondern Gott, der den Menschen in seinen Bund aufnimmt, gewéhrt dem
Gléubigen die ewige Seligkeit.”

Aus dem Gesagten folgt, dass das dusserliche Zeichen nicht ein blosses
Abbild des innerlichen Ereignisses ist. Wenn der Vorgang der natiirlichen
Reinigung als Zeichen der Verheissung begriffen und zum Sakrament erho-
ben wird, ist die dusserliche Handlung die Bestétigung fiir den Vollzug des
geistlichen Prozesses, weil der Glédubige, der von Gott ergriffene Mensch,
die natiirliche Handlung der Abwaschung als Zeichen der Verheissung ver-
steht und damit zum Sakrament macht. Aufgrund des Glaubens, der zwi-
schen natiirlichem Akt und Sakrament unterscheiden kann, sind Zeichen
und Bezeichnetes, Element und Wort aufeinander bezogen, obwohl weder
im natiirlichen Vorgang noch gar im Wasser irgendeine Bedeutung liegt.*

Mit Hilfe des Gegensatzes zwischen natiirlicher Handlung und Sakra-
ment, der mit der Differenzierung zwischen den beiden Waschungen, der
dusserlichen und der innerlichen, eng verkniipft ist, 14sst sich nach Ansicht
des Markgrafen und seiner Berater auch die zwischen den beiden Konfessio-
nen umstrittene Frage entscheiden, ob alle diejenigen, die getauft worden
sind, auch der Gnadengaben Christi teilhaftig werden. Die schliissige Ant-
wort des Staffortschen Buches lautet, dass der dussere Ritus nicht in jedem
Fall mit dem inneren Geschehen der Reinigung von den Siinden verbunden
sein muss. Es ist Gottes unverfiigbare Gnade, die den Menschen ergreift
oder nicht ergreift, die dariiber beschliesst, ob tatsdchlich im Akt der Abwa-
schung das Sakrament stattfindet oder nicht. Wenn Gnade und Glaube
fehlen, wird der natiirliche Vorgang der Reinigung ein natiirlicher Vorgang
bleiben, er wird nicht zum sichtbaren Zeichen des unsichtbaren Heils wer-
den. Nur wenn der Glaube hinzutritt, indem er von Gott geschenkt wird,
wird die Abwaschung zur geistlichen Reinigung, durch die der Glaubige mit
den Gaben Christi ausgestattet wird.*

Diese Feststellung spricht nach der Auffassung Ernst Friedrichs und
seiner Theologen nicht gegen die Kindertaufe. Es liegt ndmlich nicht in der
Macht des einzelnen Christen, iiber den Glauben der neugeborenen Kinder

¥ Vgl. a.a.0. 811, 38-41, Nr. 38.
4 Vgl. a.a.0. 811, 41-46, Nr. 38.
1 Vgl. a.a.0. 812, 13-18, Nr. 38.



262 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

zu urteilen. Nach dem Kanon der christlichen Liebe, der schon bei der Frage
der Préddestination herangezogen wurde, sind vielmehr alle Neugeborenen
als in den Gnadenbund Gottes aufgenommene Bundesgenossen anzusehen.
Erst wenn die Getauften als Kinder oder als Erwachsene durch ihre Taten
bezeugen, dass sie nicht zu den Berufenen gehoren, kann ihre Taufe als
unwirksam eingeschétzt werden, obwohl auch in diesem Falle verstandli-
cherweise die Frage gestellt werden kann, wer dariiber zu richten berechtigt
ist.*

Immerhin muss in diesem Punkt nach Auffassung der reformierten Be-
kenntnisschrift kein Streit zwischen den Lutheranern und den Reformierten
entstehen. Auch Luther erklidre sinngemiss im Grossen Katechismus, dass
ohne den Glauben die Taufe nichts niitze, wenngleich sie in sich selbst einen
grossen, gottlichen Schatz, ein grosses, gottliches Angebot darstelle. Doch
die Heuchler, die nicht im wahren Glauben leben, werden nach Luther
durch das Wasser nur gereinigt und abgewaschen, ohne dass sie mit der
Wiedergeburt und dem Heiligen Geist beschenkt werden. Ebenso bekennt
die Confessio Augustana im Artikel von der Kirche, dass in diesem Leben
die Gottlosen und Heuchler mit den wahren Christen durch die natiirlichen
Akte der Abwaschung und des Essens und Trinkens verbunden sind, ohne
dass sie in die wahre Kirche, die Gemeinschaft der Gerechtfertigten, einge-
gliedert wurden, fiir die diese natiirlichen Vorgénge sichtbare Zeichen des
unsichtbaren Heils und Sakraments sind.*

Aus dem Duktus des gesamten Gedankengangs ist zwangsldufig zu fol-
gern, dass Gott sich in der Erfiillung seiner Absichten und Intentionen nicht
an die Taufe gebunden hat. Die grundsitzliche Freiheit des Allméchtigen
wird durch das Sakrament nicht angetastet. Gott kann mit dem Menschen
handeln, wann und wo er will, er kann in das Herz des Menschen einziehen,
wann und wo es ithm beliebt. Die Taufe kann sozusagen nicht beanspruchen,
das einzige Mittel zu sein, durch das der Mensch in den Gnadenbund Gottes
eingeordnet wird. Vielmehr sind die Verfasser des Staffortschen Buches
davon iiberzeugt, dass Gott noch iiber andere Mdoglichkeiten verfiigt, um
Menschen in seine Gemeinschaft einzureihen. Die bekanntesten biblischen
Beispiele sind der Jude Paulus und der Heide Cornelius (Apg9,1-19 und
10,1-48), die vor der Taufe mit dem Glauben ausgezeichnet wurden, und der
Schiacher am Kreuz (Lk 23,39-43), der ohne Taufe ins Paradies einging.
Diese neutestamentlichen Zeugen demonstrieren augenscheinlich, dass der
Schopfer auch nach der Einsetzung und Institutionalisierung des Sakra-

2 Vgl. a.a.O. 812, 19-26, Nr. 38.
¥ Vgl. a.a.0. 812, 26-32, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 263

ments, auch nach der Erhebung eines natiirlichen Vorgangs zum sichtbaren
Zeichen des unsichtbaren Heils, nicht gezwungen ist, allein den Getauften
das ewige Heil zu vermitteln.*

Was iiber die Taufe gesagt wurde, gilt in derselben Weise fiir das Abend-
mahl. Auch bei diesem Sakrament ist die Verbindung von Zeichen und
Glauben konstitutiv, durch die eine natiirliche Handlung zum Sakrament
wird. Das Essen des gebrochenen Brotes und das Trinken des gesegneten
Weins ist im Glauben ein Zeichen fiir die wahre Gemeinschaft des Leibes
und Blutes Christi, in der die ewige Verheissung beschlossen ist. Durch
dieses als Zeichen verstandene und geglaubte Geschehen wird des Herrn
Tod verkiindigt, bis dass er kommt. In diesem Sakrament wird in der Einheit
von Zeichen und Bezeichnetem, Element und Wort bekannt, dass Christus
der Herr die Christen mit seinem fiir sie gegebenen Leibe und mit seinem fiir
sie vergossenen Blute geistlich zum ewigen Leben speisen und trinken wird.
Er macht sie geistlich so lebendig, dass sie mit ihm der geistliche Leib
werden, den der Tod nicht beriihren kann. Der in der Taufe, in der durch die
dusserliche Waschung bekréftigten innerlichen Reinigung von den Siinden,
aufgerichtete und vollzogene Bund wird durch das Abendmahl bestétigt und
erneuert.”®

Wenn das Abendmahl ein Sakrament ist, bedeutet dies — wie bei der
Taufe, bei der zwei Waschungen vorgenommen werden —, dass in dem
Heilsereignis zweierlei Mahlzeiten stattfinden, die sorgfiltig unterschieden
werden miissen. Wie bei der Taufe die dusserliche Waschung und die innerli-
che Reinigung miteinander verkniipft sind, so werden im Abendmahl nicht
allein das natiirliche Brot verzehrt und der natiirliche Wein genossen, son-
dern es werden — innerlich, geistlich — auch der Leib und das Blut Jesu
Christi gegessen und getrunken, wobei fiir den Gldubigen begreiflicherweise
der geistliche Akt den natiirlichen Vorgang an Bedeutung unendlich weit
iibertrifft. Brot und Wein werden aus der Hand des Geistlichen — des Die-
ners, wie das Staffortsche Buch wiederum mit Bedacht erklirt — empfangen,
Leib und Blut Christi dagegen werden nicht durch dusserliche Gegenstinde
vermittelt, sondern innerlich, geistlich, im Glauben vom gldaubigen Herzen
angenommen und verzehrt. Die Trennung zwischen dusserlichem Essen und
Trinken und innerlicher Aneignung von Leib und Blut Christi &ndert jedoch
nichts daran, dass in der Verheissung, im Wort, Christus selbst wahrhaftig
und wesentlich gegenwiirtig ist, weil im Glauben der natiirliche Vorgang des
Essens und Trinkens als Zeichen erkannt und als Sakrament begriffen wird.

H Vel. a.a.0. 812, 42-50, Nr. 38.
* Vgl. a.a.0. 813, 4-15, Nr. 38.



264 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Darum ist offenkundig, dass derjenige, der im Glauben am Sakrament des
Altars teilnimmt, wahrhaftig und wesentlich Christi Leib und Blut empféngt
und die Vergebung der Siinden erfihrt. Doch beide Geschehnisse, Empfang
und Vergebung, vollziehen sich wie die Reinigung von den Siinden nicht
dusserlich und sichtbar, korperlich und materiell, sondern innerlich und
unsichtbar. Allein als innerliche, spirituelle Prozesse sind sie fiir den Gldubi-
gen von Bedeutung.*

In der Auseinandersetzung mit der lutherischen Theologie beharren der
Markgraf und seine Berater verstindlicherweise darauf, dass der miindliche
Genuss von Brot und Wein nicht selig machen kann. Das Selig-Werden kann
nicht durch das dusserliche, natiirliche Essen und Trinken, sondern allein
durch das gliubige Annehmen von Leib und Blut Christi bewerkstelligt
werden. Wie bei der Taufe ist fiir den rechten Vollzug des Abendmahls der
von Gott geschenkte Glaube notwendig. Wenn der Glaube fehlt, sind das
Essen des Brots und das Trinken des Weins natiirliche Vorgéinge, die keiner-
lei Verheissung in sich tragen. Sobald der Glaube prisent ist, wird aus dem
natiirlichen Essen und Trinken ein Sakrament, ein Zeichen der Verheissung,
ein Zeichen des geistlichen, spirituellen Geschehens, in dem der Leib und
das Blut Jesu Christi empfangen und angenommen wird. In diesem Fall ist
das Sakrament des Abendmahls die Bestitigung und Bekriftigung fiir den
Glauben, fiir das Vertrauen, das Gott in das Herz des Christen eingegossen
hat. Damit ist jedoch klar, dass Brot und Wein nichts niitzen, wenn nicht der
Glaube hinzutritt. Ohne das Geschenk des Glaubens bleiben sie natiirliche
Dinge, die in sich keinerlei Zeichencharakter besitzen und deshalb auch
nicht als Sakrament verstanden werden konnen.*’

Aufgrund dieser Uberlegungen, die eindeutige Parallelen zwischen den
beiden Sakramenten der Taufe und des Abendmabhls ziehen und die struktu-
rellen Ahnlichkeiten entfalten, ist evident, wie die zwischen Lutheranern
und Reformierten kontroverse Streitfrage entschieden werden muss, ob
auch die Ungldubigen im Abendmahl Leib und Blut Christi empfangen und
geniessen. Weil ausserhalb des von Gott gewirkten Glaubens, ausserhalb
des gldubigen Vertrauens, ausserhalb des Heiligen Geistes ein natiirlicher
Akt, ein natiirlicher Vorgang per definitionem kein Sakrament, kein sicht-
bares Zeichen der unsichtbaren Verheissung, sein kann, ist der Ungldubige
nicht in der Lage, des Herrn Leib und Blut aufzunehmen. Unglidubige
konnen am Mahl der christlichen Gemeinde teilnehmen, an dem natiirlichen
Akt des Essens und Trinkens, aber dieser natiirliche Akt wird ihnen ein

“Vgl. a.a.0. 813, 33-814, 13, Nr. 38.
7 Vgl. a.a.0. 814, 37-815, 10, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 265

natiirlicher Vorgang sein — und nicht mehr. Bei dieser Handlung werden sie
daher — wegen ihres Unglaubens — Leib und Blut Jesu Christi nicht empfan-
gen und geniessen konnen, genauso wie es per definitionem ausgeschlossen
ist, dass Unglidubige in das ewige Leben eingehen.*

Zum Abschluss dieses in sich geschlossenen Gedankengangs, dessen logi-
sche Stringenz ausser Frage steht, ist begreiflicherweise die paulinische
Aussage 1 Kor 11,2729 zu erortern, dass diejenigen, die unwiirdig von
diesem Brot essen und von diesem Kelch trinken, sich selbst das Gericht
essen und trinken und schuldig am Leib des Herrn werden.® Fiir die Verfas-
ser des Staffortschen Buches spricht der Apostel nicht Christen an, die in
irgendeinem Sinne Leib und Blut Christis miindlich essen und trinken — was
nach dem Verstidndnis dieser Bekenntnisschrift ausgeschlossen ist —, sondern
Angehorige der christlichen Gemeinde, die in Brot und Wein nicht das
Sakrament, das Zeichen der Verheissung, erleben, Angehorige der christli-
chen Gemeinde, die, wie Paulus selbst erklirt (I Kor 11,29), den Leib des
Herrn, das Abendmahl, nicht von gewdhnlichem Essen und Trinken unter-
scheiden konnen, die, mit anderen Worten, den Gegensatz zwischen Sakra-
ment und natiirlichem Vorgang nicht begreifen. Es handelt sich also um
Mitglieder der christlichen Gemeinde in Korinth, die im eigentlichen Sinne
keine Christen sind. Dass derartige «Namenschristen», die in Wahrheit nicht
zu den Erwihlten und Erretteten gehdren, der ewigen Verdammung verfal-
len sind, muss nicht besonders erldutert werden. Das ewige Unheil hat
jedoch nach Ernst Friedrich und seinen Beratern — trotz der pointierten
Aussage des Apostels Paulus —im Grunde nichts mit dem Essen und Trinken
zu tun, sondern mit dem fehlenden Glauben, genauer gesagt mit dem Un-
glauben, der in dem Essen und Trinken von Brot und Wein nicht die sichtba-
ren Zeichen des unsichtbaren Heils erkennen und deshalb den natiirlichen
Vorgang nicht als Sakrament verstehen kann. Der Unglaube aber ist auf den
ewigen Ratschluss Gottes zuriickzufithren, der allein iiber Erlésung und
Errettung oder Verwerfung und Verdammung des Menschen entscheidet.
Mit diesem konsequenten Schluss, der in gewissem Sinne wieder zum An-
fang zuriicklenkt, ist klargestellt, dass die Theologie des Staffortschen Bu-
ches durch die Interpretation des Neuen Testaments getragen wird.™

* Vgl. a.a.0. 815, 16-816, 8, Nr. 38.

¥ Zur heutigen Auslegung dieser Stelle vgl. etwa H. Conzelmann, Der erste Brief an
die Korinther, KEK 5, 11. A., 1. A. dieser Neuauflage, Gottingen 1969, 238f.

% Vgl. BSRK, 816, 9-21, Nr. 38.



266 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie
v

Die Analyse hat deutlich gemacht, dass in der Bekenntnisschrift, die
Ernst Friedrich von Baden-Durlach und seine Berater verfasst haben, die
prinzipiellen Anliegen der reformierten Theologie zum Ausdruck kommen.
Abgesehen von der Betonung der alleinigen Entscheidungsgewalt des All-
méchtigen, der in souverédner und absoluter Freiheit die Erwéhlten und die
Verstossenen voneinander scheidet, liegt das Hauptinteresse der reformier-
ten Theologie, wie schon zu Beginn der Darstellung behauptet wurde, an
der Trennung, der Trennung von Person und menschlicher Natur in der
Christologie, der Trennung von Sakrament und natiirlichem Vorgang in der
Tauf- und Abendmabhlslehre. Diese Trennung schliesst nicht aus, dass gottli-
che und menschliche Natur, geistliche und natiirliche Vorgénge miteinander
verbunden werden. Die Verbindung realisiert sich, wenn menschliche Natur
und natiirliche Vorgiinge als Zeichen verstanden und in den Rang von
Person und Sakrament erhoben werden. Diese Transzendierung, diese Er-
hohung, geschieht jedoch nur, sofern zu der natiirlichen Beobachtung der —
von Gott geschenkte — Glaube hinzutritt, der in der menschlichen Natur und
in dem natiirlichen Vorgang das Zeichen erkennt, das beide, menschliche
Natur und natiirlichen Vorgang, zu Person und Sakrament macht. Damit ist
in aller Kiirze die Grundstruktur der reformierten Theologie umrissen, die
von dem Markgrafen und seinen Theologen in einer ausgezeichneten, bisher
jedoch dogmengeschichtlich leider wenig beachteten Fassung wiedergege-
ben wird.

Historisch ist am Ende zu sagen, dass die Anliegen des Staffortschen
Buches im tiefsten Grunde auf das Neue Testament und die Lehren der
Kirchenviiter zuriickzufiihren sind. Daneben ist jedoch zu beachten, dass die
wesentlichsten Gesichtspunkte der reformierten Theologie, die unaufheb-
bare Scheidung der Erwihlten und der Verdammten und die scharfe Tren-
nung der gottlichen und der menschlichen «Sphére», durch die Arbeit des
grossen scholastischen Theologen Johannes Duns Scotus eine entscheidende
Prizisierung und Ausgestaltung erfahren haben. Der « Doctor subtilis» hatte
als erster nachdriicklich betont, dass zwischen dem Schopfer und seinem
Geschopf keine Verbindung — weder ontisch noch noetisch — bestehen kann.
Die logische Notwendigkeit des Allméchtigen, der nicht nicht sein kann, ist
nicht zu vereinbaren mit der faktischen Kontingenz weltlicher Ereignisse,
die keiner Notwendigkeit unterliegen, sondern auch ganz anders ablaufen
konnen. Das Endliche kann niemals ein Gefdss des Unendlichen sein, weil
das Unendliche alle Moglichkeiten dieser Welt weit libersteigt. Die grenzen-
lose Freiheit des Schopfers ist nicht an die Schopfung gebunden, sondern



nach dem Staffortschen Buch von 1599 267

kann sie nach Belieben durchbrechen und alle ihre Gesetze auftheben. Als
der absolut Freie steht Gott iiber jeder Gegenwart als die Ungewissheit der
Zukunft.

Diese scotistischen Vorstellungen sind in den beiden folgenden Jahrhun-
derten in einer ununterbrochenen Traditionskette bis zu Gabriel Biel und
Martin Luther weitergegeben worden.” Ihre konsequenteste Auspriigung
diirften sie jedoch in der reformierten Theologie erhalten haben, die etwa in
Gestalt des Staffortschen Buches die notwendigen Folgerungen aus den
Grundsitzen und Pramissen gezogen hat.

Gunter Zimmermann, Oftersheim

' Vgl. G. Leff, The Dissolution of the Medieval Outlook. An Essay on Intellectual and
Spiritual Change in the Fourteenth Century, New York 1976, 13f und 50-52.
2 Vgl. a.a.0. 52f.



	Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie nach dem Staffortschen Buch von 1599

