
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 2

Artikel: Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie nach dem
Staffortschen Buch von 1599

Autor: Zimmermann, Gunter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie
nach dem Staffortschen Buch von 1599

i

Die im 19. Jahrhundert viel diskutierte Frage nach dem Prinzip der
reformierten Theologie hat bekanntlich keine allseits befriedigende Antwort
gefunden.1 Ohne dieses Problem endgültig lösen zu wollen, beabsichtigen
wir im folgenden, anhand einer heute weitgehend unbeachteten reformierten

Bekenntnisschrift, des Staffortschen Buches von 1599, prinzipielle
Anliegen der reformierten Theologie in aller Kürze herauszuarbeiten. Wir
hoffen damit, einen Schlüssel zu finden, der es ermöglicht, mannigfaltige
und weit verstreute theologische Aussagen aus einigen Grundintentionen zu
entwickeln.

Für den jungen Markgrafen Ernst Friedrich von Baden-Durlach, der als

Sechzehnjähriger nach dem Tode seines Vaters Karl im Jahre 1577 noch nicht
die volle Regierungsverantwortung übernehmen konnte, hatte Herzog Ludwig

III. von Württemberg als Vormund die Konkordienformel unterschrieben.

Schon während der Zeit der Vormundschaft weigerte sich der junge
Fürst jedoch, für die Zukunft eine eigenhändige Unterzeichnung der für das

Luthertum so bedeutsamen Bekenntnisschrift zu versprechen. Nach dem

Regierungsantritt im Jahre 1584 begünstigte Ernst Friedrich, erzogen durch
die kryptocalvinistischen bzw. reformierten Pädagogen Georg Hanfeld und
Johannes Pistorius,2 immer mehr die reformierte Konfession. Diese
Entwicklung erreichte ihren endgültigen Abschluss durch den Übertritt des

Markgrafen zum Calvinismus, durch seinen bewussten Anschluss an das

reformierte Bekenntnis. Im Kontext seines für die damalige Zeit nicht
ungewöhnlichen Amtsverständnisses war Ernst Friedrich nach diesem Schritt,
den er im Jahre 1599 vollzog, der Überzeugung, dass mit seiner Konversion
auch eine Reorganisation der kirchlichen Verhältnisse in der Markgrafschaft
Baden-Durlach verbunden sein müsse. Um diese Neugestaltung zu begründen

und in die Wege zu leiten, wurde von dem Markgrafen, dem auch seine

1

Vgl. J. Röhls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften. Von Zürich bis Barmen,
UTB 1453, Göttingen 1987, 6.

2 Vgl. W. Baumann, Ernst Friedrich von Baden-Durlach. Die Bedeutung der Religion
für Leben und Politik eines süddeutschen Fürsten im Zeitalter der Gegenreformation.
Veröffentlichungen der Kommission für Geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg,

Reihe B: Forschungen 20, Stuttgart 1962, 17f; ausserdem B. Albers, Pistorius und

Markgraf Ernst Friedrich von Baden (Nach Briefen von Pistorius aus dem Vatikanischen
Geheimarchiv), ZGO N.F. 12, 1897, 620-635.



244 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Zeitgenossen eine aussergewöhnliche intellektuelle Begabung zugestanden,
und seinen theologischen Beratern im Jahre 1599 das sogenannte Staffort-
sche Buch veröffentlicht. Die Bekenntnisschrift, die den zweiten Teil des

Buches ausmacht, sollte in erster Linie, wie bereits der Titel «Kurtze und
einfeltige ausser Gottes Wort und der alten rechtgläubigen Kirchen gestehe

Bekandtnus, nach welcher, alss nach einer Richtschnur, die Kirchen- und
Schuldiener der Marggrafschaft Baden sich in den Artickeln, so in diesen

Zeiten zwischen denjenigen, die sich zur Augspurgischen Confession bekennen,

controvertirent und strittig sein, in ihren anvertrauwten Kirchen und
Schulen im Lehren zu verhalten haben» ausweist, dazu dienen, den Geistlichen

und Lehrern der Markgrafschaft Baden-Durlach einen Abriss der
christlichen Lehre unter Berücksichtigung der wichtigsten Streitpunkte
zwischen den Reformierten und den Lutheranern an die Hand zu geben. An
diesen Prinzipien und Grundgedanken sollten sie ihre Predigt und ihren
Unterricht ausrichten. Zugleich hatte die persönliche Darstellung des eigenen

Glaubens zum Ziel, auch den jüngeren Bruder Ernst Friedrichs und
mutmasslichen Nachfolger, Georg Friedrich, für den Calvinismus zu gewinnen.3

Obwohl diese Bekenntnisschrift als private Konfession des Markgrafen
von Baden-Durlach konzipiert war, ist sie wie andere gewichtige fürstliche
Äusserungen dieser Periode, z.B. die für das politische Leben dieser Zeit so

entscheidenden Politischen Testamente4, nicht allein von Ernst Friedrich
verfasst worden. Wie andere Fürsten der konfessionell geprägten Ära der
Frühen Neuzeit wurde der Markgraf von Fachleuten unterstützt, die sich in
theologischen Fragen auskannten. Bei diesen Experten ist vor allem an
Jakob Lorhard zu denken, der als Professor am Gymnasium Illustre in
Durlach wirkte und Ernst Friedrich bereits bei früheren Streitigkeiten und
Auseinandersetzungen zur Seite gestanden war.5

Das Staffortsche Buch existiert in zwei Fassungen. Die grössere Ausgabe,
überschrieben «Christliches Bedencken und erhebliche wolfundirte Motiven
dess durchleuchtigen Herrn Ernst Friedrichen, Marggraven zu Baden
welche ihre Fürst. Gn. biss dahero von der Subscription der Formula Concor-
diae abgehalten, auch nachmaln, dieselbige zu underschreiben, bedenckens

haben...», erörtert, wie der Titel anzeigt, die Gründe, die den Markgrafen
bewogen haben, von der Unterzeichnung der lutherischen Bekenntnisschrift
Abstand zu nehmen. An diese Diskussion ist von S. 359 bis S. 555 das

3 Vgl. W. Baumann (A. 2), 163f.
4 Vgl. G. Zimmermann, Die Theologie der Politischen Testamente der Landgrafen von

Hessen-Darmstadt, JHKGV 40, 1989, 240.
5 Vgl. W. Baumann (A. 2), 167.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 245

Bekenntnis angefügt, in dem sich Ernst Friedrich und seine Berater in der

Entfaltung der ausschlaggebenden Kontroverspunkte zwischen Lutheranern

und Reformierten auf die Seite der calvinistischen Partei stellen. Dieser
zweite Teil des Buches, dessen Titel bereits oben zitiert wurde, erschien auch

gesondert, wobei das Vorwort für beide Fassungen auf den 15. Februar 1599

datiert ist. Zwei Jahre später wurde in Heidelberg eine geringfügig verbesserte

Neuauflage der Bekenntnisschrift herausgegeben, 1605 wurde in Basel
das gesamte Werk in lateinischer Sprache ediert. Der frühe Tod des

Markgrafen am 14. April 1604 verhinderte jedoch jede weitere Verbreitung und
besonders jede nachhaltige Wirkung in der Markgrafschaft Baden-Durlach.
Georg Friedrich, durch das Staffortsche Buch nicht überzeugt, entliess
sofort nach seinem Regierungsantritt die calvinistischen Räte, Geistlichen und
Lehrer und restituierte in allen Punkten in der Markgrafschaft Baden-Durlach

das Luthertum.6
Nach Karl Barth kann das Staffortsche Buch Buch ebensowenig wie etwa

die Confessio Sigismundi von 1614 als kirchliche Bekenntnisschrift angesehen

werden, da ihm die Zustimmung der Kirche fehle.7 Diese Auffassung ist
jedoch zu überprüfen, weil, wie Werner Baumann zu Recht betont, nach
menschlichem Ermessen allein der frühe Tod des Markgrafen verhindert
hat, dass die Kirche in Baden-Durlach in wirksamer Weise auf dieses
Glaubensbekenntnis verpflichtet werden konnte. Mithin ist es nur den geschichtlichen

Umständen zuzuschreiben, dass das Staffortsche Buch nicht den
kirchlichen Konsens gewonnen hat und deswegen nicht in den Rang eines
kirchlichen Symbols erhoben wurde.8

Unserem Urteil nach ist die Bekenntnisschrift, die schliesslich nicht nur
die private Auffassung des Fürsten wiedergibt, sondern mit Theologen vom
Fach abgesprochen wurde, vorzüglich geeignet, anhand der Auseinandersetzung

mit der lutherischen Konfession prinzipielle Anliegen der reformierten
Theologie deutlich zu machen, die noch heute für die theologische Diskussion

von Bedeutung sind. Um unser selbstgestecktes Ziel zu erreichen,
wollen wir zunächst versuchen, die Position der lutherischen Gegner zu
skizzieren, die Ernst Friedrich und seine Theologen widerlegen wollen.
Anschliessend wollen wir die systematischen Aussagen und Gedankengänge
analysieren, die in dem Staffortschen Buch entwickelt werden. Am Ende
werden wir schliesslich das Glaubensbekenntnis in den grösseren Rahmen
der Theologiegeschichte einordnen.

6 Vgl. a.a.O. 164.
7 Vgl. KD 1/2, 714.
8 Vgl. W. Baumann (A. 2), 30f. und 168.



246 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

II

Das erste theologische Problem, das der Markgraf in seinem Glaubensbekenntnis,

also im zweiten Teil des Staffortschen Buches, behandeln will,
betrifft die Lehre vom freien Willen. Es geht nach den Verfassern der
Bekenntnisschrift um die Frage, ob der Mensch nach dem Sündenfall in
«geistlichen» - im Unterschied zu «natürlichen» - Dingen über irgendwelche
Kräfte und irgendwelches Vermögen verfüge.9 Die Implikationen der
Problemlösung sind klar. Wenn die Frage positiv beantwortet wird, wenn dem
Menschen zugebilligt wird, dass er nach der Vertreibung aus dem Paradies
weiterhin in geistlichen Angelegenheiten eine bestimmte Fähigkeit, eine
bestimmte Kompetenz besitzt, ist der Schluss nicht zu umgehen, dass der
Mensch sich von sich aus auf die Gnade Gottes vorbereiten und sie auch von
sich aus aneignen kann. Der Mensch ist dann in der Lage, auf der Grundlage
des eigenen Willens, selbständig und autonom, über das ewige Leben und
den ewigen Tod zu entscheiden. Er ist imstande, für oder gegen Gott Stellung

zu beziehen, er ist imstande, die in der Predigt und in den Sakramenten
angebotene Verheissung, das in der Predigt und in den Sakramenten
angebotene Heil entweder anzunehmen und zu empfangen oder abzulehnen und
zurückzuweisen.

Diese optimistische Konzeption wird von dem Staffortschen Buch als

«pelagianisch» bezeichnet. In Übereinstimmung mit der Konkordienfor-
mel10 behaupten die Autoren, dass die Pelagianer lehren, dass der Mensch
aus eigenen Kräften ohne die Gnade des Heiligen Geistes sich zu Gott
bekehren, dem Evangelium glauben, dem Gesetz gehorchen und mit diesem
Gehorsam Vergebung der Sünden und ewiges Leben erlangen könne.
Verständlicherweise wird diese den menschlichen Willen in den Mittelpunkt
stellende Auffassung, die nach Ansicht Ernst Friedrichs und seiner Berater
dem heiligen Wort Gottes und der allgemeinen Lehre der Kirche in allen
Punkten widerspricht, in dieser reformierten Bekenntnisschrift missbilligt
und verworfen.11

Im Unterschied zur Konkordienformel wenden sich der Markgraf und
seine Theologen zum zweiten eindeutig gegen die «Semipelagianer», die die

Frage des freien Willens zwar etwas subtiler als die Pelagianer behandeln,
aber in ihrem Gedankengang zu demselben Ergebnis gelangen. Die Verfas-

9 Vgl. BSRK, 799, 23-30, Nr. 38.
10 Vgl. BSLK, 903, 75.
11 Vgl. BSRK, 800, 8-11, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 247

ser des Staffortschen Buches sind deshalb ihrem eigenen Urteil nach berechtigt,

zu deklarieren, dass diese Irrlehre heutigen Tages zum Schaden vieler
Seelen in die evangelischen Landeskirchen eingedrungen sei. In der Tiefe
wird nach ihrem Verständnis in der semipelagianischen Position die
Entscheidung über ewiges Leben und ewigen Tod ebenfalls wieder in den Willen
des Menschen gelegt. Deshalb ist in dem ausschlaggebenden Punkt kein
Unterschied zwischen Pelagianern und Semipelagianern zu entdecken.12

Die Lehre, die das reformierte Glaubensbekenntnis angreift, ist vor
allem von dem lutherischen Systematiker Aegidius Hunnius (1550-1603)
ausgebildet worden. Dieser von den Zeitgenossen als «summus theologus»
eingeschätzte Lehrer, der im Jahre 1592 die erste Wittenberger Professur

antrat, hatte bereits nach 1580 begonnen, die Prädestinationslehre anders
darzustellen, als es bisher im Luthertum üblich war. Kern seiner Ausführungen

ist die Behauptung, dass der von Gott vorhergesehene Glaube des

Christen für die vor aller Zeit liegende Gnadenwahl nicht irrelevant sei,
sondern in die Beschreibung des Heilsvorgangs einbezogen werden müsse.
Dabei hat der Wittenberger Theologe jedoch nicht die Absicht, dem Glauben

des Gerechtfertigten irgendeine Verdienstlichkeit zuzuschreiben. Ihm
kam es vielmehr darauf an, gegen die doppelte Prädestinationslehre des

Calvinismus und damit gegen die unheimliche Möglichkeit von Erwählung
und Verwerfung den universalen Heilswillen Gottes zu retten. Nach Hunnius

sucht Gott mit seinem vorhergehenden, allgemeinen Willen das Heil aller
Menschen zu verwirklichen, mit seinem nachfolgenden, partikularen Willen
dagegen allein das Heil derer, von denen er voraussieht, dass sie glauben,
wobei allerdings der Glaube in einer theologisch mehr als bedenklichen
Weise als ein willentliches, menschliches Verhalten erscheint, auf das die

göttliche Majestät reagiert. Trotz dieser unglücklichen Herausstellung des

menschlichen Handelns, der menschlichen Aktivität, will aber auch Hunnius

ausdrücklich daran festhalten, dass Gott allein die Verantwortung für das

Heil der Gläubigen, der Erwählten, trägt.13

In dieser Entfaltung einer gegen die strikte calvinistische Rechtferti-
gungs- und Prädestinationslehre gerichteten Anschauung liegt nach dem
Urteil der Verfasser des Staffortschen Buches der entscheidende Kern in der
Idee, dass der Glaube in der Kraft und im Vermögen des einzelnen Men-

12 Vgl. a.a.O. 800, 12-14, Nr. 38.
13 Vgl. G. Adam, Der Streit um die Prädestination im ausgehenden 16. Jahrhundert.

Eine Untersuchung zu den Entwürfen von Samuel Huber und Aegidius Hunnius,
BGLRK30, Neukirchen-Vluyn 1970, 131, sowie R. Söderlund, Ex praevisa fide. Zum
Verständnis der Prädestinationslehre in der lutherischen Orthodoxie, ACTL N.F. 3,
Hannover 1983, 66-69.



248 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

sehen liegt, so dass der vor die Wahl Gestellte von sich aus das Heil erwerben
oder verlieren kann. Trotz aller Einschränkungen und Modifikationen, auf
die die reformierten Theologen nicht eingehen, wird ihrem Verständnis nach
in der Lehre vom vorhergesehenen Glauben der vorhergesehene Glaube
selbst zur Voraussetzung und zur Grundlage des Heils. Es wird in dieser

Darstellung ihrer Auffassung nach nicht nachdrücklich genug erklärt, dass

Gott den Menschen ohne sein Zutun zum Heil bestimmt und ihm deshalb
den dazugehörigen Glauben geschenkt habe, sondern es wird die Folgerung
nahegelegt, dass Gott den selbstgewählten, selbstverantworteten, autonomen

und unabhängigen Glauben des Gläubigen vorausgesehen und ihn
deshalb, auf der Basis dieses Glaubens, zum Heil berufen habe. Der zeitlich
nachfolgende Glaube wird zur überzeitlich vorgeordneten Ursache der
Prädestination: Gott hat den Menschen vor der geschichtlichen Zeit erwählt,
weil er seit Urzeiten gewusst hat, dass der Mensch aus sich heraus, aus seiner
eigenen Natur, aus seinen eigenen Fähigkeiten, gläubig werden und im
Moment der Entscheidung das Leben wählen wird. Mit dieser Argumentation

- der Hunnius so nicht zugestimmt hätte14 - wird nach der Behauptung
des Markgrafen und seiner Theologen die alleinige Verfügungsgewalt des

Allmächtigen ausser Kraft gesetzt.15

Neben den Problemen der Rechtfertigungs- und Erwählungslehre
beanspruchen zweitens die christologischen Fragen die Aufmerksamkeit Ernst
Friedrichs und seiner Berater. Mit aller Entschiedenheit wenden sich der
Markgraf und die Durlacher Theologen gegen die christologische Auffassung

des Luthertums. Im Einklang mit der reformierten Tradition fordert
besonders die Konzeption der realen Idiomenkommunikation den schroffen
Widerspruch des Staffortschen Buches heraus. Diese Theorie lehrt bekanntlich,

dass seit der Empfängnis und seit der Menschwerdung des Gottessohnes

zwischen den beiden Naturen Christi ein realer Austausch der
Eigenschaften stattgefunden habe. Das bedeutet im einzelnen, dass die menschliche

Natur des Erlösers die Eigenschaften an sich gezogen und auf sich

geladen habe, die grundsätzlich der göttlichen Natur zukommen. z.B.
Allgegenwärtigkeit und Allmacht («genus maiestaticum»), obwohl auf der
anderen Seite geleugnet wird, dass die göttliche Natur des Erlösers die
Eigenschaften an sich gezogen und auf sich geladen habe, die grundsätzlich der
menschlichen Natur zukommen, z.B. lokale Begrenztheit und physische
Beschränktheit («genas tapeinoticum»). Die faktisch allein vollzogene Über-

14 Vgl. die Reaktion der lutherischen Theologen auf das Staffortsche Buch, dargestellt
bei A. Schweizer, Die protestantischen Centraidogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der
reformierten Kirche, 1. Hälfte: Das 16. Jahrhundert, Zürich 1854, 563-565.

15 Vgl. BSRK, 803, 36-804, 3, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 249

tragung der göttlichen Prädikate auf das menschliche Subjekt ist, wie das

reformierte Glaubensbekenntnis feststellt, entweder aufgrund der Natur
oder aufgrund der persönlichen Vereinigung geschehen; auf jeden Fall
deklariert die lutherische Theologie, dass der menschlichen Natur die göttlichen

Eigenschaften mitgeteilt worden sind.16

Drittens lehnen die Autoren des Staffortschen Buches in der Tauflehre die

Anschauung ab, dass im Wasser eine verborgene, geheimnisvolle Kraft
stecke, die bei der Taufe zur realen Abwaschung der Sünden notwendig sei

und auf mysteriöse Weise Wiedergeburt, Glauben und Seligkeit bewirke.17

Schliesslich bestreiten Ernst Friedrich und seine Berater in der
Abendmahlslehre ebenfalls in Konvergenz mit der reformierten Tradition, dass im
Sakrament des Altars Leib und Blut Jesu Christi mündlich, also natürlich,
gegessen und getrunken werden. Die lutherische Auffassung, gegen die sie

sich wiederum wenden, statuiert nach ihrem Verständnis, dass im Abendmahl

unter, mit und in den Elementen Leib und Blut Jesu von Nazareth
eingeschlossen sind. Der menschliche Körper des Erlösers ist in Brot und
Wein gegenwärtig. Diese Lehre von der Realpräsenz stösst wie die anderen
erwähnten Punkte auf den Widerspruch des Staffortschen Buches.18

III

An dem Standpunkt der oppositionellen lutherischen Dogmatik ist deutlich

zu erkennen, welche prinzipiellen Anliegen den Markgrafen von Baden-
Durlach und seine theologischen Berater in der Entwicklung ihrer theologischen

Anschauungen bewegen. Das Grundmotiv der lutherischen Konzeption

ist die Vereinigung, negativ die Aufhebung der Dichotomie von Erwählung

und Verwerfung, positiv die Vereinigung der göttlichen und
menschlichen Eigenschaften in Christus, die Vereinigung von Wasser und

göttlicher Kraft, die Vereinigung von Brot und (menschlichem) Leib Christi,
die Vereinigung von Wein und (menschlichem) Blut Christi. Vor diesen

Vereinigungen, die sie selbst als eine Vermischung des Göttlichen und des

Menschlichen begreifen, empfinden die Verfasser des Staffortschen Buches
Abscheu. Ihre tiefe Überzeugung ist, dass in derartigen Vorstellungen das

Kreatürliche in illegitimer Weise vergöttlicht und der wahre Gott seiner
Ehre beraubt wird. Diese Blasphemie und Gotteslästerung, die das Göttli-

16 Vgl. a.a.O. 805, 44-806,15, Nr. 38.
17 Vgl. a.a.O. 811, 21-23, Nr. 38.
18 Vgl. a.a.O. 814, 37f, Nr. 38.



250 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

che in das Menschliche hinabzieht und es darin einschliesst, gilt es theologisch

abzuwehren. Deshalb sind die Autoren dieses Glaubensbekenntnisses
wie die reformierte Theologie insgesamt auf Trennung bedacht. Bei allen
angesprochenen Themen, Erwählungslehre, Christologie, Tauflehre,
Abendmahlslehre, kommt es ihnen darauf an, Göttliches und Menschliches,
Geistliches und Leibliches, Spirituelles und Materielles, gesondert und
abgegrenzt zu halten. Göttliches und menschliches Wesen sollen nicht miteinander

vermengt werden. Auf diese Weise hoffen Ernst Friedrich und seine

Berater, die Majestät Gottes ungeschmälert und unbeeinträchtigt
aufrechtzuerhalten.

Mit der Opposition von Vereinigung und Trennung ist ein zweiter Gegensatz

verbunden. Für die lutherische Theologie ist es unerlässlich, dass die

behauptete Verbindung real, wirklich, objektiv ist, dass sie in der greifbaren
Dingwelt, in der greifbaren Gegenständlichkeit, stattfindet. Demgegenüber
ist die reformierte Theologie sozusagen an der Unumstösslichkeit, an der
Unaufhebbarkeit, an der Gültigkeit der Spaltung zwischen Göttlichem und
Menschlichem interessiert. Unter diesem Gesichtspunkt muss die
Zusammenkunft von Göttlichem und Menschlichem spirituell, geistlich, «subjektiv»

verstanden werden. In moderner Begrifflichkeit ausgedrückt, vertritt
die reformierte Dogmatik eine symbolische Union des Schöpfers und des

Geschaffenen, während die lutherische Dogmatik an der realen Verschmelzung

festhalten will.
Der letzte Abschnitt, in dem die Opposition zwischen «real» und «spirituell»

herausgearbeitet wurde, hat vor Augen geführt, dass die reformierte
Theologie trotz der bewussten Absicht, die beiden Qualitäten, das Göttliche
und das Menschliche, das Geistliche und das Leibliche, getrennt zu halten,
den Versuch nicht unterlassen will, die beiden Formen in bestimmter
Hinsicht zusammenzudenken. Letztes Ziel der reformierten Theologie ist nicht,
an jeder Stelle den absoluten Gegensatz zwischen Schöpfer und Schöpfung
aufzuzeigen, sondern einen Weg zu finden, um die Anwesenheit des Schöpfers

in seiner Schöpfung verständlich zu machen, ohne dass der Schöpfer in
der Schöpfung aufgeht. Die entscheidenden Schlüsselbegriffe, die im Staf-
fortschen Buch benützt werden, um trotz der realen Trennung die «Brücke»
zwischen den beiden «Bereichen» zu schlagen, sind die Ausdrücke
«Zeichen» und «Glaube». Mit diesen beiden zusammengehörigen Termini wird
nach dem Urteil der Bekenntnisschrift die Gefahr gebannt, dass Göttliches
und Menschliches so auseinanderfallen, dass zwischen ihnen keine Beziehung

mehr besteht.
Aufgrund der konsequenten Anwendung der Begriffe «Zeichen» und

«Glaube» verneinen die Verfasser des Staffortschen Buches mit der Heiligen



nach dem Staffortschen Buch von 1599 251

Schrift und der recht an Christus glaubenden Gemeinschaft, dass der
Mensch ohne die Erneuerung und die Wiedergeburt durch den Heiligen
Geist über irgendeine Fähigkeit und irgendeine Kompetenz in geistlichen
Dingen verfügt. Nach der Vertreibung aus dem Paradies ist es der menschlichen

Natur nicht möglich, im «Feld» des Geistes irgendetwas zu bewirken.
Von sich aus hat der Mensch nicht die Kraft und den Willen, an das angebotene

Zeichen zu glauben und die in der Predigt und in den Sakramenten
angebotene Gnade zu gewinnen und zu erlangen. Es ist Gottes reiner
Gnadenakt, wenn der Mensch gerechtfertigt und geheiligt wird, wenn der
Mensch ein heiliges und Gott wohlgefälliges Leben führt. Dieses Bekenntnis
impliziert, dass in der Beschreibung der Erwählung und der durch sie

begründeten Heiligkeit und Gerechtigkeit die göttliche Aktivität der menschlichen

Passivität gegenübergestellt werden muss. Der Mensch ergreift nicht
das von Gott gewährte Heil, sondern er wird von Gott ergriffen - und darin
liegt sein Heil. Der Mensch rettet sich nicht, sondern er wird von Gott
gerettet. Die Passivität des Menschen in geistlichen Angelegenheiten
schliesst jedoch, beiläufig gesagt, nicht aus, dass er in der ihm eigenen,
natürlichen, weltlichen «Sphäre», durchaus Energie und Tatkraft entfalten
kann. Doch diese Energie und Tatkraft in weltlichen Dingen haben nichts
mit dem Gewinn oder Verlust der ewigen Seligkeit zu tun.19

Aus dieser grundlegenden theologischen Regel - der Mensch kann von
sich aus nicht die Erlösung erlangen, der Mensch kann nur durch Gott erlöst
werden - ergibt sich für den Markgrafen und seine Berater auch die Antwort
auf die zwischen Lutheranern und Reformierten umstrittene Frage, ob Christus

für der ganzen Welt Sünde oder nur für die der Gläubigen gestorben sei.

Weil das ganze Christusgeschehen in seiner heilsvermittelnden Relevanz an
den Glauben gebunden ist, weil das ganze Christusgeschehen nur im Glauben

wirksam werden kann, ist folgerichtig zu schliessen, dass Christus in der
Tat allein für die Gläubigen gestorben und auferstanden ist. Zwar ist nicht zu
bezweifeln, dass der Erlöser für der ganzen Welt Sünde hätte Genugtuung
leisten können. Doch diese Möglichkeit hebt die Differenz zwischen Glauben

und Unglauben nicht auf, die in der Frage der Heilsaneignung von
ausschlaggebender Bedeutung ist. Der Gläubige, der von Gott ergriffen ist,
wird durch den Heiligen Geist zum gläubigen Verständnis des Todes Christi
und seines Verdienstes erweckt, so dass er in der Gewissheit lebt, durch
diesen Tod vom ewigen Tod erlöst, von den Sünden befreit und mit Gott
versöhnt worden zu sein. Dem Ungläubigen, dem per definitionem das

gläubige Verständnis des Heilsgeschehens verwehrt ist, kommt das Leiden

19 Vgl. a.a.O. 799, 30-35, Nr. 38.



252 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

und Sterben Jesu Christi auch nicht zustatten. Er bleibt in dem Zustand, in
dem ihn Gott bedroht, die Sünde belastet und der ewige Tod erschreckt. Die
Botschaft von Jesus Christus ergeht an alle; alle werden zur Busse und zum
Glauben gerufen; aber wenn man die Früchte der Predigt betrachtet, ist

offenkundig, dass allein die Gläubigen, allein diejenigen, die dem Evangelium

vertrauen, in den Genuss des Heilswerkes Christi gelangen. In diesem
Sinne ist die Behauptung unanfechtbar, dass der Erlöser allein für die Gläubigen

gestorben ist.20

In eine andere Terminologie gefasst, führen die Verfasser des Staffort-
schen Buches in diesem Gedankengang aus, dass in der umstrittenen Frage
ihrer Auffassung nach nicht ein ontisches, sondern ein noetisches Problem
erörtert wird. Es geht nicht um das Sein - der Welt, der Natur, des
Menschen-, sondern um das Bewusstsein. Die Diskussion lässt sich ihrer
Meinung nach zuspitzen auf die Frage, ob der Mensch das Leiden und Sterben
Jesu Christi als Zeichen erkennt oder nicht, ob der Mensch dem Erlöser
glaubt oder nicht. Das Vertrauen auf das Evangelium, auf das Heilshandeln
des Gottessohnes, ist das entscheidende Kriterium. Sofern der Mensch
vertraut, ist er gerettet; sofern er nicht vertraut, wirft selbst die Grösse des

heilsgeschichtlichen Ereignisses für ihn keinen Nutzen ab, er verharrt in
seinem unerlösten Zustand.

Die Divergenz zwischen Erkenntnis des Zeichen und Nicht-Erkenntnis,
zwischen Glauben und Unglauben, beruht jedoch, wie nicht weiter begründet

werden muss, auf keiner menschlichen Entscheidung, auf keinem
menschlichen Entschluss. Diese Teilung des menschlichen Geschlechts liegt
in einer Tiefe, die dem menschlichen Zugriff entzogen ist. Sie ist allein in
Gottes Gnadenwahl begründet. Der Grund der Erwählung, durch die die
Christen, diejenigen, die auf den Schöpfer vertrauen, diejenigen, die auf ihn
ihre Hoffnung setzen, diejenigen, die an ihm hängen und sich zu ihm halten,
erlöst und errettet, gerechtfertigt und geheiligt werden, ist allein der lautere,
freie und souveräne Wille des Allmächtigen. Er allein ist verantwortlich für
den Glauben. Gott hat die Gläubigen aber - gegen die Konzeption der

angegriffenen Pelagianer und Semipelagianer - nicht erwählt, weil sie heilig
waren oder weil sie in Zukunft heilig sein werden, sondern er hat sie erwählt,
damit sie durch die Eingiessung seines Geistes heilig und unsträflich werden.
Der Glaube ist nicht die Ursache, sondern die Wirkung der Prädestination.21

Der durch Gott begründete und gestiftete Glaube bedarf als Glaube
keiner äusseren Zeichen, weil er im Herzen des Menschen präsent ist. Der

20 Vgl. a.a.O. 800, 31-801, 41, Nr. 38.
21 Vgl. a.a.O. 804,1-6, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 253

Gläubige hat nur sein Inneres zu erforschen, um seiner Erwählung gewiss zu
werden. Die Wirkung der Gnadenwahl des Allmächtigen ist nämlich nicht
chimärenhaft und dunkel, sondern offen und klar. Niemand muss den

verborgenen Ratschluss Gottes ergründen, um über Erwählung oder Verwerfung

informiert zu werden, weil die Folgen der Eingiessung des Heiligen
Geistes dem Bewusstsein des Gläubigen inhärent sind. Der Christ hat erfahren,

dass er den Ruf empfangen hat, und er hat im Ergriffen-Werden durch
den Herrn diesem Ruf im Glauben gehorcht, er hat diesen Ruf im Glauben

angenommen. Mehr ist nicht notwendig, um das Geschehen der Erlösung zu
erleben und zu begreifen.22

Wenn der Mensch in sich die Gnadenwahl fühlt und wahrnimmt, wird er
vor aller Welt Zeugnis ablegen von seiner Bekehrung und seiner Errettung.
Der Massstab, nach dem dieses persönliche Bekenntnis vorgetragen wird, ist
der «canon fidei», der niemals fehlgeht und niemals betrügt. Gegenüber
allen anderen Menschen ist der «canon caritatis» anzulegen, eine Forderung,
die übrigens schon Calvin und lange vor ihm Augustin erhoben haben.23

Nach dem «canon caritatis» wird bei allen anderen Christen ebenfalls das

Heilsereignis der Bekehrung und Errettung vermutet. Das heisst: Nach dem

«canon caritatis» sieht der Erwählte alle anderen Christen ebenso als erwählt
an. Allerdings räumen Ernst Friedrich und seine Berater ein, dass dieser
Massstab in die Irre gehen und scheitern kann.24

Die grundlegende Teilung zwischen Glauben und Unglauben, die, wie
schon ausgeführt, im noetischen Bereich liegt, im Bereich des Erkennens
und Wahrnehmens, macht sich in ausschlaggebender Weise in der Christolo-
gie bemerkbar. Das ergibt sich daraus, dass an dieser Stelle nach dem
christlichen Glauben die Brücke liegt, die die voneinander getrennten
«Ufer» des Göttlichen und des Menschlichen, des Geistlichen und des
Leiblichen, miteinander verbindet. Christus und die Sakramente sind die «Orte»,
an denen nach der Überzeugung des christlichen Glaubens Göttliches und
Menschliches, Geistliches und Leibliches, zusammenwirken. Die Begriffe,
die dieses dynamische Geschehen erläutern und interpretieren können, die

Begriffe, die die an sich unvereinbaren Aspekte der Wirklichkeit, Göttliches
und Menschliches, Geistliches und Leibliches, miteinander verklammern
können, sind nach der reformierten Theologie und nach dem Staffortschen
Buch die Ausdrücke «Zeichen» und «Glaube».

22 Vgl. a.a.O. 804, 7-21, Nr. 38.
23 Vgl. Inst III, 23, 14 (OS 4, 409, 29-34).
24 Vgl. BSRK, 804, 22-29, Nr. 38.



254 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Das grundlegende Bekenntnis des christlichen Glaubens lautet, dass

Jesus Christus der wahrhaftige Gott Jehova oder, anders gewendet, die zweite
Person der unteilbaren Dreieinigkeit sei. In diesem Sinne ist der Herr und
Heiland Jesus Christus Gott und Mensch in einer ungetrennten Person, Gott
nach seiner Gottheit, Mensch nach seiner Menschheit. Diese Aussage impliziert,

dass Jesus Christus sowohl als Gott als auch als Mensch angesehen und
betrachtet werden kann. Die Wahrnehmung hängt ab von der Perspektive,
die der Mensch einnimmt, bzw., richtiger gesagt, von der Perspektive, die
dem Menschen geschenkt wird. Der Gläubige wird Jesus als Gott erkennen,
der Ungläubige als Mensch, so wie der Gläubige in Jesu Leiden und Sterben
Gottes Heilswerk erblickt, während der Ungläubige nichts dergleichen
feststellt.25

Um den Gedanken der Trennung zwischen der göttlichen und der
menschlichen «Sphäre» herauszuarbeiten, der für die Scheidung in Gläubige
und Ungläubige konstitutiv ist, verwenden Ernst Friedrich und seine Berater

den Begriff «Person», der bewusst dem Ausdruck «menschliche Natur»
entgegengesetzt wird. Im Gegensatz zur lutherischen Dogmatik behauptet
die reformierte Theologie, dass die Eigenschaften der beiden Naturen, der
göttlichen und der menschlichen, nicht in den beiden Naturen selbst, der
göttlichen und der menschlichen, vereinigt werden, sondern in der Person
des Erlösers. Der Ungläubige, können wir weiter folgern, sieht die menschliche

Natur, der Gläubige die Person. Der Ungläubige beobachtet, dass

Jesus Christus seiner menschlichen Natur nach von anderen Menschen in
keiner Weise unterschieden ist, dass er wie andere Menschen zeitlich und
räumlich begrenzt lebt, dass seine Macht und seine Kraft beschränkt und an
die menschliche Natur gebunden sind. Mit Recht kann er feststellen, dass die
menschliche Natur des Jesus von Nazareth keine göttlichen Eigenschaften
aufweist, dass Jesus von Nazareth als Mensch nicht allgegenwärtig und
allmächtig ist. Der Mensch Jesus von Nazareth kann zeitlich und räumlich
umschrieben und definiert werden.26

Diese berechtigten Einschränkungen betreffen jedoch nicht Jesus Christus

als Person. Als Person verfügt Jesus von Nazareth über die Eigenschaften

der göttlichen Majestät, als Person ist er nicht gebunden an Zeit und
Raum, an menschlich vorstellbare Macht und Kraft. Als Person ist Jesus

Christus allgegenwärtig und allmächtig, als Person nimmt er an der Gegenwart

und Macht Gottes teil.27

25 Vgl. a.a.O. 805,10-31, Nr. 38.
26 Vgl. a.a.O. 806, 5-15, Nr. 38.
27 Vgl. a.a.O. 805, 32-43, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 255

Person und menschliche Natur werden auf diese Weise einander
entgegengesetzt, obwohl die menschliche Natur die Grundlage der Person bleibt.
Die Bedeutung dieser scharfen Trennung, mit der die Trennung zwischen
dem Göttlichen und dem Menschlichen in anderer Form wiederholt wird,
verdeutlichen die Verfasser des Staffortschen Buches am Ereignis der Erlösung.

Die Erlösung des menschlichen Geschlechts ist durch den Menschen
Jesus von Nazareth geschehen, wie die Kirche zu allen Zeiten behauptet hat.
Die Erlösung ist an die Menschwerdung gebunden, wie die Kirche ebenfalls
immer wieder bekannt hat. Gerade unter dem Aspekt der Erwählung und

Errettung muss Jesus deshalb als natürlicher Mensch, als Mensch wie jeder
andere, betrachtet werden, wenn nicht die Erlösung insgesamt in Frage
gestellt werden soll. In diese Gefahr gerät jedoch nach Ansicht der Autoren
der reformierten Bekenntnisschrift die lutherische Theologie, wenn sie in
der Lehre von der realen Idiomenkommunikation die göttlichen Eigenschaften

auf die menschliche Natur Jesu Christi überträgt. Sie ist durch diese
Lehre gezwungen, einen Menschen zu beschreiben, der wegen der in ihm
ruhenden göttlichen Attribute aus Raum und Zeit, aus physischer und
psychischer Begrenztheit gelöst ist, der nicht begriffen und nicht umschrieben
werden kann, d. h. letzten Endes nicht in einen menschlichen Körper gefasst
oder eingeschlossen ist. Eine derartige Gestalt kann, wie das Staffortsche
Buch betont, nicht als Mensch angesehen werden, sie kann nach ihrer
natürlichen Art nicht als ein Mensch wie andere Menschen akzeptiert werden.

Sie muss, wie nicht weiter auszuführen ist, verstanden werden als ein
Zwischenwesen, als ein Halbgott, in dem die göttlichen und die menschlichen

Qualitäten, Allgegenwart und raumzeitliche Beschränktheit, Allmacht
und physische Begrenztheit, in einer unverständlichen Weise gemischt und

vermengt sind. Damit leugnet diese Lehre aber die Menschwerdung und
hebt letzten Endes die Erlösung auf.28

In Wirklichkeit, meinen Ernst Friedrich und seine Berater, ist der Unterschied

zwischen Lutheranern und Reformierten jedoch nicht sehr gross.
Auch die Lutheraner lehren, dass die menschliche Natur Jesu Christi auf
übernatürliche Weise allgegenwärtig und allmächtig ist. Das bedeutet aber
nach dem Staffortschen Buch nichts anderes, als dass in dieser Konzeption,
die auf den in diesem Kontext hilfreichen Begriff «Person» verzichtet, die
Menschheit Jesu Christi aus sich heraus - ohne den Glauben - keinen

Anspruch auf Göttlichkeit erheben kann. Die lutherische These, dass der
Mensch Jesus von Nazareth auf übernatürliche Weise allgegenwärtig und
allmächtig ist, setzt die Perspektive des von Gott geschenkten Glaubens

28 Vgl. a.a.O. 806, 37-807, 20, Nr. 38.



256 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

voraus. Unter diesem Gesichtspunkt wird der von Gott ergriffene Christ den

galiläischen Wanderprediger, wie die reformierte Theologie deklariert, als

Person betrachten. Von der rein menschlichen Natur des Rabbi aus Nazareth

erklären dagegen auch die Lutheraner, dass sie ihre endlichen Masse
und ihre endliche Grösse behalte, dass sie sich immer nur an einem Ort und
in einem geschichtlichen Zusammenhang befinde und nicht allgegenwärtig
sei. Der Mensch Jesus von Nazareth hat in den Jahren zwischen 0 und 30

n.Chr. in Palästina gelebt - und ist nicht gleichzeitig an allen Orten des

Universums gewesen.29

Um den Gedankengang noch einmal zu verdeutlichen, greifen die Autoren

des Staffortschen Buches zum Schluss noch einmal die Frage auf, ob die

göttliche Natur nicht die Menschheit des Erlösers ihrer göttlichen Allmacht
teilhaftig gemacht habe. Der Markgraf und seine Theologen bekennen mit
aller Entschiedenheit, dass begreiflicherweise die göttliche Natur die
Menschheit nicht nur mit der göttlichen Allmacht, sondern auch mit allen
anderen göttlichen Eigenschaften ausgezeichnet habe. Doch diese
Auszeichnung ist nicht zu verstehen als eine physische Ausgiessung dieser göttlichen

Qualitäten in die menschliche Natur, ein Verständnis, das wegen des in
der reformierten Theologie herrschenden pneumatologischen Gottesbegriffs

sowieso ausgeschlossen ist. Nicht die menschliche Natur, nicht der
Mensch Jesus von Nazareth ist der Träger dieser Eigenschaften, sondern
allein die Person Jesus Christus, der erhöhte Herr. Die Person Jesus Christus
ist im Unterschied zur menschlichen Natur des galiläischen Wanderpredigers

über die raumzeitliche Beschränktheit und die physische Begrenztheit
der menschlichen Gestalt erhaben, sie ist nicht in die Determinanten des

Kosmos eingezwängt. Als Person ist Jesus Christus allmächtig und allgegenwärtig.

Dass aber auch der Rabbi Jesus von Nazareth über Allgegenwart und
Allmacht verfügt habe, erzählen weder das Neue Testament noch die christliche

Kirche. Zwar ragt Jesus von Nazareth auch als Mensch über andere
hinaus, aber trotz dieser überwältigenden menschlichen Eigenschaften
bleibt er in diesem kreatiirlichen Sinne endlich, ist er nicht unendlich. Als
Mensch ist Jesus von Nazareth nicht der Schöpfer des Universums, sondern
ein Geschöpf wie alle anderen Menschen.30

Die Bedeutung des Begriffs «Person» erläutern Ernst Friedrich und seine

Berater noch einmal an dem Akt der Vermittlung, der als die wichtigste
Handlung des Erlösers anzusehen ist. Das Mittleramt, das Jesus Christus
ausübt, das Mittleramt, in dem sich die Erwählung und Errettung konzen-

29 Vgl. a.a.O. 807, 21-34, Nr. 38.
30 Vgl. a.a.O. 807, 39-808, 4, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 251

trieren, erfordert zu seiner Ausführung beide Naturen, die göttliche und die
menschliche, die allerdings auch in diesem Fall nicht vermischt und vereinigt
werden dürfen. Vor dieser unzulässigen Vermischung und Vereinigung
schützt wiederum allein der Begriff «Person», der die Trennung der göttlichen

und der menschlichen Natur gewährleistet. Weil nach den Vorstellungen

der Satisfaktionslehre der Mensch gesündigt hat, muss auch ein Mensch
leiden; weil der allmächtige und allgegenwärtige Gott erzürnt war, der durch
keine menschlichen Leistungen zufriedengestellt werden kann, muss Gott
die Versöhnung bewerkstelligen. Die Erfüllung beider Aufgaben, Leiden
und Verwirklichung der Versöhnung, liegt per definitionem nicht in der
menschlichen Natur, sondern in der Person, in der die Gottheit die Menschheit

so aufgenommen und transzendiert hat, dass die vergängliche menschliche

Natur zur unvergänglichen Person wird.31

Das christologische Problem, das zu den Grundfragen der christlichen
Theologie gehört, wird nicht dadurch gelöst, dass göttliche und menschliche

Eigenschaften im Menschen Jesus von Nazareth gemischt werden und ein

Halbgott auf Erden wandelt, sondern dadurch, dass zwischen der Person
Jesus Christus und der menschlichen Natur des galiläischen Wanderpredigers

deutlich unterschieden wird. Wenn Person und menschliche Natur klar
getrennt werden, treten die Eigenart und die Charakteristik des Amts des

Gottessohns augenscheinlich hervor. Als Person ist Jesus Christus derjenige,
der die Gebete der Christen erhört und ihr Heil bewirkt, genauso wie er als

Person Mittler, Fürbitter, Erlöser und Seligmacher ist. Von der menschlichen

Natur kann all dies nicht ausgesagt und behauptet werden.32

Dieselbe Trennung, die die Christologie der reformierten Theologie
kennzeichnet, findet sich in der Sakramentenlehre wieder. In diesem Fall ist
es jedoch nicht die Unterscheidung zwischen menschlicher Natur und Person,

die das Gerüst der Argumentation bildet, sondern die Differenzierung
zwischen natürlichen Vorgängen und Sakramenten, die den Gedankengang
trägt. Deutlicher als in der Christologie wird in der Sakramentenlehre der
Bekenntnisschrift herausgearbeitet, dass menschliche Natur und natürliche
Vorgänge, sobald sie zu «Person» und «Sakramenten» erhoben werden, als

Zeichen verstanden werden müssen, als Zeichen, die vom Glauben - und
das heisst: allein vom Glauben - erschaut werden.

Sakramente sind sichtbare Zeichen der unsichtbaren Gnade, die den
Glauben erwecken und stärken sollen, lautet zunächst einmal die von den
Kirchenvätern und sinngemäss aus der Confessio Augustana übernommene

31 Vgl. a.a.O. 808, 5-14, Nr. 38.
32 Vgl. a.a.O. 808,15-24, Nr. 38.



258 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Formel, die den Abschnitt über die Sakramente im allgemeinen eröffnet.
Aufgrund dieser Formel ist klar, dass zu einem Sakrament zwei Stücke
gehören, das Zeichen und das Bezeichnete, das jedoch unter keinen
Umständen gegenständlich verstanden werden darf, das sichtbare Element und
die in Worten gesprochene Verheissung, in der die ganze Erlösung, Christus
mit all seinen Schätzen und all seinen erworbenen Gütern, beschlossen ist.
Damit ist weiterhin festgelegt, dass zwischen einem natürlichen Vorgang
und einem Sakrament unterschieden werden muss. Der natürliche Vorgang
darf, um zu einem Sakrament zu werden, nicht in sich selbst ruhen, er muss
auf etwas anderes verweisen, er muss in Beziehung zu etwas anderem gesehen

werden, genauso wie die menschliche Natur, um zur Person zu werden,
in eine andere Dimension hineinführen muss. Der übernatürliche Gehalt,
der im natürlichen Vorgang steckt und ihn zu einem Sakrament macht, ist
aber ausschliesslich die Verheissung, die im Wort zugesprochen wird. Das
Wort geht in die Ohren ein, das äusserliche Zeichen ist für die Augen
gedacht, damit das Herz zum Glauben gereizt und bewegt wird, wie das

Staffortsche Buch in Übereinstimmung mit der Apologie des Augsburger
Bekenntnisses erklärt.33

Genauso wie jedoch exklusiv der Glaube im Leiden und Sterben Jesu von
Nazareth die Heilsbedeutung erblicken kann, genauso wie ausschliesslich
der Glaube Jesus Christus als Person erkennt, die an Raum und Zeit nicht
gebunden ist und alle physische Begrenztheit übersteigt, genauso kann auch
allein der Glaube die natürlichen Vorgänge der Abwaschung und des Essens

und Trinkens als Sakramente erfahren. Nur der Glaube, der die Zeichen
erkennt, kann erleben, dass in diesen natürlichen Prozessen nicht allein
äusserliche Elemente, sondern geistliche Gnaden empfangen werden.
Durch die Hand des mit dem Gottesdienst Beauftragten, des Dieners, wie es

bewusst abwertend heisst, werden allein körperliche Dinge ausgeteilt und
verschenkt. Ausschliesslich der Gläubige kann feststellen, dass hier, naiv
ausgedrückt, die Hand Gottes am Werk ist. Ihm allein ist es möglich, zu
entdecken, dass in, mit und unter den materiellen Gütern die geistlichen
Wohltaten Gottes übermittelt werden. Das heisst, genauer gefasst, nur der
Gläubige kann die natürlichen Vorgänge als Zeichen verstehen, nur er kann
in den sich vollziehenden natürlichen Handlungen der Abwaschung und des

Essens und Trinkens die Sakramente wahrnehmen, in denen äusserliches
Zeichen und innerliches Heil untrennbar aufeinander bezogen sind.34

33 Vgl. a.a.O. 810, 4-37, Nr. 38.
34 Vgl. a.a.O. 810, 38-42, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 259

Mit anderen Worten bedeutet dies, dass das Entscheidende im Sakrament,

im zum Zeichen erhobenen natürlichen Vorgang, die Übereignung
der göttlichen Gnade, geistlich geschieht. Die Vermittlung der geistlichen
Gaben spielt sich nicht vor aller Augen ab, sie kann nicht von jedermann
gesehen und beobachtet werden. Sie wird vom Gläubigen geglaubt, dessen

Herz vom Heiligen Geist ergriffen und überwältigt wird. Obwohl auch er
nicht mehr als das natürliche Ereignis wahrnehmen kann, ist der Christ der
Überzeugung, dass in diesem heilsträchtigen Moment das Sakrament sich

ereignet, dass in diesem Moment die natürliche Handlung zum Zeichen
wird. Das Heilsnotwendige vollzieht sich jedoch im Bewusstsein des Gläubigen,

für den im natürlichen Akt das übernatürliche Heilshandeln präsent,
für den im Element die Verheissung gegenwärtig wird. Wie in der
Versöhnungslehre, in der das Leiden und Sterben Jesu Christi allein für die Christen
zum Heil wird, ergibt sich in der Sakramentenlehre aus der grundlegenden
Definition und Beschreibung der Sakramente die von dem Markgrafen und
seinen Beratern mit aller Deutlichkeit gezogene Konsequenz, dass die
natürlichen Vorgänge, die den Sakramenten zugrundeliegen, für die Ungläubigen

von keinem Nutzen sind. Für diejenigen, die nicht glauben, werden
natürliche Handlungen realisiert - Abwaschung, Essen und Trinken -, die
nicht als Zeichen gedeutet und dementsprechend auch nicht als Sakramente
verstanden werden. Wenn aber die rechte Interpretation, der rechte Glaube,

fehlt, kann auch der Vorgang nichts bewirken.35

Wie für Abraham nicht die Beschneidung die Gerechtigkeit bei Gott
bewirkte, sondern der von Gott geschenkte Glaube, für den die Beschneidung

ein «Sakrament» war, in dem der äusserliche Vorgang zum Zeichen der
unsichtbaren Gnade wurde, so schaffen für den Gläubigen nicht die natürlichen

Elemente die ewige Seligkeit, sondern der vom Schöpfer hervorgerufene
Glaube, für den das Sakrament das Geschehen ist, in dem eine äusserliche

Handlung zum Zeichen der Verheissung erhoben wird. Der natürliche
Vorgang an sich ist im geistlichen Bereich von keinerlei Wert, er ist nur
bedeutsam als sichtbares Zeichen des unsichtbaren Wortes, d.h. als Sakrament.

Sakrament, Zeichen und Verheissung gehören zusammen, insofern
im Sakrament der natürliche Akt zum Zeichen der Verheissung wird, genauso

wie Person, Zeichen und Gott zusammengehören, insofern in der Person
die menschliche Natur zum Zeichen Gottes wird. Da die Verheissung nur
durch den Glauben aufgenommen werden kann, genauso wie Gott nur den
Christen offenbar wird, ist auch das Sakrament nur durch den Glauben zu

35 Vgl. a.a.O. 810, 42-44, Nr. 38.



260 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

ergreifen, genauso wie auch die Person nur von den Gläubigen erkannt
werden kann.36

Für das Sakrament der Taufe bedeutet die strikte Trennung von natürlichem

Vorgang und Sakrament, dass die Abwaschung zunächst einmal als

natürliche Flandlung begriffen werden muss. Unter diesem Aspekt ist klar,
dass die geglaubte Reinigung von den Sünden nicht durch eine geheimnisvolle,

magische Kraft geschehen kann, die in das Wasser gepflanzt oder
eingegossen wurde. Das Wasser an sich ist nichts nütze. Entscheidend ist
allein das geistliche Geschehen, das sich während der Taufe im Glauben
ereignet: die Reinigung und Erneuerung durch Jesus Christus, die für den

Gläubigen realisiert wird, wenn die Abwaschung als Zeichen dieser geistlichen

Reinigung und Erneuerung verstanden wird. An der Wirksamkeit der
Taufe ist deswegen nicht zu zweifeln. Doch die Taufe ist nicht wegen des

Wassers wirksam. Sie ist wirksam, weil sie ein Sakrament ist, ein Sakrament,
in dem durch den Glauben ein natürlicher Vorgang als Zeichen des göttlichen

Handelns begriffen wird.37

Damit ist klargestellt, dass sich in der Reinigung, die die Christen als

Taufe verstehen, zwei Waschungen ereignen, eine äusserliche mit Wasser,
die jedermann mit seinen leiblichen Augen sehen kann, und eine innerliche
mit dem Blut und Geist Christi, die ausschliesslich für die Gläubigen erkennbar

ist. Verständlicherweise wird der Mensch allein durch diese innerliche
Waschung in den Gnadenbund Jesu Christi aufgenommen, während die
äusserliche Waschung eine Reinigung bleibt, die für die Beziehung des

Menschen zum Erlöser ohne Belang ist. Aus diesem Grund ist, wie Ernst
Friedrich und seine Berater ausdrücklich bemerken, der Vorwurf unberechtigt,

dass in der reformierten Theologie aus einer Taufe zwei gemacht werden.

Korrekt ist vielmehr die im Staffortschen Buch gezogene Folgerung,
dass in der einen, unteilbaren Taufe zwei Waschungen stattfinden, eine
leibliche und eine geistliche. Damit befindet sich die reformierte Theologie
in voller Konvergenz mit dem Apostel Paulus, der ebenfalls nicht zwei
Beschneidungen gelehrt, sondern stets betont hat, dass in der einen
Beschneidung zwei Handlungen vorgenommen werden, eine äusserliche am
Fleisch und eine innerliche am Herzen (Rom 2,23).38

Die Unterscheidung zwischen den beiden Waschungen ist darüber hinaus

notwendig, damit aus dem Geschehen des Sakraments keine gefährlichen

36 Vgl. a.a.O. 810, 45-811, 6, Nr. 38.
37 Vgl. a.a.O. 811,13-25, Nr. 38.
38 Vgl. a.a.O. 811, 25-38, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 261

Schlüsse gezogen werden, die der Kreaturvergötterung Vorschub leisten
könnten. Diese Trennung soll dazu dienen, dass Gott die Ehre zugestanden
wird, die ihm gebührt. Nicht das Wasser, das in der Taufe benützt wird, ist

kräftig, nicht der Diener, der die Taufe vollzieht, kann das Heil vermitteln,
sondern Gott, der den Menschen in seinen Bund aufnimmt, gewährt dem

Gläubigen die ewige Seligkeit.39
Aus dem Gesagten folgt, dass das äusserliche Zeichen nicht ein blosses

Abbild des innerlichen Ereignisses ist. Wenn der Vorgang der natürlichen
Reinigung als Zeichen der Verheissung begriffen und zum Sakrament erhoben

wird, ist die äusserliche Handlung die Bestätigung für den Vollzug des

geistlichen Prozesses, weil der Gläubige, der von Gott ergriffene Mensch,
die natürliche Handlung der Abwaschung als Zeichen der Verheissung
versteht und damit zum Sakrament macht. Aufgrund des Glaubens, der
zwischen natürlichem Akt und Sakrament unterscheiden kann, sind Zeichen
und Bezeichnetes, Element und Wort aufeinander bezogen, obwohl weder
im natürlichen Vorgang noch gar im Wasser irgendeine Bedeutung liegt.40

Mit Hilfe des Gegensatzes zwischen natürlicher Handlung und Sakrament,

der mit der Differenzierung zwischen den beiden Waschungen, der
äusserlichen und der innerlichen, eng verknüpft ist, lässt sich nach Ansicht
des Markgrafen und seiner Berater auch die zwischen den beiden Konfessionen

umstrittene Frage entscheiden, ob alle diejenigen, die getauft worden
sind, auch der Gnadengaben Christi teilhaftig werden. Die schlüssige
Antwort des Staffortschen Buches lautet, dass der äussere Ritus nicht in jedem
Fall mit dem inneren Geschehen der Reinigung von den Sünden verbunden
sein muss. Es ist Gottes unverfügbare Gnade, die den Menschen ergreift
oder nicht ergreift, die darüber beschliesst, ob tatsächlich im Akt der
Abwaschung das Sakrament stattfindet oder nicht. Wenn Gnade und Glaube
fehlen, wird der natürliche Vorgang der Reinigung ein natürlicher Vorgang
bleiben, er wird nicht zum sichtbaren Zeichen des unsichtbaren Heils werden.

Nur wenn der Glaube hinzutritt, indem er von Gott geschenkt wird,
wird die Abwaschung zur geistlichen Reinigung, durch die der Gläubige mit
den Gaben Christi ausgestattet wird.41

Diese Feststellung spricht nach der Auffassung Ernst Friedrichs und
seiner Theologen nicht gegen die Kindertaufe. Es liegt nämlich nicht in der
Macht des einzelnen Christen, über den Glauben der neugeborenen Kinder

39 Vgl. a.a.O. 811, 38-41, Nr. 38.
40 Vgl. a.a.O. 811, 41-46, Nr. 38.
41 Vgl. a.a.O. 812,13-18, Nr. 38.



262 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

zu urteilen. Nach dem Kanon der christlichen Liebe, der schon bei der Frage
der Prädestination herangezogen wurde, sind vielmehr alle Neugeborenen
als in den Gnadenbund Gottes aufgenommene Bundesgenossen anzusehen.
Erst wenn die Getauften als Kinder oder als Erwachsene durch ihre Taten
bezeugen, dass sie nicht zu den Berufenen gehören, kann ihre Taufe als

unwirksam eingeschätzt werden, obwohl auch in diesem Falle verständlicherweise

die Frage gestellt werden kann, wer darüber zu richten berechtigt
ist.42

Immerhin muss in diesem Punkt nach Auffassung der reformierten
Bekenntnisschrift kein Streit zwischen den Lutheranern und den Reformierten
entstehen. Auch Luther erkläre sinngemäss im Grossen Katechismus, dass

ohne den Glauben die Taufe nichts nütze, wenngleich sie in sich selbst einen

grossen, göttlichen Schatz, ein grosses, göttliches Angebot darstelle. Doch
die Heuchler, die nicht im wahren Glauben leben, werden nach Luther
durch das Wasser nur gereinigt und abgewaschen, ohne dass sie mit der
Wiedergeburt und dem Heiligen Geist beschenkt werden. Ebenso bekennt
die Confessio Augustana im Artikel von der Kirche, dass in diesem Leben
die Gottlosen und Heuchler mit den wahren Christen durch die natürlichen
Akte der Abwaschung und des Essens und Trinkens verbunden sind, ohne
dass sie in die wahre Kirche, die Gemeinschaft der Gerechtfertigten,
eingegliedert wurden, für die diese natürlichen Vorgänge sichtbare Zeichen des

unsichtbaren Heils und Sakraments sind.43

Aus dem Duktus des gesamten Gedankengangs ist zwangsläufig zu
folgern, dass Gott sich in der Erfüllung seiner Absichten und Intentionen nicht
an die Taufe gebunden hat. Die grundsätzliche Freiheit des Allmächtigen
wird durch das Sakrament nicht angetastet. Gott kann mit dem Menschen
handeln, wann und wo er will, er kann in das Herz des Menschen einziehen,
wann und wo es ihm beliebt. Die Taufe kann sozusagen nicht beanspruchen,
das einzige Mittel zu sein, durch das der Mensch in den Gnadenbund Gottes
eingeordnet wird. Vielmehr sind die Verfasser des Staffortschen Buches
davon überzeugt, dass Gott noch über andere Möglichkeiten verfügt, um
Menschen in seine Gemeinschaft einzureihen. Die bekanntesten biblischen
Beispiele sind der Jude Paulus und der Heide Cornelius (Apg 9,1-19 und
10,1-48), die vor der Taufe mit dem Glauben ausgezeichnet wurden, und der
Schächer am Kreuz (Lk 23,39-43), der ohne Taufe ins Paradies einging.
Diese neutestamentlichen Zeugen demonstrieren augenscheinlich, dass der

Schöpfer auch nach der Einsetzung und Institutionalisierung des Sakra-

42 Vgl. a.a.O. 812,19-26, Nr. 38.
43 Vgl. a.a.O. 812, 26-32, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 263

ments, auch nach der Erhebung eines natürlichen Vorgangs zum sichtbaren
Zeichen des unsichtbaren Heils, nicht gezwungen ist, allein den Getauften
das ewige Heil zu vermitteln.44

Was über die Taufe gesagt wurde, gilt in derselben Weise für das Abendmahl.

Auch bei diesem Sakrament ist die Verbindung von Zeichen und
Glauben konstitutiv, durch die eine natürliche Handlung zum Sakrament
wird. Das Essen des gebrochenen Brotes und das Trinken des gesegneten
Weins ist im Glauben ein Zeichen für die wahre Gemeinschaft des Leibes
und Blutes Christi, in der die ewige Verheissung beschlossen ist. Durch
dieses als Zeichen verstandene und geglaubte Geschehen wird des Herrn
Tod verkündigt, bis dass er kommt. In diesem Sakrament wird in der Einheit
von Zeichen und Bezeichnetem, Element und Wort bekannt, dass Christus
der Herr die Christen mit seinem für sie gegebenen Leibe und mit seinem für
sie vergossenen Blute geistlich zum ewigen Leben speisen und tränken wird.
Er macht sie geistlich so lebendig, dass sie mit ihm der geistliche Leib
werden, den der Tod nicht berühren kann. Der in der Taufe, in der durch die
äusserliche Waschung bekräftigten innerlichen Reinigung von den Sünden,
aufgerichtete und vollzogene Bund wird durch das Abendmahl bestätigt und
erneuert.45

Wenn das Abendmahl ein Sakrament ist, bedeutet dies - wie bei der
Taufe, bei der zwei Waschungen vorgenommen werden -, dass in dem

Heilsereignis zweierlei Mahlzeiten stattfinden, die sorgfältig unterschieden
werden müssen. Wie bei der Taufe die äusserliche Waschung und die innerliche

Reinigung miteinander verknüpft sind, so werden im Abendmahl nicht
allein das natürliche Brot verzehrt und der natürliche Wein genossen,
sondern es werden - innerlich, geistlich - auch der Leib und das Blut Jesu

Christi gegessen und getrunken, wobei für den Gläubigen begreiflicherweise
der geistliche Akt den natürlichen Vorgang an Bedeutung unendlich weit
übertrifft. Brot und Wein werden aus der Hand des Geistlichen - des

Dieners, wie das Staffortsche Buch wiederum mit Bedacht erklärt - empfangen,
Leib und Blut Christi dagegen werden nicht durch äusserliche Gegenstände
vermittelt, sondern innerlich, geistlich, im Glauben vom gläubigen Herzen

angenommen und verzehrt. Die Trennung zwischen äusserlichem Essen und
Trinken und innerlicher Aneignung von Leib und Blut Christi ändert jedoch
nichts daran, dass in der Verheissung, im Wort, Christus selbst wahrhaftig
und wesentlich gegenwärtig ist, weil im Glauben der natürliche Vorgang des

Essens und Trinkens als Zeichen erkannt und als Sakrament begriffen wird.

44 Vgl. a.a.O. 812, 42-50, Nr. 38.
45 Vgl. a.a.O. 813, 4-15, Nr. 38.



264 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

Darum ist offenkundig, dass derjenige, der im Glauben am Sakrament des

Altars teilnimmt, wahrhaftig und wesentlich Christi Leib und Blut empfängt
und die Vergebung der Sünden erfährt. Doch beide Geschehnisse, Empfang
und Vergebung, vollziehen sich wie die Reinigung von den Sünden nicht
äusserlich und sichtbar, körperlich und materiell, sondern innerlich und
unsichtbar. Allein als innerliche, spirituelle Prozesse sind sie für den Gläubigen

von Bedeutung.46
In der Auseinandersetzung mit der lutherischen Theologie beharren der

Markgraf und seine Berater verständlicherweise darauf, dass der mündliche
Genuss von Brot und Wein nicht selig machen kann. Das Selig-Werden kann
nicht durch das äusserliche, natürliche Essen und Trinken, sondern allein
durch das gläubige Annehmen von Leib und Blut Christi bewerkstelligt
werden. Wie bei der Taufe ist für den rechten Vollzug des Abendmahls der

von Gott geschenkte Glaube notwendig. Wenn der Glaube fehlt, sind das

Essen des Brots und das Trinken des Weins natürliche Vorgänge, die keinerlei

Verheissung in sich tragen. Sobald der Glaube präsent ist, wird aus dem
natürlichen Essen und Trinken ein Sakrament, ein Zeichen der Verheissung,
ein Zeichen des geistlichen, spirituellen Geschehens, in dem der Leib und
das Blut Jesu Christi empfangen und angenommen wird. In diesem Fall ist
das Sakrament des Abendmahls die Bestätigung und Bekräftigung für den
Glauben, für das Vertrauen, das Gott in das Herz des Christen eingegossen
hat. Damit ist jedoch klar, dass Brot und Wein nichts nützen, wenn nicht der
Glaube hinzutritt. Ohne das Geschenk des Glaubens bleiben sie natürliche
Dinge, die in sich keinerlei Zeichencharakter besitzen und deshalb auch
nicht als Sakrament verstanden werden können.47

Aufgrund dieser Überlegungen, die eindeutige Parallelen zwischen den
beiden Sakramenten der Taufe und des Abendmahls ziehen und die strukturellen

Ähnlichkeiten entfalten, ist evident, wie die zwischen Lutheranern
und Reformierten kontroverse Streitfrage entschieden werden muss, ob
auch die Ungläubigen im Abendmahl Leib und Blut Christi empfangen und

gemessen. Weil ausserhalb des von Gott gewirkten Glaubens, ausserhalb
des gläubigen Vertrauens, ausserhalb des Heiligen Geistes ein natürlicher
Akt, ein natürlicher Vorgang per definitionem kein Sakrament, kein
sichtbares Zeichen der unsichtbaren Verheissung, sein kann, ist der Ungläubige
nicht in der Lage, des Herrn Leib und Blut aufzunehmen. Ungläubige
können am Mahl der christlichen Gemeinde teilnehmen, an dem natürlichen
Akt des Essens und Trinkens, aber dieser natürliche Akt wird ihnen ein

46 Vgl. a.a.O. 813, 33-814,13, Nr. 38.
47 Vgl. a.a.O. 814, 37-815,10, Nr. 38.



nach dem Staffortschen Buch von 1599 265

natürlicher Vorgang sein - und nicht mehr. Bei dieser Handlung werden sie

daher - wegen ihres Unglaubens - Leib und Blut Jesu Christi nicht empfangen

und gemessen können, genauso wie es per definitionem ausgeschlossen
ist, dass Ungläubige in das ewige Leben eingehen.48

Zum Abschluss dieses in sich geschlossenen Gedankengangs, dessen logische

Stringenz ausser Frage steht, ist begreiflicherweise die paulinische
Aussage I Kor 11,27.29 zu erörtern, dass diejenigen, die unwürdig von
diesem Brot essen und von diesem Kelch trinken, sich selbst das Gericht
essen und trinken und schuldig am Leib des Herrn werden.49 Für die Verfasser

des Staffortschen Buches spricht der Apostel nicht Christen an, die in
irgendeinem Sinne Leib und Blut Christis mündlich essen und trinken - was
nach dem Verständnis dieser Bekenntnisschrift ausgeschlossen ist -, sondern

Angehörige der christlichen Gemeinde, die in Brot und Wein nicht das

Sakrament, das Zeichen der Verheissung, erleben, Angehörige der christlichen

Gemeinde, die, wie Paulus selbst erklärt (I Kor 11,29), den Leib des

Herrn, das Abendmahl, nicht von gewöhnlichem Essen und Trinken
unterscheiden können, die, mit anderen Worten, den Gegensatz zwischen Sakrament

und natürlichem Vorgang nicht begreifen. Es handelt sich also um
Mitglieder der christlichen Gemeinde in Korinth, die im eigentlichen Sinne
keine Christen sind. Dass derartige «Namenschristen», die in Wahrheit nicht
zu den Erwählten und Erretteten gehören, der ewigen Verdammung verfallen

sind, muss nicht besonders erläutert werden. Das ewige Unheil hat
jedoch nach Ernst Friedrich und seinen Beratern - trotz der pointierten
Aussage des Apostels Paulus - im Grunde nichts mit dem Essen und Trinken
zu tun, sondern mit dem fehlenden Glauben, genauer gesagt mit dem
Unglauben, der in dem Essen und Trinken von Brot und Wein nicht die sichtbaren

Zeichen des unsichtbaren Heils erkennen und deshalb den natürlichen
Vorgang nicht als Sakrament verstehen kann. Der Unglaube aber ist auf den

ewigen Ratschluss Gottes zurückzuführen, der allein über Erlösung und
Errettung oder Verwerfung und Verdammung des Menschen entscheidet.
Mit diesem konsequenten Schluss, der in gewissem Sinne wieder zum
Anfang zurücklenkt, ist klargestellt, dass die Theologie des Staffortschen
Buches durch die Interpretation des Neuen Testaments getragen wird.50

48 Vgl. a.a.O. 815, 16-816, 8, Nr. 38.
49 Zur heutigen Auslegung dieser Stelle vgl. etwa H. Conzelmann, Der erste Brief an

die Korinther, KEK 5,11. A., 1. A. dieser Neuauflage, Göttingen 1969, 238f.
50 Vgl. BSRK, 816, 9-21, Nr. 38.



266 Gunter Zimmermann, Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie

IV

Die Analyse hat deutlich gemacht, dass in der Bekenntnisschrift, die
Ernst Friedrich von Baden-Durlach und seine Berater verfasst haben, die

prinzipiellen Anliegen der reformierten Theologie zum Ausdruck kommen.
Abgesehen von der Betonung der alleinigen Entscheidungsgewalt des

Allmächtigen, der in souveräner und absoluter Freiheit die Erwählten und die
Verstossenen voneinander scheidet, liegt das Elauptinteresse der reformierten

Theologie, wie schon zu Beginn der Darstellung behauptet wurde, an
der Trennung, der Trennung von Person und menschlicher Natur in der
Christologie, der Trennung von Sakrament und natürlichem Vorgang in der
Tauf- und Abendmahlslehre. Diese Trennung schliesst nicht aus, dass göttliche

und menschliche Natur, geistliche und natürliche Vorgänge miteinander
verbunden werden. Die Verbindung realisiert sich, wenn menschliche Natur
und natürliche Vorgänge als Zeichen verstanden und in den Rang von
Person und Sakrament erhoben werden. Diese Transzendierung, diese

Erhöhung, geschieht jedoch nur, sofern zu der natürlichen Beobachtung der -
von Gott geschenkte - Glaube hinzutritt, der in der menschlichen Natur und
in dem natürlichen Vorgang das Zeichen erkennt, das beide, menschliche
Natur und natürlichen Vorgang, zu Person und Sakrament macht. Damit ist
in aller Kürze die Grundstruktur der reformierten Theologie umrissen, die

von dem Markgrafen und seinen Theologen in einer ausgezeichneten, bisher

jedoch dogmengeschichtlich leider wenig beachteten Fassung wiedergegeben

wird.
Historisch ist am Ende zu sagen, dass die Anliegen des Staffortschen

Buches im tiefsten Grunde auf das Neue Testament und die Lehren der
Kirchenväter zurückzuführen sind. Daneben ist jedoch zu beachten, dass die
wesentlichsten Gesichtspunkte der reformierten Theologie, die unaufheb-
bare Scheidung der Erwählten und der Verdammten und die scharfe Trennung

der göttlichen und der menschlichen «Sphäre», durch die Arbeit des

grossen scholastischen Theologen Johannes Duns Scotus eine entscheidende

Präzisierung und Ausgestaltung erfahren haben. Der «Doctor subtilis» hatte
als erster nachdrücklich betont, dass zwischen dem Schöpfer und seinem

Geschöpf keine Verbindung - weder ontisch noch noetisch - bestehen kann.
Die logische Notwendigkeit des Allmächtigen, der nicht nicht sein kann, ist
nicht zu vereinbaren mit der faktischen Kontingenz weltlicher Ereignisse,
die keiner Notwendigkeit unterliegen, sondern auch ganz anders ablaufen
können. Das Endliche kann niemals ein Gefäss des Unendlichen sein, weil
das Unendliche alle Möglichkeiten dieser Welt weit übersteigt. Die grenzenlose

Freiheit des Schöpfers ist nicht an die Schöpfung gebunden, sondern



nach dem Staffortschen Buch von 1599 267

kann sie nach Belieben durchbrechen und alle ihre Gesetze aufheben. Als
der absolut Freie steht Gott über jeder Gegenwart als die Ungewissheit der
Zukunft.51

Diese scotistischen Vorstellungen sind in den beiden folgenden Jahrhunderten

in einer ununterbrochenen Traditionskette bis zu Gabriel Biel und
Martin Luther weitergegeben worden.52 Ihre konsequenteste Ausprägung
dürften sie jedoch in der reformierten Theologie erhalten haben, die etwa in
Gestalt des Staffortschen Buches die notwendigen Folgerungen aus den
Grundsätzen und Prämissen gezogen hat.

Gunter Zimmermann, Oftersheim

51 Vgl. G. Leff, The Dissolution of the Medieval Outlook. An Essay on Intellectual and

Spiritual Change in the Fourteenth Century, New York 1976, 13f und 50-52.
52 Vgl. a.a.O. 52f.


	Prinzipielle Anliegen der reformierten Theologie nach dem Staffortschen Buch von 1599

