
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 2

Artikel: Petrus und Paulus als nova sidera : Oscar Cullmann, dem Lehrer und
Freund zum 25. Februar 1992

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 47 1992 Heft 2

Petrus und Paulus als nova sidera

Oscar Cullmann, dem Lehrer und Freund zum 25. Februar 1992

Vor vierzig Jahren hat Oscar Cullmann sein Petrusbuch veröffentlicht.1
Er hat damit einen wichtigen Beitrag zur Überwindung von konfessionell
fixierten Positionen geleistet und gleichzeitig den Weg geebnet zu mehr
Offenheit und Verständnis zwischen Katholiken und Protestanten.2 In der
Festschrift zum 60. Geburtstag von Oscar Cullmann hat Henry Chadwick
auf das bekannte Epigramm von Papst Damasus (366-384) in San Sebasti-

ano hingewiesen und dabei die sechste Zeile in den Mittelpunkt seines

Beitrags gerückt.3 Ich wende mich in diesem Artikel der letzten Zeile zu, in
der Damasus Petrus und Paulus als «nova sidera» bezeichnet.

Hic habitasse prius sanctos cognoscere debes

nomina quisque Petri pariter Paulique requiris.
Discipulos Oriens misit, quod sponte f.atemur;
sanguinis ob meritum Christumque per astra secuti
aetherios petiere sinus regnaque piorum;
Roma suos potius meruit defendere cives.

Haec Damasus vestras référât nova sidera laudes.4

1

Jünger - Apostel - Märtyrer 1952,31985.
2 Bei einem Empfang im Rahmen des zweiten Vatikanischen Konzils begrüsste Papst

Johannes XXIII. Oscar Cullmann mit den Worten: «Ah, M. le professeur Cullmann:
Matthieu 16.»

3
Pope Damasus and the peculiar claim of Rome to St. Peter and St. Paul. Neotesta-

mentica et Patristica: O. Cullmann; ed. A.N. Wilder, et al. 1962, 313-318.
4 Damasus, Epigr. 26 ed. Ihm, 20 ed. Ferrua. Lietzmann hat folgende Übersetzung

vorgeschlagen: «Der du nach den Namen des Petrus und Paulus fragst, wisse, hier haben
die Heiligen vor Zeiten gewohnt. Das Morgenland sandte uns die Apostel, das gestehen
wir frei, aber um ihres blutigen Martyriums willen - sind sie doch Christus durch die Sterne

nachgefolgt und zum himmlischen Schoss und dem Reich der Frommen gedrungen - hat
Rom vielmehr das Recht gewonnen, sie als seine Bürger in Anspruch zu nehmen. Das will
Damasus zu eurem Ruhm, ihr neuen Sterne, singen.» H. Lietzmann, Petrus und Paulus in
Rom, 21927, 146. Vgl. die Übersetzung bei Caspar I, 25lf.



208 Rudolf Brandie, Petrus und Paulus als nova sidera

Damasus hatte noch viele Jahre nach seiner Wahl zum Bischof und den
damit verbundenen gewalttätigen Szenen einen schwierigen Stand in Rom.5

Er musste sich schliesslich wegen der Ausschreitungen seiner Anhänger -
man hatte über hundert Tote gezählt - sogar vor Gericht verantworten. Er
wurde zwar freigesprochen, doch das Ansehen des römischen Bischofs
verbesserte sich dadurch kaum. Der grosse Nachdruck, mit dem Damasus die

Stellung des Bischofs von Rom betonte, ist auch in diesem Kontext zu
verstehen. Der schon unter Liberius gebrauchte Begriff sedes apostolica
gewinnt seit dem Synodalschreiben vom Jahre 378 an die westlichen Kaiser
zentrale Bedeutung.6 Die römische Kirche betrachtet sich in immer aus-
schliesslicherer Weise als apostolischen Stuhl schlechthin. Im damasiani-
schen Zeitalter häufen sich die Petrus-Rom-Erörterungen.7 Damasus hat mit
seiner Propaganda grossen Erfolg. Die Ansprüche des römischen Bischofs
werden vom Kaiser faktisch anerkannt. Im Edikt von 380 hält Theodosius
ausdrücklich fest, dass Glaubensgemeinschaft mit Damasus Kennzeichnen
der Rechtgläubigkeit ist.8

Die Kirche des Ostens aber geht auf Distanz zu Rom: Gregor von Na-
zianz formuliert im autobiographischen Gedicht de vita sua seine Zurückhaltung.

Ost und West scheinen ihm durch ihre Geisteshaltung getrennt voneinander.9

Und Basilius von Caesarea gibt seinem Ärger Ausdruck über die
sture Haltung des römischen Bischofs, der nicht bereit sei, um des Friedens
in der antiochenischen Kirche willen auch nur in einem Punkt nachzugeben.10

5 E. Caspar, Geschichte des Papsttums, Erster Band, 196-256; Ch. Pietri, Roma
Christiana. Recherches sur l'Eglise de Rome, son organisation, sa politique, son idéologie de

Miltiade à Sixte (311-440), BEFAR 224, Rom 1976, 407ff.; Pietri, Damase, évêque de

Rome, in: Saecularia Damasiana, hg. D. Mazzoleni, A. Ferma, Ch. Pietri, et al. Roml986,
29-58; J. Speigl, Die Päpste in der Reichskirche des 4. und frühen 5. Jahrhunderts, in:
M. Greschat (Hg.) Das Papsttum 1,1985, 43-55; M. Wojtowytsch, Papsttum und Konzile
von den Anfängen bis zu Leo I. (440-461), Päpste und Papsttum, Bd. 17,1981.

6 Caspar I, 243; Wojtowytsch 138 ff.
7 K. Baus, E. Ewig, Die Reichskirche nach Konstantin dem Grossen, Handbuch der

Kirchengeschichte, hg. H. Jedin, Erster Halbband: Die Kirche von Nikaia bis Chalcedon,
1985, 260; Ch. Pietri, Damase et Théodose: communion orthodoxe et géographie politique,

Epektasis: Mélanges patristiques offerts au cardinal Jean Daniélou; ed. J. Fontaine,
Paris 1972, 627-634.

8 C. Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus,
141; Pietri, Roma Christiana, 1505ff.

9 1560 ff.; 1691 ff.; 1743; 1802.
10

Ep. 266,1; Caspar I, 229ff. E. Amand de Mendieta, Basile de Césarée et Damase de

Rome: Les causes de l'échec de leurs négociations, Biblical and patristic studies: R. P.

Casey; ed. J.N. Birdsall, 1963,122-166; Wojtowytsch, 150ff.



Rudolf Brändle, Petrus und Paulus als nova sidera 209

Das Konzil von Konstantinopel vom Jahre 381 hält in seinem dritten
Kanon fest, dass nach dem Bischof Roms der Bischof von Konstantinopel
den Vorrang der Ehre haben solle, «weil jene Stadt das neue Rom ist».11 Die
Synodalen pochen gegenüber dem Westen darauf, dass «im Osten Christus
geboren ist».12

Rom formuliert seine Antwort auf einer Synode im Jahre 382.13 Die
heilige römische Kirche sei mitnichten durch Synodalbeschluss den übrigen
Kirchen an Rang vorangestellt, sondern habe den Primat durch das Herrenwort

des Evangeliums erhalten: «Du bist Petrus und auf diesen Felsen werde
ich meine Kirche bauen.» Der erste Sitz des Apostels Petrus stehe Rom zu.
Der zweite Sitz gebühre Alexandrien, denn hier habe der Petrusschüler
Markus das Evangelium verkündigt. Der dritte Sitz schliesslich sei Antiochien,

denn dort habe Petrus selbst gewirkt, bevor er nach Rom gekommen
sei. Der Vorrang Roms gründe sich neben der Verheissung des Herrn
darauf, dass neben Petrus eben auch der Völkerapostel Paulus hier gewirkt
und das Martyrium erlitten habe.14 Paulus wird somit für die römische Kirche
zum Zusatzargument. Rom hat eben allen anderen Kirchen die Doppelapo-
stolizität und das Doppelmartyrium voraus. Die Parole: «Petrus und Paulus»
wird für Damasus zum schlagenden Argument.15

Seinen römischen Mitbürgern stellt Damasus die beiden Apostel als Männer

vor, die zwar aus dem Osten gekommen, durch ihr Martyrium aber zu

Bürgern Roms geworden sind.16 Die legendären Stadtgründer Romulus und
Remus werden durch die beiden Apostel ersetzt, die am Anfang der
römischen Gemeinde standen: Petrus und Paulus. Ihr Fest wird am 29. Juni
gefeiert (Peter und Paul), an einem Tag also, der früher dem Gedenken an
Romulus und Remus gewidmet war.17 Die alten römischen Helden werden

11 Mirbt 312.
12

Caspar I, 234.
13 Von ihr ist in unmittelbarer Überlieferung fast nichts erhalten. Sie ist aber nach

Caspar I, 247 einer der wichtigsten Marksteine in der Geschichte des werdenden
römischen Papsttums; Wojtowytsch 139ff.

14 Die Synode formuliert: «addita estsocietas beatissimi Pauli apostoli vasis electionis
gloriosa morte cum Petro in urbe Roma sub Caesare Nerone agonizans, coronatus est.»
Mirbt 314.

15 J. M. Huskinson, Concordia apostolorum. Christian Propaganda at Rome in the
Fourth and Fifth Centuries. A Study in Early Christian Iconography and Iconology, BAR
International Seriesl48, Oxford 1982.

16 Die gleiche Argumentation: «sie stammen aus dem Osten, sind aber durch das

Martyrium Römer geworden» - wendet Damasus auch auf andere Märtyrer an, Lietz-
mann, 146 f.

17 Ch. Pietri, Roma Christiana, 1539-1541; ders. Concordia Apostolorum et Renovatio
Urbis (Culte des Martyrs et Propagande pontificale), MAH 73 (1961), 275-322; 293; 311.



210 Rudolf Brändle, Petrus und Paulus als nova sidera

abgelöst durch die christlichen Märtyrer, die nicht fremdes Blut, sondern ihr
eigenes vergossen haben.18 Zum wichtigsten Märtyrer neben den beiden
Aposteln wird Laurentius.

Damasus gelang damit ein entscheidender Einbruch in die bei seinem
Amtseintritt in ihrem Denken und Empfinden noch stark heidnisch geprägte
Senatspartei.19 Er zeigte diesen Männern, dass sie durchaus Römer und
gleichzeitig Christen sein können. Mit grossem Eifer pflegte Damasus die

Verehrung der neuen römischen Helden. Er verfasste zahlreiche Epigramme

und liess sie von Furius Dionysius Filocalus wunderschön in Stein
hauen.20 Mit seinen Versen, deren Eleganz Hieronymus21 rühmt, hat Damasus
das alte literarische Genus der Elogia gewissermassen getauft.22 Jacques
Fontaine hat das Bestreben des römischen Bischofs treffend charakterisiert:
«il fallait apporter - aux lettrés comme aux plus modestes des Romains de

Rome - une nouvelle mémoire mythique: celle dans laquelle, selon une
antique tradition de l'historiographie romaine, l'imagination se met au service

d'une histoire fondatrice.»23 Damasus wird damit zum eigentlichen
Begründer des christlichen Roms.24

Der Anspruch der römischen Kirche fand seinen Ausdruck auch in
Bildwerken. Die Betonung der Doppelapostolizität und des Doppelmartyriums
hat die engste Entsprechung in der Ikonographie des Traditio-Legis-Bildes,
das während des Episkopats des Damasus entwickelt wurde, eine Szene, die

18 Pietri, Concordia, 311f.
19 H.-D. Altendorf, Römische Senatsaristokratie und Christentum am Ende des

4. Jahrhunderts, in: Kirchengeschichte als Missionsgeschichte, Bd. I, hg. H. Frohnes und
U.W. Knorr, 1974, 227-243.

20 A. Ferrua, Epigrammata Damasiana, Sussidi alio studio delle Antichittà cristiane II,
1942.

21 Vir. inl. 103.
22 Zur Formulierung J. Fontaine, Damase poète théodosien: l'imaginaire poétique des

Epigrammata, Saecularia Damasiana, 113-146, 143. Fontaine hat auch folgende Wendung
geprägt: «Lexique antique, valeurs nouvelles», 143f.

23143 f.
24 Pietri, Roma Christiana, vor allem Teil 2: La naissance de la capitale chrétienne;

Pietri, Concordia, 321: «A travers le culte des deux apôtres, se dessine la première
glorification de la Rome chrétienne.»



Rudolf Brandie, Petrus und Paulus als nova sidera 211

in der Folgezeit überragende Bedeutung erlangen sollte.25 Sie zeigt den
stehenden Christus mit weit erhobener Rechten, flankiert von Petrus und
Paulus. Dieser hebt akklamierend den rechten Arm, jener empfängt in die

vom Mantelbausch bedeckten Hände eine geöffnete Buchrolle, die Christus
aus seiner Linken zu ihm herabgleiten lässt. Die Szene wird von zwei
Palmbäumen gerahmt. Auf der linken Palme sitzt der Vogel Phönix. Der aus der
eigenen Asche wiedererstehende Vogel verweist auf die Auferstehung Christi.26

Nach Laktanz gehört der palmenbestandene, vom Phönix bewohnte
heilige Ort der Sonne.27 Hier steht das östliche Himmelstor, über dessen

Schwelle die Sonne am Morgen aufsteigt, weit offen.28 Der aufgehende Sol

wird vom Vogel Phönix begrüsst.29 Auf den römischen Bildern wendet der
Vogel Phönix sich Christus zu. Dieser erscheint mit erhobener Rechten auf

purpurnem oder goldenem Himmel. Die Geste entspricht den Darstellungen

des Sol. «Man wird deshalb im Christus des Traditio-Legis-Bildes einen
Christus-Sol sehen dürfen.»30 Franz Cumont hat auf römische Sarkophagreliefs

aufmerksam gemacht, auf denen die Dioskuren beim aufsteigenden Sol

und der hinabfahrenden Selene stehen.31 Cäcilia Davis-Weyer hat darauf
hingewiesen, dass Petrus und Paulus gern als gemini dargestellt werden, und
zwar mit Motiven der antiken Zwillingsikonographie, die vor allem bei der
Darstellung der Dioskuren Verwendung finden.32 Diese Szene erscheint auf
Mosaiken, Sarkophagen und Gläsern.

25 Cäcilia Davis-Weyer, Das Traditio-Legis-Bild und seine Nachfolge, Münchner Jahrbuch

der Bildenden Kunst, Dritte Folge Band XII, 1961, 7^-5; P. Hoegger, Die Fresken

von S. Elia bei Nepi, 1975, 31-34. Dankbar sei erwähnt, dass aus Gesprächen mit P. Hoegger

der erste Anstoss zum vorliegenden Artikel erwachsen ist. Zu Damasus als Auftraggeber

s. V. Nicolai, La basilica di S. Alessandro «ad Baccanas» al XX miglio della via Cassia:

un intervento damasiano? In: Saecularia Damasiana, 305-322; U.M. Fasola, Santuari
sotterranei di Damaso nelle catacombe romane - I contributi di una recente scoperta,
Saecularia Damasiana, 173-201; A. Nestori, L'attività edilizia in Roma di papa Damaso,
In: Saecularia Damasiana, 161-172.

26 Physiologus 7. Die Verbindung des Vogels Phönix (cpoXvi§) mit einer Palme mag sich

angeboten haben durch den Umstand, dass Palme im Griechischen Phoinix (4>otvi|)
heisst.

27 Laktanz, Carmen de Ave Phoenicel3 (9); J. Hubaux und M. Leroy, Le mythe du

phénix dans les littératures grecque et latine, Bibliothèque de la Faculté de Philosophie et
Lettres de l'Université de Liège, LXXXII, 1939, XI.

28 De Ave Phoenice, 2; Davis 24f.
29 De Ave Phoenice, 71-91 (35-54).
30 Davis 26.
31 Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains, Paris 1942, 74; 78.
32 Davis 31.



212 Rudolf Brändle, Petrus und Paulus als nova sidera

Cacilia Davis-Weyer ist der Entwicklung der Komposition, für die sich

eine direkte literarische Quelle nicht findet, nachgegangen und hat m.E.
überzeugend nachgewiesen, dass das Graffito von Anagni (es stammt
ursprünglich von der Verschlussplatte eines Grabes in der Priscilla-Katakom-
be) und das Relief des Elfenbeinkastens aus Pola dem Prototyp des Traditio-
Legis-Bildes am nächsten kommen.33 Sie folgert aber zu Recht, dass von
diesen zwei eher entlegenen Darstellungen kaum die weitgespannten
Wirkungen ausgegangen sein können, für die die Verbreitung des Traditio-
Legis-Bildes den Beweis liefert.34 Wir haben mit einem monumentalen
Prototyp in Gestalt einer Petruskomposition zu rechnen. St. Peter war sicher
der Platz, der sich dafür am besten eignete. Nun ist in der Tat mit einiger
Wahrscheinlichkeit anzunehmen, dass in der Peterskirche bis ins 12.

Jahrhundert hinein ein Apsidenbild der Traditio Legis zu sehen war.
Die für das Urbild der Traditio Legis typischen Figuren und Motivverbindungen

erscheinen indes in verschiedenen Zusammenhängen, «sehr oft in
den siebenfigurigen Dedikationsbildern päpstlicher Stiftungen, deren ältestes

Beispiel die Apsis der zwischen 526 und 530 entstandenen Kirche von
SS. Cosmas und Damian bietet.»35

Damasus hat im eingangs zitierten Epigramm die beiden Apostel als nova
sidera bezeichnet. Er hat damit wohl an die Dioskuren angeknüpft.36 Diese
galten als Helfer im Kampf, aber auch als Heiler. Sie standen in besonderer
Beziehung zu Morgen- und Abendstern. Zudem wurden sie auch als die
beiden Himmelshemisphären verstanden .Der Raum, in dem sich die jeweils
untere Hemisphäre befindet, wurde als Bereich des Todes angesehen. Die
Dioskuren wechselten nach antiker Vorstellung beständig zwischen oben
und unten. Sie wurden dadurch zu Symbolen der Überwindung des Todes.
Als Symbole für Unsterblichkeit fanden sie Eingang in die Grabplastik der
Spätantike.37

33 Davis, Abb. 10 und 11.
34 Davis 16.
35 Davis 17 und 23 (Abb. 12). Die beiden heiligen Ärzte Cosmas und Damian haben in

verschiedener Hinsicht das Erbe der Dioskuren angetreten. Auf dem Apsismosaik der
ihnen geweihten Kirche werden sie von den beiden Aposteln Christus präsentiert. Neben
ihnen erscheinen zwei weitere Gestalten, Papst Felix IV. (526-530) und der heilige Theodor

Stratelates, auf die in unserem Zusammenhang nicht eingegangen zu werden braucht.
36 W. Kraus, Art. Dioskuren, RAC3, 1122-1138, 1135: «wohl mit Beziehung auf die

Dioskuren». Caspar, I, 252; Huskinson 81; Pietri, Roma Christiana, 1595f.; ders. Concordia

Apostolorum et Renovatio Urbis, 316.
37 RAC 3,1129.



Rudolf Brandie, Petrus und Paulus als nova sidera 213

Die beiden Apostel erscheinen im Traditio-Legis-Bild in ähnlicher
Darstellung wie die zwei antiken Nothelfer. In Neapel liegt die Peter und Paul

geweihte Kirche über dem ehemaligen Dioskurentempel. Die Paral-

lelisierung der Dioskuren mit den beiden Aposteln ist durch Texte einiger
Kirchenväter vorbereitet. Origenes bezeichnet die beiden Apostel als Licht
des Kosmos.38 Johannes Chrysostomos preist Rom: durch die Apostel sei die
Stadt berühmter als durch alles andere. «Der Himmel leuchtet nicht so,

wenn die Sonne erstrahlt, als wie diese Stadt mit diesen zwei Leuchten, die
überallhin ihre Strahlen aussenden.»39 Ambrosius schreibt ihnen das Strahlen

eines himmlischen Lichtes zu.40 Möglicherweise hat die Erinnerung daran,

dass nach Apg28,ll das Schiff, das Paulus nach Italien brachte, das

Zeichen der Dioskuren trug, die Verbindung Dioskuren-Apostel erleichtert.41

Damasus war bestrebt, Rom seine wahren Heroen zu zeigen, die

eigentlichen patroni der Stadt. An die Stelle der noch immer populären
Dioskuren treten Petrus und Paulus. Ihre concordia ist Garantin für Frieden
und Wohlergehen, besser als es die discordia der Gründerbrüder je gewähren

konnte.42

Zu Petrus und Paulus als nova sidera passt eine weitere interessante

Beobachtung. Auf mehreren Darstellungen sind Petrus und Paulus von
Sternen begleitet. Auf dem von Torriti wiederhergestellten Apsismosaik der
lateranensischen Basilika sehen wir eine mit Türmen und Zinnen bekrönte
Stadtmauer: sie weist hin auf das himmlische Jerusalem. Die Stadt wird
überragt durch eine Palme, auf der wieder der Vogel Phönix sitzt. Petrus und
Paulus erscheinen hier als Repräsentanten der Bewohner der himmlischen
Stadt. «Über den Häuptern der Apostel erglänzt je ein Stern.»43 Wilpert
vermutet, der Künstler habe mit den beiden Sternen nicht das Firmament
andeuten, sondern «die Symbolik ausdrücken wollen, welche in den beiden

Koriphäen die <zwei Lichter der Welt> erkannte».44 Die Vermutung Wilperts
wird bestätigt durch das Mosaik in SS. Cosma e Damiano. Hier hat das

durch eine blaue Fläche mit feurigen Wolken dargestellte Firmament eine

38 Orig. Comm. in ev. Joannis 1, 1, 25,163,5 (SC120, 142).
39 In eep. ad Rom. h. 33 (32),2 (MPG 60,678).
40 Ambrosius, Exp. in ft. 118, Sermo 14,6 (MPL15, 1464). Weitere Texte bei Pietri,

Concordia, 315.
41 F. J. Dölger, «Dioskuroi». Das Reiseschiff des Apostels Paulus und seine Schutzgötter,

Antike und Christentum 6 (1976), 276-285.
42 Pietri, Concordia, 316; 318.
43 J. Wilpert, Römische Mosaiken, Textband 2,1066.
44 Wilpert verweist auf Venant. Fortun. Miscell. 3,7, MPL88,126.



214 Rudolf Brandie, Petrus und Paulus als nova sidera

ungeheure Ausdehnung. Die beiden Sterne waren auch hier nahe an die

Apostel gerückt. Nur der Stern des Paulus ist noch erhalten: er erscheint
über seiner linken ausgestreckten Hand. Über der Hand des Petrus ist das

Mosaik zerstört und restauriert, mit hoher Wahrscheinlichkeit ist indes
anzunehmen, dass dort ebenfalls ein Stern zu sehen war.45

Auf dem Grafitto von Anagni steht auf der linken Palme nach meiner
Beobachtung ebenfalls ein Stern und nicht der Vogel Phönix.46 Auf verschiedenen

Sarkophagen erscheinen die Apostel begleitet von Sternen.47 Ihre
Verbindung mit Sternen folgte wohl aus ihrer Parallelisierung mit den zu
Sternen gewordenen Dioskuren. Schon für Cicero waren goldene Sterne

insignia von Castor und Pollux.48

Die römischen Münzen, die die Wölfin und die zwei Knaben mit zwei
Sternen verbinden, werden jetzt christlich interpretiert. Nicht mehr die

Dioskuren, die göttlichen Zwillinge, deren Symbol die Sterne waren,
sondern die in Eintracht verbundenen «Brüder» Peter und Paul wachen künftig
über Roms Wohl.49 Sterne waren seit alters auch Kaiseremblem, jetzt
erscheinen sie auf den Darstellungen der beiden Apostel.50

Die Bezeichnung der römischen Apostel als nova sidera, ihre Verbindung
mit Sternen auf Bildwerken verschiedener Art weckte in einem römischen
Christen des ausgehenden vierten Jahrhunderts viele Assoziationen.
Heidnische wie christliche Denker vertraten mit Nachdruck die Meinung, die
Sterne seien lebendige Wesen, die auf die Seele der Menschen mächtig
einwirkten.51 Die sterngewordenen Dioskuren galten als Symbole des Sieges
über den Tod. Die Verbindung Sterne und Unsterblichkeit findet sich auch
im Epigramm des Damasus, das Gegenstand dieses Artikels ist. Hier heisst

es von Petrus und Paulus, dass sie «Christo über die Sterne folgend in den

45 Davis 32; Wilpert, 1066.
46 Davis Abb.10, Davis, 17f., sieht den Phönix.
47 Fragment eines Sarkophags mit vier Aposteln, über jedem ein Stern, Abb. in

DACL 8.2,1734f. B. Brenk hat mich auf den Sarkophag im musée d'art chrétien in Arles,
Inv. 2, aufmerksam gemacht, den sog. Sarkophag Kaiser Konstantins II., heute meist als

«Sternkranzsarkophag» bezeichnet. Klauser/Deichmann, Frühchristliche Sarkophage in
Bild und Wort, 3. Beiheft zur Halbjahresschrift «Antike Kunst», Ölten 1966, 35 und
Abb. 20.

48 Cicero, de divinatione I, 34 § 75.
49 Gaudentius von Brescia, SermoXX (MPL20, 996) kann sogar formulieren: «Sunt

etiam Petrus et Paulus vere consanguineifratres, quos una pariterfides proprii sanguinis fecit
communione germanos. Ego eos etgeminos dicere fratres audebo, quos mater una confessio-
ne, felici utero, simul fudit in regnum.» Pietri, Concordia, 317.

50 Kaisermünzen zeigen den Kaiser im Strahlenkranz und mit zwei Sternen.
51 A. Scott, Origen and the life of the stars. A History of an Idea, Oxford 1991.



Rudolf Brändle, Petrus und Paulus als nova sidera 215

Schoss des Himmels und das Reich der Frommen gelangt sind.»52 Damasus
nimmt damit die Sprache der kaiserlichen Apotheose auf, die zu seiner Zeit
in Senatskreisen durchaus noch verbreitet war. Noch spricht 384 ein heidnischer

Senator vom «divus Gratianus, novissime relalus in caelum, germanus
clementiae tuae» und nimmt damit die alten Gedanken der kaiserlichen
Apotheose noch einmal auf.53 Für Damasus ziehen anstelle des Kaisers die
beiden Apostel in den Himmel. Nun können auch die Gräber der Märtyrer
mit Sternen verglichen werden. «Die <Sterne>, die im vierten Jahrhundert
einen Christen in Bann schlugen, waren die Gräber der Märtyrer, milch-
strassengleich in der Mittelmeerwelt verstreut.»54 Eine letzte Assoziation sei

genannt, die christlichen Lesern die Verbindung der beiden Apostel mit
Sternen plausibel machen konnte. Danl2,3 heisst es: «Die Weisen aber
werden leuchten wie der Glanz der Himmelsfeste und, die viele zur Gerechtigkeit

geführt, wie die Sterne.»55

Zum Schluss will ich auf den in der Kirchengeschichte Eusebs in zwei
verschiedenen Kontexten überlieferten Brief des Bischofs Polykrates von
Ephesus eingehen. An der ersten Stelle spricht Euseb über die Begräbnisstätten

der Apostel. Er erwähnt, dass er über den Tod von Petrus und Paulus
und den Ort ihrer Beisetzung früher berichtet hat.56 Die Begräbnisstätte des

Johannes aber ergibt sich aus dem Brief des Bischofs der Kirche in Ephesus
an den römischen Bischof Viktor57:

«Denn auch in Asien haben grosse Sterne (geyaka oxoLxeta) ihre Ruhestätte gefunden,
welche am Jüngsten Tage bei der Wiederkunft des Herrn auferstehen werden. An diesem Tage
wird der Herr mit Herrlichkeit vom Himmel kommen und alle Heiligen aufsuchen: nämlich

Philippus, einen der zwölf Apostel, der in Hierapolis ruht, mit seinen bejahrten, im jungfräulichen

Stand gebliebenen Töchtern, während eine andere Tochter, die im Heiligen Geiste wandelte,

in Ephesus entschlafen ist, und Johannes, der an der Brust des Herrn lag, den Stirnschild trug,
Priester, Glaubenszeuge und Lehrer war und in Ephesus zur Ruhe eingegangen ist.»

52 Epigr. 26 ed. Ihm, 20 ed. Ferrua. Zu sequi Fontaine, in: Saecularia Damasiana, 141;

ferner P.A. Février, Vie et mort dans les Epigrammata Damasiana, in: Saecularia Damasiana,

91-111,109.
53 L. Cracco Ruggini (Lellia), Apoteosi e politica senatoria nel IV secolo d.C.: il dittico

dei Symmachi al British Museum, Riv.stor.ital. 89 (1977), 425-489.
54 P. Brown, Die letzten Heiden. Eine kleine Geschichte der Spätantike, 1986,137, mit

Berufung auf Paulinus von Nola, Carmen XIX, 18.
55

tjtcocrtfjQeç. Eine andere Übersetzung schreibt: (bç ol àatépeç etç toùç atrâvaç.
56 Cf. II, 25,4-8.
57111,31,3.



216 Rudolf Brandie, Petrus und Paulus als nova sidera

Im fünften Buch zitiert Euseb den Brief in seinem originalen Kontext,
dem Osterstreit.58

«Unverfälscht begehen wir den Tag; wir tun nichts dazu und nichts hinweg. Denn auch in
Asien haben grosse Sterne (gEya/ux aroixeta) ihre Ruhestätte gefunden, welche am Tage der
Wiederkunft des Herrn auferstehen werden.»59

Von verschiedenen Autoren ist die These aufgestellt worden, Polykrates
nehme mit seiner Aussage xal yàp xatà rf]v 'AaCav peyâka atoLxela60

xexotpriTai Bezug auf eine Berufung Victors von Rom (189-198) auf Petrus
und Paulus und ihr Martyrium in Rom. Der römische Bischof verlangte, dass

alle Gemeinden, auch die des Ostens, an dem von Rom festgesetzten Tag
Ostern feiern sollten. Ob Victor sich in seinem Schreiben, das nicht erhalten
ist, wirklich auf die beiden Apostel und ihre Gräber berufen und sie
vielleicht sogar als Sterne bezeichnet hat, wird bis heute kontrovers diskutiert.61
Die Wendung xal yap kann mit nam etiam oder mit etenim wiedergegeben
werden. Die Übersetzung müsste im ersten Fall lauten: «denn auch (nam
etiam) in Asien liegen grosse Lichter begraben». Im zweiten: «liegen doch
(etenim) in Asien grosse Lichter begraben». H. Koch hat auf Hieron. viris
inl. 45 verwiesen, der den Abschnitt des Polykratesbriefes folgendermassen
wiedergibt: «etenim in Asia elementa maxima dormierunt». Koch vertritt mit
Nachdruck die Ansicht, dass nicht Rom, sondern die Kirche Kleinasiens
zuerst Apostelgräber für die Zuverlässigkeit ihrer Tradition geltend gemacht
habe.62

58 V, 24, 2.
59 Fortsetzung s. den oben zitierten Text.
60

oroL/Ëia entspricht zunächst einmal in etwa dem lateinischen elementa, kann aber
auch die Gestirne, vor allem die sieben Planeten und die zwölf Zeichen des Tierkreises
bezeichnen. H. Diels, Elementum, Leipzig 1899, 44ff. Flieronymus übersetzt crtOLxeta mit
elementa (s.o. 8). Zu diesem Abschnitt aus viris inl. 45 findet sich in MPL23,694 folgende
Anmerkung: «quidam codices luminaria pro elementa, quod idem est: siquidem veteres
luminaria magna, solem scilicet et lunam duo elementa appelabant. »

61 B. Lohse, Quartadezimaner, 114, Anm.l, nimmt mit Koch (s. Anm. 62) nicht an,
dass Victor sich auf Petrus und Paulus berufen hat. Baus (s. Anm. 7), 401 schreibt hingegen:

«...lässt vermuten, dass letzterer (Victor) für den Anspruch Roms die Gründung
seiner Gemeinde durch Petrus und Paulus ins Feld führte.» Harnack, Geschichte der
altchristlichen Literatur, I, 595: «endlich muss sich Victor in der Encyclica auf Paulus und
Petrus, resp. auf seine Vorgänger berufen haben.» Chadwick, Die Kirche in der antiken
Welt, 92f.: «Viktor glaubte anscheinend, dass die römische Sitte von der Unterweisung des

Petrus und Paulus her überkommen sein müsste.» P. Nautin, Lettres et écrivains chrétiens
des Ile et Ille siècles, 1961, 31; 67.

62 Petrus und Paulus im zweiten Osterfeierstreit? ZNW19 (1919/20) 174-179. Vgl.
E. Kirschbaum, Die Gräber der Apostelfürsten, 1974,119: «Ein aus Kleinasien kommender

Gedanke». Ähnlich H. v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in
den ersten drei Jahrhunderten, 1953, 185.



Rudolf Brändle, Petrus und Paulus als nova sidera 217

Unter dem Nachfolger Viktors, Zephyrin, beruft sich ein Vertreter der
römischen Kirche, Gaius, gegen den Montanisten Proklus auf die Tropaia
der Apostel.63 Auch hier ist gut möglich, dass der Phrygier als erster auf
apostolische Gedächtnisstätten hingewiesen hat. Im Brief des Polykrates
bleibt indes merkwürdig, dass er von den Gräbern des Apostels Philippus
und seiner vier prophetischen Töchter spricht. W. Huber hat darum wieder
neu die Vermutung geäussert, dass Victor zur Stützung seiner Autorität auf
die beiden Apostel verwiesen haben könnte. Polykrates hätte dann seinerseits

ebenfalls zwei Apostel als Zeugen aufgestellt: Johannes und eben
überraschenderweise Philippus.64 Die Frage nach der Argumentation Victors

kann nicht abschliessend beantwortet werden. Darum kann auch der
Schluss nicht gezogen werden, dass Damasus aus dem Brief Victors die

Anregung geschöpft habe, Petrus und Paulus als (nova) sidera zu bezeichnen.

Wahrscheinlich aber ist, dass Damasus anlässlich der Auseinandersetzung

mit der Kirche des Ostens den Dokumenten der römischen Kirchenarchive

nachgegangen ist, die frühere Phasen der Spannungen zwischen Ost
und West dokumentierten. Dabei könnte er auch auf den Brief des Polykrates

mit seiner Hervorhebung der kleinasiatischen peyaka axoixeta gestossen
sein und daraus die Idee gewonnen haben, die beiden römischen Apostel
Petrus und Paulus als nova sidera zu bezeichnen.

Rudolf Brändle, Basel

63 Euseb 11,25,7; Cullmann, Petrus, 132ff.
64 Passa und Ostern. Untersuchungen zur Osterfeier der alten Kirche, 1969, 37: «Sollte

jedoch die in der Überlieferung völlig einmalige Hinzufügung des <Apostels> Philippus
vielleicht darin ihren Grund haben, dass sich Victor zur Begründung des Machtanspruchs
der römischen Kirche, dem sich die Kleinasiaten zu fügen hätten, auf die beiden Apostel
Petrus und Paulus berufen hatte?»


	Petrus und Paulus als nova sidera : Oscar Cullmann, dem Lehrer und Freund zum 25. Februar 1992

