Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 2

Artikel: Petrus und Paulus als nova sidera : Oscar Cullmann, dem Lehrer und
Freund zum 25. Februar 1992

Autor: Brandle, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 47 1992 Heft 2

Petrus und Paulus als nova sidera
Oscar Cullmann, dem Lehrer und Freund zum 25. Februar 1992

Vor vierzig Jahren hat Oscar Cullmann sein Petrusbuch veroffentlicht.!
Er hat damit einen wichtigen Beitrag zur Uberwindung von konfessionell
fixierten Positionen geleistet und gleichzeitig den Weg geebnet zu mehr
Offenheit und Verstindnis zwischen Katholiken und Protestanten.” In der
Festschrift zum 60. Geburtstag von Oscar Cullmann hat Henry Chadwick
auf das bekannte Epigramm von Papst Damasus (366-384) in San Sebasti-
ano hingewiesen und dabei die sechste Zeile in den Mittelpunkt seines
Beitrags geriickt.” Ich wende mich in diesem Artikel der letzten Zeile zu, in
der Damasus Petrus und Paulus als «nova sidera» bezeichnet.

Hic habitasse prius sanctos cognoscere debes
nomina quisque Petri pariter Paulique requiris.
Discipulos Oriens misit, quod sponte fatemur;
sanguinis ob meritum Christumque per astra secuti
aetherios petiere sinus regnaque piorum,

Roma suos potius meruit defendere cives.

Haec Damasus vestras referat nova sidera laudes.*

! Jiinger — Apostel — Mirtyrer 1952, *1985.

* Bei einem Empfang im Rahmen des zweiten Vatikanischen Konzils begriisste Papst
Johannes XXIII. Oscar Cullmann mit den Worten: «Ah, M. le professeur Cullmann:
Matthieu16.»

? Pope Damasus and the peculiar claim of Rome to St. Peter and St. Paul. Neotesta-
mentica et Patristica: O. Cullmann; ed. A.N. Wilder, et al. 1962, 313-318.

* Damasus, Epigr. 26 ed. Thm, 20 ed. Ferrua. Lietzmann hat folgende Ubersetzung
vorgeschlagen: «Der du nach den Namen des Petrus und Paulus fragst, wisse, hier haben
die Heiligen vor Zeiten gewohnt. Das Morgenland sandte uns die Apostel, das gestehen
wir frei, aber um ihres blutigen Martyriums willen —sind sie doch Christus durch die Sterne
nachgefolgt und zum himmlischen Schoss und dem Reich der Frommen gedrungen — hat
Rom vielmehr das Recht gewonnen, sie als seine Biirger in Anspruch zu nehmen. Das will
Damasus zu eurem Ruhm, ihr neuen Sterne, singen.» H. Lietzmann, Petrus und Paulus in
Rom, 1927, 146. Vgl. die Ubersetzung bei Caspar I, 251f.



208 Rudolf Brdndle, Petrus und Paulus als nova sidera

Damasus hatte noch viele Jahre nach seiner Wahl zum Bischof und den
damit verbundenen gewalttitigen Szenen einen schwierigen Stand in Rom.”
Er musste sich schliesslich wegen der Ausschreitungen seiner Anhinger —
man hatte iiber hundert Tote gezihlt — sogar vor Gericht verantworten. Er
wurde zwar freigesprochen, doch das Ansehen des romischen Bischofs ver-
besserte sich dadurch kaum. Der grosse Nachdruck, mit dem Damasus die
Stellung des Bischofs von Rom betonte, ist auch in diesem Kontext zu
verstehen. Der schon unter Liberius gebrauchte Begriff sedes apostolica
gewinnt seit dem Synodalschreiben vom Jahre 378 an die westlichen Kaiser
zentrale Bedeutung.® Die rémische Kirche betrachtet sich in immer aus-
schliesslicherer Weise als apostolischen Stuhl schlechthin. Im damasiani-
schen Zeitalter hiufen sich die Petrus-Rom-Erorterungen.” Damasus hat mit
seiner Propaganda grossen Erfolg. Die Anspriiche des romischen Bischofs
werden vom Kaiser faktisch anerkannt. Im Edikt von 380 hilt Theodosius
ausdriicklich fest, dass Glaubensgemeinschaft mit Damasus Kennzeichnen
der Rechtgldubigkeit ist.”

Die Kirche des Ostens aber geht auf Distanz zu Rom: Gregor von Na-
zianz formuliert im autobiographischen Gedicht de vita sua seine Zuriickhal-
tung. Ost und West scheinen ihm durch ihre Geisteshaltung getrennt vonein-
ander.” Und Basilius von Caesarea gibt seinem Arger Ausdruck iiber die
sture Haltung des rémischen Bischofs, der nicht bereit sei, um des Friedens
in der antiochenischen Kirche willen auch nur in einem Punkt nachzuge-
ben."

* E. Caspar, Geschichte des Papsttums, Erster Band, 196-256; Ch. Pietri, Roma chri-
stiana. Recherches sur I'Eglise de Rome, son organisation, sa politique, son idéologie de
Miltiade a Sixte (311-440), BEFAR 224, Rom 1976, 407ff.; Pietri, Damase, évéque de
Rome, in: Saecularia Damasiana, hg. D. Mazzoleni, A. Ferrua, Ch. Pietri, efal. Rom 1986,
29-58; I. Speigl, Die Pépste in der Reichskirche des 4. und frithen 5. Jahrhunderts, in:
M. Greschat (Hg.) Das Papsttum I, 1985, 43-55; M. Wojtowytsch, Papsttum und Konzile
von den Anfingen bis zu Leo I. (440-461), Pipste und Papsttum, Bd.17, 1981.

® Caspar 1, 243; Wojtowytsch 138 ff.

" K. Baus, E. Ewig, Die Reichskirche nach Konstantin dem Grossen, Handbuch der
Kirchengeschichte, hg. H. Jedin, Erster Halbband: Die Kirche von Nikaia bis Chalcedon,
1985, 260; Ch. Pietri, Damase et Théodose: communion orthodoxe et géographie politi-
que, Epektasis: Mélanges patristiques offerts au cardinal Jean Daniélou; ed. J. Fontaine,
Paris 1972, 627-634.

¥ C. Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rémischen Katholizismus,
141; Pietri, Roma christiana, 1505 ff.

?15601f.; 1691ff.; 1743; 1802.

0 Ep. 266, 1, Caspar 1, 229ff. E. Amand de Mendieta, Basile de Césarée et Damase de
Rome: Les causes de I’échec de leurs negociations, Biblical and patristic studies: R.P. Ca-
sey; ed. J.N. Birdsall, 1963, 122-166; Wojtowytsch, 150ff.



Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera 209

Das Konzil von Konstantinopel vom Jahre 381 hilt in seinem dritten
Kanon fest, dass nach dem Bischof Roms der Bischof von Konstantinopel
den Vorrang der Ehre haben solle, «weil jene Stadt das neue Rom ist»." Die
Synodalen pochen gegeniiber dem Westen darauf, dass «im Osten Christus
geboren ist»."

Rom formuliert seine Antwort auf einer Synode im Jahre 382."° Die
heilige romische Kirche sei mitnichten durch Synodalbeschluss den iibrigen
Kirchen an Rang vorangestellt, sondern habe den Primat durch das Herren-
wort des Evangeliums erhalten: «Du bist Petrus und auf diesen Felsen werde
ich meine Kirche bauen.» Der erste Sitz des Apostels Petrus stehe Rom zu.
Der zweite Sitz gebiihre Alexandrien, denn hier habe der Petrusschiiler
Markus das Evangelium verkiindigt. Der dritte Sitz schliesslich sei Antio-
chien, denn dort habe Petrus selbst gewirkt, bevor er nach Rom gekommen
sei. Der Vorrang Roms griinde sich neben der Verheissung des Herrn
darauf, dass neben Petrus eben auch der Volkerapostel Paulus hier gewirkt
und das Martyrium erlitten habe." Paulus wird somit fiir die rémische Kirche
zum Zusatzargument. Rom hat eben allen anderen Kirchen die Doppelapo-
stolizitdt und das Doppelmartyrium voraus. Die Parole: «Petrus und Paulus»
wird fiir Damasus zum schlagenden Argument.”

Seinen romischen Mitbiirgern stellt Damasus die beiden Apostel als Min-
ner vor, die zwar aus dem Osten gekommen, durch ihr Martyrium aber zu
Biirgern Roms geworden sind.' Die legendiren Stadtgriinder Romulus und
Remus werden durch die beiden Apostel ersetzt, die am Anfang der romi-
schen Gemeinde standen: Petrus und Paulus. Ihr Fest wird am 29. Juni
gefeiert (Peter und Paul), an einem Tag also, der frither dem Gedenken an
Romulus und Remus gewidmet war.”” Die alten romischen Helden werden

1 Mirbt 312.

12 Caspar I, 234.

¥ Von ihr ist in unmittelbarer Uberlieferung fast nichts erhalten. Sie ist aber nach
Caspar I, 247 einer der wichtigsten Marksteine in der Geschichte des werdenden romi-
schen Papsttums; Wojtowytsch 139{f.

" Die Synode formuliert: «addita est societas beatissimi Pauli apostoli vasis electionis . . .
gloriosa morte cum Petro in urbe Roma sub Caesare Nerone agonizans, coronatus est.»
Mirbt 314.

¥ J.M. Huskinson, Concordia apostolorum. Christian Propaganda at Rome in the
Fourth and Fifth Centuries. A Study in Early Christian Iconography and Iconology, BAR
International Series 148, Oxford 1982.

'® Die gleiche Argumentation: «sie stammen aus dem Osten, sind aber durch das
Martyrium Romer geworden» — wendet Damasus auch auf andere Mairtyrer an, Lietz-
mann, 146f.

7 Ch. Pietri, Roma christiana, 1539-1541; ders. Concordia Apostolorum et Renovatio
Urbis (Culte des Martyrs et Propagande pontificale), MAH 73 (1961), 275-322; 293; 311.



210 Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera

abgelost durch die christlichen Mértyrer, die nicht fremdes Blut, sondern ihr
eigenes vergossen haben."” Zum wichtigsten Mirtyrer neben den beiden
Aposteln wird Laurentius.

Damasus gelang damit ein entscheidender Einbruch in die bei seinem
Amtseintritt in ihrem Denken und Empfinden noch stark heidnisch gepriigte
Senatspartei.'” Er zeigte diesen Minnern, dass sie durchaus Rémer und
gleichzeitig Christen sein konnen. Mit grossem Eifer pflegte Damasus die
Verehrung der neuen romischen Helden. Er verfasste zahlreiche Epigram-
me und liess sie von Furius Dionysius Filocalus wunderschon in Stein hau-
en.” Mit seinen Versen, deren Eleganz Hieronymus® rithmt, hat Damasus
das alte literarische Genus der Elogia gewissermassen getauft.” Jacques
Fontaine hat das Bestreben des romischen Bischofs treffend charakterisiert:
«il fallait apporter — aux lettrés comme aux plus modestes des Romains de
Rome — une nouvelle mémoire mythique: celle dans laquelle, selon une
antique tradition de I’historiographie romaine, I'imagination se met au servi-
ce d’une histoire fondatrice.»” Damasus wird damit zum eigentlichen Be-
griinder des christlichen Roms.*

Der Anspruch der romischen Kirche fand seinen Ausdruck auch in Bild-
werken. Die Betonung der Doppelapostolizitit und des Doppelmartyriums
hat die engste Entsprechung in der Ikonographie des Traditio-Legis-Bildes,
das wihrend des Episkopats des Damasus entwickelt wurde, eine Szene, die

' Pietri, Concordia, 311f.

“H.-D. Altendorf, Rémische Senatsaristokratie und Christentum am Ende des
4. Jahrhunderts, in: Kirchengeschichte als Missionsgeschichte, Bd. I, hg. H. Frohnes und
U. W. Knorr, 1974, 227-243.

% A. Ferrua, Epigrammata Damasiana, Sussidi allo studio delle Antichitta cristiane IT,
1942.

' Vir. inl. 103.

2 Zur Formulierung J. Fontaine, Damase poeéte théodosien: I'imaginaire poétique des
Epigrammata, Saecularia Damasiana, 113-146, 143. Fontaine hat auch folgende Wendung
geprigt: «Lexique antique, valeurs nouvelles», 143f.

B 143f1.

* Pietri, Roma christiana, vor allem Teil 2: La naissance de la capitale chrétienne;
Pietri, Concordia, 321: «A travers le culte des deux apotres, se dessine la premiere
glorification de la Rome chrétienne.»



Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera 211

in der Folgezeit iiberragende Bedeutung erlangen sollte.” Sie zeigt den
stehenden Christus mit weit erhobener Rechten, flankiert von Petrus und
Paulus. Dieser hebt akklamierend den rechten Arm, jener empfingt in die
vom Mantelbausch bedeckten Hénde eine gedffnete Buchrolle, die Christus
aus seiner Linken zu ihm herabgleiten lisst. Die Szene wird von zwei Palm-
bdaumen gerahmt. Auf der linken Palme sitzt der Vogel Phonix. Der aus der
eigenen Asche wiedererstehende Vogel verweist auf die Auferstehung Chri-
sti.”® Nach Laktanz gehort der palmenbestandene, vom Phonix bewohnte
heilige Ort der Sonne.” Hier steht das 6stliche Himmelstor, iiber dessen
Schwelle die Sonne am Morgen aufsteigt, weit offen.”® Der aufgehende Sol
wird vom Vogel Phonix begriisst.”” Auf den rémischen Bildern wendet der
Vogel Phonix sich Christus zu. Dieser erscheint mit erhobener Rechten auf
purpurnem oder goldenem Himmel. Die Geste entspricht den Darstellun-
gen des Sol. «Man wird deshalb im Christus des Traditio-Legis-Bildes einen
Christus-Sol sehen diirfen.»” Franz Cumont hat auf romische Sarkophagre-
liefs aufmerksam gemacht, auf denen die Dioskuren beim aufsteigenden Sol
und der hinabfahrenden Selene stehen.” Cicilia Davis-Weyer hat darauf
hingewiesen, dass Petrus und Paulus gern als gemini dargestellt werden, und
zwar mit Motiven der antiken Zwillingsikonographie, die vor allem bei der
Darstellung der Dioskuren Verwendung finden.” Diese Szene erscheint auf
Mosaiken, Sarkophagen und Glisern.

# Cicilia Davis-Weyer, Das Traditio-Legis-Bild und seine Nachfolge, Miinchner Jahr-
buch der Bildenden Kunst, Dritte Folge Band XII, 1961, 7-45; P. Hoegger, Die Fresken
von S. Elia bei Nepi, 1975, 31-34. Dankbar sei erwihnt, dass aus Gesprichen mit P. Hoeg-
ger der erste Anstoss zum vorliegenden Artikel erwachsen ist. Zu Damasus als Auftragge-
bers. V. Nicolai, La basilica di S. Alessandro «ad Baccanas» al XX miglio della via Cassia:
un intervento damasiano? In: Saecularia Damasiana, 305-322; U.M. Fasola, Santuari
sotterranei di Damaso nelle catacombe romane — I contributi di una recente scoperta,
Saecularia Damasiana, 173-201; A. Nestori, L attivita edilizia in Roma di papa Damaso,
In: Saecularia Damasiana, 161-172.

* Physiologus 7. Die Verbindung des Vogels Phonix (¢oiviE) mit einer Palme mag sich
angeboten haben durch den Umstand, dass Palme im Griechischen Phoinix (¢poivig)
heisst.

7 Laktanz, Carmen de Ave Phoenice13 (9); J. Hubaux und M. Leroy, Le mythe du
phénix dans les littératures grecque et latine, Bibliothéque de la Faculté de Philosophie et
Lettres de I'Université de Liege, LXXXII, 1939, XI.

% De Ave Phoenice, 2; Davis 24f.

* De Ave Phoenice, 71-91 (35-54).

3 Davis 26.

3 Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains, Paris 1942, 74; 78.

2 Davis 31.



212 Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera

Cicilia Davis-Weyer ist der Entwicklung der Komposition, fiir die sich
eine direkte literarische Quelle nicht findet, nachgegangen und hat m.E.
iberzeugend nachgewiesen, dass das Graffito von Anagni (es stammt ur-
spriinglich von der Verschlussplatte eines Grabes in der Priscilla-Katakom-
be) und das Relief des Elfenbeinkastens aus Pola dem Prototyp des Traditio-
Legis-Bildes am niéchsten kommen.> Sie folgert aber zu Recht, dass von
diesen zwei eher entlegenen Darstellungen kaum die weitgespannten Wir-
kungen ausgegangen sein konnen, fiir die die Verbreitung des Traditio-
Legis-Bildes den Beweis liefert.* Wir haben mit einem monumentalen Pro-
totyp in Gestalt einer Petruskomposition zu rechnen. St. Peter war sicher
der Platz, der sich dafiir am besten eignete. Nun ist in der Tat mit einiger
Wabhrscheinlichkeit anzunehmen, dass in der Peterskirche bis ins 12. Jahr-
hundert hinein ein Apsidenbild der Traditio Legis zu sehen war.

Die fiir das Urbild der Traditio Legis typischen Figuren und Motivverbin-
dungen erscheinen indes in verschiedenen Zusammenhingen, «sehr oft in
den siebenfigurigen Dedikationsbildern pépstlicher Stiftungen, deren élte-
stes Beispiel die Apsis der zwischen 526 und 530 entstandenen Kirche von
SS. Cosmas und Damian bietet.»*

Damasus hat im eingangs zitierten Epigramm die beiden Apostel als nova
sidera bezeichnet. Er hat damit wohl an die Dioskuren angekniipft.* Diese
galten als Helfer im Kampf, aber auch als Heiler. Sie standen in besonderer
Beziehung zu Morgen- und Abendstern. Zudem wurden sie auch als die
beiden Himmelshemisphéren verstanden. Der Raum, in dem sich die jeweils
untere Hemisphire befindet, wurde als Bereich des Todes angesehen. Die
Dioskuren wechselten nach antiker Vorstellung bestiindig zwischen oben
und unten. Sie wurden dadurch zu Symbolen der Uberwindung des Todes.
Als Symbole fiir Unsterblichkeit fanden sie Eingang in die Grabplastik der
Spitantike.”

¥ Davis, Abb. 10 und 11.

* Davis 16.

% Davis 17 und 23 (Abb.12). Die beiden heiligen Arzte Cosmas und Damian haben in
verschiedener Hinsicht das Erbe der Dioskuren angetreten. Auf dem Apsismosaik der
ihnen geweihten Kirche werden sie von den beiden Aposteln Christus prisentiert. Neben
ihnen erscheinen zwei weitere Gestalten, Papst Felix IV. (526-530) und der heilige Theo-
dor Stratelates, auf die in unserem Zusammenhang nicht eingegangen zu werden braucht.

3% W. Kraus, Art. Dioskuren, RAC 3, 1122-1138, 1135: «wohl mit Beziehung auf die
Dioskuren». Caspar, I, 252; Huskinson 81; Pietri, Roma Christiana, 1595f.; ders. Concor-
dia Apostolorum et Renovatio Urbis, 316.

T RAC 3, 1129.



Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera 213

Die beiden Apostel erscheinen im Traditio-Legis-Bild in dhnlicher Dar-
stellung wie die zwei antiken Nothelfer. In Neapel liegt die Peter und Paul
geweihte Kirche iliber dem ehemaligen Dioskurentempel. Die Paral-
lelisierung der Dioskuren mit den beiden Aposteln ist durch Texte einiger
Kirchenviter vorbereitet. Origenes bezeichnet die beiden Apostel als Licht
des Kosmos.* Johannes Chrysostomos preist Rom: durch die Apostel sei die
Stadt beriihmter als durch alles andere. «Der Himmel leuchtet nicht so,
wenn die Sonne erstrahlt, als wie diese Stadt mit diesen zwei Leuchten, die
iberallhin ihre Strahlen aussenden.»” Ambrosius schreibt ihnen das Strah-
len eines himmlischen Lichtes zu.* Méglicherweise hat die Erinnerung dar-
an, dass nach Apg 28,11 das Schiff, das Paulus nach Italien brachte, das
Zeichen der Dioskuren trug, die Verbindung Dioskuren-Apostel erleich-
tert.” Damasus war bestrebt, Rom seine wahren Heroen zu zeigen, die
eigentlichen patroni der Stadt. An die Stelle der noch immer populidren
Dioskuren treten Petrus und Paulus. Ihre concordia ist Garantin fiir Frieden
und Wohlergehen, besser als es die discordia der Griinderbriider je gewih-
ren konnte. "

Zu Petrus und Paulus als nova sidera passt eine weitere interessante
Beobachtung. Auf mehreren Darstellungen sind Petrus und Paulus von
Sternen begleitet. Auf dem von Torriti wiederhergestellten Apsismosaik der
lateranensischen Basilika sehen wir eine mit Tiirmen und Zinnen bekronte
Stadtmauer: sie weist hin auf das himmlische Jerusalem. Die Stadt wird
iiberragt durch eine Palme, auf der wieder der Vogel Phonix sitzt. Petrus und
Paulus erscheinen hier als Reprisentanten der Bewohner der himmlischen
Stadt. «Uber den Hiuptern der Apostel erglidnzt je ein Stern.»* Wilpert
vermutet, der Kiinstler habe mit den beiden Sternen nicht das Firmament
andeuten, sondern «die Symbolik ausdriicken wollen, welche in den beiden
Koriphien die <zwei Lichter der Welt> erkannte».* Die Vermutung Wilperts
wird bestitigt durch das Mosaik in SS. Cosma e Damiano. Hier hat das
durch eine blaue Fliche mit feurigen Wolken dargestellte Firmament eine

*® Orig. Comm. in ev. Joannis 1, 1, 25, 163,5 (SC120, 142).

¥ In eep. ad Rom. h. 33 (32),2 (MPG 60,678).

4 Ambrosius, Exp. in Ps.118, Sermol4,6 (MPL15, 1464). Weitere Texte bei Pietri,
Concordia, 315.

U F. J. Dolger, «Dioskuroi». Das Reiseschiff des Apostels Paulus und seine Schutzgot-
ter, Antike und Christentum 6 (1976), 276-285.

# Pietri, Concordia, 316; 318.

# J. Wilpert, Romische Mosaiken, Textband 2, 1066.

* Wilpert verweist auf Venant. Fortun. Miscell. 3,7, MPL 88, 126.



214 Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera

ungeheure Ausdehnung. Die beiden Sterne waren auch hier nahe an die
Apostel geriickt. Nur der Stern des Paulus ist noch erhalten: er erscheint
iiber seiner linken ausgestreckten Hand. Uber der Hand des Petrus ist das
Mosaik zerstort und restauriert, mit hoher Wahrscheinlichkeit ist indes an-
zunehmen, dass dort ebenfalls ein Stern zu sehen war.*

Auf dem Grafitto von Anagni steht auf der linken Palme nach meiner
Beobachtung ebenfalls ein Stern und nicht der Vogel Phonix.* Auf verschie-
denen Sarkophagen erscheinen die Apostel begleitet von Sternen.*’ Ihre
Verbindung mit Sternen folgte wohl aus ihrer Parallelisierung mit den zu
Sternen gewordenen Dioskuren. Schon fiir Cicero waren goldene Sterne
insignia von Castor und Pollux.*

Die romischen Miinzen, die die Wolfin und die zwei Knaben mit zwei
Sternen verbinden, werden jetzt christlich interpretiert. Nicht mehr die
Dioskuren, die gottlichen Zwillinge, deren Symbol die Sterne waren, son-
dern die in Eintracht verbundenen «Briider» Peter und Paul wachen kiinftig
{iber Roms Wohl.* Sterne waren seit alters auch Kaiseremblem, jetzt er-
scheinen sie auf den Darstellungen der beiden Apostel.”™

Die Bezeichnung der romischen Apostel als nova sidera, ihre Verbindung
mit Sternen auf Bildwerken verschiedener Art weckte in einem romischen
Christen des ausgehenden vierten Jahrhunderts viele Assoziationen. Heid-
nische wie christliche Denker vertraten mit Nachdruck die Meinung, die
Sterne seien lebendige Wesen, die auf die Seele der Menschen méchtig
einwirkten.”' Die sterngewordenen Dioskuren galten als Symbole des Sieges
iber den Tod. Die Verbindung Sterne und Unsterblichkeit findet sich auch
im Epigramm des Damasus, das Gegenstand dieses Artikels ist. Hier heisst
es von Petrus und Paulus, dass sie «Christo iiber die Sterne folgend in den

* Davis 32; Wilpert, 1066.

* Davis Abb. 10, Davis, 17f., sicht den Phonix.

" Fragment eines Sarkophags mit vier Aposteln, iiber jedem ein Stern, Abb. in
DACL 8.2, 1734f. B. Brenk hat mich auf den Sarkophag im musée d’art chrétien in Arles,
Inv. 2, aufmerksam gemacht, den sog. Sarkophag Kaiser Konstantins II., heute meist als
«Sternkranzsarkophag» bezeichnet. Klauser/Deichmann, Frithchristliche Sarkophage in
Bild und Wort, 3. Beiheft zur Halbjahresschrift «Antike Kunst», Olten 1966, 35 und
Abb. 20.

* Cicero, de divinatione 1, 34 § 75.

* Gaudentius von Brescia, Sermo XX (MPL 20, 996) kann sogar formulieren: «Sunt
etiam Petrus et Paulus vere consanguinei fratres, quos una pariter fides proprii sanguinis fecit
communione germanos. Ego eos et geminos dicere fratres audebo, quos mater una confessio-
ne, felici utero, simul fudit in regnum.» Pietri, Concordia, 317.

50 Kaisermiinzen zeigen den Kaiser im Strahlenkranz und mit zwei Sternen.

U A. Scott, Origen and the life of the stars. A History of an Idea, Oxford 1991.



Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera 215

Schoss des Himmels und das Reich der Frommen gelangt sind.»** Damasus
nimmt damit die Sprache der kaiserlichen Apotheose auf, die zu seiner Zeit
in Senatskreisen durchaus noch verbreitet war. Noch spricht 384 ein heidni-
scher Senator vom «divus Gratianus, novissime relatus in caelum, germanus
clementiae tuae» und nimmt damit die alten Gedanken der kaiserlichen
Apotheose noch einmal auf.” Fiir Damasus ziehen anstelle des Kaisers die
beiden Apostel in den Himmel. Nun konnen auch die Griber der Mértyrer
mit Sternen verglichen werden. «Die <Sterne>, die im vierten Jahrhundert
einen Christen in Bann schlugen, waren die Gridber der Mirtyrer, milch-
strassengleich in der Mittelmeerwelt verstreut.»> Eine letzte Assoziation sei
genannt, die christlichen Lesern die Verbindung der beiden Apostel mit
Sternen plausibel machen konnte. Danl2,3 heisst es: «Die Weisen aber
werden leuchten wie der Glanz der Himmelsfeste und, die viele zur Gerech-
tigkeit gefiihrt, wie die Sterne.»”

Zum Schluss will ich auf den in der Kirchengeschichte Eusebs in zwei
verschiedenen Kontexten iiberlieferten Brief des Bischofs Polykrates von
Ephesus eingehen. An der ersten Stelle spricht Euseb iiber die Begribnis-
stdtten der Apostel. Er erwihnt, dass er iiber den Tod von Petrus und Paulus
und den Ort ihrer Beisetzung friiher berichtet hat.” Die Begribnisstitte des
Johannes aber ergibt sich aus dem Brief des Bischofs der Kirche in Ephesus
an den réomischen Bischof Viktor™:

«Denn auch in Asien haben grosse Sterne (ueydho otouvyela) ihre Ruhestitte gefunden,
welche am Jiingsten Tage bei der Wiederkunft des Herrn auferstehen werden. An diesem Tage
wird der Herr mit Herrlichkeit vom Himmel kommen und alle Heiligen aufsuchen: ndmlich
Philippus, einen der zwolf Apostel, der in Hierapolis ruht, mit seinen bejahrten, im jungfréiuli-
chen Stand gebliebenen Tochtern, wiithrend eine andere Tochter, die im Heiligen Geiste wandel-
te, in Ephesus entschlafen ist, und Johannes, der an der Brust des Herrn lag, den Stirnschild trug,
Priester, Glaubenszeuge und Lehrer war und in Ephesus zur Ruhe eingegangen ist.»

2 Epigr. 26 ed. Thm, 20 ed. Ferrua. Zu sequi Fontaine, in: Saecularia Damasiana, 141;
ferner P. A. Février, Vie et mort dans les Epigrammata Damasiana, in: Saecularia Dama-
siana, 91-111, 109.

53 L. Cracco Ruggini (Lellia), Apoteosi e politica senatoria nel IV secolo d.C.: il dittico
dei Symmachi al British Museum, Riv.stor.ital. 89 (1977), 425-489.

3 P. Brown, Die letzten Heiden. Eine kleine Geschichte der Spiitantike, 1986, 137, mit
Berufung auf Paulinus von Nola, Carmen XIX, 18.

5 pwotfoec. Eine andere Ubersetzung schreibt: d¢ of dotépeg elg Tovg aldvac.

* Cf. 11, 25,4-8.

111,31, 3.



216 Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera

Im fiinften Buch zitiert Euseb den Brief in seinem originalen Kontext,
dem Osterstreit.™

«Unverfilscht begehen wir den Tag; wir tun nichts dazu und nichts hinweg. Denn auch in
Asien haben grosse Sterne (peydic otoiyela) ihre Ruhestitte gefunden, welche am Tage der
Wiederkunft des Herrn auferstehen werden.»*

Von verschiedenen Autoren ist die These aufgestellt worden, Polykrates
nehme mit seiner Aussage xoi Yoo %xatd TV "Aciav ueydho otovyeta®
nenoluntor Bezug auf eine Berufung Victors von Rom (189-198) auf Petrus
und Paulus und ihr Martyrium in Rom. Der romische Bischof verlangte, dass
alle Gemeinden, auch die des Ostens, an dem von Rom festgesetzten Tag
Ostern feiern sollten. Ob Victor sich in seinem Schreiben, das nicht erhalten
ist, wirklich auf die beiden Apostel und ihre Griber berufen und sie viel-
leicht sogar als Sterne bezeichnet hat, wird bis heute kontrovers diskutiert.®
Die Wendung »al y6o kann mit nam etiam oder mit etenim wiedergegeben
werden. Die Ubersetzung miisste im ersten Fall lauten: «denn auch (nam
etiam) in Asien liegen grosse Lichter begraben». Im zweiten: «liegen doch
(etenim) in Asien grosse Lichter begraben». H. Koch hat auf Hieron. viris
inl. 45 verwiesen, der den Abschnitt des Polykratesbriefes folgendermassen
wiedergibt: «etenim in Asia elementa maxima dormierunt». Koch vertritt mit
Nachdruck die Ansicht, dass nicht Rom, sondern die Kirche Kleinasiens
zuerst Apostelgriber fiir die Zuverldssigkeit ihrer Tradition geltend gemacht
habe.*

BV, 24, 2.

* Fortsetzung s. den oben zitierten Text.

% otouyela entspricht zunichst einmal in etwa dem lateinischen elementa, kann aber
auch die Gestirne, vor allem die sieben Planeten und die zwolf Zeichen des Tierkreises
bezeichnen. H. Diels, Elementum, Leipzig 1899, 44 {f. Hieronymus iibersetzt otoiyelo mit
elementa (s.0. 8). Zu diesem Abschnitt aus viris inl. 45 findet sich in MPL 23, 694 folgende
Anmerkung: «guidam codices luminaria pro elementa, quod idem est: siquidem veteres
luminaria magna, solem scilicet et lunam duo elementa appelabant. »

' B. Lohse, Quartadezimaner, 114, Anm.1, nimmt mit Koch (s. Anm. 62) nicht an,
dass Victor sich auf Petrus und Paulus berufen hat. Baus (s. Anm. 7), 401 schreibt hinge-
gen: «...ldsst vermuten, dass letzterer (Victor) fiir den Anspruch Roms die Griindung
seiner Gemeinde durch Petrus und Paulus ins Feld fithrte.» Harnack, Geschichte der
altchristlichen Literatur, I, 595: «endlich muss sich Victor in der Encyclica auf Paulus und
Petrus, resp. auf seine Vorgédnger berufen haben.» Chadwick, Die Kirche in der antiken
Welt, 921.: «Viktor glaubte anscheinend, dass die rémische Sitte von der Unterweisung des
Petrus und Paulus her iiberkommen sein miisste.» P. Nautin, Lettres et écrivains chrétiens
des Ile et Ille siécles, 1961, 31; 67.

62 Petrus und Paulus im zweiten Osterfeierstreit? ZNW19 (1919/20) 174-179. Vegl.
E. Kirschbaum, Die Graber der Apostelfiirsten, 1974, 119: «Ein aus Kleinasien kommen-
der Gedanke». Ahnlich H.v. Campenhausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in
den ersten drei Jahrhunderten, 1953, 185.



Rudolf Brindle, Petrus und Paulus als nova sidera 217

Unter dem Nachfolger Viktors, Zephyrin, beruft sich ein Vertreter der
romischen Kirche, Gaius, gegen den Montanisten Proklus auf die Tropaia
der Apostel.”* Auch hier ist gut moglich, dass der Phrygier als erster auf
apostolische Gedéchtnisstédtten hingewiesen hat. Im Brief des Polykrates
bleibt indes merkwiirdig, dass er von den Gribern des Apostels (!) Philippus
und seiner vier prophetischen Tochter spricht. W. Huber hat darum wieder
neu die Vermutung gedussert, dass Victor zur Stiitzung seiner Autoritit auf
die beiden Apostel verwiesen haben konnte. Polykrates hitte dann seiner-
seits ebenfalls zwei Apostel als Zeugen aufgestellt: Johannes und eben
iiberraschenderweise Philippus.* Die Frage nach der Argumentation Vic-
tors kann nicht abschliessend beantwortet werden. Darum kann auch der
Schluss nicht gezogen werden, dass Damasus aus dem Brief Victors die
Anregung geschopft habe, Petrus und Paulus als (nova) sidera zu bezeich-
nen. Wahrscheinlich aber ist, dass Damasus anlésslich der Auseinanderset-
zung mit der Kirche des Ostens den Dokumenten der romischen Kirchenar-
chive nachgegangen ist, die frithere Phasen der Spannungen zwischen Ost
und West dokumentierten. Dabei konnte er auch auf den Brief des Polykra-
tes mit seiner Hervorhebung der kleinasiatischen peydio otovyeto gestossen
sein und daraus die Idee gewonnen haben, die beiden rémischen Apostel
Petrus und Paulus als nova sidera zu bezeichnen.

Rudolf Brindle, Basel

% Euseb I1,25,7; Cullmann, Petrus, 132ff.

% Passa und Ostern. Untersuchungen zur Osterfeier der alten Kirche, 1969, 37: «Sollte
jedoch die in der Uberlieferung véllig einmalige Hinzufiigung des <Apostels> Philippus
vielleicht darin ihren Grund haben, dass sich Victor zur Begriindung des Machtanspruchs
der romischen Kirche, dem sich die Kleinasiaten zu fiigen hitten, auf die beiden Apostel
Petrus und Paulus berufen hatte?»



	Petrus und Paulus als nova sidera : Oscar Cullmann, dem Lehrer und Freund zum 25. Februar 1992

