
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Das Unservater im Aberglauben

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Unservater im Aberglauben

1. Der Befund

Im Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens1 werden mehr als sechzig

abergläubische Verwendungen des Unservaters erwähnt. Es können
einzelne Bitten des Unservaters sein, so die drei ersten Bitten zum Blutstillen

oder zur Abwendung von Krankheit (8,1514), oder die vierte Bitte,
wenn man dabei ein Tischtuch hinauswirft, gegen drohendes Unwetter
(8,1513). Fast immer aber wird das gesamte Unservater verwendet.

Oft genügt allerdings ein einziges Unservater nicht. Es soll in bestimmten
Zahlengruppierungen, in bestimmter Körperhaltung oder mit zusätzlichen
Handlungen verbunden gesprochen werden. Um einem kranken Kind das

Sterben zu erleichtern, soll die Hebamme, auf der Schwelle kniend, ein
Unservater beten (7,1543; 8, 443). Um die Saat gegen die Vögel zu schützen,

soll der Bauer nackt, mit einer Ähre im Mund, dreimal das Feld
umwandeln und das Unservater beten (8, 248). Gegen Bleichsucht werden
zum Beten eines Unservaters zwei Zwiebeln in einem Schweinetrog
zerstampft (9, 969). Das Unservater wirkt automatisch. So wird einem
Neugeborenen ein Unservater in den Mund hineingebetet, um es gut und fromm zu
machen (8,1514), oder ein geschriebenes Unservater wird dem Kind in den
Brei hineingeschnetzelt (ibid.) - Um Tiere vor bösen Geistern zu schützen,
kann man ihnen ein Unservater ins Ohr flüstern oder ein geschriebenes
anhängen (ibid.).

Begleithandlungen können sehr kompliziert sein. So hat man gegen eine

Rattenplage an einem Feiertag ungeputztes Schuhwerk auf einen Kreuzweg
zu legen und dabei ein Unservater zu beten (7,1301). Brustkrankheit
bekämpft man, indem man bei zunehmendem Mond ein Rasenstück aussticht,
es mit einer Bannformel und einem Unservater dem Kranken auf die Brust
und danach wieder auf seinen Platz legt (7, 505). Gegen Zahnweh soll man
sich eine Raupe um den Hals hängen und sie, wenn sie tot ist, in den Ofen
werfen und dazu ein Unservater beten (7, 542). Gegen Hühneraugen soll

man dieselben während eines Begräbnisses mit einer Speckschwarte bestreichen

und diese dann, während man ein Unservater spricht, ins Grab werfen
(8,146).

1 HDA, 1987. Angaben aus diesem Werk werden, wie auch die Bibelstellen, im Text in
Klammern angeführt.



Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben 143

Besonders häufig werden drei Unservater als Mittel benutzt. Wer beim
Pilzsuchen Erfolg haben will, soll die ersten drei in einen hohlen Baum legen
und dazu drei Unservater beten (7, 28). Damit Kinder schmerzlos zahnen,
näht man drei Berberitzenblüten in zwei Säckchen, bindet diese den
Kindern um den Hals, ersetzt sie vier Wochen danach durch neue, während man
die alten - begleitet von drei Unservatern - verbrennt (7, 958). Um dem
Geliebten zum Glück in der Lotterie zu helfen, taucht ein Mädchen am
Vortag und am Tag der Ziehung den Arm in ein Weihwassergefäss und betet
dabei drei Unservater und ein Ave Maria (8, 675). Wenn junge Mädchen
unter dem Gebet von drei Unservatern ihre Strümpfe rückwärts aufs Bett
werfen und diese dann gekreuzt liegen, so deutet das auf Heirat innert eines
Jahres hin (8, 550). Gegen Fieber soll ein dreimaliger Umgang um die
Kirche helfen, wobei jedesmal ein Unservater zu beten und danach durch
das Schlüsselloch zu pusten ist (8,1366). Ebenfalls gegen Fieber verfertigt
man einen Teig aus Roggenmehl und Urin des Kranken und legt ihn unter
dem Beten von drei Unservatern auf einen Ameisenhaufen (8, 727). Gegen
bösen Zauber verfertigt man ein Amulett aus Rautenkraut und zerstampften
Wachskerzen, betet drei Unservater und vergräbt es unter der Schwelle
(7, 545).

Das Unservater erscheint auch als Fünfereinheit. Das Umpflügen eines
Feldes und das Säen sollen die Nachbarn gemeinsam beginnen, indem sie

kniend fünf Unservater beten und bei der Ausfahrt des letzten Pfluges dazu
noch den Rosenkranz (7, 3). Ein Rezept gegen Fieber rät, vor Sonnenaufgang

drei Salbeiblätter zu brechen und sie zu beschreiben mit «Pater»,
«Filius» und «Spiritus sanctus» und dabei fünf Unservater, fünf Ave Maria
und ein Glaubensbekenntnis zu beten (7, 895).

Siebenmal soll man am Jahresbeginn das Unservater beten, um während
dieses Jahres nicht zu sterben (8,1513). Als besonders wirksam gilt die Zahl
siebenundsiebzig: Durch siebenundsiebzig Unservater lässt sich jede Krankheit

«zurückbeten» (8,1514).
Auch mit der Zahl neun wird das Unservater verbunden. Gegen Fieber

beten ein Heilkundiger und der Kranke zusammen neun Tage lang, am
ersten Tag neun Unservater und dann jeden weiteren Tag eines weniger
(8,647).

Die Zahl der zu betenden Unservater kann auch variieren. Als Mittel
gegen Warzen wird empfohlen, auf jede Warze ein Stück Brotteig zu legen,
diese Teigstücke dann in den glühenden Ofen zu werfen und so viele Unservater

zu beten, als man Warzen hat (8, 728).
Das Unservater wird als feste Form verwendet, und mit dem Glauben an

die Wichtigkeit der Form verbindet sich der Glaube, dass die fehlerhafte



144 Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben

Form Böses bewirke. Schon das bewusste Fortlassen des Amens dient der
Hexerei (7, 574). Das Rückwärtsbeten des Unservaters kann bösen Zauber
bewirken (8,1461). Wer es gar neunmal rückwärts betet, kann damit anderen

den Tod bewirken (7,1442). Um im Freien aufbewahrte Sachen zu
schützen, geht der Beschwörer dreimal rückwärts darum herum und betet
das Unservater rückwärts. Käme ein Dieb, so wäre er festgebannt und
müsste nach Sonnenaufgang sterben. Der Beschwörer kann ihn retten,
indem er dreimal vorwärts um die Stätte geht, das Unservater recht betet und
eine Lösungsformel spricht (8,1368f.).

In einem isländischen Märchen bedingt sich ein König vom Tod die
Gnadenfrist aus, um noch ein Unservater zu beten. Er hört aber nach der
vierten Bitte auf und beendet das angefangene Gebet erst nach hundert
Jahren, als er alt und lebenssatt ist.2

2. Merkmale des Aberglaubens?

Bei der Verwendung des Unservaters im Aberglauben fällt folgendes auf:
1. Das Gebet als feste Form ist wirksam. 2. Es wird in Zahlengruppierungen
gebetet, wobei vor allem die Zahlen eins, drei, fünf, sieben und neun eine
Rolle spielen. 3. Es wird mit etwas Zusätzlichem - besonderen Haltungen
und Handlungen - verbunden. Sind das aber notwendig Merkmale des

Aberglaubens?

Die feste Form

Die Wichtigkeit der Form gehört zu jeder Religion. Gemeinschaftlich
geübte Religion hat stets ihre festen Formen und Formeln. Die Formel als

Ganzes, aus einzelnen Worten und Silben bestehend, wird zu einem
Klangkörper, einem Gedicht oder Lied ähnlich. Sie besitzt eine Ausstrahlung und
psychische Bildekraft. Sie bietet dem Betenden den Raum an, in dem er die

Beziehung zum Göttlichen erfährt. Innerhalb dieses Raumes werden seine
Gedanken geleitet, werden Denkbilder geschaffen und zugleich andere
abgewendet.

2 V. Kast, Sisyphos, 1986, 67.



Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben 145

Die liturgische Form verbindet die Generationen, fliesst wie ein belebender

Strom von der Zeit ihrer Entstehung in die jeweilige Gegenwart. Die
gebundene liturgische Form ist nicht eine Entartung des affektvollen
individuellen Betens.3 In Zeiten der Religionsverfolgung hat sich der Wille zum
Festhalten an der Religion meistens dann behauptet, wenn sich die Gläubigen

in der religiösen Praxis ihres Glaubens, in den Riten und Wortbildern zu
Hause wussten.

Das liturgische Wort behält immer etwas von seinem ursprünglichen
Beschwörungscharakter. Solche Beschwörung durch die Kraft des Wortes
wird in den indischen Religionen bereits den kleinen Bestandteilen der
Worte, den Silben zugewiesen.4 Wohl in allen Religionen wird die grösste
Bildekraft dem Aussprechen des göttlichen Namens zugetraut. Dieser Weg
ist Israel versperrt gewesen.

Wie schon das Alte Testament fest formulierte liturgische Formeln kannte,

so begleiten zur Zeit der Mischna besondere Segenssprüche das

morgendliche und abendliche sema' Jisrä'el).5 In Anknüpfung an diese Tradition
geben Matthäus und Lukus mit dem Unservater ein neues Gebetsmuster.
Und schon im frühesten Christentum ist das Corpus des Unservaters zur
festen Gebetsformel geworden. Anstelle des jüdischen Achtzehnbittengebetes

soll nach Anweisung der Didache das Unservater treten: «Dreimal des

Tages sollt ihr so beten.»6

Die bestimmte Zahl

Das zweite Merkmal des abergläubischen Gebrauchs des Unservaters
sind dessen Wiederholungen in bestimmten Zahlengruppierungen. Das
allein ist aber noch nicht Aberglaube. Durch Wiederholung einer Gebetsformel

wird die Abschirmung gegen andere Bildekräfte verstärkt. Bewusste

Wiederholung ist geübte Selbstdisziplin.
Die dreifache Wiederholung oder eine aus drei Teilen bestehende Ganzheit

begegnet uns in allen Religionen. Dreimaliges Klopfen, Ausspucken,
Jasagen, Verfluchen ist allgemein verbreitet. Göttergruppen erscheinen als

Triaden, z.B. in Babylon, Ägypten und Indien. Die Summe indischer Gei-

3 F. Heiler, Das Gebet, 1918,134ff.
4 Anagarika Govinda, Grundlagen tibetischer Mystik, 1975, 3ff.
5 K. Wilhelm, Jüdischer Glaube, o. J., 59.
6 Hennecke, Handbuch zu den neutestamentlichen Apokryphen, 1904, Didache 8,2f.



146 Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben

steswelt ist die Triade Sat Cit Ananda (Sein, Denken, Wonne). Paulus fasst
die christliche Existenz zusammen als Glaube, Hoffnung, Liebe. Die
Französische Revolution verkündete Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. Hegel
schuf für das geschichtliche Geschehen die Formel: These, Antithese,
Synthese. Die christlichen Kirchen sehen sich heute herausgefordert durch die
Triade Friede, Gerechtigkeit, Bewahrung der Schöpfung.

Die Triade - lange vor deren trinitarischer Deutung - begegnet uns im
Alten Testament als die dreifache Liebe zu Gott (Dt 6,5), als das dreifache
«Heilig» um Gottes Thron (Jes 6,3), im Neuen Testament als die dreimalige
Bitte des Paulus um Gesundung von seinem «Dorn im Fleisch»

(II Kor 12,8). Eine Spezialität des Christentums wurde dann die Ausbildung
eines trinitarischen Gottesbegriffs.

Die Ursache für die Bedeutung der Zahl drei in den Religionen muss im
Charakter dieser Zahl gesucht werden. Drei steht zu eins in enger Beziehung.

Beide stehen für eine Totalität. Es gibt von der Eins zur Drei hin eine

Entwicklung. Die absolute Einheit der Eins wird zur Zweiheit, wie ein - um
ein indisches Yoga-Bild zu gebrauchen - in Einssein und Seligkeit geeintes
Paar sich einmal trennt. Zweiheit kann aber nicht das Letzte sein; sie soll
durch die Erkenntnis der Dualität hindurch zu einer neuen, bewussten
Einheit weiterschreiten. Die Drei ist diese neue Einheit, sie ist die Zahl der
Bewegung und zugleich der Vollkommenheit.7

Im Aufbau des Unservaters bei Lukas beobachten wir: Auf eine Anrede
folgen zwei Du-Bitten und auf diese drei Wir-Bitten. Bei Matthäus wird
dieses Schema erweitert, und er schliesst mit einer dreifachen Doxologie.s
Die Didache, die das Unservater in dieser Form übernimmt, gebietet, es

dreimal täglich zu beten.
Das fünfmalige Unservater weist auf eine Zahl hin, die in fast allen

grossen Religionen wichtig ist. Am meisten trifft dies für den Buddhismus
zu. Die fünf Dhyana-Buddhas mit den zu ihnen gehörenden Gestalten
bestimmen das Mandala, das Symbol der psychischen wie der kosmischen
Totalität. Da sind die vier Himmelsrichtungen und der Zenith in der Mitte.
Eine solche Fünf gibt Orientierung. Fünf ist umfassend. Die Fünf hat zentrale

Bedeutung im Manichäismus und in China. Die «fünf Säulen» bilden die
Summe des islamischen Glaubens.

Die Zahl fünf besteht als Summe von Gerade und Ungerade, Weiblich
und Männlich, sie ist kraftgeladen. In der Natur spielt sie eine wichtige Rolle

7 M. L. von Franz, Zahl und Zeit, Psychologische Überlegungen zu einer Annäherung
von Tiefenpsychologie und Physik, 1978, 99ff.

8 F. C. Endres/A. Schimmel, Das Mysterium der Zahl, Zahlensymbolik im Kulturvergleich,

1985, 150.



Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben 147

im Aufbau von Blumen.9 So ist sie Hinweis auf das Leben. Vielleicht war
darum der Stern der Liebesgöttin Ischtar fünfzackig. In Rom trat Venus an
die Stelle der Ischtar, und im Christentum ist der Venusstern oft als Stern der
Maria angesehen worden.10 Das Pentagramm oder der Drudenfuss ist einerseits

wirksames Mittel gegen das Böse und andrerseits - im indischen Tan-
trismus wie in der europäischen Alchemie - Symbol des Menschen.

Die Fünfzahl hat auch in Israel alte Tradition. Die Thora besteht aus den
fünf Büchern Mose. Fünf spielt im Kult eine grosse Rolle. Die Masse des

Tempels, die Zahl und Anordnung der kultischen Geräte, Opferzahlen
werden in Fünfergruppen oder in einem Vielfachen von fünf geordnet
(IKön6+7; II Chr4). Die fünf Sinne des Menschen sind «die fünf Kräfte
des Herrn» (Sir 17,5). Eine israelitische Gebetsdoxologie, die oft als Quelle
der Doxologie des Unservaters verstanden wird, ist fünfteilig: «Dein, Herr,
ist die Grösse und die Macht und die Herrlichkeit, der Glanz und die

Majestät» (I Chr 29,11). In den Evangelien steht die Fünf für eine Gesamtheit.

Die «Fünf in einem Hause» werden um des Glaubens willen entzweit
(Lk 12,52), fünf kluge und fünf törichte Jungfrauen repräsentieren die
Menschheit am Tag der Wiederkunft Christi (Mt25, 2ff.), und fünf Brote
reichen zur Speisung der Fünftausend aus (Mt 14,19ff.).

Die Sieben ist eine - die Zeit und den Kosmos - ordnende Zahl. Sie

stammt wohl aus der Beobachtung des Mondes und entspricht ungefähr
einem Viertel des Mondzyklus. Das ist die Wurzel der Siebentagewoche, die
in Babylon vor fast viertausend Jahren eine ältere Fünftagewoche abgelöst
hat. Der Zikkurat-Turm mit seinen sieben Spiralwindungen war Symbol der
göttlichen Welt. Von daher kommt auch die Vorstellung von sieben Himmeln

übereinander. Die Mithras-Mysterien der hellenistischen Zeit kennen
sieben Einweihungsstufen, durch die der Myste nacheinander aufsteigt; sie

sind der Sonne, dem Mond und den fünf damals bekannten Planeten
zugeordnet. Der siebenstufige Aufstieg ist auch ein weit verbreitetes schamanisches

Symbol; mit dem Aufstieg auf den siebenstufigen Weltenbaum beginnt
die Himmelsreise.

Im Alten Testament kommt die Zahl sieben über dreihundertmal vor. Sie

ordnet die Zeit und den Kult. Der Sabbat als der siebente Tag bestimmt das

Zeitmass und prägt das Leben der Gemeinde wie der Familie. Jedes siebente
Jahr soll das Land brachliegen (Lev 25,1-7) und der hebräische Sklave
freigelassen werden (Dt 15,Iff.), und alle neunundvierzig Jahre soll «jeder
wieder zu seinem Besitz kommen» (Lev 25,10). Sieben Tage dauern das Fest

9 Ibid. 121.
10 Ibid. 124.



148 Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben

der ungesäuerten Brote und das Laubhüttenfest (Lev 23,32; Dt 16,13).
Entsühnungen dauern sieben Tage (Ex 29, 30ff. ; Nu 31,24).

Ausgeprägte Wundererzählungen, wie die Noah-, die Joseph-, die
Jericho-Überlieferung oder auch die Simson-Geschichte, verwenden die Sieben
als Ordnungszahl der Wundertaten. Sieben ist das Zeitmass, das gerne
gewählt wird, um göttliches Handeln zu beschreiben (Gen 7/8). Als die Gott
besonders adäquate Zahl ordnet die Sieben auch den Kult (Num 23,1). Die
Tradition des Jerusalemer Tempels berichtet von sieben Jahren Bauzeit und
Einweihung im siebenten Monat (IKön6,38; 8,2). Der siebenarmige
Leuchter (Ex25,31ff.) gehörte nach der Darstellung auf dem Titusbogen
zum im Jahr 70 n. Chr. zerstörten Tempel und bildet heute das Staatssymbol
Israels. Und schliesslich hat sich in der Weisheitsliteratur auch «Frau Weisheit

ihre sieben Säulen aufgerichtet» (Prv 9,1).
Im Neuen Testament kommt die Siebenzahl dreiundsiebzigmal vor,

davon allein sechsunddreissigmal in der Johannesapokalypse. In den
Wundergeschichten der Evangelien dienen sieben Brote und ein paar Fische

(Mt 15,32ff.) zur Speisung der Viertausend; die Reste füllen sieben Körbe
voll. Es gibt sieben Worte Christi am Kreuz. Siebenfache Vergebung genügt
nach Mtl8,21f. nicht, siebenundsiebzigfach soll sie sein. Diese auch im
Aberglauben vorkommende Zahl ist eine - nicht arithmetische, aber akustische

- Potenzierung der Sieben. Die Sieben ist nicht nur eine gottbezogene
Zahl, sie ist auch eine Dämonenzahl (Mt 12,45; Lk8,2). Sie begegnet uns
auch als Zahl kirchlicher Ämter, sieben Männer sollen als Diakone bestimmt
werden (Apg 6,Iff.).

An eine Gruppe von sieben Gemeinden richtet der Verfasser von
Apkl,4ff. seine Sendschreiben. In der ganzen Apokalypse ist die Siebenzahl

wichtig. Weil es hier um die letzte Bestimmung der Welt geht, dominiert
in dieser Glut der Naherwartung des jüngsten Gerichts die ambivalente
Bestimmungszahl sieben. Sie bestimmt sowohl die guten als auch die bösen
Kräfte (Apkl,12ff.; 5,Iff.; 8,2ff.; 12,3; 13,1; 15,Iff.; 17,3).

Im Christentum hat die Zahl sieben etwas von ihrer Bedeutung verloren,
als der Sabbat durch den Sonntag als Tag des Herrn ersetzt wurde. Andrerseits

hat sie in der Kirchengeschichte ihre Bedeutung behalten. Die katholische

Kirche zählt sieben Sakramente. Im Mittelalter kennt man sieben

Tugenden, die vier altgriechischen: Weisheit, Tapferkeit, Besonnenheit,
Gerechtigkeit, und die drei paulinischen; Glaube, Hoffnung, Liebe. Die
Totalität der Wissenschaft besteht im christlichen Mittelalter aus Trivium
und Quadrivium, den sieben freien Künsten.11

11 Ibid. 153.



Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben 149

Als nächste Zahl ist uns in den abergläubischen Bräuchen die Neun
begegnet. Neun ist entweder eine Zahl der Vollendung - die potenzierte
Drei oder die summierte Einheit der Ganzheitszahlen vier und fünf - oder
dort, wo das Dezimalsystem herrscht, eine defizitäre Zahl. Als Vollendungszahl

erscheint sie uns in China, in der neungegliederten Stadt Peking, sowie
in der alten indogermanischen Welt.12

Im Alten Testament steht die Neun im Schatten der Zehn. Neun ist die
Zahl der Trauer. Der neunte Tag des Monats Ab ist bis auf den heutigen Tag
der wichtigste Fast- und Trauertag. Er gilt als Tag der Zerstörung des ersten
Tempels unter Nebukadnezar (II Kön 25,3ff.; Jer39,2) und des zweiten
unter Titus, auch als Tag des endgültigen Scheiterns des Bar-Kochba-Aufstandes

135 wie auch der Austreibung der Juden aus Spanien 1492.13

Diese Bedeutung der Neun wird im Neuen Testament fortgesetzt. Bei der
Kreuzigung Jesu kommt eine Finsternis über die Erde bis zur neunten
Stunde (Lk 23,44), und in der neunten Stunde ruft Jesus: «Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?» (Mk 15,31, Mt 27,46) beziehungsweise:

«Vater, in deine Hände befehle ich meinen Geist» (Lk 23,46). Sonst wird
in der christlichen Welt die Neun eher mit trinitarischen Erwägungen
verbunden.14

Eine Häufung des Unservaters finden wir im Rosenkranzgebet. Es ist als

eine Komposition von Unservater und Ave Maria geschaffen worden. Es

dient zunächst als Einübung in die Konzentration. Die grosse Zahl der
Wiederholungen ist wohl ein Hinweis auf die immerwährende Anbetung als

Endziel aller Gebetspraxis. Die Grenze des Aberglaubens wird dort
überschritten, wo das Instrument, der Kranz selber zum Mittel des Wunderbaren
und Heiligen wird: Der Besitz des Rosenkranzes selber gewährt Ablass.15

Der Kranz kann, in die Höhe geworfen, Geister vertreiben, er kann zum
Finden eines in der Erde verborgenen Schatzes verhelfen oder einen Kranken

durch Berührung heilen (7,786f.). Diese letzten Beispiele könnten
allerdings, psychologisch als Symbol verstanden, durchaus auch einen tieferen

Sinn haben.
Die Gebetswiederholungen können also nicht eigentlich als Aberglaube

verstanden werden. Wiederholungen haben an sich den Sinn, dem in der
Bitte sich entladenden Affekt Raum zu geben.16 «Durch das Festhalten,
durch rhythmische Wiederholung eines schöpferischen Gedankens, einer

12 Ibid. 182; 186; 190.
13 R.R. Geis, Vom unbekannten Judentum, 1961, 57ff.
14 Über die Komposition von Dantes Divina Comedia s. Endres/Schimmel, a.a.O. 195.
15 Vgl. RGG V. 1184.
16 F. Heiler, a.a.O., 39.



150 Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben

Idee, einer Vorstellung oder eines Bildes summiert sich dessen Wirksamkeit
gleich der eines steten Tropfens, bis er alle Tätigkeitsorgane mitreisst und

zur geistigen und materiellen Tat wird.»17

Die Verbindung mit etwas Zusätzlichem

Gebetsbegleitende Haltungen oder Handlungen sind, wie die Bilder und
die Zahlen, aus dem Unbewussten auftauchende Symbole. Gebet will mit
dem ganzen Menschen, also auch mit dem Körper geübt werden. Die
verschiedenen Körperhaltungen beim islamischen Gebet, die Sitzarten bei Yoga

und Zen, die Körperschwingungen bei ostjüdischen Betern, das Aufheben

der Arme oder das Falten der Hände beim christlichen Gebet zeugen
davon. Auch die Ausrichtung spielt eine Rolle. Die Betenden richten sich im
Islam nach Mekka. In alten christlichen Kirchen betet man in Richtung auf
die aufgehende Sonne. Bei verschiedenen abergläubischen Gebräuchen
haben wir die Vorschrift des Umgangs gefunden. Dieser ist ein Zeichen der
Konzentration auf die Mitte. Bei der Wallfahrt nach Mekka umkreisen die
Muslime siebenmal die Kaaba. In buddhistischen Heiligtümern wird die
Buddhastatue rechtsläufig umkreist.

Bei Heilungen, und Beschwörungen ist oft eine Berührung mit der Erde
zu beobachten. Dies ist ein Symbol der Kontaktnahme, der Kraftübertragung.

Dahinter steht eine Urerfahrung: Tiere wälzen sich bei Schmerzen
oder wenn sie sich lustvoll fühlen auf der Erde.

Im Alten Testament finden wir das Buss- und Trauersymbol von «Sack

und Asche». Dahinter steht die Erfahrung: Wer sich ganz zu Boden
geschmettert fühlt, empfindet die Sonne und alles Blühende nicht mehr als

seine Welt, er fühlt sich als Staub und wertlos (Jes58,5; Thr3,16ff.;
Dan 9,3; Esth4,l; auch Mt 11,21). Wer das Leben unter den Geboten der
Thora als ein friedliches Leben in einem Gelobten Land empfindet, für den
erscheint die Übertretung der göttlichen Gebote als öde Wüste. Darum
kennt das alte Israel am grossen Versöhnungstag die Vertreibung eines
Sündenbocks in die Wüste (Lev 16,5ff.). Die symbolische Handlung projiziert

eine innere Erfahrung ins Äussere.

Körperkontakte wie die Handauflegung und ähnliches symbolisieren die

Kontaktnahme, die Kraftübertragung. Der sterbende Jakob segnet seine
Enkel unter Handauflegung (Gen 48,14). Auch die kirchlichen Sakramente

17 Zur Wirkung rhythmischer Wiederholungen s. Anagarika Govinda, a.a.O., 155.



Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben 151

fügen dem Wort ein Zeichen bei. Wer sich innerlich verletzt, befleckt fühlt,
verspürt das Bedürfnis nach Waschung oder Kleiderwechsel. Darum ist die

Waschung das äussere Zeichen der Taufe.
Die Evangelien berichten von drei Heilungen, bei denen Jesus einen

Taubstummen und zwei Blinde (Mk7,33ff.; 8,23ff. ; Joh9,lff.) unter
Verwendung seines Speichels beziehungsweise eines Teiges aus Erde und Speichel

geheilt hat. Ein nicht mehr bewusster Urinstinkt treibt Tiere und
Menschen, ihre Wunden zu lecken. Speichel ist, wie Blut und Sperma, innere
Kraft.18

3. Schluss

Die Bedeutung des Corpus des Unservaters als Ganzes, die Wiederholung

in bestimmten Zahlengruppen und die Hinzufügung von Worten,
Haltungen und Handlungen, die oft in sehr barocker Form erscheinen, erwek-
ken den Eindruck von Aberglauben. Doch alle drei Merkmale genügen
nicht als Beweis dafür. Die Bedeutung des Gebetscorpus ist schon im Neuen
Testament vorhanden, die Wiederholung wurde schon in der Didache geboten,

und die Hinzufügung von Besonderheiten zum Wort ist schon neutesta-
mentlich bezeugt.

Die Wortbilder eines Gebets, die Zahlen der Wiederholungen sowie

hinzugefügte Handlungen und Haltungen sind ihrem Wesen nach alle
Symbole. Und diese sind die Sprache des Glaubens. Und «Symbole partizipieren
an der Wirklichkeit, die sie ausdrücken».19 Die intellektuelle Betrachtung,
auch die theologische, fragt nach dem historischen Ursprung der
Gebetsbräuche. Diese Frage steht aber im Moment der Praktizierung nicht im
Vordergrund. Da wird das individuelle und - noch mehr - das kollektive
Unbewusste angerührt.20

Die Merkmale des Aberglaubens sind nicht äusserlich. Über Glauben
oder Aberglauben entscheidet die innere Haltung des Betenden. Wenn das

Unservater - sei es allein oder wiederholt oder mit zusätzlichen Zeichen - als

ein technisches Mittel eingesetzt wird, um einen bestimmten Zweck zu
erreichen, dann ist die Grenze zum Aberglauben überschritten. Für den
Glauben ist Gott - als «das ganz Andere», Allumfassende - eine alles, auch

18 E. Drewermann, Das Markusevangelium, 1989, 520ff.
19 P. Tillich, Wesen und Wandel des Glaubens, 1961, 54; 57.
20 Ibid. 55.



152 Bruno Baischeit, Das Unservater im Aberglauben

jeden Gottesbegriff transzendierende Macht. Für den Aberglauben ist Gott
eine verfügbare, durch religiöse Technik manipulierbare Kraft. Kriterien für
die Unterscheidung der beiden sind uns im zweiten und im dritten Gebot des

Dekalogs und in der ersten Bitte des Unservaters gegeben.
Bruno Baischeit


	Das Unservater im Aberglauben

