Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Das Unservater im Aberglauben
Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Unservater im Aberglauben
L. Der Befund

Im Handworterbuch des deutschen Aberglaubens' werden mehr als sech-
zig abergldubische Verwendungen des Unservaters erwdhnt. Es konnen
einzelne Bitten des Unservaters sein, so die drei ersten Bitten zum Blutstil-
len oder zur Abwendung von Krankheit (8, 1514), oder die vierte Bitte,
wenn man dabei ein Tischtuch hinauswirft, gegen drohendes Unwetter
(8, 1513). Fast immer aber wird das gesamte Unservater verwendet.

Oft geniigt allerdings ein einziges Unservater nicht. Es soll in bestimmten
Zahlengruppierungen, in bestimmter Korperhaltung oder mit zusitzlichen
Handlungen verbunden gesprochen werden. Um einem kranken Kind das
Sterben zu erleichtern, soll die Hebamme, auf der Schwelle kniend, ein
Unservater beten (7, 1543; 8, 443). Um die Saat gegen die Vogel zu schiit-
zen, soll der Bauer nackt, mit einer Ahre im Mund, dreimal das Feld
umwandeln und das Unservater beten (8, 248). Gegen Bleichsucht werden
zum Beten eines Unservaters zwei Zwiebeln in einem Schweinetrog zer-
stampft (9, 969). Das Unservater wirkt automatisch. So wird einem Neuge-
borenen ein Unservater in den Mund hineingebetet, um es gut und fromm zu
machen (8, 1514), oder ein geschriebenes Unservater wird dem Kind in den
Brei hineingeschnetzelt (ibid.). Um Tiere vor bosen Geistern zu schiitzen,
kann man ihnen ein Unservater ins Ohr fliistern oder ein geschriebenes
anhingen (ibid.).

Begleithandlungen konnen sehr kompliziert sein. So hat man gegen eine
Rattenplage an einem Feiertag ungeputztes Schuhwerk auf einen Kreuzweg
zu legen und dabei ein Unservater zu beten (7, 1301). Brustkrankheit be-
kdmpft man, indem man bei zunehmendem Mond ein Rasenstiick aussticht,
es mit einer Bannformel und einem Unservater dem Kranken auf die Brust
und danach wieder auf seinen Platz legt (7, 505). Gegen Zahnweh soll man
sich eine Raupe um den Hals héngen und sie, wenn sie tot ist, in den Ofen
werfen und dazu ein Unservater beten (7, 542). Gegen Hiihneraugen soll
man dieselben wihrend eines Begrébnisses mit einer Speckschwarte bestrei-
chen und diese dann, wihrend man ein Unservater spricht, ins Grab werfen
(8, 146).

' HDA, 1987. Angaben aus diesem Werk werden, wie auch die Bibelstellen, im Text in
Klammern angefiihrt.



Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben 143

Besonders hédufig werden drei Unservater als Mittel benutzt. Wer beim
Pilzsuchen Erfolg haben will, soll die ersten drei in einen hohlen Baum legen
und dazu drei Unservater beten (7, 28). Damit Kinder schmerzlos zahnen,
niht man drei Berberitzenbliiten in zwei Sidckchen, bindet diese den Kin-
dern um den Hals, ersetzt sie vier Wochen danach durch neue, wihrend man
die alten — begleitet von drei Unservatern — verbrennt (7, 958). Um dem
Geliebten zum Gliick in der Lotterie zu helfen, taucht ein Méddchen am
Vortag und am Tag der Ziehung den Arm in ein Weihwassergefiss und betet
dabei drei Unservater und ein Ave Maria (8, 675). Wenn junge Mi#dchen
unter dem Gebet von drei Unservatern ihre Striimpfe riickwirts aufs Bett
werfen und diese dann gekreuzt liegen, so deutet das auf Heirat innert eines
Jahres hin (8, 550). Gegen Fieber soll ein dreimaliger Umgang um die
Kirche helfen, wobei jedesmal ein Unservater zu beten und danach durch
das Schliisselloch zu pusten ist (8, 1366). Ebenfalls gegen Fieber verfertigt
man einen Teig aus Roggenmehl und Urin des Kranken und legt ihn unter
dem Beten von drei Unservatern auf einen Ameisenhaufen (8, 727). Gegen
bdsen Zauber verfertigt man ein Amulett aus Rautenkraut und zerstampften
Wachskerzen, betet drei Unservater und vergribt es unter der Schwelle
(7, 545).

Das Unservater erscheint auch als Fiinfereinheit. Das Umpfliigen eines
Feldes und das Sden sollen die Nachbarn gemeinsam beginnen, indem sie
kniend fiinf Unservater beten und bei der Ausfahrt des letzten Pfluges dazu
noch den Rosenkranz (7, 3). Ein Rezept gegen Fieber rit, vor Sonnenauf-
gang drei Salbeiblidtter zu brechen und sie zu beschreiben mit «Pater»,
«Filius» und «Spiritus sanctus» und dabei fiinf Unservater, fiinf Ave Maria
und ein Glaubensbekenntnis zu beten (7, 895).

Siebenmal soll man am Jahresbeginn das Unservater beten, um wéihrend
dieses Jahres nicht zu sterben (8, 1513). Als besonders wirksam gilt die Zahl
siebenundsiebzig: Durch siebenundsiebzig Unservater ldsst sich jede Krank-
heit «zuriickbeten» (8, 1514).

Auch mit der Zahl neun wird das Unservater verbunden. Gegen Fieber
beten ein Heilkundiger und der Kranke zusammen neun Tage lang, am
ersten Tag neun Unservater und dann jeden weiteren Tag eines weniger
(8, 647).

Die Zahl der zu betenden Unservater kann auch variieren. Als Mittel
gegen Warzen wird empfohlen, auf jede Warze ein Stiick Brotteig zu legen,
diese Teigstiicke dann in den gliihenden Ofen zu werfen und so viele Unser-
vater zu beten, als man Warzen hat (8, 728).

Das Unservater wird als feste Form verwendet, und mit dem Glauben an
die Wichtigkeit der Form verbindet sich der Glaube, dass die fehlerhafte



144 Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben

Form Boses bewirke. Schon das bewusste Fortlassen des Amens dient der
Hexerei (7, 574). Das Riickwirtsbeten des Unservaters kann bésen Zauber
bewirken (8, 1461). Wer es gar neunmal riickwiérts betet, kann damit ande-
ren den Tod bewirken (7,1442). Um im Freien autbewahrte Sachen zu
schiitzen, geht der Beschworer dreimal riickwérts darum herum und betet
das Unservater riickwirts. Kdme ein Dieb, so wire er festgebannt und
miisste nach Sonnenaufgang sterben. Der Beschwoérer kann ihn retten, in-
dem er dreimal vorwirts um die Stétte geht, das Unservater recht betet und
eine Losungsformel spricht (8, 1368f.).

In einem isldndischen Mirchen bedingt sich ein Konig vom Tod die
Gnadenfrist aus, um noch ein Unservater zu beten. Er hort aber nach der
vierten Bitte auf und beendet das angefangene Gebet erst nach hundert
Jahren, als er alt und lebenssatt ist.”

2. Merkmale des Aberglaubens?

Bei der Verwendung des Unservaters im Aberglauben féllt folgendes auf:
1. Das Gebet als feste Form ist wirksam. 2. Es wird in Zahlengruppierungen
gebetet, wobei vor allem die Zahlen eins, drei, fiinf, sieben und neun eine
Rolle spielen. 3. Es wird mit etwas Zusétzlichem — besonderen Haltungen
und Handlungen - verbunden. Sind das aber notwendig Merkmale des
Aberglaubens?

Die feste Form

Die Wichtigkeit der Form gehort zu jeder Religion. Gemeinschaftlich
geiibte Religion hat stets ihre festen Formen und Formeln. Die Formel als
Ganzes, aus einzelnen Worten und Silben bestehend, wird zu einem Klang-
korper, einem Gedicht oder Lied dhnlich. Sie besitzt eine Ausstrahlung und
psychische Bildekraft. Sie bietet dem Betenden den Raum an, in dem er die
Beziehung zum Gottlichen erféhrt. Innerhalb dieses Raumes werden seine
Gedanken geleitet, werden Denkbilder geschaffen und zugleich andere ab-
gewendet.

V. Kast, Sisyphos, 1986, 67.



Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben 145

Die liturgische Form verbindet die Generationen, fliesst wie ein beleben-
der Strom von der Zeit ihrer Entstehung in die jeweilige Gegenwart. Die
gebundene liturgische Form ist nicht eine Entartung des affektvollen indivi-
duellen Betens.” In Zeiten der Religionsverfolgung hat sich der Wille zum
Festhalten an der Religion meistens dann behauptet, wenn sich die Glaubi-
gen in der religidsen Praxis ihres Glaubens, in den Riten und Wortbildern zu
Hause wussten.

Das liturgische Wort behilt immer etwas von seinem urspriinglichen
Beschworungscharakter. Solche Beschworung durch die Kraft des Wortes
wird in den indischen Religionen bereits den kleinen Bestandteilen der
Worte, den Silben zugewiesen.! Wohl in allen Religionen wird die grosste
Bildekraft dem Aussprechen des gottlichen Namens zugetraut. Dieser Weg
ist Israel versperrt gewesen.

Wie schon das Alte Testament fest formulierte liturgische Formeln kann-
te, so begleiten zur Zeit der Mischna besondere Segensspriiche das mor-
gendliche und abendliche §*ma‘ Jisra’€l).” In Ankniipfung an diese Tradition
geben Matthéus und Lukus mit dem Unservater ein neues Gebetsmuster.
Und schon im frithesten Christentum ist das Corpus des Unservaters zur
testen Gebetsformel geworden. Anstelle des jiidischen Achtzehnbittengebe-
tes soll nach Anweisung der Didache das Unservater treten: «Dreimal des
Tages sollt ihr so beten.»®

Die bestimmte Zahl

Das zweite Merkmal des abergldubischen Gebrauchs des Unservaters
sind dessen Wiederholungen in bestimmten Zahlengruppierungen. Das
allein ist aber noch nicht Aberglaube. Durch Wiederholung einer Gebetsfor-
mel wird die Abschirmung gegen andere Bildekrifte verstirkt. Bewusste
Wiederholung ist gelibte Selbstdisziplin.

Die dreifache Wiederholung oder eine aus drei Teilen bestehende Ganz-
heit begegnet uns in allen Religionen. Dreimaliges Klopfen, Ausspucken,
Jasagen, Verfluchen ist allgemein verbreitet. Gottergruppen erscheinen als
Triaden, z. B. in Babylon, Agypten und Indien. Die Summe indischer Gei-

3 F. Heiler, Das Gebet, 1918, 134ff.

* Anagarika Govinda, Grundlagen tibetischer Mystik, 1975, 3ff.

> K. Wilhelm, Jiidischer Glaube, 0.J., 59.

® Hennecke, Handbuch zu den neutestamentlichen Apokryphen, 1904, Didache 8, 2f.



146 Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben

steswelt ist die Triade Sat Cit Ananda (Sein, Denken, Wonne). Paulus fasst
die christliche Existenz zusammen als Glaube, Hoffnung, Liebe. Die Fran-
zosische Revolution verkiindete Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit. Hegel
schuf fiir das geschichtliche Geschehen die Formel: These, Antithese, Syn-
these. Die christlichen Kirchen sehen sich heute herausgefordert durch die
Triade Friede, Gerechtigkeit, Bewahrung der Schopfung.

Die Triade — lange vor deren trinitarischer Deutung — begegnet uns im
Alten Testament als die dreifache Liebe zu Gott (Dt 6,5), als das dreifache
«Heilig» um Gottes Thron (Jes 6,3), im Neuen Testament als die dreimalige
Bitte des Paulus um Gesundung von seinem «Dorn im Fleisch»
(IT Kor 12, 8). Eine Spezialitit des Christentums wurde dann die Ausbildung
eines trinitarischen Gottesbegriffs.

Die Ursache fiir die Bedeutung der Zahl drei in den Religionen muss im
Charakter dieser Zahl gesucht werden. Drei steht zu eins in enger Bezie-
hung. Beide stehen fiir eine Totalitét. Es gibt von der Eins zur Drei hin eine
Entwicklung. Die absolute Einheit der Eins wird zur Zweiheit, wie ein —um
ein indisches Yoga-Bild zu gebrauchen - in Einssein und Seligkeit geeintes
Paar sich einmal trennt. Zweiheit kann aber nicht das Letzte sein; sie soll
durch die Erkenntnis der Dualitdt hindurch zu einer neuen, bewussten
Einheit weiterschreiten. Die Drei ist diese neue Einheit, sie ist die Zahl der
Bewegung und zugleich der Vollkommenheit.’

Im Aufbau des Unservaters bei Lukas beobachten wir: Auf eine Anrede
folgen zwei Du-Bitten und auf diese drei Wir-Bitten. Bei Matthius wird
dieses Schema erweitert, und er schliesst mit einer dreifachen Doxologie.®
Die Didache, die das Unservater in dieser Form iibernimmt, gebietet, es
dreimal téglich zu beten.

Das fiinfmalige Unservater weist auf eine Zahl hin, die in fast allen
grossen Religionen wichtig ist. Am meisten trifft dies fiir den Buddhismus
zu. Die fiinf Dhyana-Buddhas mit den zu ihnen gehorenden Gestalten be-
stimmen das Mandala, das Symbol der psychischen wie der kosmischen
Totalitét. Da sind die vier Himmelsrichtungen und der Zenith in der Mitte.
Eine solche Fiinf gibt Orientierung. Fiinf ist umfassend. Die Fiinf hat zentra-
le Bedeutung im Manichédismus und in China. Die «fiinf Sdulen» bilden die
Summe des islamischen Glaubens.

Die Zahl fiinf besteht als Summe von Gerade und Ungerade, Weiblich
und Minnlich, sie ist kraftgeladen. In der Natur spielt sie eine wichtige Rolle

”M.L. von Franz, Zahl und Zeit, Psychologische Uberlegungen zu einer Anniherung
von Tiefenpsychologie und Physik, 1978, 99ff.

8 F.C. Endres/A. Schimmel, Das Mysterium der Zahl, Zahlensymbolik im Kulturver-
gleich, 1985, 150.



Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben 147

im Aufbau von Blumen.’ So ist sie Hinweis auf das Leben. Vielleicht war
darum der Stern der Liebesgottin Ischtar fiinfzackig. In Rom trat Venus an
die Stelle der Ischtar, und im Christentum ist der Venusstern oft als Stern der
Maria angesehen worden."” Das Pentagramm oder der Drudenfuss ist einer-
seits wirksames Mittel gegen das Bose und andrerseits — im indischen Tan-
trismus wie in der européischen Alchemie — Symbol des Menschen.

Die Fiinfzahl hat auch in Israel alte Tradition. Die Thora besteht aus den
fiinf Biichern Mose. Fiinf spielt im Kult eine grosse Rolle. Die Masse des
Tempels, die Zahl und Anordnung der kultischen Geréte, Opferzahlen
werden in Fiinfergruppen oder in einem Vielfachen von fiinf geordnet
(I Kon 6+7; II Chr 4). Die fiinf Sinne des Menschen sind «die fiinf Krifte
des Herrn» (Sir 17,5). Eine israelitische Gebetsdoxologie, die oft als Quelle
der Doxologie des Unservaters verstanden wird, ist fiinfteilig: «Dein, Herr,
ist die Grosse und die Macht und die Herrlichkeit, der Glanz und die
Majestit» (I Chr 29,11). In den Evangelien steht die Fiinf fiir eine Gesamt-
heit. Die «Fiinf in einem Hause» werden um des Glaubens willen entzweit
(Lk 12,52), fiinf kluge und finf torichte Jungfrauen représentieren die
Menschheit am Tag der Wiederkunft Christi (Mt 25, 2ff.), und fiinf Brote
reichen zur Speisung der Fiinftausend aus (Mt 14, 19ff.).

Die Sieben ist eine — die Zeit und den Kosmos — ordnende Zahl. Sie
stammt wohl aus der Beobachtung des Mondes und entspricht ungefihr
einem Viertel des Mondzyklus. Das ist die Wurzel der Siebentagewoche, die
in Babylon vor fast viertausend Jahren eine iltere Fiinftagewoche abgelost
hat. Der Zikkurat-Turm mit seinen sieben Spiralwindungen war Symbol der
gottlichen Welt. Von daher kommt auch die Vorstellung von sieben Him-
meln iibereinander. Die Mithras-Mysterien der hellenistischen Zeit kennen
sieben Einweihungsstufen, durch die der Myste nacheinander aufsteigt; sie
sind der Sonne, dem Mond und den fiinf damals bekannten Planeten zuge-
ordnet. Der siebenstufige Aufstieg ist auch ein weit verbreitetes schamani-
sches Symbol; mit dem Aufstieg auf den siebenstufigen Weltenbaum beginnt
die Himmelsreise.

Im Alten Testament kommt die Zahl sieben iiber dreihundertmal vor. Sie
ordnet die Zeit und den Kult. Der Sabbat als der siebente Tag bestimmt das
Zeitmass und préigt das Leben der Gemeinde wie der Familie. Jedes siebente
Jahr soll das Land brachliegen (Lev 25,1-7) und der hebriische Sklave
freigelassen werden (Dt 15,1ff.), und alle neunundvierzig Jahre soll «jeder
wieder zu seinem Besitz kommen» (Lev 25,10). Sieben Tage dauern das Fest

? Ibid. 121.
10 Ibid. 124.



148 Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben

der ungesduerten Brote und das Laubhiittenfest (Lev 23,32; Dt 16,13). Ent-
sithnungen dauern sieben Tage (Ex 29, 30ff.; Nu 31,24).

Ausgeprigte Wundererzidhlungen, wie die Noah-, die Joseph-, die Jeri-
cho-Uberlieferung oder auch die Simson-Geschichte, verwenden die Sieben
als Ordnungszahl der Wundertaten. Sieben ist das Zeitmass, das gerne
gewihlt wird, um gottliches Handeln zu beschreiben (Gen 7/8). Als die Gott
besonders addquate Zahl ordnet die Sieben auch den Kult (Num 23,1). Die
Tradition des Jerusalemer Tempels berichtet von sieben Jahren Bauzeit und
Einweihung im siebenten Monat (I Kon6,38; 8,2). Der siebenarmige
Leuchter (Ex 25,31ff.) gehorte nach der Darstellung auf dem Titusbogen
zum im Jahr 70 n. Chr. zerstorten Tempel und bildet heute das Staatssymbol
Israels. Und schliesslich hat sich in der Weisheitsliteratur auch «Frau Weis-
heit ihre sieben Sdulen aufgerichtet» (Prv 9,1).

Im Neuen Testament kommt die Siebenzahl dreiundsiebzigmal vor, da-
von allein sechsunddreissigmal in der Johannesapokalypse. In den Wunder-
geschichten der Evangelien dienen sieben Brote und ein paar Fische
(Mt 15,32ff.) zur Speisung der Viertausend; die Reste fiillen sieben Korbe
voll. Es gibt sieben Worte Christi am Kreuz. Siebenfache Vergebung geniigt
nach Mt 18,21f. nicht, siebenundsiebzigfach soll sie sein. Diese auch im
Aberglauben vorkommende Zahl ist eine — nicht arithmetische, aber akusti-
sche — Potenzierung der Sieben. Die Sieben ist nicht nur eine gottbezogene
Zahl, sie ist auch eine Ddmonenzahl (Mt 12,45; Lk 8,2). Sie begegnet uns
auch als Zahl kirchlicher Amter, sieben Minner sollen als Diakone bestimmt
werden (Apg 6, 1ff.).

An eine Gruppe von sieben Gemeinden richtet der Verfasser von
Apk 1,4ff. seine Sendschreiben. In der ganzen Apokalypse ist die Sieben-
zahl wichtig. Weil es hier um die letzte Bestimmung der Welt geht, dominiert
in dieser Glut der Naherwartung des jiingsten Gerichts die ambivalente
Bestimmungszahl sieben. Sie bestimmt sowohl die guten als auch die bosen
Krifte (Apk 1,12ff.; 5,1ff.; 8, 2ff.; 12,3; 13,1; 15, 1ff.; 17,3).

Im Christentum hat die Zahl sieben etwas von ihrer Bedeutung verloren,
als der Sabbat durch den Sonntag als Tag des Herrn ersetzt wurde. Andrer-
seits hat sie in der Kirchengeschichte ihre Bedeutung behalten. Die katholi-
sche Kirche zdhlt sieben Sakramente. Im Mittelalter kennt man sieben
Tugenden, die vier altgriechischen: Weisheit, Tapferkeit, Besonnenheit,
Gerechtigkeit, und die drei paulinischen: Glaube, Hoffnung, Liebe. Die
Totalitdt der Wissenschaft besteht im christlichen Mittelalter aus Trivium
und Quadrivium, den sieben freien Kiinsten.!

" Ibid. 153.



Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben 149

Als nédchste Zahl ist uns in den abergldubischen Brduchen die Neun
begegnet. Neun ist entweder eine Zahl der Vollendung — die potenzierte
Drei oder die summierte Einheit der Ganzheitszahlen vier und fiinf — oder
dort, wo das Dezimalsystem herrscht, eine defizitdre Zahl. Als Vollendungs-
zahl erscheint sie uns in China, in der neungeghederten Stadt Peking, sowie
in der alten indogermanischen Welt."

Im Alten Testament steht die Neun im Schatten der Zehn. Neun ist die
Zahl der Trauer. Der neunte Tag des Monats Ab ist bis auf den heutigen Tag
der wichtigste Fast- und Trauertag. Er gilt als Tag der Zerstdrung des ersten
Tempels unter Nebukadnezar (II Kon 25,3ff.; Jer 39,2) und des zweiten
unter Titus, auch als Tag des endgiiltigen Scheiterns des Bar-Kochba-Auf-
standes 135 wie auch der Austreibung der Juden aus Spanien 1492."

Diese Bedeutung der Neun wird im Neuen Testament fortgesetzt. Bei der
Kreuzigung Jesu kommt eine Finsternis iiber die Erde bis zur neunten
Stunde (Lk 23,44), und in der neunten Stunde ruft Jesus: «Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?» (Mk 15,31, Mt 27, 46) beziehungswei-
se: «Vater, in deine Hénde befehle ich meinen Geist» (Lk 23,46). Sonst wird
in der christlichen Welt die Neun eher mit trinitarischen Erwégungen ver-
bunden."

Eine Héaufung des Unservaters finden wir im Rosenkranzgebet. Es ist als
eine Komposition von Unservater und Ave Maria geschaffen worden. Es
dient zunichst als Einiibung in die Konzentration. Die grosse Zahl der
Wiederholungen ist wohl ein Hinweis auf die immerwéhrende Anbetung als
Endziel aller Gebetspraxis. Die Grenze des Aberglaubens wird dort iiber-
schritten, wo das Instrument, der Kranz selber zum Mittel des Wunderbaren
und Heiligen wird: Der Besitz des Rosenkranzes selber gewihrt Ablass.”
Der Kranz kann, in die Hohe geworfen, Geister vertreiben, er kann zum
Finden eines in der Erde verborgenen Schatzes verhelfen oder einen Kran-
ken durch Beriithrung heilen (7,786f.). Diese letzten Beispiele konnten
allerdings, psychologisch als Symbol verstanden, durchaus auch einen tiefe-
ren Sinn haben.

Die Gebetswiederholungen konnen also nicht eigentlich als Aberglaube
verstanden werden. Wiederholungen haben an sich den Sinn, dem in der
Bitte sich entladenden Affekt Raum zu geben.'® «Durch das Festhalten,
durch rhythmische Wiederholung eines schopferischen Gedankens, einer

= Ibid. 182; 186; 190.

B R.R. Geis, Vom unbekannten Judentum, 1961, 57ff.

1 Uber die Komposition von Dantes Divina Comedia s. Endres/Schimmel, a.a.O. 195.
5 Vgl. RGG V. 1184.

6 E Heiler, a.a.0., 39.



150 Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben

Idee, einer Vorstellung oder eines Bildes summiert sich dessen Wirksamkeit
gleich der eines steten Tropfens, bis er alle Tadtigkeitsorgane mitreisst und
zur geistigen und materiellen Tat wird.»"

Die Verbindung mit etwas Zusitzlichem

Gebetsbegleitende Haltungen oder Handlungen sind, wie die Bilder und
die Zahlen, aus dem Unbewussten auftauchende Symbole. Gebet will mit
dem ganzen Menschen, also auch mit dem Korper gelibt werden. Die ver-
schiedenen Korperhaltungen beim islamischen Gebet, die Sitzarten bei Yo-
ga und Zen, die Korperschwingungen bei ostjiidischen Betern, das Aufhe-
ben der Arme oder das Falten der Hidnde beim christlichen Gebet zeugen
davon. Auch die Ausrichtung spielt eine Rolle. Die Betenden richten sich im
Islam nach Mekka. In alten christlichen Kirchen betet man in Richtung auf
die aufgehende Sonne. Bei verschiedenen abergldubischen Gebréduchen ha-
ben wir die Vorschrift des Umgangs gefunden. Dieser ist ein Zeichen der
Konzentration auf die Mitte. Bei der Wallfahrt nach Mekka umkreisen die
Muslime siebenmal die Kaaba. In buddhistischen Heiligtimern wird die
Buddhastatue rechtsldufig umkreist.

Bei Heilungen, und Beschwdrungen ist oft eine Berithrung mit der Erde
zu beobachten. Dies ist ein Symbol der Kontaktnahme, der Kraftiibertra-
gung. Dahinter steht eine Urerfahrung: Tiere wélzen sich bei Schmerzen
oder wenn sie sich lustvoll fithlen auf der Erde.

Im Alten Testament finden wir das Buss- und Trauersymbol von «Sack
und Asche». Dahinter steht die Erfahrung: Wer sich ganz zu Boden ge-
schmettert fiihlt, empfindet die Sonne und alles Bliihende nicht mehr als
seine Welt, er fiihlt sich als Staub und wertlos (Jes58,5; Thr 3, 16tf.;
Dan9,3; Esth 4,1; auch Mt 11,21). Wer das Leben unter den Geboten der
Thora als ein friedliches Leben in einem Gelobten Land empfindet, fiir den
erscheint die Ubertretung der gottlichen Gebote als 6de Wiiste. Darum
kennt das alte Israel am grossen Versohnungstag die Vertreibung eines
Stindenbocks in die Wiiste (Lev 16,5ff.). Die symbolische Handlung proji-
ziert eine innere Erfahrung ins Aussere.

Korperkontakte wie die Handauflegung und @hnliches symbolisieren die
Kontaktnahme, die Kraftiibertragung. Der sterbende Jakob segnet seine
Enkel unter Handauflegung (Gen 48,14). Auch die kirchlichen Sakramente

17 Zur Wirkung rhythmischer Wiederholungen s. Anagarika Govinda, a.a.O., 155.



Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben 151

fiigen dem Wort ein Zeichen bei. Wer sich innerlich verletzt, befleckt fiihlt,
verspiirt das Bediirfnis nach Waschung oder Kleiderwechsel. Darum ist die
Waschung das dussere Zeichen der Taufe.

Die Evangelien berichten von drei Heilungen, bei denen Jesus einen
Taubstummen und zwei Blinde (Mk 7,33ff.; 8,623ff.; Joh 9,1ff.) unter Ver-
wendung seines Speichels beziehungsweise eines Teiges aus Erde und Spei-
chel geheilt hat. Ein nicht mehr bewusster Urinstinkt treibt Tiere und Men-
schen, ihre Wunden zu lecken. Speichel ist, wie Blut und Sperma, innere
Kraft.”

3. Schluss

Die Bedeutung des Corpus des Unservaters als Ganzes, die Wiederho-
lung in bestimmten Zahlengruppen und die Hinzufiigung von Worten, Hal-
tungen und Handlungen, die oft in sehr barocker Form erscheinen, erwek-
ken den Eindruck von Aberglauben. Doch alle drei Merkmale geniigen
nicht als Beweis dafiir. Die Bedeutung des Gebetscorpus ist schon im Neuen
Testament vorhanden, die Wiederholung wurde schon in der Didache gebo-
ten, und die Hinzuftigung von Besonderheiten zum Wort ist schon neutesta-
mentlich bezeugt.

Die Wortbilder eines Gebets, die Zahlen der Wiederholungen sowie
hinzugefiigte Handlungen und Haltungen sind ihrem Wesen nach alle Sym-
bole. Und diese sind die Sprache des Glaubens. Und «Symbole partizipieren
an der Wirklichkeit, die sie ausdriicken».” Die intellektuelle Betrachtung,
auch die theologische, fragt nach dem historischen Ursprung der Gebets-
briuche. Diese Frage steht aber im Moment der Praktizierung nicht im
Vordergrund. Da wird das individuelle und — noch mehr — das kollektive
Unbewusste angeriihrt.?

Die Merkmale des Aberglaubens sind nicht Ausserlich. Uber Glauben
oder Aberglauben entscheidet die innere Haltung des Betenden. Wenn das
Unservater —sei es allein oder wiederholt oder mit zusétzlichen Zeichen — als
ein technisches Mittel eingesetzt wird, um einen bestimmten Zweck zu
erreichen, dann ist die Grenze zum Aberglauben iiberschritten. Fiir den
Glauben ist Gott — als «das ganz Andere», Allumfassende — eine alles, auch

8 E. Drewermann, Das Markusevangelium, 1989, 520ff.
¥ P, Tillich, Wesen und Wandel des Glaubens, 1961, 54;57.
0 Ipid. 55.



152 Bruno Balscheit, Das Unservater im Aberglauben

jeden Gottesbegriff transzendierende Macht. Fiir den Aberglauben ist Gott
eine verfiigbare, durch religiose Technik manipulierbare Kraft. Kriterien fiir
die Unterscheidung der beiden sind uns im zweiten und im dritten Gebot des
Dekalogs und in der ersten Bitte des Unservaters gegeben.

Bruno Balscheit



	Das Unservater im Aberglauben

