
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Das Vaterunser in der Basler Reformation

Autor: Gäbler, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Vaterunser in der Basler Reformation

In seiner Auslegung des Vaterunsers betont Jan Milic Lochman zurecht
die Hochschätzung des Herrengebets bei Kirchenvätern und bei Reformatoren.

Tatsächlich setzt er sich bei seiner eigenen Deutung ständig zustimmend
und abweisend mit Reformatoren, insbesondere mit Luther und Calvin,
auseinander. Lokalpatriotismus vermeidend sah er davon ab, Basler
Traditionen zu berücksichtigen. Diese haben durchaus ihr eigenes Gepräge und
beweisen die intensive Beschäftigung mit dem Herrengebet. Im folgenden
soll an drei Beispielen, wissenschaftliche Exegese, gottesdienstlicher
Gebrauch und Katechismusunterricht, der Deutung des Vaterunsers1 in der
Basler Reformation nachgegangen werden.

I

Der führende Theologe der Basler Reformation, Johannes Oekolampad,
hat der Auslegung des Vaterunsers keine besondere Abhandlung gewidmet.
Allerdings musste er sich mit dem Sinn des Herrengebets im Rahmen der
Vorlesung zum Matthäusevangelium beschäftigen. Dieses neutestamentli-
che Buch legte er erst in seinem Todesjahr 1531 aus. Seit August dieses
Jahres behandelte Oekolampad als Teil des universitären Lehrbetriebs
zusammen mit mehreren Kollegen wöchentlich abwechselnd die Genesis und
das Matthäusevangelium2. Man kam sehr zügig voran, so dass bei Oekolam-
pads krankheitsbedingtem Ausscheiden, Anfang November 1531, bereits
Mt 10,27 erreicht war. Das Vaterunser dürfte also in der grössten Spannungszeit

der Schweizer Reformationsgeschichte, Ende September/Anfang Oktober

1531, behandelt worden sein. Mit seinen beiden Kollegen Simon Gry-
näus und Paul Phrygio teilte sich Oekolampad die Aufgabe in der Weise,
dass zunächst Grynäus eine philologische Erklärung der Textstelle gab,
hernach Oekolampad ebenso in lateinischer Sprache den eigentlichen
Schriftsinn {«mens scripturae») erhob und schliesslich in einer deutschen

Predigt der Pfarrer von St. Peter, Phrygio, das zuvor wissenschaftlich
Erarbeitete für einen weiteren Kreis von Zuhörern anwandte. Aufzeichnungen

1 Zur Auslegungs- und Wirkungsgeschichte des Herrengebets vgl. U. Luz, Das
Evangelium nach Matthäus (Mt 1-7), Zürich/Köln/Neukirchen-Vluyn 1985, 332-353 (EKK 1/1).

2 E. Staehelin, Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads, Leipzig 1939,
580-585.



Ulrich Gäbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 119

der Ausleger haben sich nicht erhalten, und nur die Arbeit Oekolampads
lässt sich aufgrund von Nachschriften des Münsterdiakons Johannes Gast

einigermassen abschätzen. Diese Aufzeichnungen erschienen nämlich fünf
Jahre nach Oekolampads Tod unter dem Titel «Enarratio in Evangelium
Matthaei» im Druck3. Angesichts dieser Überlieferungssituation ist es möglich,

dass die Veröffentlichung nicht in allen Einzelheiten Oekolampads
Auffassungen widerspiegelt. Da jedoch andererseits die Enarratio durch
eine Widmungsvorrede von Oekolampads Nachfolger im Antistesamt,
Oswald Myconius, gleichsam autorisiert ist, wird man mit nicht zu grossen
Abweichungen rechnen dürfen. Da Oekolampad das Vaterunser im
Zusammenhang der kursorischen Exegese auslegte, boten ihm die Verse Mt 6,5-8
die Möglichkeit, sich grundsätzlich zum Gebet zu äussern. In einer deutlichen

Wendung gegen die spätmittelalterliche Gebetspraxis sieht Oekolampad

den Wert eines Gebets nicht in Häufigkeit, Umfang oder Sprachschönheit,

sondern in der entsprechenden Einstellung der Betenden. Mit der
Rede vom «stillen Kämmerlein» oder von der «verschlossenen Tür»
(Mt6,6) wolle Jesus anzeigen, dass die Betenden, sei es allein, sei es in
Gemeinschaft, alle weltliche Ablenkung vermeiden müssten. Die Sinne
seien vor äusseren Eindrücken zu verschliessen, um sich so allein auf den
himmlischen Vater konzentrieren zu können. Gebet wird nicht durch «Text»
oder durch Umstände gekennzeichnet, sondern dadurch, dass im Gespräch
der Seele mit Gott, diesem die Ehre gegeben wird. Deshalb spricht
Oekolampad von einer Gebetssituation bei der Schriftlesung oder bei der Feier
des Abendmahls4. Das Gebet diene dazu, sich in Erkenntnis der eigenen
sündhaften Lage innerlich auf Gott hin auszurichten. Denn obwohl Gott
wisse, was Menschen nötig hätten (Mt 6,8b), müsse gebetet werden, damit
wir «umso mehr seine Güte anerkennen, dankbar sind und seine Gaben
recht gebrauchen»5. Auf diese Zielsetzung hin sei das Vaterunser angelegt6.
Jesus habe damit die Gebete seiner Zeit von abergläubischem Beiwerk
reinigen wollen. Zwar sagte Jesus nicht, dass nur das Vaterunser gebetet
werden dürfe - es gäbe ja auch den Psalter -, wohl aber könnten alle Gebete
ihrem Inhalt nach auf das Herrengebet zurückgeführt werden, denn dieses

enthalte alles, was zu einem Gebet nötig sei. Was immer von Gott und vom
Menschen zu sagen sei, lasse sich dort finden.

Seine Einzelexegese eröffnet Oekolampad mit dem Hinweis darauf, dass

es zahlreiche Kommentare gäbe, er sich deshalb sehr kurz fassen könne.

3 J. Oekolampad, Enarratio in Evangelium Matthaei, Basel 1536.
4 A.a.O. f. 82v.
5 A.a.O. f. 84v.
6 Die Auslegung des Vaterunsers selbst findet sich f. 84v-89r.



120 Ulrich Gäbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

Wahrscheinlich dachte er dabei in erster Linie an die Bibelauslegung der
Kirchenväter7, mit der er ausgezeichnet vertraut war. Zeitgenössische
wissenschaftliche Kommentare zum Vaterunser beziehungsweise zum
Matthäus- und Lukasevangelium sind dagegen spärlich. Der beliebte
Matthäuskommentar Melanchthons vom Jahre 1523 verzichtete gar vollständig auf die

Auslegung des Vaterunsers. Der Wittenberger rät den Lesern vielmehr an,
Luthers «Kommentar» einzusehen8. Tatsächlich handelt es sich dabei um
eine Reihe von Vaterunserpredigten, die ohne Luthers Zutun 1519 herauskamen

und ausdrücklich für Laien bestimmt waren9. Die Schrift erfreute sich

allerdings auch unter den Gelehrten grosser Beliebtheit10 und fand rasch eine
ausserordentlich weite Verbreitung. Da Luther zudem das Vaterunser
ausführlich im Grossen Katechismus auslegte, dürfte Oekolampad auch ihn im
Blick haben. Obwohl er Luther nicht nennt, hat er dessen Predigten von 1519

zweifelsohne gekannt, denn sowohl im Grundsätzlichen wie in der
Einzelexegese berührt er sich mit dem Wittenberger.

Den theologischen Schlüssel zur Deutung des Vaterunsers fand Luther11

1519 im Aufweis einer durchgehenden Doppelstruktur des Gebets. Bei allen
Bitten gehe es darum, dass der Mensch zuerst erniedrigt werde, seine
Ohnmacht erkenne - und dann erhöht werde. Besonders eindrücklich sei dies an
der dritten Bitte «Dein Wille geschehe» zu erkennen12. Zwar legt Oekolampad

das Vaterunser nicht von dieser für Luthers Frühzeit so typischen Antithese

her aus, aber er sieht die Gebetssituation ebenso von einem Gegensatz
bestimmt. Im Streit stünde nämlich die Durchsetzung menschlichen Hochmuts

und die Anerkennung göttlicher Ehre. Da hinein werde das Vaterunser

7 Kommentare zum Vaterunser verfassten Tertullian, Cyprian, Origenes, Gregor von
Nyssa, vgl. K.B. Schnurr, Hören und Handeln. Lateinische Auslegungen des Vaterunsers
in der Alten Kirche bis zum 5. Jahrhundert, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien 1985, passim.

8 Ph. Melanchthon, Annotationes in Evangelium Matthaei iam recens in gratiam studio-
sorum editae, 1523, in: Melanchthons Werke in Auswahl Bd. 4, Gütersloh 1963,161, 25-29.

9 M. Luther, Auslegung deutsch des Vaterunsers für die einfältigen Laien, 1519, WA 2,
74-130.

10 S. Stumpf empfiehlt am 2.7.1519 Zwingli die Verbreitung der Schrift, in: Huldreich
Zwingiis sämtliche Werke Bd. VII, Leipzig 1911,195, 3-5.

11 Zur Auslegung des Vaterunsers bei Luther siehe zusammenfassend V. Vajta, Luther
als Beter, in: Leben und Werk Martin Luthers von 1526-1546. Festgabe zu seinem 500.

Geburtstag, Bd. 1, hg. von H. Junghans, Berlin 1983, 284-286.
12 Luther, Auslegung 99-102; vgl. J. M. Lochman, Unser Vater. Auslegung des Vaterunsers,

Gütersloh 1988, 70.



Ulrich Gabler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 121

gesprochen mit den Bitten, sein Reich in uns zu mehren13, seinem Willen
Anerkennung zu verschaffen14, unsere Schuld wegzunehmen15. Ähnlich wie
bei Luther ist für Oekolampad die Sündenvergebung ein zentrales Motiv.
Beten bewirke die Ausrichtung des Gemüts auf Gott und mache die Betenden

zu Gottvertrauten16. Wie sehr Oekolampad mit einem solchen
Gebetsverständnis bei Luther anknüpft, zeigt ein Vergleich mit Zwingli. Auch der
Zürcher Reformator spricht von Gottvertrautheit im Gebet, diese wird
allerdings nicht durch das Gebet bewirkt, sondern läuft der Gebetssituation
voraus. Ähnlich wie der Zürcher urteilen Erasmus17, Faber Stapulensis18

oder Martin Bucer19. Die Sündenvergebung kommt bei Zwingli nur am
Rande vor.

Innerhalb der Einzelexegese des Herrengebets fällt bei Oekolampads
Anklängen an Luther am meisten die Auslegung der vierten Bitte auf.

Oekolampad fasst nämlich das «tägliche Brot», denpanis supersubstantialis
der Vulgata, ausschliesslich als überirdisches, himmlisches Brot20. Der
Mensch lebe weder aus seinen eigenen Kräften noch aus seinen eigenen
Werken, sondern allein aus dem Worte Gottes. Dieses himmlische Brot,
Christus selber, sei täglich zur Seelenspeise nötig. So werde alles erhalten
und bewahrt. Diese «spiritualistische Deutung»21 entspricht der gängigen
Interpretation der Alten Kirche, wobei die Brotbitte seit Tertullian unter
Hinweis auf Joh 6,51 und Mt 26,26 häufig mit dem Altarsakrament in
Verbindung gebracht wurde22. Ein solches Verständnis blieb bis in die Reformationszeit

vorherrschend, es findet sich auch bei Erasmus 151623 oder bei
Zwingli, der allerdings bei «Brot» ebenso an die materiellen Lebensbedürf-

13 J. Oekolampad a.a.O. f. 86v-87r.
14 J. Oekolampad a.a.O. f. KT.
15 J. Oekolampad a.a.O. f. 88r_v.
16 «Excitantur affectus, si omnem spem in illum posuerimus. Iam non occurrit aliud

nomen quo magis affectus nostri possunt excitari, quam nomine patris.», J. Oekolampad,
a.a.O. f. 85v. «Petendo enim ea sunt, quae maxime prosunt: id fieri solet in orationibus, per
quas deo familiäres efficimur.», J. Oekolampad a.a.O. f. 84v.

17 Erasmus von Rotterdam, Paraphrasis in Evangelium Matthaei, in: Desiderii Erasmi
Opera Omnia Bd. 7, Hildesheim 1962, 36-38.

18 Jacob Faber Stapulensis, Commentarii initiatorii in quatuor evangelia, Basel 1523,
f. 29v.

19 M. Bucer, Enarrationes perpetuae, in sacra quatuor evangelia, Strassburg 1530, f. 62v.
20 J. Oekolampad a.a.O. f. 87v-88r.
21 J.M. Lochman a.a.O. 76.
22 K.B. Schnurr a.a.O. passim.
23 Erasmus von Rotterdam, Annotationes Novi Testamenti, Basel 1516, 250.



122 Ulrich Gäbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

nisse denkt24. Der Luther von 1519 kannte keine Kompromisse. In immer
neuen Anläufen schärfte er ein, dass mit dem «täglichen Brot» Gottes Wort
gemeint sei, welches allein Trost in Elend, Anfechtung und Verzweiflung
schenke25. Dieses Brot komme durch Predigt und Altarsakrament zu den
Menschen26. Erst in der abschliessenden Zusammenfassung räumte Luther
ein, unter «Brot» könne auch das leibliche Brot verstanden werden. Diesen
Gedanken führte er allerdings nicht weiter aus. Von dieser Deutung der
Brotbitte rückte Luther nach 1519 völlig ab. Im Grossen Katechismus27 etwa
bezog er die Bitte ausschliesslich auf die irdisch-zeitliche Existenz und
verstand unter «Brot» sowohl die täglichen Lebensnotwendigkeiten wie
Kleidung und Nahrung als auch geordnete soziale, wirtschaftliche und politische
Verhältnisse28. Von «Himmelsbrot» ist keine Rede mehr. Das Auffallende an
Oekolampads Deutung von 1531 ist nun, dass er diese Wendung nicht mitgemacht

hat, sondern dem frühen Luther verpflichtet blieb.

II

Das Basler Reformationsmandat vom 1. April 1529 stellte fest, man habe
im Namen Christi die widergöttlichen Missbräuche der Messe abgeschafft,
und zugleich angeordnet, das Abendmahl entsprechend der Einsetzung des

Herrn zu feiern, nämlich zur Erinnerung an dessen Leiden, aus Dankbarkeit
und zur Vereinigung in christlicher Liebe29. Die Feier selbst sollte mit einem
Sündenbekenntnis eröffnet werden, hierauf folge ein Psalmwort, das Allgemeine

Kirchengebet, Schriftlesung aus der Passionserzählung, Vermah-

nung, Einsetzungsworte, Vaterunser, Austeilung30. Das Mandat knüpfte mit

24 H. Zwingli, Annotationes in Evangelium Matthaei, in: Huldrici Zuinglii Opera
Bd. VI/I, Zürich 1836, 236; vgl. 405.

25 M. Luther, Auslegung 105-115; keine andere Bitte legt Luther so ausführlich aus wie
die vierte. Dasselbe trifft auf Oekolampad zu.

26 M. Luther, Auslegung 112, 9f.
27 Martin Luther, Der Grosse Katechismus, in: Die Bekenntnisschriften der

evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen 41959, 662-690.
28 M. Luther, Katechismus 679-682; vgl. V. Vajta a.a.O. 285.
29 Die Basler Reformationsordnung, 1529, in: Aktensammlung zur Geschichte der

Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang 1534, hg. von R Roth, Bd. 3: 1528 bis
Juni 1529, Basel 1937, 393, 39-394, 5.

30 Aktensammlung a.a.O. 394,5-14. Die beste Darstellung der Basler Abendmahlsordnung

findet sich bei M. Jenny, Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes bei den elsässi-
schen und schweizerischen Reformatoren, Zürich/Stuttgart 1968, 71-88.



Ulrich Gäbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 123

diesen knappen Bestimmungen an eine Gottesdienstpraxis an, wie sie
Johannes Oekolampad an St. Martin zusammen mit einigen gleichgesinnten
Kollegen seit einiger Zeit gepflegt hatte. Greifbar wird diese Ordnung
erstmals 1526, als eine Druckschrift erschien, welche die Formulare für Kindertaufe,

Abendmahl und Krankenbesuche enthielt31. Danach kam beim frühesten

in Basel gebrauchten reformatorischem Abendmahlsformular das

Vaterunser zweimal vor. Die Feier begann mit einem Aufruf zur Selbstprüfung,
ob die «Geheimnisse» des Sakraments gewusst würden, denn im Abendmahl
werde ein Dreifaches bezeugt: Christus ist das Brot des Lebens; sein Leiden
vergibt die Sünden; die Gemeinde steht in der Einheit des Glaubens.
Danach folgen Credo, «Bannung», Allgemeines Kirchengebet mit einem leise

gesprochenen Vaterunser, Sündenbekenntnis, Psalmwort, Absolution,
Lesung aus der Passionserzählung, Einsetzungsworte, Vaterunser, kurze
Ermahnung, Austeilung und abschliessender Friedensgruss32. Mit der verbindlichen

Einführung einer reformatorischen Gottesdienstordnung für ganz
Basel im Jahre 1529 wurde dieses Formular von 1526 wohl umgearbeitet, der
zweimalige Gebrauch des Vaterunsers jedoch blieb33. Allerdings rückte das

stille Gebet als Vorbereitung ganz an den Beginn der eigentlichen Mahlfeier.
Das laut gesprochene Herrengebet behielt seine Stellung zwischen
Einsetzungsworten und Austeilung - und überdauerte dort alle Basler Liturgiereformen

bis zum Jahre 182634.

Dass Oekolampad dem Vaterunser diesen Platz nach den Einsetzungsworten

einräumte, scheint nicht überraschend, denn das Vaterunser ist seit
dem vierten Jahrhundert als Teil der Kommunionsfeier bezeugt35. Am
Beginn dieser Entwicklung diente es als Eröffnung der Vorbereitung auf die
Kommunion. Seit Ende des sechsten Jahrhunderts veränderte sich seine

Stellung, indem es, unmittelbar nach den Kanongebeten gesprochen, sehr

eng an die Austeilung heranrückte. Damit wurde in einer spiritualistischen
und sakramentalen Deutung des Vaterunsers unübersehbar der Zusammenhang

von Brotbitte, Seelenspeise und Altarsakrament zum Ausdruck ge-

31 Form und gstalt Wie das Herren Nachtmal / Der kinder Tauff / Der Kranken haym-
suochung zuo Basel gebraucht und gehalten werden, o.J.; moderne Edition bei J. Smend,
Die evangelischen deutschen Messen bis zu Luthers Deutscher Messe, Göttingen 1896,
213-221.

32 J. Smend a.a.O. 214-219.
33 Gedruckt bei M. Jenny a.a.O. 144-157.
34 K. G. Götz, Die Geschichte der Basler Liturgie seit der Reformation, in: Schweizerische

Theologische Zeitschrift 25 (1908), 158.
35 Zur Stellung des Vaterunsers in der Geschichte der Messe siehe J. A. Jungmann,

Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der römischen Messe, Bd. 2, Wien 21949,

335-355.



124 Ulrich Gäbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

bracht. Eigentümlich ist nun, dass der Basler doppelte Gebrauch des

Vaterunsers und insbesondere das Zusammenrücken von Einsetzungsworten und
Herrengebet in den anderen zeitgenössischen reformatorischen Liturgien
nicht vorkommt. Zwar konnte Luther in der Formula missae, 1523, Vaterunser

und Friedensgruss noch nahe an die Austeilung heranrücken, doch kam
ihnen dort die Aufgabe von allgemeinem Sündenbekenntnis und
Absolutionsformel zu36.

In der Deutschen Messe von 1526 sah Luther nach der Predigt eine fest
formulierte Paraphrase des Vaterunsers vor, sie sollte als Vermahnung für
solche, die zum Sakrament gehen wollen, dienen37. In den Liturgien von
Strassburg (1526), Zürich (1525, 1529), Bern (1529), Neuenburg (1533) und
Genf (1542) machte das Vaterunser wohl Teil der Abendmahlsfeier aus,
doch stets in Verbindung mit einer Ermahnung oder einem Fürbittengebet,
und nie nach den Einsetzungsworten38. Die Eigentümlichkeit der Basler
Regelung ruft nach einer Erklärung.

Der Gebrauch des Vaterunsers in der Basler Liturgie schloss sich sicherlich

bei der altkirchlichen und mittelalterlichen Messpraxis an. Das ist umso
überraschender als Oekolampad ansonsten überaus radikal mit dem liturgischen

Erbe der Messfeier gebrochen hat39. Allerdings ordnete sich diese

Stellung in Oekolampads Deutung des Herrengebets ein, denn das
Gottesdienstformular von 1529 sagt, das Vaterunser werde gesprochen, «damit
aber noch warhaftiger sey unser danksagung.. .»40. Mit «Danksagung» ist
nichts anderes gemeint als das Abendmahl selbst, die Eucharistie. Mit der
Feier wird für das Höchste gedankt, was Menschen von Gott empfangen,
nämlich Vergebung der Sünden aufgrund von Christi Leiden und Sterben.
Nach Oekolampads Überzeugung berühren sich Abendmahl und Herrengebet

in ihrem eigentlichen Anliegen, denn beide sind Ausdruck der Dankbarkeit

für Gottes Güte und Anerkennung seiner Ehre. Wegen dieses inneren
Zusammenhanges bekommt Oekolampads «spiritualistische Deutung» der
Brotbitte einen tieferen Sinn. Das Bekenntnis des Angewiesenseins auf das

Brot des Lebens macht die Verbindung von Herrengebet und Eucharistie
offenbar. Eine «materialistische» Interpretation der vierten Bitte hätte dieses

Bekenntnis geschwächt.

36 M. Luther, Formula missae et communionis pro ecclesia, in: Martin Luther
Studienausgabe, Bd. 1, Berlin 1979, 377, 19-378, 3; vgl. Leiturgia. Handbuch des Evangelischen
Gottesdienstes, Bd. 2, hg. von K.E Müller und W. Blankenburg, Kassel 1955, 539f.

37 M. Luther, Deutsche Messe, 1526, WA 19,95,19-96,19.
38 M. Jenny a.a.O. 23, 55, 127, 151, 176.
39 M. Jenny a.a.O. 77, 80.
40 Zitiert bei J. Smend a.a.O. 219.



Ulrich Gabler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 125

III

Das Reformationsmandat vom 1. April 1529 legte auch die Pflichten der
Pfarrer fest. Darunter findet sich der Auftrag an die Leutpriester, die Jugend
nicht zu vergessen, sondern in Gottesfurcht und christlicher Zucht zu erziehen.

Es erschiene deshalb ratsam, die sieben- bis vierzehnjährigen Kinder
viermal im Jahr zu einer öffentlichen Zusammenkunft einzuberufen, um sie

zu befragen, «ob sy betten können, auch die bott des herren wissend, und
demnach sy in glauben und liebe gottes tugentlich underwisen»41. Über die

praktische Durchführung dieses Konzepts einer solchen viermal jährlich
stattfindenden Jugendunterweisung in den einzelnen Kirchengemeinden ist
allerdings nichts bekannt, wie der religiöse Jugendunterricht überhaupt im
dunkeln bleibt. Immerhin hat sich aus dem Jahre 1537 als Beigabe zur
Agenda für Trauung, Taufe und Abendmahl ein Basler Katechismus,
«Kinderbericht» genannt, erhalten. Er soll auf Oekolampad selbst zurückgehen42.

In Frage-und-Antwort-Form verfasst, prägt der Katechismus
Grundkenntnisse zu Lehre und Leben der Christen ein. Dabei werden, wie üblich,
Glaubensbekenntnis, Zehn Gebote und Vaterunser abgefragt. Eine
Erläuterung des Vaterunsers erfolgt nicht, nur der Anhang bietet ein Vaterunserlied,

das allerdings aus dem Erfurter Gesangbuch von 1527 übernommen
wurde43. Im Katechismusunterricht der dreissiger Jahre dürfte also die in der
wissenschaftlichen Exegese erarbeitete und in der Liturgie angewandte
Deutung des Vaterunsers keine besondere Rolle gespielt haben. Spätere
Basler Katechismen, die wohl mit Erläuterungen versehen sind, lassen kaum
mehr etwas von Oekolampads Gebetsauffassung erkennen.

Im Jahre 1544 erweiterte Oswald Myconius den «Kinderbericht», indem
er unter anderem das Vaterunser mit einer Erläuterung versah. Diese
antwortet auf die Frage «Warum bätest du?» mit dem Satz: «Das yederman
begäre den nammen Gottes zuo heiligen / vnd jm zuo wolgefallen / und ich
ouch sinen willen thue»44. Von Sündenbekenntnis oder Dankbarkeit ist
keine Rede mehr, und die Auslegung insgesamt fällt durch ihre ethische

Zuspitzung auf. Die Brotbitte bezieht Myconius auf die leiblichen Bedürfnisse,

doch räumt er auf eine entsprechende Frage ein, dass, «wie etlich
meinend»45, auch an das geistliche Brot, welches Christus oder das Wort des

41 Aktensammlung a.a.O. 389, 37-39.
42 Form der Sacramenten bruch wie sy zuo Basel gebrucht werden mit sampt eynem

kurtzen kinderbericht, Basel 1537. Siehe E. Staehelin, a.a.O. 586-589.
43 E. Staehelin a.a.O. 588, Anm. 1.
44 Agendbüchlin der Kirchen zu Basel, Basel 1569, 29r.
45 Agendbüchlin a.a.O. f. 30r.



126 Ulrich Gäbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

Evangeliums sei, gedacht werden dürfte. Immerhin hatte Myconius die
eindrucksvolle Vaterunserauslegung seines Vorgängers Johannes Oekolam-
pad noch nicht ganz vergessen.

Ulrich Gäbler


	Das Vaterunser in der Basler Reformation

