Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Das Vaterunser in der Basler Reformation
Autor: Gabler, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878111

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Vaterunser in der Basler Reformation

In seiner Auslegung des Vaterunsers betont Jan Mili¢ Lochman zurecht
die Hochschitzung des Herrengebets bei Kirchenvitern und bei Reformato-
ren. Tatséchlich setzt er sich bei seiner eigenen Deutung stindig zustimmend
und abweisend mit Reformatoren, insbesondere mit Luther und Calvin,
auseinander. Lokalpatriotismus vermeidend sah er davon ab, Basler Tradi-
tionen zu beriicksichtigen. Diese haben durchaus ihr eigenes Geprige und
beweisen die intensive Beschiftigung mit dem Herrengebet. Im folgenden
soll an drei Beispielen, wissenschaftliche Exegese, gottesdienstlicher Ge-
brauch und Katechismusunterricht, der Deutung des Vaterunsers' in der
Basler Reformation nachgegangen werden.

Der fithrende Theologe der Basler Reformation, Johannes Oekolampad,
hat der Auslegung des Vaterunsers keine besondere Abhandlung gewidmet.
Allerdings musste er sich mit dem Sinn des Herrengebets im Rahmen der
Vorlesung zum Matthidusevangelium beschiftigen. Dieses neutestamentli-
che Buch legte er erst in seinem Todesjahr 1531 aus. Seit August dieses
Jahres behandelte Oekolampad als Teil des universitdren Lehrbetriebs zu-
sammen mit mehreren Kollegen wochentlich abwechselnd die Genesis und
das Matthiusevangelium®. Man kam sehr ziigig voran, so dass bei Oekolam-
pads krankheitsbedingtem Ausscheiden, Anfang November 1531, bereits
Mt 10,27 erreicht war. Das Vaterunser diirfte also in der grossten Spannungs-
zeit der Schweizer Reformationsgeschichte, Ende September/Anfang Okto-
ber 1531, behandelt worden sein. Mit seinen beiden Kollegen Simon Gry-
néus und Paul Phrygio teilte sich Oekolampad die Aufgabe in der Weise,
dass zunédchst Grynéus eine philologische Erkldarung der Textstelle gab,
hernach Oekolampad ebenso in lateinischer Sprache den eigentlichen
Schriftsinn («mens scripturae») erhob und schliesslich in einer deutschen
Predigt der Pfarrer von St. Peter, Phrygio, das zuvor wissenschaftlich Erar-
beitete fiir einen weiteren Kreis von Zuhdrern anwandte. Aufzeichnungen

! Zur Auslegungs- und Wirkungsgeschichte des Herrengebets vgl. U. Luz, Das Evan-
gelium nach Matthéus (Mt 1-7), Ziirich/Koln/Neukirchen-Vluyn 1985, 332-353 (EKK I/1).

2 E. Staehelin, Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads, Leipzig 1939,
580-585.



Ulrich Giibler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 119

der Ausleger haben sich nicht erhalten, und nur die Arbeit Oekolampads
lasst sich aufgrund von Nachschriften des Miinsterdiakons Johannes Gast
einigermassen abschétzen. Diese Aufzeichnungen erschienen ndmlich fiinf
Jahre nach Oekolampads Tod unter dem Titel «Enarratio in Evangelium
Matthaei» im Druck®. Angesichts dieser Uberlieferungssituation ist es mog-
lich, dass die Veroffentlichung nicht in allen Einzelheiten Oekolampads
Auffassungen widerspiegelt. Da jedoch andererseits die Enarratio durch
eine Widmungsvorrede von Oekolampads Nachfolger im Antistesamt, Os-
wald Myconius, gleichsam autorisiert ist, wird man mit nicht zu grossen
Abweichungen rechnen diirfen. Da Oekolampad das Vaterunser im Zusam-
menhang der kursorischen Exegese auslegte, boten ihm die Verse Mt 6, 5-8
die Moglichkeit, sich grundsétzlich zum Gebet zu dussern. In einer deutli-
chen Wendung gegen die spédtmittelalterliche Gebetspraxis sieht Oekolam-
pad den Wert eines Gebets nicht in Haufigkeit, Umfang oder Sprachschon-
heit, sondern in der entsprechenden Einstellung der Betenden. Mit der
Rede vom «stillen Kdmmerlein» oder von der «verschlossenen Tiir»
(Mt 6,6) wolle Jesus anzeigen, dass die Betenden, sei es allein, sei es in
Gemeinschaft, alle weltliche Ablenkung vermeiden miissten. Die Sinne
seien vor dusseren Eindriicken zu verschliessen, um sich so allein auf den
himmlischen Vater konzentrieren zu kénnen. Gebet wird nicht durch «Text»
oder durch Umstédnde gekennzeichnet, sondern dadurch, dass im Gespréch
der Seele mit Gott, diesem die Ehre gegeben wird. Deshalb spricht Oeko-
lampad von einer Gebetssituation bei der Schriftlesung oder bei der Feier
des Abendmahls®. Das Gebet diene dazu, sich in Erkenntnis der eigenen
sindhaften Lage innerlich auf Gott hin auszurichten. Denn obwohl Gott
wisse, was Menschen notig hitten (Mt 6,8b), miisse gebetet werden, damit
wir «umso mehr seine Giite anerkennen, dankbar sind und seine Gaben
recht gebrauchen»’. Auf diese Zielsetzung hin sei das Vaterunser angelegt®.
Jesus habe damit die Gebete seiner Zeit von abergldubischem Beiwerk
reinigen wollen. Zwar sagte Jesus nicht, dass nur das Vaterunser gebetet
werden diirfe — es gibe ja auch den Psalter —, wohl aber konnten alle Gebete
ihrem Inhalt nach auf das Herrengebet zuriickgefiihrt werden, denn dieses
enthalte alles, was zu einem Gebet notig sei. Was immer von Gott und vom
Menschen zu sagen sei, lasse sich dort finden.

Seine Einzelexegese erdffnet Oekolampad mit dem Hinweis darauf, dass
es zahlreiche Kommentare gébe, er sich deshalb sehr kurz fassen konne.

3 J. Oekolampad, Enarratio in Evangelium Matthaei, Basel 1536.
*A.a.0O.f. 82",

> A.a.0.f. 84",

® Die Auslegung des Vaterunsers selbst findet sich f. 84"-89".



120 Ulrich Gdabler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

Wahrscheinlich dachte er dabei in erster Linie an die Bibelauslegung der
Kirchenviter’, mit der er ausgezeichnet vertraut war. Zeitgendssische wis-
senschaftliche Kommentare zum Vaterunser beziehungsweise zum Mat-
théus- und Lukasevangelium sind dagegen spérlich. Der beliebte Matthéus-
kommentar Melanchthons vom Jahre 1523 verzichtete gar vollstindig auf die
Auslegung des Vaterunsers. Der Wittenberger rét den Lesern vielmehr an,
Luthers «Kommentar» einzusehen®. Tatséchlich handelt es sich dabei um
eine Reihe von Vaterunserpredigten, die ohne Luthers Zutun 1519 herauska-
men und ausdriicklich fiir Laien bestimmt waren’. Die Schrift erfreute sich
allerdings auch unter den Gelehrten grosser Beliebtheit' und fand rasch eine
ausserordentlich weite Verbreitung. Da Luther zudem das Vaterunser aus-
fiihrlich im Grossen Katechismus auslegte, diirfte Oekolampad auch ihn im
Blick haben. Obwohl er Luther nicht nennt, hat er dessen Predigten von 1519
zweifelsohne gekannt, denn sowohl im Grundsétzlichen wie in der Einzel-
exegese beriihrt er sich mit dem Wittenberger.

Den theologischen Schliissel zur Deutung des Vaterunsers fand Luther!
1519 im Aufweis einer durchgehenden Doppelstruktur des Gebets. Bei allen
Bitten gehe es darum, dass der Mensch zuerst erniedrigt werde, seine Ohn-
macht erkenne — und dann erhoht werde. Besonders eindriicklich sei dies an
der dritten Bitte «Dein Wille geschehe» zu erkennen®. Zwar legt Oekolam-
pad das Vaterunser nicht von dieser fiir Luthers Friihzeit so typischen Anti-
these her aus, aber er sieht die Gebetssituation ebenso von einem Gegensatz
bestimmt. Im Streit stiinde ndmlich die Durchsetzung menschlichen Hoch-
muts und die Anerkennung géttlicher Ehre. Da hinein werde das Vaterunser

1

7 Kommentare zum Vaterunser verfassten Tertullian, Cyprian, Origenes, Gregor von
Nyssa, vgl. K. B. Schnurr, Héren und Handeln. Lateinische Auslegungen des Vaterunsers
in der Alten Kirche bis zum 5. Jahrhundert, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien 1985, pas-
sim.

8 Ph. Melanchthon, Annotationes in Evangelium Matthaei iam recens in gratiam studio-
sorum editae, 1523, in: Melanchthons Werke in Auswahl Bd. 4, Giitersloh 1963, 161, 25-29.

M. Luther, Auslegung deutsch des Vaterunsers fiir die einfiltigen Laien, 1519, WA 2,
74-130.

'S, Stumpf empfiehlt am 2.7.1519 Zwingli die Verbreitung der Schrift, in: Huldreich
Zwinglis simtliche Werke Bd. VII, Leipzig 1911, 195, 3-5.

1 Zur Auslegung des Vaterunsers bei Luther sieche zusammenfassend V. Vajta, Luther
als Beter, in: Leben und Werk Martin Luthers von 1526-1546. Festgabe zu seinem 500. Ge-
burtstag, Bd. 1, hg. von H. Junghans, Berlin 1983, 284-286.

1 Luther, Auslegung 99-102; vgl. J. M. Lochman, Unser Vater. Auslegung des Vaterun-
sers, Giitersloh 1988, 70.



Ulrich Gdbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 121

gesprochen mit den Bitten, sein Reich in uns zu mehren®, seinem Willen
Anerkennung zu verschaffen", unsere Schuld wegzunehmen®. Ahnlich wie
bei Luther ist fiir Oekolampad die Siindenvergebung ein zentrales Motiv.
Beten bewirke die Ausrichtung des Gemiits auf Gott und mache die Beten-
den zu Gottvertrauten'. Wie sehr Oekolampad mit einem solchen Gebets-
verstdndnis bei Luther ankniipft, zeigt ein Vergleich mit Zwingli. Auch der
Ziircher Reformator spricht von Gottvertrautheit im Gebet, diese wird
allerdings nicht durch das Gebet bewirkt, sondern lduft der Gebetssituation
voraus. Ahnlich wie der Ziircher urteilen Erasmus', Faber Stapulensis'®
oder Martin Bucer”. Die Siindenvergebung kommt bei Zwingli nur am
Rande vor.

Innerhalb der Einzelexegese des Herrengebets féllt bei Oekolampads
Ankldngen an Luther am meisten die Auslegung der vierten Bitte auf.
Ocekolampad fasst ndmlich das «tédgliche Brot», den panis supersubstantialis
der Vulgata, ausschliesslich als iiberirdisches, himmlisches Brot?. Der
Mensch lebe weder aus seinen eigenen Kriften noch aus seinen eigenen
Werken, sondern allein aus dem Worte Gottes. Dieses himmlische Brot,
Christus selber, sei tdglich zur Seelenspeise notig. So werde alles erhalten
und bewahrt. Diese «spiritualistische Deutung»® entspricht der géngigen
Interpretation der Alten Kirche, wobei die Brotbitte seit Tertullian unter
Hinweis auf Joh 6,51 und Mt 26,26 hiufig mit dem Altarsakrament in Ver-
bindung gebracht wurde®. Ein solches Verstindnis blieb bis in die Reforma-
tionszeit vorherrschend, es findet sich auch bei Erasmus 1516 oder bei
Zwingli, der allerdings bei «Brot» ebenso an die materiellen Lebensbediirf-

B J. Oekolampad a.a.O. f. 86*-87".

" J. Oekolampad a.a.O. f. 87".

5 J. Oekolampad a.a.O. f. 88™".

1 «Excitantur affectus, si omnem spem in illum posuerimus. lam non occurrit aliud
nomen quo magis affectus nostri possunt excitari, quam nomine patris.», J. Oeckolampad,
a.a.0. f. 85", «Petenda enim ea sunt, quae maxime prosunt: id fieri solet in orationibus, per
quas deo familiares efficimur.», J. Oekolampad a.a.O. f. 84".

7 Erasmus von Rotterdam, Paraphrasis in Evangelium Matthaei, in: Desiderii Erasmi
Opera Omnia Bd. 7, Hildesheim 1962, 36-38.

18 Jacob Faber Stapulensis, Commentarii initiatorii in quatuor evangelia, Basel 1523,
f. 29",

¥ M. Bucer, Enarrationes perpetuae, in sacra quatuor evangelia, Strassburg 1530, f. 62",

*J. Oekolampad a.a.O. f. 87'-88'.

2 J,M. Lochman a.a.O. 76.

2 K.B. Schnurr a.a.O. passim.

2 Erasmus von Rotterdam, Annotationes Novi Testamenti, Basel 1516, 250.



122 Ulrich Gdbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

nisse denkt*. Der Luther von 1519 kannte keine Kompromisse. In immer
neuen Anldufen schirfte er ein, dass mit dem «téglichen Brot» Gottes Wort
gemeint sei, welches allein Trost in Elend, Anfechtung und Verzweiflung
schenke®. Dieses Brot komme durch Predigt und Altarsakrament zu den
Menschen®. Erst in der abschliessenden Zusammenfassung ridumte Luther
ein, unter «Brot» konne auch das leibliche Brot verstanden werden. Diesen
Gedanken fiihrte er allerdings nicht weiter aus. Von dieser Deutung der
Brotbitte riickte Luther nach 1519 véllig ab. Im Grossen Katechismus® etwa
bezog er die Bitte ausschliesslich auf die irdisch-zeitliche Existenz und ver-
stand unter «Brot» sowohl die téglichen Lebensnotwendigkeiten wie Klei-
dung und Nahrung als auch geordnete soziale, wirtschaftliche und politische
Verhiiltnisse®®. Von «Himmelsbrot» ist keine Rede mehr. Das Auffallende an
Oekolampads Deutung von 1531 ist nun, dass er diese Wendung nicht mitge-
macht hat, sondern dem frithen Luther verpflichtet blieb.

II

Das Basler Reformationsmandat vom 1. April 1529 stellte fest, man habe
im Namen Christi die widergottlichen Missbréauche der Messe abgeschafft,
und zugleich angeordnet, das Abendmahl entsprechend der Einsetzung des
Herrn zu feiern, ndmlich zur Erinnerung an dessen Leiden, aus Dankbarkeit
und zur Vereinigung in christlicher Liebe®. Die Feier selbst sollte mit einem
Stindenbekenntnis eréffnet werden, hierauf folge ein Psalmwort, das Allge-
meine Kirchengebet, Schriftlesung aus der Passionserzdhlung, Vermah-
nung, Einsetzungsworte, Vaterunser, Austeilung®. Das Mandat kniipfte mit

# H. Zwingli, Annotationes in Evangelium Matthaei, in: Huldrici Zuinglii Opera
Bd. VI/I, Ziirich 1836, 236, vgl. 405.

¥ M. Luther, Auslegung 105-115; keine andere Bitte legt Luther so ausfiihrlich aus wie
die vierte. Dasselbe trifft auf Oekolampad zu.

* M. Luther, Auslegung 112, 9f.

7 Martin Luther, Der Grosse Katechismus, in: Die Bekenntnisschriften der evange-
lisch-lutherischen Kirche, Gottingen *1959, 662-690.

% M. Luther, Katechismus 679-682; vgl. V. Vajta a.a.O. 285.

¥ Die Basler Reformationsordnung, 1529, in: Aktensammlung zur Geschichte der
Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang 1534, hg. von P. Roth, Bd. 3: 1528 bis
Juni 1529, Basel 1937, 393, 39-394, 5.

¥ Aktensammlung a.a.0. 394, 5-14. Die beste Darstellung der Basler Abendmahlsord-
nung findet sich bei M. Jenny, Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes bei den elsdssi-
schen und schweizerischen Reformatoren, Ziirich/Stuttgart 1968, 71-88.



Ulrich Gabler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 123

diesen knappen Bestimmungen an eine Gottesdienstpraxis an, wie sie Jo-
hannes Oekolampad an St. Martin zusammen mit einigen gleichgesinnten
Kollegen seit einiger Zeit gepflegt hatte. Greifbar wird diese Ordnung erst-
mals 1526, als eine Druckschrift erschien, welche die Formulare fiir Kinder-
taufe, Abendmahl und Krankenbesuche enthielt®. Danach kam beim friihe-
sten in Basel gebrauchten reformatorischem Abendmahlsformular das Va-
terunser zweimal vor. Die Feier begann mit einem Aufruf zur Selbstpriifung,
ob die «Geheimnisse» des Sakraments gewusst wiirden, denn im Abendmahl
werde ein Dreifaches bezeugt: Christus ist das Brot des Lebens; sein Leiden
vergibt die Siinden; die Gemeinde steht in der Einheit des Glaubens. Da-
nach folgen Credo, «Bannung», Allgemeines Kirchengebet mit einem leise
gesprochenen Vaterunser, Siindenbekenntnis, Psalmwort, Absolution, Le-
sung aus der Passionserzidhlung, Einsetzungsworte, Vaterunser, kurze Er-
mahnung, Austeilung und abschliessender Friedensgruss®. Mit der verbind-
lichen Einfithrung einer reformatorischen Gottesdienstordnung fiir ganz
Basel im Jahre 1529 wurde dieses Formular von 1526 wohl umgearbeitet, der
zweimalige Gebrauch des Vaterunsers jedoch blieb”. Allerdings riickte das
stille Gebet als Vorbereitung ganz an den Beginn der eigentlichen Mahlfeier.
Das laut gesprochene Herrengebet behielt seine Stellung zwischen Einset-
zungsworten und Austeilung — und iiberdauerte dort alle Basler Liturgiere-
formen bis zum Jahre 1826,

Dass Oekolampad dem Vaterunser diesen Platz nach den Einsetzungs-
worten einrdumte, scheint nicht iiberraschend, denn das Vaterunser ist seit
dem vierten Jahrhundert als Teil der Kommunionsfeier bezeugt”. Am Be-
ginn dieser Entwicklung diente es als Eroffnung der Vorbereitung auf die
Kommunion. Seit Ende des sechsten Jahrhunderts verdnderte sich seine
Stellung, indem es, unmittelbar nach den Kanongebeten gesprochen, sehr
eng an die Austeilung heranriickte. Damit wurde in einer spiritualistischen
und sakramentalen Deutung des Vaterunsers uniibersehbar der Zusammen-
hang von Brotbitte, Seelenspeise und Altarsakrament zum Ausdruck ge-

3! Form und gstalt Wie das Herren Nachtmal / Der kinder Tauff / Der Kranken haym-
suochung zuo Basel gebraucht und gehalten werden, 0.J.; moderne Edition bei J. Smend,
Die evangelischen deutschen Messen bis zu Luthers Deutscher Messe, Gottingen 1896,
213-221.

7. Smend a.a.O. 214-219.

¥ Gedruckt bei M. Jenny a.a.O. 144-157.

3 K.G. Gétz, Die Geschichte der Basler Liturgie seit der Reformation, in: Schweizeri-
sche Theologische Zeitschrift 25 (1908), 158.

% Zur Stellung des Vaterunsers in der Geschichte der Messe siehe J. A. Jungmann,
Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklidrung der romischen Messe, Bd. 2, Wien *1949,
335-353.



124 Ulrich Gdbler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

bracht. Eigentiimlich ist nun, dass der Basler doppelte Gebrauch des Vater-
unsers und insbesondere das Zusammenriicken von Einsetzungsworten und
Herrengebet in den anderen zeitgenodssischen reformatorischen Liturgien
nicht vorkommt. Zwar konnte Luther in der Formula missae, 1523, Vaterun-
ser und Friedensgruss noch nahe an die Austeilung heranriicken, doch kam
ihnen dort die Aufgabe von allgemeinem Siindenbekenntnis und Absolu-
tionsformel zu™.

In der Deutschen Messe von 1526 sah Luther nach der Predigt eine fest
formulierte Paraphrase des Vaterunsers vor, sie sollte als Vermahnung fiir
solche, die zum Sakrament gehen wollen, dienen®. In den Liturgien von
Strassburg (1526), Ziirich (1525, 1529), Bern (1529), Neuenburg (1533) und
Genf (1542) machte das Vaterunser wohl Teil der Abendmabhlsfeier aus,
doch stets in Verbindung mit einer Ermahnung oder einem Fiirbittengebet,
und nie nach den Einsetzungsworten®. Die Eigentiimlichkeit der Basler
Regelung ruft nach einer Erklidrung.

Der Gebrauch des Vaterunsers in der Basler Liturgie schloss sich sicher-
lich bei der altkirchlichen und mittelalterlichen Messpraxis an. Das ist umso
iberraschender als Oekolampad ansonsten iiberaus radikal mit dem liturgi-
schen Erbe der Messfeier gebrochen hat*. Allerdings ordnete sich diese
Stellung in Oekolampads Deutung des Herrengebets ein, denn das Gottes-
dienstformular von 1529 sagt, das Vaterunser werde gesprochen, «damit
aber noch warhaftiger sey unser danksagung...»*. Mit «Danksagung» ist
nichts anderes gemeint als das Abendmabhl selbst, die Eucharistie. Mit der
Feier wird fiir das Hochste gedankt, was Menschen von Gott empfangen,
namlich Vergebung der Siinden aufgrund von Christi Leiden und Sterben.
Nach Oekolampads Uberzeugung beriihren sich Abendmahl und Herrenge-
bet in ihrem eigentlichen Anliegen, denn beide sind Ausdruck der Dankbar-
keit fiir Gottes Giite und Anerkennung seiner Ehre. Wegen dieses inneren
Zusammenhanges bekommt Oekolampads «spiritualistische Deutung» der
Brotbitte einen tieferen Sinn. Das Bekenntnis des Angewiesenseins auf das
Brot des Lebens macht die Verbindung von Herrengebet und Eucharistie
offenbar. Eine «materialistische» Interpretation der vierten Bitte hétte die-
ses Bekenntnis geschwécht.

36 M. Luther, Formula missae et communionis pro ecclesia, in: Martin Luther Studien-
ausgabe, Bd. 1, Berlin 1979, 377, 19-378, 3; vgl. Leiturgia. Handbuch des Evangelischen
Gottesdienstes, Bd. 2, hg. von K. F. Miiller und W. Blankenburg, Kassel 1955, 539f.

37 M. Luther, Deutsche Messe, 1526, WA 19, 95,19-96,19.

% M. Jenny a.a.O. 23, 55, 127, 151, 176.

¥ M. Jenny a.a.O. 77, 80.

4 Zitiert bei J. Smend a.a.O. 219.



Ulrich Gibler, Das Vaterunser in der Basler Reformation 125
111

Das Reformationsmandat vom 1. April 1529 legte auch die Pflichten der
Pfarrer fest. Darunter findet sich der Auftrag an die Leutpriester, die Jugend
nicht zu vergessen, sondern in Gottesfurcht und christlicher Zucht zu erzie-
hen. Es erschiene deshalb ratsam, die sieben- bis vierzehnjéhrigen Kinder
viermal im Jahr zu einer 6ffentlichen Zusammenkunft einzuberufen, um sie
zu befragen, «ob sy betten konnen, auch die bott des herren wissend, . ..und
demnach sy in glauben und liebe gottes tugentlich underwisen»*. Uber die
praktische Durchfiihrung dieses Konzepts einer solchen viermal jidhrlich
stattfindenden Jugendunterweisung in den einzelnen Kirchengemeinden ist
allerdings nichts bekannt, wie der religiose Jugendunterricht iitberhaupt im
dunkeln bleibt. Immerhin hat sich aus dem Jahre 1537 als Beigabe zur
Agenda fiir Trauung, Taufe und Abendmabhl ein Basler Katechismus, «Kin-
derbericht» genannt, erhalten. Er soll auf Oekolampad selbst zuriickge-
hen*. In Frage-und-Antwort-Form verfasst, prigt der Katechismus Grund-
kenntnisse zu Lehre und Leben der Christen ein. Dabei werden, wie iiblich,
Glaubensbekenntnis, Zehn Gebote und Vaterunser abgefragt. Eine Erldu-
terung des Vaterunsers erfolgt nicht, nur der Anhang bietet ein Vaterun-
serlied, das allerdings aus dem Erfurter Gesangbuch von 1527 ibernommen
wurde®. Im Katechismusunterricht der dreissiger Jahre diirfte also die in der
wissenschaftlichen Exegese erarbeitete und in der Liturgie angewandte
Deutung des Vaterunsers keine besondere Rolle gespielt haben. Spitere
Basler Katechismen, die wohl mit Erlduterungen versehen sind, lassen kaum
mehr etwas von Oekolampads Gebetsauffassung erkennen.

Im Jahre 1544 erweiterte Oswald Myconius den «Kinderbericht», indem
er unter anderem das Vaterunser mit einer Erlduterung versah. Diese ant-
wortet auf die Frage «Warum biétest du?» mit dem Satz: «Das yederman
begire den nammen Gottes zuo heiligen / vad jm zuo wolgefallen / und ich
ouch sinen willen thue»*. Von Siindenbekenntnis oder Dankbarkeit ist
keine Rede mehr, und die Auslegung insgesamt fillt durch ihre ethische
Zuspitzung auf. Die Brotbitte bezieht Myconius auf die leiblichen Bediirf-
nisse, doch rdumt er auf eine entsprechende Frage ein, dass, «wie etlich
meinend»*, auch an das geistliche Brot, welches Christus oder das Wort des

4 Aktensammlung a.a.O. 389, 37-39.

# Form der Sacramenten bruch wie sy zuo Basel gebrucht werden mit sampt eynem
kurtzen kinderbericht, Basel 1537. Siehe E. Stachelin, a.a.O. 586-589.

# E. Staehelin a.a.0. 588, Anm. 1.

# Agendbiichlin der Kirchen zu Basel, Basel 1569, 29".

# Agendbiichlin a.a.O. f. 30".



126 Ulrich Gabler, Das Vaterunser in der Basler Reformation

Evangeliums sei, gedacht werden diirfte. Immerhin hatte Myconius die
eindrucksvolle Vaterunserauslegung seines Vorgingers Johannes Oekolam-
pad noch nicht ganz vergessen.

Ulrich Gdébler



	Das Vaterunser in der Basler Reformation

