Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel "Amen"
Autor: Seybold, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen»

Mein Beitrag zur Festgabe der Theologischen Fakultit fiir Jan Mili¢ Loch-
man ist eine Besinnung iiber den Weg einer liturgischen Lehnformel aus der
hebriischen Sprache und dem jiidischen Gottesdienst, die in unser aller Mun-
de ist. Es mochte der gedankliche Stationenweg, der in diesem Rahmen nur
moglich ist' und der vor allem die iltesten Zeugnisse beriihrt, den systemati-
schen Theologen interessieren. Denn er fithrt ja — wie bekannt — mitten durch
das Spannungsfeld theologischer Zentralbegriffe, die aus derselben Wortwur-
zel stammen wie *a@men, nidmlich «Glauben» ("mn Hif.), «Treue» (*“mina)
und «Wahrheit» (**maet) hindurch. Auch ist es die Aufgabe der historischen
Theologie, an die Herkunft unserer liturgischen Sprache zu erinnern.

1. Ein Blick in das Novum Testamentum Graece zeigt, dass die Uberliefe-
rung des Vaterunsers nach Mt 6,9-13 (par. Lk 11,2-4) im Hauptstrom der
Textzeugen weder die Schlussdoxologie noch die liturgische Formel « Amen»
enthalten hat. Diese begegnen vielmehr erst in dem frither «Reichstext»
genannten Zweig der Uberlieferung, der in Antiochien und spiter in Kon-
stantinopel verbreitet war. Sie sind dann, «da Erasmus solche spiten Hand-
schriften beniitzte,” in den sogenannten Textus receptus eingegangen, auf
dem u.a. auch Luthers Ubersetzung beruht. Die Hinzufiigung hat indes
insofern ihr Recht, als Gebete zur Zeit Jesu offenbar grundsitzlich mit
liturgischen Schlussformeln gebetet wurden. Diese wurden aber — weil je-
weils frei zu gestalten — in den Evangelien nicht iiberliefert. *auyv war also
auch schon fiir das Gebet Jesu und fiir die betende Jiingergemeinde wie auch
fiir die Evangelisten, vor allem im Anschluss an eine Doxologie, ein mogli-
ches und durchaus gebriuchliches Gebetssiegel.” Die Textiiberlieferung hat
diese Moglichkeit dann mit mancherlei Variationen fixiert.*

' Vgl. neben den Artikeln in den Worterbiichern und Lexika: A.R. Hulst, Het woord
«Amen» in het Oude Testament, Kerk en Eeredienst 8(1953) 50-68; E. Pfeiffer, Der
alttestamentliche Hintergrund der liturgischen Formel «Amen», KuD 4(1958) 129-141;
S. Talmon, Amen as an Introductory Oath Formula, Textus 7(1969) 124-129.

2 Novum Testamentum Graece 1956%%, 13*.

? Nach J. Jeremias gab es im Judentum zur Zeit Jesu zwei Formen des Gebetsschlusses,
den fixierten Schluss und den vom Beter frei formulierten Schluss, hatimma («Siegel»)
genannt. Urspriinglich war das Vaterunser ein Gebet mit «Siegel» ... Ende des 1. Jahrhun-
derts n. Chr. hat sich eine feste Form der Doxologie . ..eingebiirgert, und zwar stufenwei-
se», Neutestamentliche Theologie I, Giitersloh *1973, 196.

4 NT26_



110 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel « Amen»

2. Das Lehnwort aus dem Hebriischen, schon in der Septuaginta gele-
gentlich transkribiert und nicht {ibersetzt,’ ist aller Wahrscheinlichkeit nach
auch in der hebriischen Sprache ein Lehnwort, und zwar aus dem Agypti-
schen.® Dafiir sprechen jedenfalls einige Indizien. Das égyptische Lexem mn
mit der Bedeutung «dauern; bleiben; dauernd»’ scheint in irgend einer Form
der Ausgangspunkt fiir die hebrédischen Worter der Wurzel °mn I mit der
Grundbedeutung est>, <bestindig (sein)> gewesen zu sein. Anzeichen fiir
eine Rezeption sind die offensichtliche Abdréngung der genuin hebriischen
Waurzel *mn II <hegen>, <pflegen> in die Nische nominaler Bildungen® sowie
das Konkurrenzverhéltnis zu der grossen akkadischen und hebréischen
Wortgruppe kiin <est>, <gerade sein>, wozu auch die in unserem Zusammen-
hang besonders interessante Interjektion ken ¢a», <o ist es>, gehort. Anzei-
chen dafiir sind weiter die denominale Verarbeitung und Verwendung des
dgyptischen Wortes in den Stammformen Nifal und Hifil®’ und nicht zuletzt
die auffillige Streuung der relativ wenigen' Belege von ‘a@men, nicht zu
sprechen von dem schwer bestimmbaren Stellenwert von amen in der Grup-
pe der Affirmativpartikel." Es ist also zu vermuten, dass das Wort *amen
Wiedergabe einer von dgyptischem mn gebildeten Wortform ist,” die in die
in vielen Sprachen offene und aufnahmebereite Wortgruppe® der Partikel
mit bestitigender Funktion der hebriischen Sprache eingegangen ist." Die
semantischen Komponenten von “amen sind — so méchte man annehmen —

* Die Septuaginta iibernimmt drei Mal dunv (Neh 5,13; 8,6; I Chr 16,36), iibersetzt
Jer 28(35),6 mit dinvdig, Jes 65,16 mit dAndivdg, alle andern Stellen mit yévolto.

® Die friiher schon gedusserte Vermutung bedarf einer Wiedererwigung.

7 E. Erman - H. Grapow, Agyptisches Handworterbuch, Darmstadt 1961, 63; A. Gar-
diner, Egyptian Grammar, London *1973, 568. Koptische Aussprache: MOYN.

8 Die Situation ist zusitzlich verschirft durch die Kollision mit einem zweiten Lehnwort
’mn aus dem Akkadischen: ummanu —mn Handwerker» — mn I11.

? HAL 62; Ges™® 73f. Zu verweisen ist der Kiirze halber auf die theologischen Worter-
biicher: Th(WNT VI (A. Weiser) ThWAT I 313-348 (A. Jepsen) und THAT I 177-209
(H. Wildberger).

1 Im masoretischen Text 30 Mal, ohne die Wiederholungen etwa 12 Stellen.

I 7u der Wortgruppe gehoren: “ak <ja, allein/nur>; *ap qa, sogar>; hen «sieh/da>; ki ja,
firwahr; ken <ja, so (ist es)> und *amen.

2 Mit prosthetischem Alef, vgl. W. Gesenius — E. Kautzsch, Hebriische Grammatik,
§ 19m, wie bei ken/’aken. Fiir fremde Herkunft spricht nach H. Bauer—P. Leander, Histori-
sche Grammatik der hebriische Sprache, 473/5, die Bildung e — @ bei “emiin, vgl. ’ebiis
Krippe> (akk.), “etin <Leinwand> (dgypt.?) u.a. (473 ap—dp). Vgl. o. Anm. 7. Offenbar
haben auch die Nomina primére Beziehungen zu der dgyptischen Wortgruppe.

B Ein sprachlich dhnlich gelagerter Fall ist z. B. das englisch-amerikanische O.K./OK/
okay.

“ Dasselbe gilt fiir die stirker hebraisierten Wiedergaben, die als Varianten zu *amen
anzusehen sind: omna; omnam; ‘umnam.



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel « Amen» 111

Ausdruck der Bestitigung, Interjektion ohne feste syntaktische Bindung (in
der Regel), Antwortfunktion (reagiert auf vorhergehende Rede), Klangfar-
be: weltldufig, weltoffen, international (mit Vorbehalt).

3. Es ist von daher zu vermuten, dass die Wortgruppe °mn I, jedenfalls in
ihren verbalen Zweigen, noch direkte Beziehungen zu dem Sprechakt des
Formelworts hat, was die gelegentlich gedusserte Annahme sogenannter
delokutiver Bedeutungen® bestiitigen wiirde. Auffillig ist ja ohnehin, dass
sich zumindest eine grosse Zahl der Belege auf «verbale» Vorginge, d.i. auf
mit dem Akt des Sprechens verbundene Sachverhalte bezieht: Spruch,
Wort, Aussage, Gesetz etc.,' so dass die Ubersetzung «’amen-Sagen» fiir ein
delokutiv-deklarativ verstandenes Hifil gegeniiber anderen Ableitungen wie
«innerlich kausativ» u.a. nédher liegt und fiir das Nifal die Wiedergabe
«bestitigt», «bewihrt», «anerkannt» im Sinne von: «mit *amen belegt» sehr
zu erwiigen wire.”” Doch darf ein bleibender Kontakt mit der dgyptischen
Wortgruppe vor allem im Nominalbereich nicht ausgeschlossen werden. Mir
scheint, es sei zugunsten einer delokutiven oder responsorischen Grund-
komponente beim Gebrauch des Verbums °mn I zu pliddieren, was natiirlich
fiir das Verstindnis des «Sprechakts des Glaubens» nicht bedeutungslos ist,
besonders im Blick auf andere, aus der persénlichen Frommigkeit gewachse-
ne, Glaubensformen /hsh <Zuflucht suchen> oder bth «vertrauen>.®

4. Der einigermassen sicher datierbare ilteste Beleg fiir den interjektio-
nalen Gebrauch des Wortes *amen ist ] Kon 1,36 in der sogenannten Thron-
nachfolgegeschichte aus der frithen Konigszeit. Als der altgewordene David
endlich im Nachfolgekonflikt Stellung bezog und an seine letzten Gefolgs-
leute Anweisungen zur Wahl Salomos erteilte, da antwortete ihm der Gene-
ral Benaja, Kommandeur der Soldnertruppe, militidrisch knapp: «’amen! So
tue ..."” mein Herr, der Konig». Der Soldat quittiert den Befehl mit *amen
und macht sich an die Durchfithrung. Der vollig profane Ausruf — jedenfalls
in der Erstfassung — scheint zum soldatischen Stil an Davids Konigshof zu
gehoren. Es wiire nicht erstaunlich, wenn er dgyptischem oder internationa-

5 Der Begriff nach D.R. Hillers, Delocutive Verbs in Biblical Hebrew, JBL 86 (1967)
3201t.

16 Zu verweisen ist auf die Lexika.

" Auch dies kann nur angedeutet werden. Testfille in besonderem Sinne sind Jes 9,7
und die Glaubensaussagen mit “mn Hif. wie Gen 15,6; Ex 4,31; 14,31 u.a.

% Vgl. die Artikel in den theologischen Worterbiichern.

¥ Hier besteht eine textliche Unsicherheit. Der MT liest: «’amen. So spreche Jhwh, der
Gott meines Herrn, des Konigs». Doch ist diese Lesart wahrscheinlich von 1,37 her
beeinflusst und ist eine Ubermalung des urspriinglichen: «So tue...». Vgl. die Septuaginta:
«So beglaubige (miotdoal «verbiirgen>) der Herr. . .», die auf diese Weise ihr Verstindnis
des *amen-Sagens an dieser Stelle definiert! Vgl. o. Anm. 5.



112 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel « Amen»

lem Militdrjargon entspriche. Auch wire er nicht die einzige Anleihe, die
der Konigshof bei den Agyptern gemacht hat.

Profan ist auch die Verwendung des Wortes im Bittgesuch eines Erntear-
beiters an den «Statthalter», das auf einem in Yavneh-Yam gefundenen
Ostrakon aus dem letzten Drittel des 7. Jahrhunderts iiberliefert ist.”” Dort
schreibt ein Erntearbeiter (oder ldsst schreiben), es sei ihm sein Gewand
verpfindet worden, weil er bei Arbeitsschluss nicht auffindbar war und
deshalb in den Verdacht kam, sich vor der Arbeit gedriickt zu haben: «Alle
meine Briider werden es mir bezeugen, die mit mir ernten in der Glut (der
Sonne), meine Briider werden es mir bezeugen: *mn nqtj «ja, ich bin schuld-
los» (Z. 10f.). Die Arbeitskollegen werden seine Aussage bestétigen, indem
sie ’amen sagen, d.1. ja, richtig, es ist so — jedenfalls stellt es der Beschuldigte
so dar. Bestédtigung einer Aussage durch Zeugen ist die Funktion des Wortes
in diesem rechtlichen Zusammenhang: Der Zeuge bestitigt die Richtigkeit.

Profan ist auch die in Jer 28,6 bezeugte Verwendung zu nennen, mit der
Jeremia die symbolische Demonstrationshandlung seines Kollegen und An-
tipoden Hananja quittiert — er zerbrach bekanntlich die von Jeremia getrage-
nen Jochstangen —: «’amen. So tue «/hwh» (vgl. 1 Kén1,36). Auch diese
Bestitigung wider Willen ist knapp, formelhaft, fast zu knapp und so mit
horbar skeptischem Unterton vorgebracht, und zeigt, dass Jeremia wiinscht,
die Worte des Hananja méchten sich bestiitigen.” Doch der Wunsch ist kein
guter Zeuge.

5. Neben diesen wenigen profanen Belegen fiir *amen — es sind méglicher-
weise zugleich die dltesten — sind die etwas zahlreicheren Varianten ‘omna /
‘omnam |/ 'umnam zu stellen, die das Bild ein wenig bereichern. Doch sind
diese Ausdriicke als Adverbien viel stirker syntaktisch gebunden. Immer-
hin, ihr Charakter als betonte Bestitigung scheint noch deutlich hindurch.
«Sollte ich tatsichlich noch Mutter werden konnen?» (Gen 18,13)* — «Auch
ist sie wirklich meine Schwester, die Tochter meines Vaters» (Gen 20,12). -
«In der Tat, ich bins gewesen» (Jos 7,20). — «Und nun, es ist wahr, dass ich
der Loser bin» (Ruth 3,12). — « Es ist ja wahr, Jaiwh: Die Konige von Assyrien
haben alle Volker und ihr Land verheert» (I Kon 19,17/Jes 37,18). — Dazu
kommen die spéten, aber sehr typischen Hiobstellen (9,2; 12,2; 19,4f.;
34,12; 36,4), z.B.: «Gewiss, ich weiss, dem ist so» (9,2). — «Denn das ist

2 H. Donner - K. Rollig, Kanaaniische und araméische Inschriften, Wiesbaden *1966,
Nr. 200 (unsicherer Text). Vgl. J. Naveh, A Hebrew Letter from the Seventh Century,
IEJ 10 (1960) 129-139 P1. 17.

' W. L. Holladay, Jeremiah II, Hermeneia, 126ff.

* In Fragen, welche die bestitigende Antwort: *amen, "umnam oder >~omnam vorweg-
nehmen, noch Num 22,37; I Kon 8, 26f. Par., Ps 58, 2.



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel « Amen» 113

gewiss, Gott tut kein Unrecht» (34,12). Alle Stellen haben Antwortcharak-
ter oder sie provozieren die Antwort, die formelhaft: Ja lauten wird. Doch
dieses Ja trdgt den Ton, bestitigt, ist ein zweites Ja, das ein erstes bestitigt,
und hat insofern das Gewicht einer (zweiten) Zeugenaussage. Sie treten in
Parallele zu den kurzen Bestédtigungen von Zeugenaussagen mit **“maet,
z.B.: «Und ist es dann wahr, dass die Sache wirklich so steht» (Dt 17,4,
vgl. 22,20). — «Sie (scil. die Gotter) mogen ihre Zeugen stellen, dass sie
Recht behalten; die sollen horen und sagen: “maet — es ist wahr
(Jes 43,9)».23

6. Strukturell dhnlich wie im profanen Bereich ist der sakrale Gebrauch
der Kurzformel als Ausdruck der Bestéitigung, welche je nach Situation eine
Kenntnisnahme, Anerkennung und Selbstverpflichtung einschliesst. Wie
der General auf den Befehl des Konigs reagiert der Prophet auf einen
Auftrag seines Gottes. Nach Jer 11,5 quittiert Jeremia den Verkiindigungs-
auftrag, an die Worte des Bundes und an die Heilsdaten zu erinnern, mit
«amen, Jhwh».** Diese Antwort driickt Bereitschaft zum Gehorsam in
knappster Form aus.

Das Alter des in Num 5 iiberlieferten Ordalrituals ist nicht eindeutig
bestimmbar, ist aber wohl hoher als das der Priesterschrift und des Deutero-
nomiums. Die des Ehebruchs verdéchtigte Frau muss, nachdem der Priester
ihr den Fluch vorgesprochen hat, ihn nicht wortlich nachsprechen, sondern
durch die Formel: *amen, *amen bestitigen und anerkennen (5,22), ehe sie
den Fluchbecher trinken muss. Die Formel fungiert hier anstelle des eigenen
Sprechens der Selbstverfluchung — wovor man offenbar zuriickschreckt —
und driickt zugleich im Voraus die Anerkennung des ergehenden Gottesur-
teils aus. Die Wiederholung dient der Bestédtigung der ersten Anerkennung
und hat wohl den Sinn einer Selbstbezeugung.

Der sicher ilteste kollektive Gebrauch der Formel wird in Dt 27,11-26
bezeugt, einem wohl vordeuteronomistischen, sichemitischen Ritual, das
eine Verfluchung verborgener Delikte jeweils mit der Formel ’amen vom
«ganzen Volk» bestétigen lésst, z. B.: «Verflucht ist, wer seinen Vater und
seine Mutter verunehrt! Alles Volk soll sprechen: So sei es» (27,16).% Bestii-
tigung, Anerkennung, Verpflichtung zur Beachtung driickt sich in einem
offentlichen kultischen Bekenntnis aus. Zum ersten Mal begegnet hier das
Wort als liturgische Formel konfessorischen Charakters im Munde einer

# Das Gegenteil dazu ist: Saeqaer «falsch!» (Il Kén 9,12; Jer 37,14; 40,16).

* Die Rede ist deuteronomistisch konzipiert und wohl nicht jeremianisch.

» Vgl. den Ritus der hethitischen Soldateneide, wo mit der Fromel «So sei es» die
Verfluchung bestitigt wird. Dazu nochmal I Kén1,36. ANET? 353f.; M. Weinfeld,
ThWAT I 803.



114 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen»

Gemeinschaft, wie es dann spater zum festen Brauch wird (vgl. Neh 5,13).
Dabei entwickelt sich eine besondere Affinitit der Formel zur Doxologie:*
«Gelobt sei Jhwh, der Gott Israels, von Ewigkeit zu Ewigkeit! Und alles
Volk sprach: <Amen> und <Lob fiir Jawh>» (I Chr 16,36). Man spricht das
Amen auf den Lobpreis im Gebetsgestus «mit erhobenen Hinden»
(Neh 8,06).

7. Der sehr seltene Gebrauch der Formel im Psalter beschrénkt sich auf
editorische Zwischentexte, die das Buch in fiinf Teile gliedern® (41,14;
72,19; 89,53; 106,48, doppeltes Amen, ausser an der letzten Stelle®®). Aus
der Tatsache, dass die Zwischendoxologien im ersten und zweiten Psalter-
drittel den Einzelpsalterabschliissen entsprechen — Davidpsalter 1 3—41; Da-
vidpsalter II 51-72 (V. 20); Asaphpsalter mit Anhéngen 73-89 (V. 53) —,
sowie aus der Tatsache, dass im letzten Drittel das Prinzip nicht mehr zur
Anwendung kommt, kann man schliessen, dass es sich urspriinglich um
Teilrollen gehandelt hat, die jeweils mit den formelhaften Wendungen abge-
schlossen wurden®. Der letzte Teil war wohl als Rest- und Sammelrolle
gedacht fiir weitere Texte, die zwar nach Gruppen zusammengestellt wur-
den, aber nicht mehr in der gleichen Weise zur liturgischen Verwendung
vorgesehen waren. Daraus ergaben sich dann zuletzt die fiinf Psalmrollen =
Psalmbiicher. Die urspriingliche Funktion aber der Rollenschlussdoxologie
ergibt sich aus I Chr 16 im Vergleich mit Ps 106. Die meisten Psalmtexte
haben keinen eigentlichen Schluss, jedenfalls keine Doxologie, und enden
oft tiberraschend abrupt. Offenbar bilden nun die Doxologien am Buch-
schluss so etwas wie einen Vorschlag fiir die liturgische Praxis: Jeder Einzel-
text oder jede Textgruppe soll mit einer solchen Doxologie gesprochen
werden. Damit wird das Psalmgebet mit «Siegel» und «personlicher Unter-
schrift» versehen. Die Funktion einer persdnlichen Unterschrift hat die
Aneignung und Anerkennung, des Lobpreisbekenntnisses zuerst, und dann
wohl auch der Aussagen des jeweiligen Psalmtexts. Dies geschieht durch
Aussprechen der Formel, einfach, zweifach oder vielfach, d. h. meist in einer

% Die Doxologie hat von Natur aus dieselbe Funktion der Anerkennung und Bestiiti-
gung, vgl. z. B. die Gerichtsdoxologie.

7 Vgl. H. Gese, Die Entstehung der Biichereinteilung des Psalters, in: FS J. Ziegler,
Wiirzburg 1972, 57-64; E.Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters,
ThZ 40(1984) 114-120.

* Einfach wie I Chr 16,36, in der Septuaginta auch in Ps 106,48 verdoppelt.

? Ps 106,48 gehort mit dem einfachen *amen offenbar zum Psalmtext hinzu, was durch
das nachfolgende Hallelu-Jah bestitigt wird (Inclusio). Zum literarischen Brauch, Amen
bei Abschriften als Buchschlussbezeichnung zu verwenden, vgl. Tob 14,15; Jud 16,25; 11
Makk 7,23; IV Makk 18,23, dazu Taan und das NT, s. TRE II 386ff. (J. Jeremias).



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen» 115

Gemeinschaft der Amen-Sprechenden.” Das gesprochene Amen vereinigt
viele Einzelne zu einer Gemeinde. Dies ist das Ziel der liturgischen Nach-
schrift.”

8. Die liturgische Verwendung der Formel etabliert sich im altjidischen
Gottesdienst und wird in den friihchristlichen Gottesdienst iibernommen.
Im jiidischen Gottesdienst wird der Gebrauch zunehmend bis ins Einzelne
geregelt.” Fiir die vorchristliche Zeit ist dabei charakteristisch, dass einmal
der Rechts- und Zeugnischarakter der laut auszusprechenden Formel erhal-
ten bleibt. Wer nicht einstimmt, riskiert Konsequenzen (Jub 4,5). Zweitens
ist charakteristisch, dass die feste Erwartung entsteht, dass auf das Gebet
das Amen wie ein Echo folgt. Die Reaktion ist liturgisch eingeplant. In der
Grossen Synagoge von Alexandria signalisierte man «with a flag from the
central reading platform..., when to respond «Amen» after blessings».
Jedes Gebet oder Lob wartet auf sein Amen. «Indem man es mit Amen
beendete, schloss man sich ihm an.»* Drittens ist bedeutsam, dass die
Verwendung von Amen als Schlussformel eigener Gebete und vom Beter
selbst gesprochen noch sehr selten ist (z. B. Tob 8,7f.; vgl. Taan 4,8). Dabei
verschiebt sich der Sinn von der bekennenden und verpflichtenden Deklara-
tion zum Erfiillungswunsch, wie es sich schon in der hdufigen Wiedergabe
der Formel als Wunsch in der Septuaginta (yévoito) andeutet. Wo allerdings
—viertens — die hebriische Formel erhalten bleibt,* bewahrt sie den Rechts-
und Zeugnischarakter der urspriinglichen Verwendung. Man kann das an
den Qumran-Texten beobachten.” Die friihe christliche Gemeinde schliesst
sich darin der jiidischen Gemeinde an. Dort ist Amen explizit als Teil einer
Liturgie bezeugt.”® Doch ist dies zunichst noch selten, auch im Synagogen-
gottesdienst, wo Amen im Anschluss an das araméische Qaddisch-Gebet
seinen Platz bekam. Die hebriische Formel wird weiter beniitzt. Das Bei-
spiel aus Korinth mag hier fiir viele stehen. «Wenn du es (scil. das Loben)
nur im Geist tust und ein Unkundiger anwesend ist, so kann er zu deinem

% Midrasch Tehillim: «one Amen is for this world, and the other Amen is for the
world-to-come», W. G. Braude, The Midrash on Psalms, New Haven 1959,83.194. Zum
doppelten und mehrfachen Gebrauch von Amen im Alltag oder im Zauberwesen vgl.
E.R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period II, 1953.

3 Mit besonderem Hinweis auf die Studie von E. Jenni (0. Anm. 27).

32 Vgl. ThWNT 1 339-342.

3 Zitate: H. Schlier 339; Enc. Jud. II 803 (Suk 51b).

3 S.0.Anm. 5: als Lehnformel Neh 5,13; 8,6; I Chr 16,36, dazu Tob 8,8; 14,15 u.a.

¥ 7.B. 1QS 1,20; 2,10.18.

** Wo, wie vor allem hiufig bei Paulus, nach einer Doxologie ein Amen folgt, ist es
wohl als «Vorlage» oder als Vorschlag fiir den Horer oder Leser zu verstehen, in das Amen
einzustimmen (vgl. Rom 1,25; 9,5; 15,33 u.0.).



116 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen»

Dankgebet das Amen nicht sagen; denn er versteht nicht, was du sagst»
(I Kor 14,16).” Das liturgische Amen reprisentiert so ein Stiick §kumeni-
scher Gemeinsamkeit im Gottesdienst, wie es nach Apk 5,14 ja auch zur
himmlischen Liturgie gehort, an der die ganze Schopfung teilhat.®

9. Joachim Jeremias hat darauf hingewiesen, dass «in den Evangelien. ..
amen . . . ausnahmslos benutzt» (wird), «um eigene Worte einzuleiten und
zu verstidrken, und zwar in diesem prizedenzlosen Sprachgebrauch streng
auf die Worte Jesu beschrinkt». Er sah in diesem Sprachgebrauch eine
«sprachliche Neuschépfung Jesu».” In der prophetischen Botenformel: «So
spricht Jawh» erkannte er das einzige Analogon zu dem ’aunv Aéyw Oulv
«wahrlich,* ich sage euch», mit dem Jesus seine Worte einleitete und damit
«seine Vollmacht zum Ausdruck» brachte. Die Frage nach dem «nicht-
responsorischen Amen» als einer singuldren Verwendung der Formel in den
Worten Jesu loste in der neutestamentlichen Forschung eine lingere Diskus-
sion aus.” Vielleicht darf daran erinnert werden, dass der Sprachgebrauch
zumindest in dem Ostrakon von Yavneh Yam, vor allem aber in der adver-
bialen Verwendung der Formel ’omna/-am in der spaten Weisheit (Hiob) der
Rede Jesu am nédchsten kommen. Das wiirde bedeuten, dass in Jesu Einlei-
tungsformel weniger die prophetische als die weisheitliche Rede- und Lehr-
form zum Tragen kommt. Ein Satz wie: «Denn wahrlich: Meine Worte sind
nicht Liige; ein Mann vollkommener Einsicht spricht mit euch» (Hi 36, 4)%
steht z. B. Jesu Wort: «Wahrlich ich sage euch: Kein Prophet ist angenehm in
seinem Vaterlande» (Lk 4,24) recht nahe, wenngleich das betonte Ich sage
euch und die Formel *amen dort selbst keine Parallele hat. Insofern sind die
lukanischen Ubersetzungen als Versuch, den Sinn der Formel griechisch
wiederzugeben, ohne sie selbst zu beniitzen, beachtenswert.* Weshalb Jesus
die schon liturgisch besetzte Form der Formel wihlte und nicht eine andere,
bleibt eine offene Frage.

10. Zu den theologisch reflektierten Aussagen tiber das Wort «Amen»,
wozu natiirlich die genannten Hifil-Stellen gehdren, wire zu sagen, dass der

7 Einheitsiibersetzung 320.

*Vgl. 0. Anm. 30.

¥ J. Jeremias (0. Anm. 3) 44f.

% Bei Joh ist dufv immer doppelt gesetzt (25 Mal).

“ Vgl. V. Hasler, Amen. Redaktionsgeschichtliche Untersuchung zur Einfithrungsfor-
mel der Herrenworte «Wahrlich, ich sage euch», Ziirich-Stuttgart 1969; K. L. Berger, Die
Amen-Worte Jesu, BZNW 39 (1970); J. Jeremias, Zum nicht-responsorischen Amen,
ZNW 64(1973) 122f.; Ders. (0. Anm. 3) 44f.

2 Vgl. das o. zitierte Wort Hi 34,12; bzw. 9,2; 12,2 (0.Nr. 5).

“ Nur dreimal lisst Lk die Formel im Sondergut stehen, vgl. J. Jeremias (0. Anm. 3)
44 Anm. 35.



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel <Amen» 17

in Jes 65,16 zweimal erwéahnte Ausdruck °/hj °mn doch wohl als «Gott der
Treue»*, nicht nach dem masoretischen Verstindnis als «Gott des Amen»
wiederzugeben ist, was u. E. keinen Sinn ergibt.* Trotzdem wurde die maso-
retische Lesung offenbar Anlass fiir die Bezeichnung Christi als «6 aunv, der
treue und wahre Zeuge» in Apk 3,14. Dabei wird die alte Funktion der
Formel als Ausdruck der Bestétigung durch Zeugen eine Rolle gespielt
haben.

In dem schwierigen Zusammenhang von II Kor 1,15ff. verfolgt Paulus
offenbar den Gedanken, Gottes Verheissungen seien in Christus bestétigt
worden: in ihm ist das Ja Gottes (t0 vai) laut geworden. Daraus schliesst er,
dass durch ihn auch die Antwort der Menschen: «das Amen (10 dufv) fiir
Gott, zu seiner Ehre, durch uns» bewirkt werde, d.h. dass die fillige Aner-
kennung des gottlichen Ja im Akt des Glaubens ebenfalls von ihm veranlasst
wird (19f.).% Die Vorstellung ist vergleichbar mit Ber 7a. Danach nickt Gott
zu den Lobpreisungen selbst das Amen. Amen als Sprechakt der Anerken-
nung, des Ja-Sagens, wird zum Ausdruck des Glaubens.

«Amen ist Bekriftigung, Amen ist Schwur, Amen ist Ubernahme» — war
die theologische Erkenntnis der amoriischen Rabbinen."

Klaus Seybold

# >omen, statt *amen. Septuaginta : 6 ¥e0g 6 dAndvdc.

* Trotz vieler Versuche, vgl. H. Wildberger (0. Anm. 9).

4 Vgl. Fr. Lang, Die Briefe an die Korinther, NTD 7, 256ff.

47 Zitiert nach A. Jepsen (0. Anm. 9) 347. Vgl. Midrasch Tehillim zu 89 und 106 (R. Jose
ben Zimra um 220).



	Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel "Amen"

