
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel "Amen"

Autor: Seybold, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen»

Mein Beitrag zur Festgabe der Theologischen Fakultät für Jan Milic Loch-
man ist eine Besinnung über den Weg einer liturgischen Lehnformel aus der
hebräischen Sprache und dem jüdischen Gottesdienst, die in unser aller Munde

ist. Es möchte der gedankliche Stationenweg, der in diesem Rahmen nur
möglich ist1 und der vor allem die ältesten Zeugnisse berührt, den systematischen

Theologen interessieren. Denn er führt ja - wie bekannt - mitten durch
das Spannungsfeld theologischer Zentralbegriffe, die aus derselben Wortwurzel

stammen wie 'amen, nämlich «Glauben» ('mn Hif.), «Treue» Çaemûnâ)

und «Wahrheit» Çaemaet) hindurch. Auch ist es die Aufgabe der historischen
Theologie, an die Flerkunft unserer liturgischen Sprache zu erinnern.

1. Ein Blick in das Novum Testamentum Graece zeigt, dass die Überlieferung

des Vaterunsers nach Mt 6,9-13 (par. Lk 11,2-4) im Elauptstrom der

Textzeugen weder die Schlussdoxologie noch die liturgische Formel «Amen»
enthalten hat. Diese begegnen vielmehr erst in dem früher «Reichstext»

genannten Zweig der Überlieferung, der in Antiochien und später in
Konstantinopel verbreitet war. Sie sind dann, «da Erasmus solche späten
Handschriften benützte,2 in den sogenannten Textus receptus eingegangen, auf
dem u.a. auch Luthers Übersetzung beruht. Die Hinzufügung hat indes
insofern ihr Recht, als Gebete zur Zeit Jesu offenbar grundsätzlich mit
liturgischen Schlussformeln gebetet wurden. Diese wurden aber - weil
jeweils frei zu gestalten - in den Evangelien nicht überliefert, 'appv war also
auch schon für das Gebet Jesu und für die betende Jüngergemeinde wie auch
für die Evangelisten, vor allem im Anschluss an eine Doxologie, ein mögliches

und durchaus gebräuchliches Gebetssiegel.3 Die Textüberlieferung hat
diese Möglichkeit dann mit mancherlei Variationen fixiert.4

1

Vgl. neben den Artikeln in den Wörterbüchern und Lexika: A. R. Hülst, Het woord
«Amen» in het Oude Testament, Kerk en Eeredienst 8(1953) 50-68; E. Pfeiffer, Der
alttestamentliche Hintergrund der liturgischen Formel «Amen», KuD 4(1958) 129-141;
S. Talmon, Amen as an Introductory Oath Formula, Textus 7(1969) 124-129.

2 Novum Testamentum Graece 195622, 13*.
3 Nach J. Jeremias gab es im Judentum zur Zeit Jesu zwei Formen des Gebetsschlusses,

den fixierten Schluss und den vom Beter frei formulierten Schluss, hatima («Siegel»)
genannt. Ursprünglich war das Vaterunser ein Gebet mit «Siegel» Ende des 1. Jahrhunderts

n. Chr. hat sich eine feste Form der Doxologie eingebürgert, und zwar stufenweise»,

Neutestamentliche Theologie I, Gütersloh 21973,196.
4 NT26.



110 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen,

2. Das Lehnwort aus dem Hebräischen, schon in der Septuaginta
gelegentlich transkribiert und nicht übersetzt,5 ist aller Wahrscheinlichkeit nach
auch in der hebräischen Sprache ein Lehnwort, und zwar aus dem Ägyptischen.6

Dafür sprechen jedenfalls einige Indizien. Das ägyptische Lexem mn
mit der Bedeutung «dauern; bleiben; dauernd»7 scheint in irgend einer Form
der Ausgangspunkt für die hebräischen Wörter der Wurzel 'mn I mit der
Grundbedeutung <fest>, «beständig (sein)> gewesen zu sein. Anzeichen für
eine Rezeption sind die offensichtliche Abdrängung der genuin hebräischen
Wurzel 'mn II <hegen>, <pflegen> in die Nische nominaler Bildungen8 sowie
das Konkurrenzverhältnis zu der grossen akkadischen und hebräischen

Wortgruppe kûn <fest>, «gerade sein>, wozu auch die in unserem Zusammenhang

besonders interessante Interjektion ken <ja>, «so ist es>, gehört. Anzeichen

dafür sind weiter die denominale Verarbeitung und Verwendung des

ägyptischen Wortes in den Stammformen Nifal und Hifil9 und nicht zuletzt
die auffällige Streuung der relativ wenigen10 Belege von 5amen, nicht zu
sprechen von dem schwer bestimmbaren Stellenwert von 'ämen in der Gruppe

der Affirmativpartikel.11 Es ist also zu vermuten, dass das Wort 'ämen

Wiedergabe einer von ägyptischem mn gebildeten Wortform ist,12 die in die
in vielen Sprachen offene und aufnahmebereite Wortgruppe13 der Partikel
mit bestätigender Funktion der hebräischen Sprache eingegangen ist.14 Die
semantischen Komponenten von 'ämen sind - so möchte man annehmen -

5 Die Septuaginta übernimmt drei Mal àpf|v (Neh5,13; 8,6; IChr 16,36), übersetzt
Jer 28(35),6 mit odriikbg, Jes 65,16 mit ctXrjfhvoç, alle andern Stellen mit yévotxo.

6 Die früher schon geäusserte Vermutung bedarf einer Wiedererwägung.
7 E. Erman - H. Grapow, Ägyptisches Handwörterbuch, Darmstadt 1961,63; A.

Gardiner, Egyptian Grammar, London 31973, 568. Koptische Aussprache: MOYN.
8 Die Situation ist zusätzlich verschärft durch die Kollision mit einem zweiten Lehnwort

'mn aus dem Akkadischen: ummänu —> 'mn <Handwerker> —>'mn III.
9 HAL 62; Ges18 73f. Zu verweisen ist der Kürze halber auf die theologischen Wörterbücher:

ThWNT VI (A. Weiser) ThWAT I 313-348 (A. Jepsen) und THAT I 177-209

(H. Wildberger).
10 Im masoretischen Text 30 Mal, ohne die Wiederholungen etwa 12 Stellen.
11 Zu der Wortgruppe gehören: 'ak «ja, allein/nur>; 'ap «ja, sogar>; hen <sieh/da>; kt «ja,

fürwahr>; ken «ja, so (ist es)> und 'ämen.
12 Mit prosthetischem Alef, vgl. W. Gesenius - E. Kautzsch, Hebräische Grammatik,

§ 19m, wie bei ken/'äken. Für fremde Herkunft spricht nach H. Bauer- P. Leander, Historische

Grammatik der hebräische Sprache, 473/5, die Bildung e - w bei 'emûn, vgl. 'ebûs

<Krippe> (akk.), 'etûn «Leinwand« (ägypt.?) u.a. (473 aß-dß). Vgl. o.Anm.7. Offenbar
haben auch die Nomina primäre Beziehungen zu der ägyptischen Wortgruppe.

13 Ein sprachlich ähnlich gelagerter Fall ist z.B. das englisch-amerikanische O.K./OK/
okay.

14 Dasselbe gilt für die stärker hebraisierten Wiedergaben, die als Varianten zu 'ämen
anzusehen sind: 'omnä; 'omnäm; 'umnäm.



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen» 111

Ausdruck der Bestätigung, Interjektion ohne feste syntaktische Bindung (in
der Regel), Antwortfunktion (reagiert auf vorhergehende Rede), Klangfarbe:

weltläufig, weltoffen, international (mit Vorbehalt).
3. Es ist von daher zu vermuten, dass die Wortgruppe 'mn I, jedenfalls in

ihren verbalen Zweigen, noch direkte Beziehungen zu dem Sprechakt des

Formelworts hat, was die gelegentlich geäusserte Annahme sogenannter
delokutiver Bedeutungen15 bestätigen würde. Auffällig ist ja ohnehin, dass

sich zumindest eine grosse Zahl der Belege auf «verbale» Vorgänge, d. i. auf
mit dem Akt des Sprechens verbundene Sachverhalte bezieht: Spruch,
Wort, Aussage, Gesetz etc. ,16 so dass die Übersetzung «'ämen-Sagen» für ein
delokutiv-deklarativ verstandenes Hifil gegenüber anderen Ableitungen wie
«innerlich kausativ» u.a. näher liegt und für das Nifal die Wiedergabe
«bestätigt», «bewährt», «anerkannt» im Sinne von: «mit 'ämen belegt» sehr

zu erwägen wäre.17 Doch darf ein bleibender Kontakt mit der ägyptischen
Wortgruppe vor allem im Nominalbereich nicht ausgeschlossen werden. Mir
scheint, es sei zugunsten einer delokutiven oder responsorischen
Grundkomponente beim Gebrauch des Verbums 'mn I zu plädieren, was natürlich
für das Verständnis des «Sprechakts des Glaubens» nicht bedeutungslos ist,
besonders im Blick auf andere, aus der persönlichen Frömmigkeit gewachsene,

Glaubensformen hsh <Zuflucht Suchern oder bth <vertrauern.18
4. Der einigermassen sicher datierbare älteste Beleg für den interjektio-

nalen Gebrauch des Wortes 'ämen ist I Kön 1,36 in der sogenannten
Thronnachfolgegeschichte aus der frühen Königszeit. Als der altgewordene David
endlich im Nachfolgekonflikt Stellung bezog und an seine letzten Gefolgsleute

Anweisungen zur Wahl Salomos erteilte, da antwortete ihm der General

Benaja, Kommandeur der Söldnertruppe, militärisch knapp: «ämen! So

tue ,19 mein Herr, der König». Der Soldat quittiert den Befehl mit 'ämen
und macht sich an die Durchführung. Der völlig profane Ausruf-jedenfalls
in der Erstfassung - scheint zum soldatischen Stil an Davids Königshof zu
gehören. Es wäre nicht erstaunlich, wenn er ägyptischem oder internationa-

15 Der Begriff nach D. R. Hillers, Delocutive Verbs in Biblical Hebrew, JBL 86 (1967)
320 ff.

16 Zu verweisen ist auf die Lexika.
17 Auch dies kann nur angedeutet werden. Testfälle in besonderem Sinne sind Jes 9,7

und die Glaubensaussagen mit 'mn Hif. wie Gen 15,6; Ex 4,31; 14,31 u.a.
18 Vgl. die Artikel in den theologischen Wörterbüchern.
19 Hier besteht eine textliche Unsicherheit. Der MT liest: «ämen. So spreche Jhwh, der

Gott meines Herrn, des Königs». Doch ist diese Lesart wahrscheinlich von 1,37 her
beeinflusst und ist eine Übermalung des ursprünglichen: «So tue...». Vgl. die Septuaginta:
«So beglaubige (moTcocrai <verbürgen>) der Herr...», die auf diese Weise ihr Verständnis
des 'ämen-Sagens an dieser Stelle definiert! Vgl. o. Anm. 5.



112 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen,

lern Militärjargon entspräche. Auch wäre er nicht die einzige Anleihe, die
der Königshof bei den Ägyptern gemacht hat.

Profan ist auch die Verwendung des Wortes im Bittgesuch eines Erntearbeiters

an den «Statthalter», das auf einem in Yavneh-Yam gefundenen
Ostrakon aus dem letzten Drittel des 7. Jahrhunderts überliefert ist.20 Dort
schreibt ein Erntearbeiter (oder lässt schreiben), es sei ihm sein Gewand
verpfändet worden, weil er bei Arbeitsschluss nicht auffindbar war und
deshalb in den Verdacht kam, sich vor der Arbeit gedrückt zu haben: «Alle
meine Brüder werden es mir bezeugen, die mit mir ernten in der Glut (der
Sonne), meine Brüder werden es mir bezeugen: 'mn nqtj «ja, ich bin schuldlos»

(Z. 10f.). Die Arbeitskollegen werden seine Aussage bestätigen, indem
sie 'ämen sagen, d. i. ja, richtig, es ist so-jedenfalls stellt es der Beschuldigte
so dar. Bestätigung einer Aussage durch Zeugen ist die Funktion des Wortes
in diesem rechtlichen Zusammenhang: Der Zeuge bestätigt die Richtigkeit.

Profan ist auch die in Jer 28,6 bezeugte Verwendung zu nennen, mit der
Jeremia die symbolische Demonstrationshandlung seines Kollegen und
Antipoden Hananja quittiert - er zerbrach bekanntlich die von Jeremia getragenen

Jochstangen -: «ämen. So tue «Jhwh» (vgl. IKönl,36). Auch diese

Bestätigung wider Willen ist knapp, formelhaft, fast zu knapp und so mit
hörbar skeptischem Unterton vorgebracht, und zeigt, dass Jeremia wünscht,
die Worte des Hananja möchten sich bestätigen.21 Doch der Wunsch ist kein
guter Zeuge.

5. Neben diesen wenigen profanen Belegen für 'ämen - es sind möglicherweise

zugleich die ältesten - sind die etwas zahlreicheren Varianten 'omnä /
'omnäm / 'umnäm zu stellen, die das Bild ein wenig bereichern. Doch sind
diese Ausdrücke als Adverbien viel stärker syntaktisch gebunden. Immerhin,

ihr Charakter als betonte Bestätigung scheint noch deutlich hindurch.
«Sollte ich tatsächlich noch Mutter werden können?» (Gen 18,13)22 - «Auch
ist sie wirklich meine Schwester, die Tochter meines Vaters» (Gen 20,12). -
«In der Tat, ich bins gewesen» (Jos 7,20). - «Und nun, es ist wahr, dass ich
der Löser bin» (Ruth 3,12). - «Es ist ja wahr, Jhwh: Die Könige von Assyrien
haben alle Völker und ihr Land verheert» (II Kön 19,17/Jes 37,18). - Dazu
kommen die späten, aber sehr typischen Hiobstellen (9,2; 12,2; 19,4f.;
34,12; 36,4), z.B.: «Gewiss, ich weiss, dem ist so» (9,2). - «Denn das ist

20 H. Donner - K. Röllig, Kanaanäische und aramäische Inschriften, Wiesbaden 21966,

Nr. 200 (unsicherer Text). Vgl. J. Naveh, A Hebrew Letter from the Seventh Century,
IEJ10 (1960) 129-139 PL 17.

21 W. L. Holladay, Jeremiah II, Hermeneia, 126ff.
22 In Fragen, welche die bestätigende Antwort: 'ämen, 'umnäm oder 'omnäm

vorwegnehmen, noch Num22,37; I Kön8,26f. Par., Ps58,2.



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen» 113

gewiss, Gott tut kein Unrecht» (34,12). Alle Stellen haben Antwortcharakter
oder sie provozieren die Antwort, die formelhaft: Ja lauten wird. Doch

dieses Ja trägt den Ton, bestätigt, ist ein zweites Ja, das ein erstes bestätigt,
und hat insofern das Gewicht einer (zweiten) Zeugenaussage. Sie treten in
Parallele zu den kurzen Bestätigungen von Zeugenaussagen mit 'aemaet,

z.B.: «Und ist es dann wahr, dass die Sache wirklich so steht» (Dt 17,4,
vgl. 22,20). - «Sie (seil, die Götter) mögen ihre Zeugen stellen, dass sie

Recht behalten; die sollen hören und sagen: ,aemaet - es ist wahr
(Jes 43,9)».23

6. Strukturell ähnlich wie im profanen Bereich ist der sakrale Gebrauch
der Kurzformel als Ausdruck der Bestätigung, welche je nach Situation eine
Kenntnisnahme, Anerkennung und Selbstverpflichtung einschliesst. Wie
der General auf den Befehl des Königs reagiert der Prophet auf einen

Auftrag seines Gottes. Nach Jerll,5 quittiert Jeremia den Verkündigungsauftrag,

an die Worte des Bundes und an die Heilsdaten zu erinnern, mit
«'ämen, Jhwh».24 Diese Antwort drückt Bereitschaft zum Gehorsam in
knappster Form aus.

Das Alter des in Num 5 überlieferten Ordalrituals ist nicht eindeutig
bestimmbar, ist aber wohl höher als das der Priesterschrift und des Deutero-
nomiums. Die des Ehebruchs verdächtigte Frau muss, nachdem der Priester
ihr den Fluch vorgesprochen hat, ihn nicht wörtlich nachsprechen, sondern
durch die Formel: 'ämen, 'ämen bestätigen und anerkennen (5,22), ehe sie

den Fluchbecher trinken muss. Die Formel fungiert hier anstelle des eigenen
Sprechens der Selbstverfluchung - wovor man offenbar zurückschreckt -
und drückt zugleich im Voraus die Anerkennung des ergehenden Gottesurteils

aus. Die Wiederholung dient der Bestätigung der ersten Anerkennung
und hat wohl den Sinn einer Selbstbezeugung.

Der sicher älteste kollektive Gebrauch der Formel wird in Dt 27,11-26
bezeugt, einem wohl vordeuteronomistischen, sichemitischen Ritual, das

eine Verfluchung verborgener Delikte jeweils mit der Formel 'ämen vom
«ganzen Volk» bestätigen lässt, z.B.: «Verflucht ist, wer seinen Vater und
seine Mutter verunehrt! Alles Volk soll sprechen: So sei es» (27,16).25
Bestätigung, Anerkennung, Verpflichtung zur Beachtung drückt sich in einem
öffentlichen kultischen Bekenntnis aus. Zum ersten Mal begegnet hier das

Wort als liturgische Formel konfessorischen Charakters im Munde einer

23 Das Gegenteil dazu ist: saeqaer «falsch!» (II Kön 9,12; Jer 37,14; 40,16).
24 Die Rede ist deuteronomistisch konzipiert und wohl nicht jeremianisch.
25 Vgl. den Ritus der hethitischen Soldateneide, wo mit der Fromel «So sei es» die

Verfluchung bestätigt wird. Dazu nochmal I Kön 1,36. ANET2 353f.; M. Weinfeld,
ThWAT 1803.



114 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen»

Gemeinschaft, wie es dann später zum festen Brauch wird (vgl. Neh 5,13).
Dabei entwickelt sich eine besondere Affinität der Formel zur Doxologie:2'1
«Gelobt sei Jhwh, der Gott Israels, von Ewigkeit zu Ewigkeit! Und alles
Volk sprach: <Amen> und <Lob für Jhwh>» (IChr 16,36). Man spricht das

Amen auf den Lobpreis im Gebetsgestus «mit erhobenen Händen»
(Neh 8,6).

7. Der sehr seltene Gebrauch der Formel im Psalter beschränkt sich auf
editorische Zwischentexte, die das Buch in fünf Teile gliedern27 (41,14;
72,19; 89,53; 106,48, doppeltes Amen, ausser an der letzten Stelle28). Aus
der Tatsache, dass die Zwischendoxologien im ersten und zweiten Psalterdrittel

den Einzelpsalterabschlüssen entsprechen - Davidpsalter I 3-41;
Davidpsalter II 51-72 (V. 20); Asaphpsalter mit Anhängen 73-89 (V. 53) -,
sowie aus der Tatsache, dass im letzten Drittel das Prinzip nicht mehr zur
Anwendung kommt, kann man schliessen, dass es sich ursprünglich um
Teilrollen gehandelt hat, die jeweils mit den formelhaften Wendungen
abgeschlossen wurden29. Der letzte Teil war wohl als Rest- und Sammelrolle
gedacht für weitere Texte, die zwar nach Gruppen zusammengestellt wurden,

aber nicht mehr in der gleichen Weise zur liturgischen Verwendung
vorgesehen waren. Daraus ergaben sich dann zuletzt die fünf Psalmrollen
Psalmbücher. Die ursprüngliche Funktion aber der Rollenschlussdoxologie
ergibt sich aus I Chr 16 im Vergleich mit Ps 106. Die meisten Psalmtexte
haben keinen eigentlichen Schluss, jedenfalls keine Doxologie, und enden
oft überraschend abrupt. Offenbar bilden nun die Doxologien am Buch-
schluss so etwas wie einen Vorschlag für die liturgische Praxis: Jeder Einzeltext

oder jede Textgruppe soll mit einer solchen Doxologie gesprochen
werden. Damit wird das Psalmgebet mit «Siegel» und «persönlicher
Unterschrift» versehen. Die Funktion einer persönlichen Unterschrift hat die

Aneignung und Anerkennung, des Lobpreisbekenntnisses zuerst, und dann
wohl auch der Aussagen des jeweiligen Psalmtexts. Dies geschieht durch
Aussprechen der Formel, einfach, zweifach oder vielfach, d. h. meist in einer

26 Die Doxologie hat von Natur aus dieselbe Funktion der Anerkennung und Bestätigung,

vgl. z.B. die Gerichtsdoxologie.
27 Vgl. H. Gese, Die Entstehung der Büchereinteilung des Psalters, in: FS J. Ziegler,

Würzburg 1972, 57-64; E. Jenni, Zu den doxologischen Schlussformeln des Psalters,
ThZ 40(1984) 114-120.

28 Einfach wie I Chr 16,36, in der Septuaginta auch in Ps 106,48 verdoppelt.
29 Ps 106,48 gehört mit dem einfachen 'amen offenbar zum Psalmtext hinzu, was durch

das nachfolgende Hallein-Jah bestätigt wird (Inclusio). Zum literarischen Brauch, Amen
bei Abschriften als Buchschlussbezeichnung zu verwenden, vgl. Tob 14,15; Jud 16,25; II
Makk 7,23; IV Makk 18,23, dazu Taan und das NT, s. TRE II 386ff. (J. Jeremias).



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen» 115

Gemeinschaft der Amen-Sprechenden.30 Das gesprochene Amen vereinigt
viele Einzelne zu einer Gemeinde. Dies ist das Ziel der liturgischen
Nachschrift.31

8. Die liturgische Verwendung der Formel etabliert sich im altjüdischen
Gottesdienst und wird in den frühchristlichen Gottesdienst übernommen.
Im jüdischen Gottesdienst wird der Gebrauch zunehmend bis ins Einzelne
geregelt.32 Für die vorchristliche Zeit ist dabei charakteristisch, dass einmal
der Rechts- und Zeugnischarakter der laut auszusprechenden Formel erhalten

bleibt. Wer nicht einstimmt, riskiert Konsequenzen (Jub 4,5). Zweitens
ist charakteristisch, dass die feste Erwartung entsteht, dass auf das Gebet
das Amen wie ein Echo folgt. Die Reaktion ist liturgisch eingeplant. In der
Grossen Synagoge von Alexandria signalisierte man «with a flag from the
central reading platform..., when to respond «Amen» after blessings».
Jedes Gebet oder Lob wartet auf sein Amen. «Indem man es mit Amen
beendete, schloss man sich ihm an.»33 Drittens ist bedeutsam, dass die

Verwendung von Amen als Schlussformel eigener Gebete und vom Beter
selbst gesprochen noch sehr selten ist (z. B. Tob 8,7f.; vgl. Taan 4,8). Dabei
verschiebt sich der Sinn von der bekennenden und verpflichtenden Deklaration

zum Erfüllungswunsch, wie es sich schon in der häufigen Wiedergabe
der Formel als Wunsch in der Septuaginta (yévoixo) andeutet. Wo allerdings

- viertens - die hebräische Formel erhalten bleibt,34 bewahrt sie den Rechtsund

Zeugnischarakter der ursprünglichen Verwendung. Man kann das an
den Qumran-Texten beobachten.35 Die frühe christliche Gemeinde schliesst
sich darin der jüdischen Gemeinde an. Dort ist Amen explizit als Teil einer

Liturgie bezeugt.36 Doch ist dies zunächst noch selten, auch im
Synagogengottesdienst, wo Amen im Anschluss an das aramäische Qaddisch-Gebet
seinen Platz bekam. Die hebräische Formel wird weiter benützt. Das
Beispiel aus Korinth mag hier für viele stehen. «Wenn du es (seil, das Loben)
nur im Geist tust und ein Unkundiger anwesend ist, so kann er zu deinem

30 Midrasch Tehillim: «one Amen is for this world, and the other Amen is for the
world-to-come», W. G. Braude, The Midrash on Psalms, New Haven 1959,83.194. Zum
doppelten und mehrfachen Gebrauch von Amen im Alltag oder im Zauberwesen vgl.
E. R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period II, 1953.

31 Mit besonderem Hinweis auf die Studie von E. Jenni (o. Anm. 27).
32 Vgl. ThWNT I 339-342.
33 Zitate: H. Schlier 339; Enc. Jud. II 803 (Suk 51b).
34 S.o.Anm. 5: als Lehnformel Neh 5,13; 8,6; I Chr 16,36, dazu Tob 8,8; 14,15 u.a.
35 Z.B. 1QS 1,20; 2,10.18.
36 Wo, wie vor allem häufig bei Paulus, nach einer Doxologie ein Amen folgt, ist es

wohl als «Vorlage» oder als Vorschlag für den Hörer oder Leser zu verstehen, in das Amen
einzustimmen (vgl. Rom 1,25; 9,5; 15,33 u.ö.).



116 Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen»

Dankgebet das Amen nicht sagen; denn er versteht nicht, was du sagst»
(1 Kor 14,16).37 Das liturgische Amen repräsentiert so ein Stück ökumenischer

Gemeinsamkeit im Gottesdienst, wie es nach Apk5,14 ja auch zur
himmlischen Liturgie gehört, an der die ganze Schöpfung teilhat.38

9. Joachim Jeremias hat darauf hingewiesen, dass «in den Evangelien...
5amen... ausnahmslos benutzt» (wird), «um eigene Worte einzuleiten und
zu verstärken, und zwar in diesem präzedenzlosen Sprachgebrauch streng
auf die Worte Jesu beschränkt». Er sah in diesem Sprachgebrauch eine

«sprachliche Neuschöpfung Jesu».39 In der prophetischen Botenformel: «So

spricht Jhwh» erkannte er das einzige Analogon zu dem 'apijv Mym üpxv
«wahrlich,40 ich sage euch», mit dem Jesus seine Worte einleitete und damit
«seine Vollmacht zum Ausdruck» brachte. Die Frage nach dem «nicht-
responsorischen Amen» als einer singulären Verwendung der Formel in den
Worten Jesu löste in der neutestamentlichen Forschung eine längere Diskussion

aus.41 Vielleicht darf daran erinnert werden, dass der Sprachgebrauch
zumindest in dem Ostrakon von Yavneh Yam, vor allem aber in der adverbialen

Verwendung der Formel 'omnäl-äm in der späten Weisheit (Hiob) der
Rede Jesu am nächsten kommen. Das würde bedeuten, dass in Jesu

Einleitungsformel weniger die prophetische als die weisheitliche Rede- und Lehrform

zum Tragen kommt. Ein Satz wie: «Denn wahrlich: Meine Worte sind
nicht Lüge; ein Mann vollkommener Einsicht spricht mit euch» (Hi 36,4)42

steht z.B. Jesu Wort: «Wahrlich ich sage euch: Kein Prophet ist angenehm in
seinem Vaterlande» (Lk 4,24) recht nahe, wenngleich das betonte Ich sage
euch und die Formel 'ämen dort selbst keine Parallele hat. Insofern sind die
lukanischen Übersetzungen als Versuch, den Sinn der Formel griechisch
wiederzugeben, ohne sie selbst zu benützen, beachtenswert.43 Weshalb Jesus

die schon liturgisch besetzte Form der Formel wählte und nicht eine andere,
bleibt eine offene Frage.

10. Zu den theologisch reflektierten Aussagen über das Wort «Amen»,
wozu natürlich die genannten Hifil-Stellen gehören, wäre zu sagen, dass der

37 Einheitsübersetzung 320.
38 Vgl. o. Anm. 30.
39 J. Jeremias (o. Anm. 3) 44f.
40 Bei Joh ist à|ifjv immer doppelt gesetzt (25 Mal).
41 Vgl. V. Hasler, Amen. Redaktionsgeschichtliche Untersuchung zur Einführungsformel
der Herrenworte «Wahrlich, ich sage euch», Zürich-Stuttgart 1969; K.L. Berger, Die

Amen-Worte Jesu, BZNW 39 (1970); J. Jeremias, Zum nicht-responsorischen Amen,
ZNW 64(1973) 122f.; Ders. (o. Anm. 3) 44f.

42 Vgl. das o. zitierte Wort Hi 34,12; bzw. 9,2; 12,2 (o.Nr. 5).
43 Nur dreimal lässt Lk die Formel im Sondergut stehen, vgl. J. Jeremias (o. Anm. 3)

44 Anm. 35.



Klaus Seybold, Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel «Amen» 117

in Jes 65,16 zweimal erwähnte Ausdruck 'Ihj 'mn doch wohl als «Gott der
Treue»44, nicht nach dem masoretischen Verständnis als «Gott des Amen»
wiederzugeben ist, was u. E. keinen Sinn ergibt.45 Trotzdem wurde die maso-
retische Lesung offenbar Anlass für die Bezeichnung Christi als «ô öcpfjv, der
treue und wahre Zeuge» in Apk3,14. Dabei wird die alte Funktion der
Formel als Ausdruck der Bestätigung durch Zeugen eine Rolle gespielt
haben.

In dem schwierigen Zusammenhang von IIKorl,15ff. verfolgt Paulus
offenbar den Gedanken, Gottes Verheissungen seien in Christus bestätigt
worden: in ihm ist das Ja Gottes (tö val) laut geworden. Daraus schliesst er,
dass durch ihn auch die Antwort der Menschen: «das Amen (tö dprjv) für
Gott, zu seiner Ehre, durch uns» bewirkt werde, d. h. dass die fällige
Anerkennung des göttlichen Ja im Akt des Glaubens ebenfalls von ihm veranlasst
wird (19f.).46 Die Vorstellung ist vergleichbar mit Ber 7a. Danach nickt Gott
zu den Lobpreisungen selbst das Amen. Amen als Sprechakt der Anerkennung,

des Ja-Sagens, wird zum Ausdruck des Glaubens.
«Amen ist Bekräftigung, Amen ist Schwur, Amen ist Übernahme» - war

die theologische Erkenntnis der amoräischen Rabbinen.47

Klaus Seybold

44 'omen, statt 'ämen. Septuaginta : ô §8Ôç ô ciAitHvôç.
45 Trotz vieler Versuche, vgl. H. Wildberger (o. Anm. 9).
46 Vgl. Fr. Lang, Die Briefe an die Korinther, NTD 7, 256ff.
47 Zitiert nach A. Jepsen (o. Anm. 9) 347. Vgl. Midrasch Tehillim zu 89 und 106 (R. Jose

ben Zimra um 220).


	Zur Vorgeschichte der liturgischen Formel "Amen"

