
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Die Versuchung steht am Schluss : Inhalt und Ziel der Versuchung
Abrahams nach der Erzählung in Gen 22

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Versuchung steht am Schluss

Inhalt und Ziel der Versuchung Abrahams nach der
Erzählung in Gen 22

Die Schlussbitte des ursprünglichen Unservaters1 kann wie ihr Anliegen,
die Versuchung, vor der die Betenden bewahrt werden möchten, mehr oder
weniger en passant behandelt2 oder auf die Bedrängnis der Endzeit bezogen
werden3. Das mit der Bitte verbundene theologische Problem vergrössert
sich mit der Eigengewichtigkeit, die man dem Ausdruck «Versuchung» bei-
misst: Geht es «nur» um Alltagserfahrungen der Versuchbarkeit, oder geht
es um die Bewährung und Bewahrung in den menschliche Kräfte übersteigenden

Leiden der Endzeit? Ist die Parallelbitte4 um Befreiung von der
Macht des Bösen im Sinne der - exegetisch wohl wahrscheinlicheren3 -
neutrischen Deutung zu verstehen, oder ist an den Satan als Versucher
gedacht? - So oder so liegt aber das eigentliche theologische Problem weniger

in der Versuchung als solcher als in der Person des Versuchenden: Setzt
die Bitte wirklich voraus, dass Gott in Versuchung «führt», d.h. ist sie im
Sinne des für einen aramäischen oder allenfalls hebräischen Grundtext
anzunehmenden Kausativstammes so zu verstehen, dass Gott (einzelne)
Menschen kausativ in Versuchung führt - eine Aussage, die der Jakobusbrief
(1,13) vehement zu bekämpfen scheint -, oder kann abschwächend, aber

1 U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus (Mtl-7)EKK 1/1, Neukirchen 1985, 348.
2 Wie es in bezug auf das entsprechende jüdische Gebet bei E. Münk. Die Welt der

Gebete I, Basel 1975, 42, zum Morgengebet geschieht: «.. .wird in aufsteigender
Reihenfolge die Fernhaltung von allem Bösen, von jeder Versuchung und Beschämung
erfleht...». Der Verweis auf die jüdischen Parallelen wird darum von U. Luz, a. a. O. mit
Recht für eine Deutung im Sinne alltäglicher Versuchungen herangezogen. Das bedeutet
keine Trivalisierung, sondern Nüchternheit: «Denn unser ganzes menschliches Leben ist

tagtäglich und insgesamt ein versuchtes, ein angefochtenes Leben.» (J.M. Lochman, Unser

Vater. Auslegung des Vaterunsers, Gütersloh 1988,109).
3 So wird jTEigaa|iôç nur in Apk 3,10 gebraucht, dort aber determiniert. U. Luz weist

auf die Relevanz der Determination für die Deutung hin und notiert auch, dass der
Ausdruck sonst nicht als apokalyptischer terminus technicus belegt ist. Dennoch kann er
auf die eschatologische Auslegung hin offen sein.

4 Auch wenn sie mit Luz als sekundär anzusehen ist, ist sie doch als Parallelausdruck für
das Verständnis der Versuchungsbitte durch die Tradenten selbst heranzuziehen.

5 U. Luz, a.a.O. 349.



Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Schluss 101

grammatisch eigentlich nicht überzeugend6 mit einem permissiven Sinn
gerechnet werden, so dass die Betenden nur darum bitten, Gott möge sie nicht
in eine Situation der Versuchung geraten lassen?

Die Beantwortung der angedeuteten Fragen ist nicht unabhängig von
dem Vorverständnis, das die Ausleger bereits von ihrer Gesamtkenntnis der
Bibel in bezug auf die «Versuchung» mitbringen. Insofern mag es sinnvoll
sein, die Frage, ob, und wenn ja, wie Gott Menschen versucht, auf den

möglicherweise mitgedachten alttestamentlichen Befund zu beziehen.
Wenn im Folgenden dazu ein einzelner Textzusammenhang - Gen 22 -

herangezogen wird, so können hierfür ausser der praktischen Nötigung,
diesen Beitrag zur Ehrung des Jubilars, der in seiner Auslegung des Herrengebets7

die Versuchungsbitte auf dem gesamtbiblischen Hintergrund theologisch

wegweisend ausgelotet hat, auf ein bescheidenes Mass zu beschränken,
vor allem zwei Gründe angeführt werden: Gen 22 ist vielleicht der älteste,
sicher einer der ältesten Erzähltexte, die von einer Versuchung von
Menschen durch Gott berichten, und er ist selbst zum Kern einer theologisch
folgenschweren und intensiven Nachgeschichte geworden, die immer noch
anhält8 und nicht zuletzt ihrerseits nachhaltig die Konzeption der «Versuchung»

in der Auslegungsgeschichte auch des neutestamentlichen Textes
mitbestimmt haben dürfte.

Gen 22 ist eine Erzählung und will als solche gelesen werden. Das heisst
einerseits, dass sie als geschlossene Einheit9 für sich betrachtet werden muss,
andererseits, dass es wichtig ist, was sie an Informationen und möglicherweise

auch an Kontextbezügen beim Leser voraussetzt.

6 «Die Schwierigkeiten der Ausleger nicht des Textes) haben ihre Spuren bis hinein
in moderne Übersetzungen hinterlassen», U. Luz, a.a.O. 349 A. 102f. mit Belegen. Trotz
der «Warnung vor allzu ungeduldigen Versuchen um vorzeitige und eindeutige
Auflösungen der in unserer Bitte ohne Zweifel bestehenden Spannung» (J. M. Lochman, a. a. O.
125) sind über die Grammatik hinausführende Auseinandersetzungen - nicht
«Aufweichungsmöglichkeiten» (ders., ebd. 126) - hilfreich.

7 A.a.O. S. 109-127.
8 Vgl. zur christlichen Auslegungsgeschichte: D. Lerch, Isaaks Opferung christlich

gedeutet, BzHThl2, Tübingen 1950. Zur Entstehung der jüdischen Aqeda-Tradition:
P. R. Davies-B. D. Chilton, The Aqedah: A Revised Tradition History, CBQ40 (1978)
514—546. Zur jüdischen und christlichen theologischen Auseinandersetzung mit Gen 22

und seiner Nachgeschichte jetzt: W. Zuidema (Hg.), Isaak wird wieder geopfert. Die
«Bindung Isaaks» als Symbol des Leidens Israels. Versuche einer Deutung, Neukirchen
1987.

9 Zunächst unabhängig davon, wie man die Quellenzugehörigkeit beurteilt. Ob also,
wie herkömmlicherweise angenommen, Gen 22 im wesentlichen dem Elohisten E
zuzuschreiben ist, muss für die formale Analyse der Erzählung zunächst offenbleiben, da sonst
Zirkelschlüsse unvermeidlich sind.



102 Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Schluss

V. 1 beginnt mit einer Narrativform, die als solche «Progress» beinhaltet
und insofern in einen mitgedachten grösseren Kontext einordnet: «Und da

geschah es nach diesen Dingen/Begebenheiten...». Grundsätzlich könnte es

sich hier um eine redaktionelle Überleitung handeln, die die Erzählung
selbst erst sekundär in den Gesamtzusammenhang der Vätergeschichte
stellt. Dagegen spricht aber die Fortführung mit dem invertierten Verbalsatz
«und Gott aber versuchte Abraham». Die Satzfigur «we-x-qatal» hebt den

mitgeteilten Sachverhalt von einem anderen ab10, sie wird eingesetzt, um den

Progress von Narrativketten zu unterbrechen, setzt also zwingend das
Vorhandensein einer anderen Information bzw. wohl das Vorangehen eines
Narrativs voraus. Man könnte also nur gesamthaft V.la für redaktionell
halten, müsste dann aber in Kauf nehmen, dass der ursprüngliche Anfang
der Erzählung verloren wäre, da V. lb mit «zu ihm» die Einführung einer
Person, auf die die Präposition bezogen ist, voraussetzt, v. a. aber weil das

Subjekt der Verbform «und da sagte er» bei Wegfall von V. la nicht sinngemäss

ergänzt werden könnte, da das Subjekt von 21,34 Abraham ist.
1. Aus diesen an sich trivialen Eingangsbeobachtungen ergibt sich, dass

die Erzählung tatsächlich mit 22,1 einsetzt, dass sie mit dem narrativen
«Tempusmarker»11 das Folgende in einen grösseren Erzählkontext einordnen

will, der pauschal als «diese Begebenheiten» angedeutet wird, dass aber
andererseits diesem Kontext12 als solchem nun eine neue, sich vom
Vorangehenden abhebende Begebenheit gegenübergestellt werden soll: Es geht
jetzt - und erst jetzt - darum, dass «Gott»13, von dem aber, wie die Determination

andeutet, bereits vorher klassifizierend die Rede war, seinerseits -
und das heisst wohl, nachdem vorher von menschlichen Akteuren die Rede

10 «Diskontinuität» als inhalts- und somit auch übersetzungsrelevante Funktion des

invertierten Verbalsatzes (E. Jenni, Lehrbuch der hebräischen Sprache des AT, Basel
1978, §6.3.1.6 (71).

11 R. Barthelmus, HYH. Bedeutung und Funktion eines hebräischen «Allerweltswortes»

MUS17 (1982) 208ff. Der Tempusmarker ist ähnlich desemantisiert wie unser
«es war einmal...».

12 Wobei zunächst noch offenbleibt, ob der gemeinte Kontext Gen 21 (so T. Veijola,
Das Opfer des Abraham - Paradigma des Glaubens aus dem nachexilischen Zeitalter,
ZThK 85 (1988) 129-164, am Anfang von Teil II seiner Untersuchung, der sehr bedenkenswerten

literarischen Analyse des Textes, dort S.139), eine andere der vorangehenden
Erzählungen (z. B. die Vertreibung Hagars) oder die Gesamtheit der Abrahamgeschichte,
sei es in ihrer jetzt in Genl2-21 vorliegenden, sei es in einer anderen Form, ist.

13 'Ihjm mit Artikel; es geht hier nicht um einen von mehreren «Gottesnamen»; in
dieser Beziehung herrscht in der Literatur bes. zur Quelle E gelegentlich eine ärgerliche
Begriffsverwirrung.



Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Schluss 103

war - als Handelnder eingreift, sozusagen die Inititive ergreift und Abraham
«versucht»14.

2. Im Folgenden wird die Narrativkette nicht mehr unterbrochen. Zwar
wird in V. 4 mit dem vorangestellten «am dritten Tag» ein Zeitsprung
angedeutet, doch zeigt die Fortführung mit einem weiteren Narrativ15, dass dem

Erzähler daran liegt, einen ununterbrochenen Handlungsablauf zu schildern.

Diese Beobachtung ist insofern exegetisch wichtig, als sie nicht nur in
den Bibelübersetzungen verlorengeht und es so zu einer Verschiebung des

Erzählgipfels kommen kann, sondern dadurch auch klar wird, dass der
Erzähler zwar retardierende Erzählelemente verwendet, dass er aber offenbar

nirgends verweilt, um Gelegenheit zu geben, das Geschehen zu reflektieren

oder gar - wonach in der Nachgeschichte des Textes nahezu immer
gesucht wird - ein Innehalten oder auch nur Zögern Abrahams, geschweige
denn Zweifel an der Berechtigung oder Ausführbarkeit des göttlichen
Befehls anzudeuten. Für den Abraham dieser Erzählung gibt es weder äussere

Hindernisse noch innere Hemmungen zwischen dem Vernehmen des göttlichen

Befehls und seiner nur durch die natürlichen Umstände zeitlich
zerdehnten Ausführung.

3. Allerdings könnte der Subjektswechsel bei V. 7 - Isaak meldet sich zu
Wort - die Vermutung nahelegen, dass es hier sozusagen zu einer inhaltlichen

Krise im Handlungsablauf kommt. Diesem Eindruck, den er mithin als

möglich erscheinen lassen will, wirkt der Erzähler aber stilistisch nachdrücklich

entgegen, indem er nicht nur auch hier die Narrativkette weiterführt,
sondern zudem durch die Wiederaufnahme des Satzes «und da gingen die
beiden zusammen» von V. 6 Ende in V. 8 b - nach Abrahams Antwort «Gott
selbst wird sich das Schaf ersehen ...» - über diese Erzählmitte hinweg
gewissermassen eine den unbehinderten Weg ebnende Brücke harmonischer

Symmetrie baut. Hier drängt sich der Exegetin geradezu die Frage auf,
ob dieser Abraham überhaupt «versucht» wird.

4. Allerdings wird diese Frage durch die Gottesrede in V. 12 zumindest
formal beantwortet: Nachdem im Verlauf der Erzählung Emotionen, ja

14 An dieser Stelle muss noch offenbleiben, was nsh Pi. genau heisst, vgl. allgemein die
Artikel von G. Gerleman in: THAT II (1976) 69-71 und von F. J. Helfmeyer in: ThWAT V
(1986) 473-487.

15 Die insofern bemerkenswert und darum auch inhaltlich relevant ist, als für die
Narrativform Erstposition im Satz obligatorisch ist, die Zeitangabe also wie eine Interjektion

wirkt, der nicht die Gewichtigkeit eingeräumt wird, den Progress zu unterbrechen:
Der Erzähler will bewusst nirgends einen Bruch im Handlungsablauf andeuten.



104 Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Schluss

sogar Aufregung eigentlich nur auf der Seite Gottes16 zum Ausdruck
gebracht werden17, wie ja auch nur die Formulierung des göttlichen Befehls in
V. 2 durch die Retardierung der Nennung des Namens Isaak das von jedem
Leser und Ausleger stellvertretend für den angesprochenen Vater empfundene

Problem andeutet, führt V. 12b mit der Konjunktion kî und mehr noch
dem folgenden 'attä die Lösung der textimmanenten Frage nach Inhalt und
Ziel der Versuchung ein: «Jetzt allerdings18 weiss ich, dass du ein Gott
Fürchtender bist», und zwar - mit epexegetischem «und» fortfahrend - «hast
du deinen einzigartigen Sohn nicht vorenthalten, weg von mir». Der mit
V. laß eröffnete Spannungsbogen kommt also in V. 12b zum Abschluss: Es
ging um die Bewährung der Gottesfurcht, die, wie die anschliessende parallele

Satzhälfte zeigt, inhaltlich darin bestand, den Sohn Gott nicht vorzuenthalten.

5. «Gottesfurcht» ist auch insofern das Thema der Erzählung, als die
Wurzel jr «fürchten» zusammen mit fh «sehen» das auf die Erklärung bzw.
inhaltliche Füllung des Namens «Morija» hinführende Leitwort19 des

Textzusammenhanges ist, nicht etwa, wie man von der Kenntnis des Inhalts und
seiner Auslegungsgeschichte her vermuten könnte, «hören». Nicht eigentlich

Abrahams Gehorsam wird auf die Probe gestellt, sondern sein «Gott
Fürchten», das demnach in seiner Kulthandlung auf dem Berg Morija zur
Vollendung kommt.

6. Darum gehören auch V. 13-14 zum primär intendierten literarischen
Zusammenhang, obwohl die eigentliche Spannung mit V. 12 gelöst ist. Denn

16 Bzw. des «Boten JHWHs», als der sich «Gott» am Schluss der Geschichte manifestiert

- eine inhaltsrelevante Beobachtung, die man sich wie z.B. auch in Ex 3 nicht durch
den Kurzschluss einer rein mechanischen Quellenverteilung verbauen sollte. Diese
Bemerkung soll nicht die Rechtmässigkeit der Unterscheidung von literarischen oder
traditionsgeschichtlichen Quellen in Frage ziehen, sondern im Gegenteil eine weniger präjudi-
zierende literarische Würdigung der Einzelerzählungen - und somit auch der Pentateuch-
quellen insgesamt - in den Blick nehmen.

17 Durch das zweimalige «Abraham» im Ruf vom Himmel in V. 11 gegenüber dem
einmaligen «Abraham» im gleichlautenden V. lbß.

18 'attä impliziert einen «ausgesprochenen oder meist nur vorausgesetzten Gegensatz,
zu jetzt» (E. Jenni, Zur Verwendung von 'attä «jetzt» im Alten Testament, ThZ 28 (1972)
5-12, Zit. S. 7).

19 Beim Leitwort geht es um Assonanz, nicht um wissenschaftlich zutreffende Etymologie.

Darum kann mit beiden Wurzeln sinndeutend gespielt werden, vgl. auch T. Veijola,
a.a.O. 148.



Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Schluss 105

bis zur Ätiologie von V. 14 und auch mit ihr wird deutlich das Leitwortspiel
fortgeführt. Das bedeutet aber, dass dieses Motiv als solches dem Erzähler
vorgegeben war20 und ihm, wie auch sonst in den Vätererzählungen zu
beobachten, z.B. in Form der Etymologisation des Namens Morija, geradezu

das Material gab, mit dem er die Erzählung strukturieren konnte.
7. Dem gegenüber ist der Spannungsbogen von V. 1 zu V. 12 nicht nur das

literarische Werk, sondern auch das theologische Anliegen des Erzählers.
Hier ordnet er den ihm vorliegenden traditionsgeschichtlichen Stoff in die
Gesamtheit der Abrahamüberlieferung ein. Mit «nach diesen Begebenheiten»

ordnet er ihn biographisch ans Ende der Abrahamsgeschichten ein; mit
der invertierten Form des Eröffnungssatzes ordnet er ihn nach all den
menschlichen Episoden um Sohnesverheissung und Vätergeschichte theologisch

als Gottes Initiative ein und setzt ihn geradezu21 mit der Berufung
parallel; mit der formal von den anderen Verbformen unterschiedenen
Überschrift «Gott versuchte» ordnet er ihn in die vorgegebene Überlieferung

auslegend ein als letzte Bewährungsprobe des mit der Berufung Begonnenen.

8. Dass es in dieser Erzählung um Auseinandersetzung einerseits mit
vorgefundenen Traditionselementen, andererseits mit einem geschlossenen
Abrahamerzählkomplex geht, der im wesentlichen dem uns in Genl2-21 -
wenn auch wohl ohne die P-Elemente - vorliegenden entspricht, ergibt sich

aus weiteren Beobachtungen zum Text, von denen nur die wichtigsten in
Kürze angedeutet seien: Mit der Nennung des «einzigen» (jhjd) Sohnes in

20 D.h. die Verbindung von Morija, dieser Form des Brandopfers, dem Motiv der
Flingabe des (erstgeborenen?) Sohnes an Gott und der Erfahrung der «Gottesschau» am
bzw. an diesem «Ort» des Kultes, der zu diesem Zweck aufgesucht werden muss, dürfte der
vorgegebene traditionsgeschichtliche Kern sein, mit dem sich die vorliegende literarische
Überlieferung auseinandersetzt. Insofern ist es verständlich, dass T. Veijola Nähe zu dtr/
dtn Motiven feststellt und darum auf postdeuteronomistische Entstehung plädiert. Wie bei
allen Spätdatierungen von Grundtexten der Pentateuchüberlieferung wird damit aber ein
anderes Problem geschaffen: Textnachgeschichte und Anfänge der Versionen (LXX zum
Pentateuch!) noch in einigermassen einleuchtenden Zeiträumen unterzubringen. Themen
und auch Einzelmotive können aber traditionsgeschichtlich älter sein als ihre im Kanon
vorliegende literarische Ausformung, m. a. W., Gen 22 kann zugleich traditionsgeschichtliche

Kristallisationskerne erkennen lassen, die eine geistesgeschichtliche Nähe zum Deute-
ronomium vermuten lassen, und literarisch selbst in vorexilischer Zeit abgefasst sein.
Diese wäre dann weiter einzukreisen als eine Zeit des Umbruchs von Kultpraktiken und
der Auseinandersetzung mit der «Gottesfurcht» als einer Frage religiöser Praxis. Man
könnte z.B. an die letzten Jahrzehnte des Nordreichs Israel oder auch - vielleicht noch
eher - an mit der Vorgeschichte der dtn Reform verbundene Kreise im vorexilischen Juda
denken.

21 Vgl. die wörtliche Bezugnahme auf Gen 12,1 mit dem «geh für dich» (wlk-lk) in V. 2!



106 Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Schluss

V. 2, bzw. mehr noch mit dem Zusatz «den du liebhast» und der so bis zuletzt
aufgeschobenen Kulmination des Befehls im Namen Isaak, setzt der Erzähler,

indem er von möglichen Missverständnissen abgrenzt, die Ismael-Ge-
schichten (nicht nur die Ismael-Tradition) und das damit verbundene
Problem der mit 12,1, auf das er ja ebenfalls wörtlich anspielt, begonnenen
Verheissungslinie voraus. Selbstverständlich muss er aber ebenfalls in Rechnung

stellen, dass auch die Adressaten der Erzählung eigentlich schon wuss-
ten, wie die Vätergeschichte weitergegangen war, dass sie also im Gegensatz
zum Abraham der Erzählung wussten, dass Isaak am Leben geblieben war.
Damit ist eine gewisse Zweideutigkeit gegeben, die im Hebräischen durch
die Formulierung des Opferbefehls in V. 2 mit 'lh im Hifil zum Ausdruck
gebracht wird, in den Übersetzungen aber leider im eindeutigen Befehl
«opfere deinen Sohn» verschwindet. Der ursprüngliche Leser konnte aber
sowohl ein «lass deinen Sohn zu einem Brandopfer auf den Berg hinaufsteigen»

hören, als auch das unausweichliche «lass ihn dort als Brandopfer (in
Rauch) aufgehen». Insofern lässt auch der at.liehe Erzähler die von Luther
konstatierte22 Spannung zwischen mandatum Gottes und seiner Promissio
anklingen, indem er auch das mandatum auf eine die promissio nicht
abschliessende Deutung hin sprachlich offen sein lässt, dem Leser oder Hörer
also noch ein anderes Hören der Gottesrede offenhält, als es für Abraham
innerhalb der Erzählung möglich zu sein scheint.

Der Erzähler spielt also konstruktiv mit dem Terminus «Brandopfer»
(''olä)23, und er setzt eine Brandopferpraxis voraus, die an Berggipfel oder
Anhöhen gebunden ist. Traditionsgeschichtlich scheint es zudem um den
Ersatz einer schlechten, vielleicht gar potentiell wirklich mit
Menschenopfermotiven verbundenen colä durch eine gute, JHWH genehme Brandopferpraxis

zu gehen, wobei letztere dem späteren, für den alttestamentlichen
Kult zentralen Tamidopfer entspricht24, vielleicht auch um den Ersatz vor-
jahwistischer Erstgeburtsopfer25 durch die im Dtn und seiner Folgeliteratur
geforderte Auslösung der Erstgeburt. Wichtiger als diese
traditionsgeschichtlichen Vorgaben ist für den Erzähler von Gen 22 aber ihre mit V. 1 und
12 vorgenommene theologische Einordnung in die Abrahamtradition. Diese
ist nicht in ihrer Tiefe erfasst, wenn man sie so beschreibt, dass der Verfasser

22 Vgl. den Hinweis bei Veijola und seine Interpretation S. 137: «es geht jetzt darum, ob
Gott sich als Lügner herausstellen wird.»

23 Mag dieser nun ursprünglich oder erst sekundär mit der Wz. 'lh «hinaufsteigen» zu
verbinden sein.

24 Darauf weisen P.R. Davies-B.D. Chilton (o.Anm. 8) 514-46 passim, wiederholt
hin.

25 Möglicherweise noch in Mi 6,6-8 anklingend.



Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Scliluss 107

in V. 1 dem Leser die Information gebe, dass Gott Abraham «nur» prüfe26.

Erst recht nicht verliert die Geschichte durch diese einleitende Feststellung
an Spannung27, im Gegenteil: Indem der Erzähler das, was er - da ihm die
erwähnten Motive in der Traditionsgeschichte und vielleicht auch schon in
der Erzähltradition um Abraham vorlagen - zu erzählen hatte, unter die
Überschrift der «Prüfung» stellt, gewinnt die Erzählung nicht nur theologisch,

sondern auch erzähltechnisch an Spannung. Da die Leser von Anfang
an und sozusagen im voraus wissen, dass Isaak nicht von Abrahams Hand
gestorben, sondern wirklich Träger der Verheissung geblieben ist, stellt V. 1

die unausgesprochene Frage, wie Abraham die Bewährungsprobe bestehen
konnte, ohne dass es zum Sohnesopfer kam. Die Antwort wird in V. 12 mehr
angedeutet als ausgeführt: Abraham hat sich als «Gott fürchtend» erwiesen,
nicht, indem er seinen Sohn opferte, sondern indem er ihn «nicht vorenthielt»,

d.h. in seiner «Gottesfurcht», die ihn in selbstverständlicher
Handlungsfolge das Opfer vorbereiten, aber auch mit dem Messer in der Hand
innehalten lässt, keine «Ausnahme» kannte, auch nicht in bezug auf den
Sohn der Verheissung.

Gen 22 will kein Leitfaden für das Verhalten des Gottesfürchtigen in der
Situation der Versuchung sein. Einmaliges wird erzählt und einmalig
begründet. Gott selbst «prüft» Abraham, und indem er ihn prüft, «macht er ihn
bewährt». Es scheint in diesem Zusammenhang wichtig, dass nicht eines der
Verben für «prüfen» im Qal, die im Hebräischen durchaus zur Verfügung
standen, sondern dass nsh im Pi'el verwendet wird, in der Faktitiv-Resulta-
tivform also, die nicht am Vorgang als solchem, sondern an seinem Ergebnis
interessiert ist. Auch ist in bezug auf das Thema der Versuchung im
biblischen Zusammenhang ganz allgemein vielleicht ebenfalls zu bedenken, dass

das hebräische Substantiv, das als Übersetzungswort der LXX auch dem
neutestamentlichen Jieipaapôç zugrundeliegt28, von diesem Verb abgeleitet
ist, der Blick also immer auf dem Ergebnis der Prüfung, der Bewährung,
dem Bewährt-Machen, liegt.

So gehören Auslegung vorgefundener Traditionen, biographische
Einordnung und theologische Verarbeitung des in Gen 22 Erzählten in den
Gesamtkontext der Abrahamüberlieferung für den biblischen Erzähler
wirklich wesensmässig zusammen, konnte er auch die deutende Überschrift
der Erzählung nur geben, weil sie für ihn an das Ende des über Abraham

26 T. Veijola, a.a.O. 139.
27 L. Ruppert, Das Motiv der Versuchung durch Gott in vordeuteronomischer Tradition,

VT 22 (1972) 55-63, hierzu S. 60.
28 jiEiQâ^Eiv gibt in LXX ausschliesslich nsh Pi. wieder, jtEiQa0|xoç 5x 'njn, 7x msh

E. Hatch-H. A. Redpath, A Concordance to the Septuagint .II (1987 1954) 1115f.



108 Ina Willi-Plein, Die Versuchung steht am Schluss

Erzählten gehörte, nach Sohnesverheissung und Sohnesgabe, auch nach der

Klärung, wer der eine Sohn sei (Gen 21), die letzte Sohnesgefährdung, in der
Abraham «bewährt gemacht» wurde, indem sich seine Gottesfurcht als

ungeteilt erwies, er auch den verheissenen Sohn nicht davon ausnahm.
Diese «Versuchung» kann als «Bewährungsprobe» nur am Ende stehen; sie

ist nicht Aufnahmeprüfung, aber eigentlich noch nicht einmal Abschlussexamen

- der Geprüfte weiss ja nichts von der Prüfung -, sondern Besiegelung,
die erst von hinterher, aus der Sicht des Erzählers, als solche erkennbar ist.

Insofern widerspricht das Zeugnis von Gen 22,1 nicht dem Gedanken,
dass, wie der Jakobusbrief mahnt, niemand von sich sagen soll (und kann),
dass die alltägliche Versuchung, in der er oder sie sich findet, ein von Gott
veranstaltetes Examen sei. So soll auch die Nachgeschichte von Gen 22 die
Hörer oder Leser des biblischen Worts nicht erdrücken, auch nicht in dem
Sinne, als würde dieser Text beweisen, dass Gott uns eben doch versucht und
wir mit der Bitte des Unservaters solche Versuchung durch Gott abwenden
müssten.

Wohl ist jede «Versuchung» auch eine «Bewährungsprobe»29, doch

spricht auch Gen 22,1 nicht dagegen, in der Bitte des Unservaters die
schlichte Bitte um Bewahrung in den Anfechtungen dieser Welt zu hören,
wie es Luther im Kleinen Katechismus erklärt: «Gott versucht zwar
niemand, aber wir bitten in diesem Gebet, dass uns Gott wolle behüten und
erhalten, auf dass uns der Teufel, die Welt und unser Fleisch nicht betrüge
und verführe in Missglauben, Verzweiflung und andere grosse Schand und
Laster; und ob wir damit angefochten würden, dass wir doch endlich gewinnen

und den Sieg behalten.»
Ina Willi-Plein

29 J.M. Lochman, a.a.O. 115: «Die in der Versuchung angebotene Chance wird auch
im Neuen Testament primär als Chance der Bewährung verstanden.»


	Die Versuchung steht am Schluss : Inhalt und Ziel der Versuchung Abrahams nach der Erzählung in Gen 22

