Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Die funfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa
Autor: Bréndle, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die fiinfte Bitte in der Auslegung Gregors von
Nyssa

Matthias Jiggi, ein Student unserer Fakultit, hat im Friihling 1991 seine
Akzessarbeit: «...Wie auch wir vergeben unsern Schuldigern» — Uberlegun-
gen zu Mt 6,12 angesichts der Schuldenkrise (80 S.), abgeschlossen'. Er hat
in seiner Arbeit untersucht, ob es nicht einen Zusammenhang gebe zwischen
der biblischen Rede von Schuld und Vergebung einerseits und der aktuellen
politischen Diskussion um Verschuldung und Schuldenerlass andererseits.
Er hat sich intensiv mit den Problemen der Verschuldung der Dritten Welt
auseinandergesetzt. Gegen Schluss seiner Arbeit schreibt er: «Nach Anga-
ben des Kinderhiltswerks UNICEF sind 1988 mindestens 500000 Kinder an
den Folgen der Schuldenkrise gestorben» (56). Das sind Zustédnde, die wir
Christen der ersten Welt nicht einfach hinnehmen kdnnen, «denn die Schul-
denkrise selbst ist (aber) alles andere als eine Naturkatastrophe» (57). Da-
mit ist die Frage gestellt, wie der unbestreitbare Zusammenhang zwischen
den zentralen Inhalten christlichen Glaubens und der aus ihnen resultieren-
den Weltverantwortung der Christen zu formulieren sei. Von verschiedenen
kirchlichen und anderen Hilfswerken ist 1989 die Petition «Entwicklung
braucht Entschuldung» lanciert worden (eingereicht mit rund 250000 Unter-
schriften). Zum 700jdhrigen Bestehen der Schweiz soll ein Fonds von minde-
stens 700 Millionen Franken zur Entschuldung der &rmsten Entwicklungs-
linder errichtet werden. Dieser Vorschlag ist inzwischen vom Bundesrat
positiv aufgenommen und seine Realisierung an der Eréffnung der Jubi-
laumsfeierlichkeiten in Bellinzona auch angezeigt worden.

In dem Teil seiner Arbeit, den er der Auslegungs- und Wirkungsgeschich-
te der fiinften Bitte des Unservaters widmet, hat M. Jiggi u.a. auch knapp
auf Gregor von Nyssa hingewiesen.” Auf die Interpretation dieses kappado-
zischen Kirchenvaters soll nachstehend ndher eingegangen werden. Wir

! Diese Arbeit, die aus einem neutestamentlichen Seminar mit dem Thema «Ausle-
gungs- und Wirkungsgeschichte des Neuen Testaments. Paradigmatische Texte aus dem
Matthiusevangelium» im Sommersemester 1989 herausgewachsen ist, kann in der Biblio-
thek des Theologischen Seminars der Universitidt Basel eingesehen werden.

? Zur Auslegung der griechischen Viter s. G. Walther, Untersuchungen zur Geschichte
der griechischen Vaterunser-Exegese, Texte und Untersuchungen 40, Leipzig 1914; J. Car-
mignac, Recherches sur le <Notre Pere>, Paris 1969.



Rudolf Brindle, Die fiinfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa 71

verdanken Gregor «fiinf Homilien liber das Vaterunser, ein wertvolles Biich-
lein, das erleuchtend auf den Geist, erwdarmend auf das Herz wirkt. Der
Verfasser versteht es, den Diamant des gottlichen Wortes in der Sonne
spielen zu lassen, so dass eine Fiille von Licht daraus hervorbricht».’

Gregor beginnt seine fiinfte Homilie mit einer fiir ihn bezeichnenden
Uberlegung. Mit der Bitte um die Vergebung der Schulden ist das Wort
Gottes auf den hochsten Gipfel der Gottseligkeit gelangt. Denn hier geht es
um die Gottdhnlichkeit des Menschen. Denn, «wer dem Barmherzigen sich
naht, soll selbst barmherzig sein; nur der Geduldige nahe sich dem Geduldi-
gen, nur der Menschenfreundliche dem Menschenfreundlichen. Und in glei-
cher Weise sollen wir den Milden, den Spender der Gnaden, den
Allerbarmer und iiberhaupt jede gute Eigenschaft, die wir an Gott wahrneh-
men, getreulich in unserem Tun und Lassen nachahmen und uns dadurch die
Moglichkeit erwerben, vertrauensvoll zu beten».* Gregor leitet seine Ausle-
gung der fiinften Unservaterbitte mit dem Hinweis ein, dass in der christli-
chen Parénese iiblicherweise Gott den Gldubigen als Muster fiir ihr Handeln
gezeigt werde. Er verweist auf die Einladung des Apostels: «Werdet meine
Nachahmer, so wie ich Christi Nachahmer bin».> Hier aber, und Gregor ist
sich der Kiihnheit seiner Gedanken bewusst, hier aber gibt im Gegenteil
unsere Gesinnung das Vorbild fiir Gott ab. «Die Ordnung wird hier also
umgekehrt: wie sonst in uns das Gute durch die Nachahmung Gottes zustan-
de kommt, so diirfen wir in diesem Fall hoffen, Gott werde unser Beispiel
nachahmen» (294/139). Wenn wir das verlangte Gute vollbringen, kdnnen
wir zu Gott sprechen: «Ich habe die Schulden erlassen, fordere auch du sie
nicht von mir ein; meinen Schuldner habe ich entlassen, dass er frohlich
scheiden konnte; so geschehe auch dem deinen: mache du deinen Schuldner
nicht trauriger als ich den meinigen» (294/140)

Eindringlich spricht Gregor im Folgenden davon, dass unsere Verfehlun-
gen gegen Gott viel grosser sind als die unserer Mitmenschen gegen uns.
Gemeinsame Schuld aller Menschen ist der Abfall von Gott, die Knecht-
schaft unter der Siinde, die Tatsache, dass wir unseren Blick nicht unver-
riickbar auf die Schonheit Gottes richten, sondern unser Antlitz der Hiss-
lichkeit der Siinde zuwenden (296/141). Die fiinfte Bitte des Herrengebets

3 K. Weiss in der Einleitung zu seiner Ubersetzung in der Bibliothek der Kirchenvi-
ter 56, 1927, XXXIV. Der griechische Text in F. Oehler, Gregor’s Bischof’s von Nyssa
Abhandlung von der Erschaffung des Menschen und fiinf Reden auf das Gebet, Leipzig
1859.

* Oehler, 292; BKV 56, 138. Im Folgenden setze ich die Seitenverweise aus Oehler und
BKYV in Klammern in den Text.

ST Korl11,1.



72 Rudolf Brindle, Die fiinfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

soll uns daran erinnern, dass wir selbst beim besten Leben uns keineswegs
mit dem Wahn zum Gebete anschicken sollten, als wire unser Gewissen
ginzlich schuldlos. Das Wort Gottes fordert uns durch unsere Bitte auf,
«nicht auf unsere guten Werke zu sehen, sondern uns immer wieder an die
gemeinsame Schuld der Menschennatur zu erinnern» (300/142). Wir leben
nicht mehr im Paradies. Die aufgehende Sonne erinnert uns an das im Osten
liegende Paradies. Die Erinnerung an unsere Verbannung aus den lichten
Raumen der Gliickseligkeit ldsst uns einstimmen in die Bitte um die Verge-
bung unserer Schulden (300/143). Im Folgenden spricht der Nyssener vom
Leben des Korpers, das sich mittels der Sinne vollzieht und vom Leben des
Geistes, das sich in der Tétigkeit des Denkens und der Bewegung des
Willens ereignet: tiberall lauern viele Siinden und bei allen Menschen finden
sich die Gebrechen der Natur. Darum «miissen wir alle vor Gott niederfallen
und ihn anrufen, er moge uns unsere Schulden vergeben» (306/145).

Der fiinfte Abschnitt der 5. Rede ist fiir unsere Fragestellung besonders
ergiebig. Denn auffélligerweise thematisiert Gregor nun unter all den vielen
moglichen Schulden die materiellen Schulden und exemplifiziert Vergebung
am Schuldenerlass. Wer glaubt, fiir Gott sei es geziemend, die Menschen zu
lieben, «der muss auf Grund der Gerechtigkeit sein Urteil iiber das, was sich
geziemt, durch sein eigenes Verhalten gegen die Mitmenschen bekréftigen»
(306/146). Gregor lisst Gott sprechen: «Mich flehst du um Menschenfreund-
lichkeit an, die du selbst deinem Nebenmenschen nicht erweisen willst? Du
betest um Nachlassung der Schulden, warum wiirgst du deinen Schuldner?
Du bittest, dass dein Schuldbrief ausgeloscht werde, wihrend du die Schuld-
briefe deiner Schuldner sorgfiltig aufbewahrst».® «Du bittest um Schulden-
tilgung, und du bist dabei entschlossen, das Geld, das du ausgeliehen hast,
noch durch Zins zu vermehren? Dein Schuldner sitzt im Geféngnis, du im
Hause des Gebets.” Jener jammert, dass er zahlen soll, du aber erachtest es
fiir angemessen, dass deine Schuld dir geschenkt werde. Dein Gebet bleibt
unerhort; denn das Wehegeschrei des von dir Bedriickten iibertont es. Wenn
du die leibliche (materielle — 0 cwpatxov ye€0g) Schuld losest, werden die
Fesseln deiner Seele geldst; wenn du verzeihst, wird dir verziehen» (306—
308/146).

® " Ageowv SpAuaTmv altels: IO 0V ROTAYYELS oD TOV Dndyeewv; "EEaketpOfjval TO
RATA 00V XeLROYQUpOV VY, O O émpelelag uAGToWY TO TOV DITeVBVVOV Tupforoia.

" M.I. Finley, Die Schuldknechtschaft, in: Seminar: Die Entstehung der antiken Klas-
sengesellschaft, hg. H. G. Kippenberg, 1977, 173-204.



Rudolf Brindle, Die fiinfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa 73

Gregor unterstreicht mit seiner Auslegung stark eine Besonderheit der
matthiischen Bitte: die unauflosliche Verbindung von menschlicher und
gottlicher Vergebung.®

Sehr konkret wird Gregor auch in seiner Rede gegen die Wucherer’. Er
eroffnet seine Rede mit dem Hinweis darauf, dass «ein gelehrter Mann und
beriihmter Philosoph» — sein Bruder Basilius — zum gleichen Thema eine
Rede gehalten hat, die ihm viel Beifall eingetragen habe." Er zeigt, dass der
Wucher verwerflich ist aus Griinden der Vernunft und der biblischen Wei-
sungen. Eindringlich schildert er das grausame Vorgehen des Wucherers,
der vor nichts zuriickschreckt und seine Schuldner sogar in den Tod treibt.
«Wie viele haben sich wegen der Zinsen erhingt und sich in die Fliisse
gestiirzt und haben den Tod fiir leichter erachtet als den Wucherer, und
haben Kinder als Waisen hinterlassen, welche die Armut als bose Stiefmut-
ter hatten?» Gregor stellt dem Wucherer folgende Fragen: «Wie kannst du
um Vergebung der Siinde beten? Oder sprichts du etwa aus Gedankenlosig-
keit auch jene Bitte aus, die uns der Heiland gelehrt hat: <Vergib uns unsere
Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern>?»" Die Bitte um ein
Darlehen versteht Gregor als eine verschimte Bitte um Barmherzigkeit.
Darum untersagt auch das Alte Testament, die geméss Gregor in die From-
migkeit einleitende Schrift, liberall die Zinsen und im Neuen Testament
steht das Wort Jesu zu lesen: «Und wenn ithr nur denen etwas leiht, von
denen ihr es zuriickzubekommen hofft, welchen Dank erwartet ihr dafiir?»
(Lk 6,34). Als warnendes Beispiel dient das Gleichnis vom unbarmherzigen
Knecht und der tber ihn verhidngten Strafe. Gregor schliesst an diese Aus-
fiihrungen folgende Sitze an: «Unser Heiland und Lehrer in der Frommig-
keit aber, der seine Jiinger eine einfache Gebetsformel lehrte, hat unter
anderem unter den Worten des Gebetes als etwas, was Gott vorzugsweise
zur Erhorung bewegen miisse und vor allem ithn dazu vermége, auch

8 Dieser Gedanke ist im Judentum verbreitet: Sir28,2-5; Schab 151b; Joma 8,9;
RH17a; Meg 28a. U. Luz, Das Evangelium nach Matthdus (Mt 1-7), EKK 1/1, 1985, 348.
Nach Luz habe Gregor die paradoxe Einheit von zuvorkommender Gnade und vom
Menschen geforderter Bedingung zerstort, weil bei ihm der Mensch mit seinem Vergeben
einen Anspruch begriinde, so dass er hoffen konne, dass Gott das menschliche Beispiel
nachahmen werde. M. E. gibt Gregor indes eine fiir seine Zeit stimmige Interpretation der
entsprechenden Unservaterbitte.

? Contra usuarios, ed E. Gebhardt, Gregorii Nysseni, Sermones, Pars Prior, Gregorii
Nysseni, Opera, ed. W. Jaeger, H. Langerbeck, Vol. IX, 1967, 195-207. Ubersetzung in
BKYV 1880: Des heiligen Gregorius, Bischofs von Nyssa ausgewihlte Reden aus dem
Griechischen iibersetzt von Joh. Fisch, 229-242,

' Gebhardt, 195f., BKV, 230.

I Gebhardt, 203, BKYV, 238.



74 Rudolf Brindle, Die fiinfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

Folgendes angebracht: <Und vergib uns unsere Schulden, wie auch wir
vergeben unsern Schuldigern>. Wie wirst du nun beten, Zinsenhascher? Mit
welchem Bewusstsein wirst du Gott um eine gute Gabe anflehen, der du
alles empféngst und nichts zu geben weisst? Oder merkst du nicht, dass dein
Gebet eine Erinnerung an deinen Menschenhass ist? Was hast du verziehen,
dass du um Verzeihung bittest? Gegen wen hast du Barmherzigkeit gelibt,
dass du den Barmherzigen anrufest»?"

Mit dieser materiellen Interpretation der Vergebung hat Gregor neue
Wege beschritten. Eine dhnliche Beobachtung lédsst sich an seiner Auslegung
der vierten Bitte des Unservaters zeigen. Das Brot, um das wir Gott bitten
sollen, ist das gewdhnliche Brot und nichts anderes."” Diese Zuwendung zum
Materiellen ist bei einem Mann wie Gregor von Nyssa auffillig. Er war ein
spekulativer Denker und wusste sich in der Exegese seinem grossen Meister
Origenes und dessen pneumatischen Auslegung verpflichtet. Dass er sich in
einem entscheidenden Punkt von Origenes getrennt hat, wird wohl, darauf
hat schon W. Rordorf hingewiesen, durch die verinderte Situation der Kir-
che seiner Zeit bedingt sein."* Die neuen Wege, die Basilius, Gregor von
Nazianz, Gregor von Nyssa, und dann auch Johannes Chrysostomos in der
Exegese gegangen sind, sind als Antwort zu verstehen auf die immensen
Aufgaben, vor die die Kirche sich gegen Ende des vierten Jahrhunderts
gestellt sah. Aus den Predigten der genannten Viter erfahren wir vieles iiber
das Elend, das damals iiber weite Kreise hereingebrochen war.” Aufs schirf-
ste standen sich der unermessliche Reichtum einer schmalen Oberschicht
und die bittere Not der breiten Unterschicht gegeniiber. Die Reichen lassen
sich ihre Tische aus Silber verfertigen. Fiir ihre Bankette werden Kostlich-
keiten aus aller Welt hertransportiert. Sie bieten dafiir Komé&dianten, Kitha-
raspieler, Sanger, Witzmacher, Musiker und Musikerinnen, Ténzerinnen
auf. «Wihrend dies alles im Hause vor sich geht, lagern vor der Tiire
unzihlige Lazarus’, die einen voll ekelhafter Geschwiire, die anderen mit
ausgestochenen Augen, wihrend wieder andere iiber die Verstiimmelung

12 Gebhardt, 201, BKV, 236f.

13'S. W. Rordorf, Le «pain quotidien> (Matth 6,11) dans I'histoire de I'exégese, in: Litur-
gie, Foi et Vie des premiers chrétiens, 1986, 93-107.

¥ Op. cit. 971.; ferner R. Brindle, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysosto-
mos, 1979, 348f.

15 Vor allem Basilius, Die Habsucht (PG 31,261-277; BKV 47, 226-239); An die Rei-
chen (PG 31,277-304; BKV 47, 239-257); Predigt gehalten zur Zeit einer Hungersnot und
Diirre (PG 31,304-328; BKV 47, 257-275); Gregor von Nazianz, Oratio XIV, De paupe-
rum amore (PG 35, 857-910, BKV 59, 273-308); Gregor von Nyssa, De pauperibus aman-
dis, Or. 1 und II, ed. v. Heck; contra usuarios, ed. E. Gebhardt, BKV 1880, 195-242; zu
Johannes Chrysostomos s. Anm. 14.



Rudolf Brindle, Die fiinfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa 75

der Fiisse seufzen, und einige nach Verlust aller Glieder geradezu kriechen,
und ihr Ruf wird nicht gehort. Denn er wird tibertont vom Laute der Floten,
von den Melodien der improvisierten Gesidnge und dem lautschallenden
Gelichter».!

Nach der Uberzeugung der kappadozischen Viter haben im paradiesi-
schen Urzustand die sozialen Unterschiede von arm und reich nicht bestan-
den. Erst durch die Siinde hat der jetzige Zustand wirtschaftlicher Ungleich-
heit und sozialer Zerrissenheit bei den Menschen Eingang gefunden."” Wiih-
rend der grossen Hungersnot, die im Jahre 388 Kappadozien heimsuchte,
schleudert Basilius den gleichgiiltigen Reichen und den skrupellosen
Wucherern entgegen: «Wer es in seiner Gewalt hat, dem Elend abzuhelfen,
aber geflissentlich und aus Geiz die Hilfe hinausschiebt, der wird doch wohl
mit Recht den Mordern gleichgestellt».™

Die genannten Viter haben nicht nur in ihren Predigten das Treiben der
Reichen verurteilt und ithre Hérer und Horerinnen immer wieder mit Nach-
druck zur Hilfe aufgefordert. Sie haben, das gilt vor allem fiir Basilius den
Grossen und Johannes Chrysostomos, in Caesarea, resp. in Antiochien und
Konstantinopel die Sozialfiirsorge der Kirche breit ausgebaut.”

Eine Auslegung der fiinften Bitte des Unservaters, die auch die materiel-
le Interpretation der Vergebungsbitte miteinbezieht, begegnet uns als Mog-
lichkeit auch bei Augustin.” Sie tritt spater vollig zuriick. Jesus hat indes bei
der Formulierung der fiinften Bitte des Unservaters hochst wahrscheinlich

' Greg. Nyss. De pauperibus amandis, Or. 1 (v. Heck, 16. BKV, 207).

7 Gregor von Nyssa, in Koh. h. 6 (5,386, 8/18 Jaeger/Alexander); de pauperibus aman-
dis 1 v. Heck, 12; BKV, 203: Gott der Schopfer ist der erste Erfinder der Wohltitigkeit.
Johannes Chrysostomos kann formulieren: «Giitergemeinschaft ist mehr die addquate
Form unseres Lebens als Privatbesitz, und sie ist naturgeméss», in ep. I ad Tim. h.12,4
(PG 62,56), Ubersetzung nach BKV, XI, 156. Weitere Stellen im Artikel von M. Wacht,
Giitergemeinschaft, RAC 13, 1984, 38.

® Homilia dicta tempore famis et siccitatis7 (PG 31,321), zit. nach BKV 47, Des
Heiligen Kirchenlehrers Basilius des Grossen, Bischofs von Caesarea Ausgewihlte Homi-
lien und Predigten, aus dem griechischen Urtext iibersetzt von A. Stegmann, 271.

¥ Das grosse Sozialwerk des Basilius, die Siedlung Basilias fiir Arme und Kranke, vor
den Toren Caesareas, in der Handwerker, Pfleger und Arzte im Auftrag der Kirche
arbeiteten, galt Gregor von Nazianz als eines der Weltwunder. Basilius dussert sich nur
selten dazu, s. Ep. 94; 150,3; 176. Ausfiihrliche Beschreibungen geben die Trauerrede
Gregors von Nazianz, Or. 43,63 (PG 36,577) und die Lobrede Gregors von Nyssa, Oratio
in laudem fratris Basilii (PG 46,809). S.S. Giet, Les idées et ’action sociales de Saint
Basile; L. Vischer, Basilius der Grosse, vor allem 140ff; B. Treucker, Politische und sozial-
geschichtliche Studien zu den Basiliusbriefen, Frankfurt 1961.

% De Sermone Domini in Monte 11,5,18-11,37, CC 35, 108-128, zur Vergebungsbitte s.
I1,8,28-29, 116-119.



76 Rudolf Brindle, Die fiinfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

auch an Geldschulden gedacht.® Angesichts der heutigen katastrophalen
Lage der hochverschuldeten Linder und angesichts der Tatsache, dass ihre
Verschuldung auch mit Schuld der kapitalstarken Linder verbunden ist,
stellt sich die Frage neu und dringlich, wie umfassend die Bitte um Verge-
bung und die damit erklédrte Bereitschaft zu vergeben, ja vergeben zu haben,

zu verstehen ist.*
Rudolf Brindle

' G. Theissen, Der Schatten des Galilders. Historische Jesusforschung in erzihlender
Form, Miinchen 1990, 207. «Wenn Jesus lehrt, man solle Gott um Vergebung bitten und
selbst bereit sein, seinen Schuldnern zu vergeben, so denkt er gewiss auch an Geldschul-
den!». Vgl. auch ders., Jesusbewegung als charismatische Wertrevolution, NTS 35 (1989)
343-360; 352.

* M. Jiggi schliesst seine Arbeit mit einem Appell: «In einer Situation, in der finanziel-
le Verschuldung das Leben vieler Millionen Menschen in der Dritten Welt direkt gefdhr-
det, kann, ja muss dieser Umstand zu denken geben und vielleicht — oder hoffentlich -
ermutigt er auch zu veridndertem befreiendem Handeln».



	Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

