
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von
Nyssa

Matthias Jäggi, ein Student unserer Fakultät, hat im Frühling 1991 seine

Akzessarbeit: «.. .Wie auch wir vergeben unsern Schuldigern» - Überlegungen

zu Mt 6,12 angesichts der Schuldenkrise (80 S.), abgeschlossen1. Er hat
in seiner Arbeit untersucht, ob es nicht einen Zusammenhang gebe zwischen
der biblischen Rede von Schuld und Vergebung einerseits und der aktuellen
politischen Diskussion um Verschuldung und Schuldenerlass andererseits.
Er hat sich intensiv mit den Problemen der Verschuldung der Dritten Welt
auseinandergesetzt. Gegen Schluss seiner Arbeit schreibt er: «Nach Angaben

des Kinderhilfswerks UNICEF sind 1988 mindestens 500000 Kinder an
den Folgen der Schuldenkrise gestorben» (56). Das sind Zustände, die wir
Christen der ersten Welt nicht einfach hinnehmen können, «denn die
Schuldenkrise selbst ist (aber) alles andere als eine Naturkatastrophe» (57). Damit

ist die Frage gestellt, wie der unbestreitbare Zusammenhang zwischen
den zentralen Inhalten christlichen Glaubens und der aus ihnen resultierenden

Weltverantwortung der Christen zu formulieren sei. Von verschiedenen
kirchlichen und anderen Hilfswerken ist 1989 die Petition «Entwicklung
braucht Entschuldung» lanciert worden (eingereicht mit rund 250000
Unterschriften). Zum 700jährigen Bestehen der Schweiz soll ein Fonds von mindestens

700 Millionen Franken zur Entschuldung der ärmsten Entwicklungsländer

errichtet werden. Dieser Vorschlag ist inzwischen vom Bundesrat

positiv aufgenommen und seine Realisierung an der Eröffnung der
Jubiläumsfeierlichkeiten in Bellinzona auch angezeigt worden.

In dem Teil seiner Arbeit, den er der Auslegungs- und Wirkungsgeschichte
der fünften Bitte des Unservaters widmet, hat M. Jäggi u. a. auch knapp

auf Gregor von Nyssa hingewiesen.2 Auf die Interpretation dieses kappado-
zischen Kirchenvaters soll nachstehend näher eingegangen werden. Wir

1 Diese Arbeit, die aus einem neutestamentlichen Seminar mit dem Thema «Auslegungs-

und Wirkungsgeschichte des Neuen Testaments. Paradigmatische Texte aus dem

Matthäusevangelium» im Sommersemester 1989 herausgewachsen ist, kann in der Bibliothek

des Theologischen Seminars der Universität Basel eingesehen werden.
2 Zur Auslegung der griechischen Väter s. G. Walther, Untersuchungen zur Geschichte

der griechischen Vaterunser-Exegese, Texte und Untersuchungen 40, Leipzig 1914; J. Car-
mignac, Recherches sur le <Notre Père>, Paris 1969.



Rudolf Brändle, Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa 71

verdanken Gregor «fünf Homilien über das Vaterunser, ein wertvolles Büchlein,

das erleuchtend auf den Geist, erwärmend auf das Herz wirkt. Der
Verfasser versteht es, den Diamant des göttlichen Wortes in der Sonne

spielen zu lassen, so dass eine Fülle von Licht daraus hervorbricht».3

Gregor beginnt seine fünfte Homilie mit einer für ihn bezeichnenden
Überlegung. Mit der Bitte um die Vergebung der Schulden ist das Wort
Gottes auf den höchsten Gipfel der Gottseligkeit gelangt. Denn hier geht es

um die Gottähnlichkeit des Menschen. Denn, «wer dem Barmherzigen sich

naht, soll selbst barmherzig sein; nur der Geduldige nahe sich dem Geduldigen,

nur der Menschenfreundliche dem Menschenfreundlichen. Und in
gleicher Weise sollen wir den Milden, den Spender der Gnaden, den
Allerbarmer und überhaupt jede gute Eigenschaft, die wir an Gott wahrnehmen,

getreulich in unserem Tun und Lassen nachahmen und uns dadurch die

Möglichkeit erwerben, vertrauensvoll zu beten».4 Gregor leitet seine Auslegung

der fünften Unservaterbitte mit dem Hinweis ein, dass in der christlichen

Paränese üblicherweise Gott den Gläubigen als Muster für ihr Handeln
gezeigt werde. Er verweist auf die Einladung des Apostels: «Werdet meine
Nachahmer, so wie ich Christi Nachahmer bin».5 Hier aber, und Gregor ist
sich der Kühnheit seiner Gedanken bewusst, hier aber gibt im Gegenteil
unsere Gesinnung das Vorbild für Gott ab. «Die Ordnung wird hier also

umgekehrt: wie sonst in uns das Gute durch die Nachahmung Gottes zustande

kommt, so dürfen wir in diesem Fall hoffen, Gott werde unser Beispiel
nachahmen» (294/139). Wenn wir das verlangte Gute vollbringen, können
wir zu Gott sprechen: «Ich habe die Schulden erlassen, fordere auch du sie

nicht von mir ein; meinen Schuldner habe ich entlassen, dass er fröhlich
scheiden konnte; so geschehe auch dem deinen: mache du deinen Schuldner
nicht trauriger als ich den meinigen» (294/140)

Eindringlich spricht Gregor im Folgenden davon, dass unsere Verfehlungen

gegen Gott viel grösser sind als die unserer Mitmenschen gegen uns.
Gemeinsame Schuld aller Menschen ist der Abfall von Gott, die Knechtschaft

unter der Sünde, die Tatsache, dass wir unseren Blick nicht
unverrückbar auf die Schönheit Gottes richten, sondern unser Antlitz der Häss-
lichkeit der Sünde zuwenden (296/141). Die fünfte Bitte des Herrengebets

3 K. Weiss in der Einleitung zu seiner Übersetzung in der Bibliothek der Kirchenväter

56, 1927, XXXIV. Der griechische Text in F. Oehler, Gregor's Bischofs von Nyssa
Abhandlung von der Erschaffung des Menschen und fünf Reden auf das Gebet, Leipzig
1859.

4 Oehler, 292; BKV 56,138. Im Folgenden setze ich die Seitenverweise aus Oehler und
BKV in Klammern in den Text.

5 I Kor 11,1.



72 Rudolf Brändle, Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

soll uns daran erinnern, dass wir selbst beim besten Leben uns keineswegs
mit dem Wahn zum Gebete anschicken sollten, als wäre unser Gewissen

gänzlich schuldlos. Das Wort Gottes fordert uns durch unsere Bitte auf,
«nicht auf unsere guten Werke zu sehen, sondern uns immer wieder an die

gemeinsame Schuld der Menschennatur zu erinnern» (300/142). Wir leben
nicht mehr im Paradies. Die aufgehende Sonne erinnert uns an das im Osten
liegende Paradies. Die Erinnerung an unsere Verbannung aus den lichten
Räumen der Glückseligkeit lässt uns einstimmen in die Bitte um die Vergebung

unserer Schulden (300/143). Im Folgenden spricht der Nyssener vom
Leben des Körpers, das sich mittels der Sinne vollzieht und vom Leben des

Geistes, das sich in der Tätigkeit des Denkens und der Bewegung des

Willens ereignet: überall lauern viele Sünden und bei allen Menschen finden
sich die Gebrechen der Natur. Darum «müssen wir alle vor Gott niederfallen
und ihn anrufen, er möge uns unsere Schulden vergeben» (306/145).

Der fünfte Abschnitt der 5. Rede ist für unsere Fragestellung besonders

ergiebig. Denn auffälligerweise thematisiert Gregor nun unter all den vielen
möglichen Schulden die materiellen Schulden und exemplifiziert Vergebung
am Schuldenerlass. Wer glaubt, für Gott sei es geziemend, die Menschen zu
lieben, «der muss auf Grund der Gerechtigkeit sein Urteil über das, was sich

geziemt, durch sein eigenes Verhalten gegen die Mitmenschen bekräftigen»
(306/146). Gregor lässt Gott sprechen: «Mich flehst du um Menschenfreundlichkeit

an, die du selbst deinem Nebenmenschen nicht erweisen willst? Du
betest um Nachlassung der Schulden, warum würgst du deinen Schuldner?
Du bittest, dass dein Schuldbrief ausgelöscht werde, während du die Schuldbriefe

deiner Schuldner sorgfältig aufbewahrst».6 «Du bittest um Schuldentilgung,

und du bist dabei entschlossen, das Geld, das du ausgeliehen hast,
noch durch Zins zu vermehren? Dein Schuldner sitzt im Gefängnis, du im
Hause des Gebets.7 Jener jammert, dass er zahlen soll, du aber erachtest es

für angemessen, dass deine Schuld dir geschenkt werde. Dein Gebet bleibt
unerhört; denn das Wehegeschrei des von dir Bedrückten übertönt es. Wenn
du die leibliche (materielle - xö ocupaxtxov X0éoç) Schuld lösest, werden die
Fesseln deiner Seele gelöst; wenn du verzeihst, wird dir verziehen» (306-
308/146).

6 "Aq)£CTLV ôcpA|pâxa>v aixetç' k&ç ovv xaxâyxetç ai) xöv fuxöxgecov; 'E§aX.£Lcp0f|vai x6
xaxà aoû XEigoygaqpov evxtl, ô ôi' éju[xeX.eiaç cpukdaacov xà xâv tixeuGuvcov aupßökcua.

7 M.I. Finley, Die Schuldknechtschaft, in: Seminar: Die Entstehung der antiken
Klassengesellschaft, hg. H.G. Kippenberg, 1977, 173-204.



Rudolf Brändle, Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa 73

Gregor unterstreicht mit seiner Auslegung stark eine Besonderheit der
matthäischen Bitte: die unauflösliche Verbindung von menschlicher und

göttlicher Vergebung.8
Sehr konkret wird Gregor auch in seiner Rede gegen die Wucherer9. Er

eröffnet seine Rede mit dem Hinweis darauf, dass «ein gelehrter Mann und
berühmter Philosoph» - sein Bruder Basilius - zum gleichen Thema eine
Rede gehalten hat, die ihm viel Beifall eingetragen habe.10 Er zeigt, dass der
Wucher verwerflich ist aus Gründen der Vernunft und der biblischen
Weisungen. Eindringlich schildert er das grausame Vorgehen des Wucherers,
der vor nichts zurückschreckt und seine Schuldner sogar in den Tod treibt.
«Wie viele haben sich wegen der Zinsen erhängt und sich in die Flüsse

gestürzt und haben den Tod für leichter erachtet als den Wucherer, und
haben Kinder als Waisen hinterlassen, welche die Armut als böse Stiefmutter

hatten?» Gregor stellt dem Wucherer folgende Fragen: «Wie kannst du

um Vergebung der Sünde beten? Oder sprichts du etwa aus Gedankenlosigkeit
auch jene Bitte aus, die uns der Heiland gelehrt hat: <Vergib uns unsere

Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern>?»u Die Bitte um ein
Darlehen versteht Gregor als eine verschämte Bitte um Barmherzigkeit.
Darum untersagt auch das Alte Testament, die gemäss Gregor in die
Frömmigkeit einleitende Schrift, überall die Zinsen und im Neuen Testament
steht das Wort Jesu zu lesen: «Lind wenn ihr nur denen etwas leiht, von
denen ihr es zurückzubekommen hofft, welchen Dank erwartet ihr dafür?»

(Lk 6,34). Als warnendes Beispiel dient das Gleichnis vom unbarmherzigen
Knecht und der über ihn verhängten Strafe. Gregor schliesst an diese

Ausführungen folgende Sätze an: «Einser Heiland und Lehrer in der Frömmigkeit

aber, der seine Jünger eine einfache Gebetsformel lehrte, hat unter
anderem unter den Worten des Gebetes als etwas, was Gott vorzugsweise
zur Erhörung bewegen müsse und vor allem ihn dazu vermöge, auch

8 Dieser Gedanke ist im Judentum verbreitet: Sir28,2-5; Schab 151b; Joma8,9;
RH17a; Meg28a. U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus (Mt 1-7), EKKI/1, 1985, 348.

Nach Luz habe Gregor die paradoxe Einheit von zuvorkommender Gnade und vom
Menschen geforderter Bedingung zerstört, weil bei ihm der Mensch mit seinem Vergeben
einen Anspruch begründe, so dass er hoffen könne, dass Gott das menschliche Beispiel
nachahmen werde. M. E. gibt Gregor indes eine für seine Zeit stimmige Interpretation der
entsprechenden Unservaterbitte.

9 Contra usuarios, ed E. Gebhardt, Gregorii Nysseni, Sermones, Pars Prior, Gregorii
Nysseni, Opera, ed. W. Jaeger, H. Langerbeck, Vol. IX, 1967, 195-207. Übersetzung in
BKV 1880: Des heiligen Gregorius, Bischofs von Nyssa ausgewählte Reden aus dem
Griechischen übersetzt von Joh. Fisch, 229-242.

10 Gebhardt, 195f., BKV, 230.
11 Gebhardt, 203, BKV, 238.



74 Rudolf Brandie, Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

Folgendes angebracht: <Und vergib uns unsere Schulden, wie auch wir
vergeben unsern Schuldigern>. Wie wirst du nun beten, Zinsenhascher? Mit
welchem Bewusstsein wirst du Gott um eine gute Gabe anflehen, der du
alles empfängst und nichts zu geben weisst? Oder merkst du nicht, dass dein
Gebet eine Erinnerung an deinen Menschenhass ist? Was hast du verziehen,
dass du um Verzeihung bittest? Gegen wen hast du Barmherzigkeit geübt,
dass du den Barmherzigen anrufest»?12

Mit dieser materiellen Interpretation der Vergebung hat Gregor neue
Wege beschritten. Eine ähnliche Beobachtung lässt sich an seiner Auslegung
der vierten Bitte des Unservaters zeigen. Das Brot, um das wir Gott bitten
sollen, ist das gewöhnliche Brot und nichts anderes.13 Diese Zuwendung zum
Materiellen ist bei einem Mann wie Gregor von Nyssa auffällig. Er war ein

spekulativer Denker und wusste sich in der Exegese seinem grossen Meister
Origenes und dessen pneumatischen Auslegung verpflichtet. Dass er sich in
einem entscheidenden Punkt von Origenes getrennt hat, wird wohl, darauf
hat schon W. Rordorf hingewiesen, durch die veränderte Situation der Kirche

seiner Zeit bedingt sein.14 Die neuen Wege, die Basilius, Gregor von
Nazianz, Gregor von Nyssa, und dann auch Johannes Chrysostomos in der
Exegese gegangen sind, sind als Antwort zu verstehen auf die immensen

Aufgaben, vor die die Kirche sich gegen Ende des vierten Jahrhunderts
gestellt sah. Aus den Predigten der genannten Väter erfahren wir vieles über
das Elend, das damals über weite Kreise hereingebrochen war.15 Aufs schärfste

standen sich der unermessliche Reichtum einer schmalen Oberschicht
und die bittere Not der breiten Unterschicht gegenüber. Die Reichen lassen

sich ihre Tische aus Silber verfertigen. Für ihre Bankette werden Köstlichkeiten

aus aller Welt hertransportiert. Sie bieten dafür Komödianten, Kitha-
raspieler, Sänger, Witzmacher, Musiker und Musikerinnen, Tänzerinnen
auf. «Während dies alles im Hause vor sich geht, lagern vor der Türe
unzählige Lazarus', die einen voll ekelhafter Geschwüre, die anderen mit
ausgestochenen Augen, während wieder andere über die Verstümmelung

12 Gebhardt, 201, BKV, 236f.
13 S.W. Rordorf, Le <pain quotidien> (Matth 6,11) dans l'histoire de l'exégèse, in: Liturgie,

Foi et Vie des premiers chrétiens, 1986, 93-107.
14 Op. cit. 97f.; ferner R. Brändle, Matth. 25,31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos,

1979, 348 f.
15 Vor allem Basilius, Die Habsucht (PG 31,261-277; BKV 47, 226-239); An die

Reichen (PG 31,277-304; BKV 47, 239-257); Predigt gehalten zur Zeit einer Hungersnot und
Dürre (PG 31,304-328; BKV 47, 257-275); Gregor von Nazianz, Oratio XIV, De paupe-
rum amore (PG 35, 857-910, BKV 59, 273-308); Gregor von Nyssa, De pauperibus aman-
dis, Or. I und II, ed. v. Heck; contra usuarios, ed. E. Gebhardt, BKV 1880, 195-242; zu
Johannes Chrysostomos s. Anm.14.



Rudolf Brändle, Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa 75

der Füsse seufzen, und einige nach Verlust aller Glieder geradezu kriechen,
und ihr Ruf wird nicht gehört. Denn er wird übertönt vom Laute der Flöten,
von den Melodien der improvisierten Gesänge und dem lautschallenden
Gelächter».16

Nach der Überzeugung der kappadozischen Väter haben im paradiesischen

Urzustand die sozialen Unterschiede von arm und reich nicht bestanden.

Erst durch die Sünde hat der jetzige Zustand wirtschaftlicher Ungleichheit

und sozialer Zerrissenheit bei den Menschen Eingang gefunden.17 Während

der grossen Flungersnot, die im Jahre 388 Kappadozien heimsuchte,
schleudert Basilius den gleichgültigen Reichen und den skrupellosen
Wucherern entgegen: «Wer es in seiner Gewalt hat, dem Elend abzuhelfen,
aber geflissentlich und aus Geiz die Hilfe hinausschiebt, der wird doch wohl
mit Recht den Mördern gleichgestellt».18

Die genannten Väter haben nicht nur in ihren Predigten das Treiben der
Reichen verurteilt und ihre Hörer und Hörerinnen immer wieder mit Nachdruck

zur Hilfe aufgefordert. Sie haben, das gilt vor allem für Basilius den
Grossen und Johannes Chrysostomos, in Caesarea, resp. in Antiochien und
Konstantinopel die Sozialfürsorge der Kirche breit ausgebaut.19

Eine Auslegung der fünften Bitte des Unservaters, die auch die materielle

Interpretation der Vergebungsbitte miteinbezieht, begegnet uns als
Möglichkeit auch bei Augustin.20 Sie tritt später völlig zurück. Jesus hat indes bei
der Formulierung der fünften Bitte des Unservaters höchst wahrscheinlich

16 Greg. Nyss. De pauperibus amandis, Or. I (v. Heck, 16. BKV, 207).
17 Gregor von Nyssa, in Koh. h.6 (5,386,8/18 Jaeger/Alexander); de pauperibus amandis

I v. Heck, 12; BKV, 203: Gott der Schöpfer ist der erste Erfinder der Wohltätigkeit.
Johannes Chrysostomos kann formulieren: «Gütergemeinschaft ist mehr die adäquate
Form unseres Lebens als Privatbesitz, und sie ist naturgemäss», in ep. I ad Tim. h.12,4
(PG 62,56), Übersetzung nach BKV, XI, 156. Weitere Stellen im Artikel von M. Wacht,
Gütergemeinschaft, RAC13, 1984, 38.

18 Homilia dicta tempore famis et siccitatisl (PG 31,321), zit. nach BKV 47, Des

Heiligen Kirchenlehrers Basilius des Grossen, Bischofs von Caesarea Ausgewählte Homi-
lien und Predigten, aus dem griechischen Urtext übersetzt von A. Stegmann, 271.

19 Das grosse Sozialwerk des Basilius, die Siedlung Basilias für Arme und Kranke, vor
den Toren Caesareas, in der Handwerker, Pfleger und Ärzte im Auftrag der Kirche
arbeiteten, galt Gregor von Nazianz als eines der Weltwunder. Basilius äussert sich nur
selten dazu, s. Ep. 94; 150,3; 176. Ausführliche Beschreibungen geben die Trauerrede
Gregors von Nazianz, Or. 43,63 (PG 36,577) und die Lobrede Gregors von Nyssa, Oratio
in laudem fratris Basilii (PG46,809). S.S. Giet, Les idées et l'action sociales de Saint
Basile; L. Vischer, Basilius der Grosse, vor allem 140ff; B. Treucker, Politische und
sozialgeschichtliche Studien zu den Basiliusbriefen, Frankfurt 1961.

20 De Sermone Domini in Monte II, 5,18-11,37, CC 35,108-128, zur Vergebungsbitte s.

11,8,28-29,116-119.



76 Rudolf Brändle, Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

auch an Geldschulden gedacht.21 Angesichts der heutigen katastrophalen
Lage der hochverschuldeten Länder und angesichts der Tatsache, dass ihre
Verschuldung auch mit Schuld der kapitalstarken Länder verbunden ist,
stellt sich die Frage neu und dringlich, wie umfassend die Bitte um Vergebung

und die damit erklärte Bereitschaft zu vergeben, ja vergeben zu haben,
zu verstehen ist.22

Rudolf Brändle

21 G. Theissen, Der Schatten des Galiläers. Historische Jesusforschung in erzählender
Form, München 1990, 207. «Wenn Jesus lehrt, man solle Gott um Vergebung bitten und
selbst bereit sein, seinen Schuldnern zu vergeben, so denkt er gewiss auch an Geldschulden!».

Vgl. auch ders., Jesusbewegung als charismatische Wertrevolution, NTS 35 (1989)
343-360; 352.

22 M. Jäggi schliesst seine Arbeit mit einem Appell: «In einer Situation, in der finanzielle

Verschuldung das Leben vieler Millionen Menschen in der Dritten Welt direkt gefährdet,

kann, ja muss dieser Umstand zu denken geben und vielleicht - oder hoffentlich -
ermutigt er auch zu verändertem befreiendem Handeln».


	Die fünfte Bitte in der Auslegung Gregors von Nyssa

