
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas von Aquino zu Matthäus 6,9/10

Von der «Lectura super Matthaeum», die Thomas als Pariser Magister
regens hielt - wahrscheinlich, als er dieses Amt zum ersten Mal versah,
zwischen 1256 und 1259 -, ist eine Hörernachschrift (reportatio) in vier
Handschriften auf uns gekommen.1 Hier wird das Unservater in knapper,
aber inhalts- und beziehungsreicher Weise erklärt. Textaufgliederung und
Kommentar, in den eine sparsame, aber sorgfältige Dokumentation aus
Schrift und Kirchenvätern eingearbeitet ist, sind derart aufeinander
abgestimmt, dass der Text des Herrengebetes als ein nach innen und nach aussen

zusammenhängendes und beziehungsreiches Ganzes fassbar wird. Wir
beschränken uns hier auf die Auslegung der Anrede und der ersten drei
Bitten.2

Einleitung

«Dominus dicit <Sic orabitis>, non «Hoc orabitis>», da er kein anderes
Gebet verbieten will, sondern «die (rechte) Weise des Betens lehrt (docetsic
orare)». Und diese kann in drei Wörtern zusammengefasst werden, in
welchen die aristotelische Unterscheidung zwischen formaler, bewirkender und
finaler Ursache anklingt, deren Erläuterung aber aufzuzeigen vermag, was
diesen Text vor allen anderen auszeichnet, ihm seine besondere Autorität
und Heilswirksamkeit gibt. «Kurz» ist dieser Text, damit das in ihm enthaltene

Gebet «tarn indoctis quam doctis» fasslich sei und «(uns) Vertrauen gebe»,
dass wir das Erbetene «leicht erlangen (daret fiduciam de facile impetran-

1 M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin DThA, Ergänzungsband 2),
(Paris 1950) Heidelberg - Graz 1960, 278; Weisheipl (A.2) 331. Unzulänglichkeiten des

Reportators (etwa in der Einbettung der Zitate) mögen auch zu Mt 6,9/10 in Rechnung zu
stellen sein. Ich kann hier nicht darauf eingehen. Ich zitiere und übersetze nach der
Handausgabe von R. Cai (in der Reihe der sog. Marietti-Ausgaben), Turin 51951.

2 Zu Thomas' Glossen zu Matthäus innerhalb seiner «Catena aurea in IV Evangelia»
(um 1265) s. J. A. Weisheipl, Thomas von Aquin, (New York 1974) Graz 1980 (321-354:
Bibliographie der Werke des Thomas), 330f.; zu seinen «Collationes super Pater noster»
(problematisch verkürzter und bearbeiteter Text auf Grund einer Reihe von 1273 zu

Neapel gehaltenen Fastenpredigten) ebd. 349. Mt6,9/10 wird in den Glossen in etwa
gleichem Umfang erklärt wie in der Lectura (ausführlicher in der patristischen Dokumentation,

kürzer im eigentlichen Kommentar); die entsprechenden Ausführungen der Collationes

sind mehr als doppelt so lang. Wir können diese Auslegungen, in denen Thomas'
exegetische Methode weniger deutlich zutage tritt als in der Lectura, hier nicht berücksichtigen,

s.u. A.10. Zur «Summa Theologiae» (STh) s.u. zur ersten Bitte.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10 47

do)». «Vollkommen» ist dieses Gebet, weil Gott, dessen «Werke vollkommen

sind», «es uns selber gegeben hat (ipse tradidit hanc [orationem])».
«Wirksam» ist es kraft seiner Vermittlung durch Christus (nach Lkll,2):
«Item efficax; unde Apostoli dicebant: <Doce nos orare.> Ipse autem sic dixit:
<Pater noster, qui es in caelis, etc.»> In aller Knappheit3 haben wir somit
erfahren, dass die einzigartige Autorschaft dieses Gebetes dem einen leichten

und vertrauensvollen Zugang zu Gott gewährt, der sich in der Weise der
im folgenden auszulegenden Gebetsworte an Gott wendet. Jeder der drei
genannten Vorzüge wird aus der Schrift belegt. Zum ersten wird Jesl0,23
zitiert. Zum zweiten bedeutet das Fehlen eines Zitates, dass die Schrift
unzählig oft die Vollkommenheit der Werke Gottes preist. Der dritte wird
durch Lkll,2 und den ganzen, nun zu kommentierenden Text des Unserva-
ter nach Mt belegt.

Anrede

Die Haupteinteilung des Unservater gewinnt Thomas, wie es Augustin
tat,4 mit dem bekannten Begriff der Rhetorik: «Et in hac oratione, sicut in
oratione rhetorum, (Christus) duo facit: Primo captat benevolentiam; secundo

docet quid petendum. » Doch wird das Wohlwollen des Angeredeten hier
in anderer Weise gewonnen als in profaner Bittrede. Diese geht darauf aus,
ihn «sich geneigt zu machen (ut flectat eum ad se)». Doch Gottes Wohlwollen
gewinnen wir so, «dass wir zu ihm erhoben werden (ut elevemur ad eum)».
Wäre hier nicht auch eine Bewegung Gottes zu uns herab, seine Herabneigung

zu erwägen? Doch nicht so, dass wir Gott zu uns «biegen»! Und da hier
unmittelbar in Frage steht, wie der Betende Gottes «Wohlwollen» oder
Geneigtheit «gewinnt», setzt der Theologe dem menschlichen Wohlwollen,
um das sich der Rhetoriker kümmert, entgegen, was sich für den Betenden
aus der Menschwerdung Gottes ergibt: das «Erhobenwerden» des
Menschen zu Gott.5

Dass dieses Geschehen primär Gottes Sache und nicht unsere ist, zeigt
die Textanalyse (divisio) der Anrede: «Für den, der (hier) der Gebende ist,
ist zweierlei erforderlich: dass er (geben) kann und dass er (es) will (Requi-
runtur duo ad dantem: quodpossit, et velit). Und dass er will, sagt (das Wort)

3 Umfang nach Zeilenzahl der Marietti-Ausgabe: Einleitungl4, zur Anrede 82, divisio
der Bitten 35, zur ersten Bitte 15, zur zweitenl2, zur dritten 25, zur dritten mit der ersten
Bitte 6.

4 De sermone Domini in monte II 4,15.
5 Vgl. S77t III q.l a.2.



48 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10

<Vater>; wenn er Vater ist, will er (ja), was seinen Kindern nützt (vult
utilitatem filiorum).» «Qui es in coelis» aber deutet auf das Vermögen Gottes.

«Wenn nämlich dieser Vater im Himmel ist, vermag er (potest) (zu tun),
was er will.»

Nach dieser sprachlichen Aufgliederung der Anrede erläutert Thomas
ihren Gehalt mit dem theologischen Ternar Glaube / Hoffnung / Liebe.6
Zum ersten beinhalten die Worte «Unser Vater», «was für den Unterricht im
Glauben gilt (quod valet ad fidei instructionem)». «Zwei Irrtümer» sind da

fernzuhalten, «welche auf das Beten zerstörend wirkten (qui destruebant
orationem).» Sowohl die Leugnung der Vorsehung Gottes («dass Gott sich

um menschliche Dinge nicht kümmere [Deum non habere curam de huma-
nis]», mit Zitat Ez 9,9) als auch die Gleichsetzung der Vorsehung mit
Notwendigkeit («.. .providentia dat necessitatem rebus») «zerstört» Christus mit
seiner Anrede: «Wenn (Gott) nämlich Vater ist, sorgt er für Kinder (providet
filiis)» - wozu Thomas Sap 12,13 zitiert. Als Gottes Kinder sind wir aber
nicht seine Sklaven, sondern mit freiem Willen begabt: «Si ergo sumus liberi,
habemus libertatem arbitrii. Also hängt etwas von uns ab (aliquid est a

nobis).»
Hoffen aber heisst uns der zweite Teil der Anrede, der uns «zeigt, dass

(für uns, wenn wir so beten) alles zu erlangen ist (ostendit omnia impetra-
blia), (gerade) wenn (Gott) selber unbewegt ist (quando ipse immobilis
est)». Thomas scheint die aristotelische prima causa im Sinn zu haben, die,
alles bewegend, selber unbewegt ist. Nicht aber lediglich die Erstursächlich-
keit, sondern die Providenz würdigt er, die über den Ursachen und ihren
Wirkungen waltet und, sie miteinander verknüpfend, dafür sorgt, dass unsere

Bitten nicht wirkunslos, d. h. unerfüllt, bleiben: «Denn so, wie er, <der im
Himmel ist>, selbst die Hervorbringung der Wirkungen durch (ihre) Ursachen

geordnet hat (disposait effectus produci ex causis). hat er vorgesehen,
dass eine bestimmte Bitte durch ein bestimmtes Gebet uns gewährt werde
(ita providit talem petitionem per talem orationem nobis dari). Daher vermag
(dieses Gebet) die Hoffnung zu beflügeln (unde valet ad sublevandum

spem).» Hierzu wird Lkll,13 zitiert. Das ist kein Zeugnis von einer
metaphysischen Unbewegtheit Gottes, sondern vom «Vater», der für seine Kinder

ebenso der Ihre wie «im Himmel» seiner Macht ist.
Gottes Liebe zu würdigen, ist wiederum Auslegung der Anrede «Vater».

Diese «hat Wert und Sinn, damit wir Liebe üben (<Pater> valet ad exercitan-

6 Als Einteilungsschema für Gesamtdarstellungen der Theologie gebraucht von Augustin

(«Enchiridion»), ähnlich von Peter Abaelard («Sic et non») und in dessen Schule. Vgl.
M. A. Schmidt, Scholastik KiG G/2, 67-181), Göttingen 1969, 89 u. 104.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10 49

dum caritatem); es ist nämlich naturgemäss (naturale), dass vom Vater der
Sohn geliebt werde» - und daher, möchten wir hinzufügen, die Liebe des

Vaters erwidert. In den dazu zitierten und kurz erklärten drei Bibelworten
Eph6,7, Mt5,45 und Mal 1,6 geht es tatsächlich um unsere Liebe zum
himmlischen Vater in Gehorsam, imitatio und Demut.

Ein besonderer Abschnitt gilt dem «noster» der Anrede. Wir werden auf
das menschliche «genus», das uns als Mitmenschen eint, hingewiesen. «Unser

Gemüt wird (im <noster>) auf den Nächsten hingeordnet; denn wenn
Einer der Vater aller (Menschen) ist, dann darf niemand den verachten, der
gattungsmässig sein Nächster ist (non debet contemnere quisproximum ratio-
ne generis). Ebenso sagt (Christus) <Unser Vater>. Er sagt (hier) nicht <Mein

Vater>, weil Christus bewahren wollte, was ihm eigen ist; denn er ist in einer
gewissen Einzigkeit (quadam singularitate) Gottes Sohn. Daher sagt er
Joh 20 (17): <Ich gehe hinauf zu meinem Vater und eurem Vater>, weil (er
den Vater) anders als <seinen> denn als <euren> (versteht) (quia aliter meum,
aliter vestrum). Ebenso hat er (damit uns) gelehrt, dass wir für alles Volk
beten sollen (item docuitpro toto populo orare). Chrysostomus sagt7:
Angenehmer ist Gott ein Gebet, das nicht aus einer (eigenen) Notlage (des
Beters) dargebracht wurd, sondern (als Fürbitte) aus Brüderlichkeit (Dul-
cior est apud Deum oratio quam non transmittit nécessitas, sed fraternitas) .»>

Nun wird das zweite Glied der captatio benevolentiae, das nach der obigen
Analyse das Vermögen Gottes anspricht, eingeführt: «Secundo ad captan-
dum benevolentiam dicitur <Qui es in caelis>. » Nun war aber schon zuvor von
der himmlischen Macht Gottes, die nach dem zweiten Teil der Anrede
«unsere Hoffnung zu beflügeln vermag», die Rede. Der Ternar von IKor
13,13a wurde also ohne Unterbrechung entfaltet; das Begriffspaar vellel

posse hingegen wird in gespaltener Weise durchgeführt. Der Ternar hat also
die Führung übernommen. Was Thomas jetzt noch zum Vermögen Gottes
sagt, stimmt am Schluss mit dem zuvor unter dem Begriff der Hoffnung
Subsumierten zusammen, geht aber von einem andern Aspekt des «Himmels»

aus. Thomas hat sich in seinen kurz gehaltenen Erläuterungen immerhin

nicht gescheut, verschiedene Gliederungsgrundsätze, die sich nicht
aufeinander reduzieren lassen, zu berücksichtigen, um der Anrede des Unser-
vater nach Gestalt und Gehalt gerecht zu werden.

Weiter also zu «Qui es in caelis»: Dies ist nicht «pro corporali loco» zu
verstehen - wozu Jer 23,24 zitiert wird -, sondern «propter eminentiam».
Diese «Erhabenheit» Gottes wird uns Menschen so fassbar gemacht, dass

wir zwar Gott uns nicht örtlich in der Höhe, aber doch nach Analogie lokaler

7 Ps. - Chrysostomus, Opus imperfectum in Matthaeum, homilia 14, PG 56, 711.



50 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10

Vorstellungen als über uns erhaben denken können. Und darin zeigt sich
wieder Gottes Vorsehung: «Daher wird durch dieses (Reden von Gottes
Sein im Himmel) für die Schwachen gesorgt (Unde per hoc infirmis provide-
tur), damit sie durch das, was unter den Körpern zuhöchst steht (quod
supremum est in corporibus), (recht) erwägen (considèrent), dass sie Gott
gehorchen müssen. Deswegen beten wir gegen Osten (gewandt), weil vom
Osten der Himmel (zum Zenith) bewegt wird (quia ab oriente vertitur
caelum). Wie sich daher der Leib zum Himmel wendet (convertitur), so wendet
sich der Geist zu Gott. Damit also der Geist vom Irdischen hinweggerufen
werde (revocetur a terrenis), sagt er: <Unser Vater, der du im Himmel bist.»>

Dafür, dass nach einer «anderen» Auslegungstradition (Aliter) «unter
<den Himmeln> die Heiligen verstanden werden», zitiert Thomas Jes 1,2 und
Ps 21(22),4 und fügt lediglich hinzu: «Er gibt (uns) nämlich Vertrauen, dass

wir (die Erfüllung unserer Bitten) erlangen (fiduciam impetrandi), da sie

nicht ferne (longe) von uns sind.» Im Rückblick auf das zuvor unter dem

Gesichtspunkt der Hoffnung Gesagte, lässt sich dieser knappe Satz so
verstehen: Gott, der unsere «Hoffnung beflügelt», dass unsere Bitten gewährt
werden, gibt uns durch die Vermittlung der Heiligen das «Vertrauen», das

dieser Hoffnung entspricht. Hier haben wir also zwei verschiedene
Auslegungstraditionen, die nach scholastischer Konkordanzmethode denselben
Gedanken nach verschiedenen Aspekten ausdrücken.8

Textanalyse (divisio)9 der sieben Bitten

«Nunc, captata benevolentia, accedit ad petitiones. » Thomas verwendet
ein Gliederungsschema, das er in seiner «Summa Theologiae» nur geringfügig

ändern wird.10 Eine solche divisio beabsichtigt nicht, an den Text irgend-

8 Vgl. Chenu (A. 1) 154-174.
9 Zu dieser Methode in hochscholastischen Kommentaren: Chenu (A. 1) 180-198. 281-

286; Th. Domanyi, Der Römerbriefkommentar des Thomas von Aquin Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie 39), Bern 1979,197-201. In
der Erklärung der Anrede fanden wir eine divisio integriert.

10 STh II-II q.83 a.9: erste Bitte: «gloria Dei»; zweite: «gloria Dei, secundum quod
volumus frui»; dritte: «mérita».



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9H0 51

welche Kategorien von aussen heranzutragen oder gar in ihn hineinzuzwin-

gen. Vielmehr soll mit dieser Methode der im Text liegende Sinn, sein

eigenes inneres Sinngefüge herausgearbeitet werden. Die sieben Bitten
erscheinen nicht als zufällige oder lückenhafte Aneinanderreihung, sondern
entfalten eine vollkommene und umfassende Ordnung des Gebetes (vgl.
Einleitung).

Nach dem Grundsatz, dass «jeder Bitte» ein bestimmter «Wunsch»
entspricht (Sed omnispetitio habet desiderium), «ist daher in diesem Gebet alles

enthalten, was ein Mensch wünschen kann, und (zwar) in der Ordnung, in
der er es wünschen soll». Jedem Wunsch nach einem Guten entspricht ein
Wunsch, das diesem Guten entgegenstehende Übel zu vermeiden. «Der
Mensch nämlich wünscht, Gutes zu erlangen und Böses zu vermeiden.» Die
Ordnung aller Wünsche und damit dieses Gebetes: «Ein Wunsch richtet sich

auf (tendit in) ein Ziel. Daher ist in jedem (Fall) das Ziel dasjenige, was
zuerst zu wünschen ist (unde in unoquoque quod primo desiderandum est, est

finis). Das Ziel aber ist Gott; daher ist die Ehre Gottes zuerst zu erbitten
(wide honor Dei primo est petendus). Und das kommt zur Sprache (tangi-
tur), (wenn wir bitten): <Geheiligt werde dein Name.>»

An zweiter Stelle, der zweiten Bitte entsprechend, kommt, was wir nicht
an sich, sondern im Hinblick auf uns selber erbitten: «Item petenda sunt quae
ad nos pertinent, et primum est gloria Dei. » Diese «Herrlichkeit Gottes» wird
aber 14 Zeilen weiter auch als (unsere) «Seligkeit (beatitudo)» bezeichnet,
die «Ehre Gottes» der ersten Bitte später auch als «Herrlichkeit Gottes».
Diese wäre somit der Oberbegriff für das, was im Hinblick auf Gott auch
«Ehre», im Hinblick auf uns auch «Seligkeit» heisst.

Zum dritten: «Item virtutes et mérita bona; et hoc tangitur: <Fiat voluntas
tua.>» Von den inneren Kräften (virtutes), die uns befähigen, das vorgenannte

Ziel zu erreichen, wird die Erklärung dieser Bitte im Sinne der von
Augustin geprägten Gnadenlehre handeln.

Mit der vierten Bitte kommen wir aus dem Bereich innerer Instrumentali-
tät in den Bereich der uns auf dem Weg der Gnade unterstützenden Faktoren,

der nach der traditionellen Auslegung dieser Bitte leiblichen und geistlichen

Speise für dieses Leben und für das ewige: «Zeitliche oder geistliche
Hilfsmittel des sterblichen Lebens (subsidia mortalis vitae, sive temporalia,
sive spiritualia)» nennt Thomas sie hier.

In der fünften, sechsten und siebenten Bitte gilt es, die den Gütern der
vier ersten Bitten entgegenstehenden «Hindernisse (impedimenta)» zu
überwinden. Der ersten Bitte allerdings steht nichts hindernd entgegen: «Denn
Gott ist immer zu ehren, ob man es so haben will oder nicht (quia semper est

honorandus Deus, sive velis, sive nolis habere).» Die fünfte Bitte richtet sich



52 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9HO

gegen die Sünde als Hindernis zur «beatitudo», die sechste gegen die
Versuchung, welche «virtutes et bonas operationes impedit», die siebente gegen
Übel, welches «habere necessaria huius vitae impedit».

Erste Bitte

In der «Summa Theologiae» wird die scholastische Lehrfrage (quaestio)11,

«ob die sieben Bitten des Herrengebetes in angemessener Weise (convenien-
ter) (der Heilsordnung) zugewiesen werden (assignentur)», mit folgendem
Einwand eröffnet: «Es scheint, dass die sieben Bitten des Herrengebetes in

unpassender Weise (inconvenienter) zugewiesen werden. Es ist nämlich
überlüssig (vanum), zu bitten, jenes, das immer heilig ist, möge geheiligt
werden.» Dies wird mit Lkl,49b belegt. Gleicherweise, so fährt dieser
Einwand fort, scheinen auch die zweite und dritte Bitte überflüssig, wie aus

Psl44(145),13abzw. Jes 46,10b ersichtlich. In der Widerlegung dieses ersten
Einwandes («Adprimum... »)12 zitiert Thomas Augustin13: «Nicht als ob der
Name Gottes nicht heilig wäre, sondern damit er von den Menschen heilig
gehalten werde», lehre Christus diese Bitte. Und Thomas erläutert dazu, die
Bitte ziele «auf die Ausbreitung der Herrlichkeit Gottes unter den
Menschen (ad Dei gloriam in hominibua propagandam)». Im Matthäus-Kommentar

beginnt Thomas mit einer Fragestellung im Sinne jenes Einwandes:
«<Dein Name werde geheiligt.) Er ist immer geheiligt worden. Wieso (quo-
modo) also bitten wir? Im Sinn Augustins ist auch Thomas' Antwort: Die
Bitte bedeute, dass Gott, «der in sich heilig ist, auch unter uns offenbar
gemacht werde (manifestetur in nobis); nicht, dass er für sich (an Heiligkeit)
zunehmen möge (non quod accrescat sibi), sondern uns wächst die
Offenbarung seiner Herrlichkeit zu (sed nobis accrescit manifestatio gloriae suae)»,
wenn wir so beten. Damit hat Thomas ein grundsätzliches Problem dieser
Bitte - sowie auch der zweiten und dritten14 - nicht nach dem umständlichen

11 Während in der STh und den Quästionenwerken des Thomas die Lehrfrage (quaestio)
in jedem articulas nach dem gleichen Schema durchgeführt wird (Einwände, Gegeneinwand,

allgemeine Problemlösung [responsio, corpus articuli], Widerlegungen zu den
einzelnen Einwänden), wird in seinen Schriftkommentaren die laufende Erklärung durch
Lehrfragen in verschiedenen Formen oder Exkurse unterbrochen. S. dazu Domanyi (A. 9)
202-230.

12 STh (wie A. 10) ad 1.

13 De sermone (A.4) II 5,19.
14 In der STh (A. 10) geht die erste Widerlegung (adl) auf die drei ersten Bitten ein und

zitiert dabei Augustin, De sermone (A. 4) II 5,19.20.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9110 53

Lehrfragenschema der STh, sondern einfach fragend und antwortend gelöst,
sachlich nicht anders als in der STh, hier aber ganz auf die «manifestatio
gloriae suae» ausgerichtet und damit auf die Textanalyse der sieben Bitten
bezogen, in welcher «Gottes Herrlichkeit» eine wichtige Stelle einnimmt.
Allerdings sahen wir diese dort auf die zweite Bitte bezogen und nicht die

erste. Thomas bleibt hier zu knapp, um dem Eindruck einer Inkonsequenz
im Gebrauch der nah verwandten Wörter «honor» und «gloria» zu entgehen.
In der folgenden Erklärung der zweiten Bitte ist dann von «Gottes Herrlichkeit»

überhaupt nicht die Rede, welche doch nach der Textanalyse gerade
der zweiten Bitte zugeordnet ist. Nun fehlt aber in der Auslegung der
zweiten und dritten Bitte etwas, das sachlich und auch nach der STh durchaus

zu allen drei Bitten gehört, die Frage nämlich, ob das Beten im Hinblick
auf Gottes Namen, Reich und Willen nicht überflüssig, sinnlos sei. Es ist

anzunehmen, dass Thomas, nachdem er dieses Problem im Zusammenhang
mit der ersten Bitte behandelt hat, es dem Leser überlässt, bei den beiden
anderen Bitten entsprechend zu fragen und zu antworten. (Vielleicht hat er
in der Vorlesung seine Hörer aufgefordert, solches selber zu tun.) Ebenso
kann angenommen werden, dass Thomas seinen Lesern zutraut, «gloria
Dei» als einen Oberbegriff zu erkennen, zu dem sowohl die erste als auch die
zweite Bitte passt.15

So kurz der ganze hier der ersten Bitte ausdrücklich gewidmete Abschnitt
ist,16 finden sich in ihm doch noch zwei weitere (mit «Aliter» eingeführte)
Auslegungsmöglichkeiten berücksichtigt. Nach Chrysostomus17 könnte
gemeint sein, dass wir Gott bitten sollen, uns das Tun guter Werke zu ermöglichen,

durch die sein Name bei uns geheiligt wird. Oder die Bitte könnte nach

Cyprian18 bedeuten: «Heilige uns in deinem Namen.» Auch diese Auslegungen

aus der Tradition lassen sich als verschiedene Aspekte einer Wahrheit
erkennen. Wie Thomas ihr gegenseitiges Verhältnis versteht, zeigt er durch
die Anordnung der drei verschiedenen Auslegungen. Was er an zweite und
dritte Stelle setzt, verbindet «Sanctificetur» und «nomen tuum» nicht so

direkt miteinander, wie es die erste Auslegung tut. Diese stützt sich zudem
ausdrücklicher - wenn auch nicht ohne Problematik, wie wir sahen - auf die

vorausgehende divisio der sieben Bitten. Nicht von ungefähr kommen in der
zweiten und dritten Auslegung andere zu Wort, während in der ersten
Thomas sich zwar an Augustin anlehnt, aber den Zusammenhang innerhalb
dieses Kommentars mit seinen eigenen Worten herstellt.

15 S.o. A. 10 und zur Textanalyse bei der zweiten Bitte.
16 S.o. A.3.
17 In Matthaeum homilia 19, PG 57, 279.
18 De oratione dominical2.



54 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10

Zweite Bitte

Thomas lässt unausgesprochen, was analog zur ersten Bitte hier mit
Augustin gefragt und geantwortet werden könnte (s.o.). Diese besonders
kurze Erklärung enthält wiederum drei Auslegungsmöglichkeiten, je nach

Zeit und Weise des Kommens der Gottesherrschaft, welchem diese Bitte
gilt. Auch hier beginnt Thomas mit der Auslegung, die einerseits die
einfachste ist und anderseits sich dem Zusammenhang der ganzen Erklärung
des Unservater am besten einfügt, für die er auch keinen Kirchenvater
zitiert, wohl aber Mt 25,34, womit Thomas die eschatologische Auslegung
«Fac nos ad regnum tuum pervenire» dokumentiert. Dann kommen (mit
«Aliter» und (Vel sie» eingeleitet) die Auslegung des Augustin (Zitat)19, Gott
habe mit dem Kommen des Erlösers «zu herrschen begonnen» - womit nicht
das Kommen des Reiches schlechthin, sondern das Kommen seiner «Vollendung»

erbeten werde (dazu noch Lk 21,31 zitiert) - und schliesslich die auf
Rom 6,12 (Zitat) sich berufende Auslegung, die das «regnum Dei» ins Innere

des Beters verlegt: «Mögest du in uns herrschen, nicht die Sünde!»

Dritte Bitte

Auch für diesen Abschnitt hat Thomas vorgearbeitet, wenn er so zu ihm
überleitet: «Aber jemand kann nicht zum himmlischen Reich kommen» -
erste Auslegung der zweiten Bitte -, «wenn er nicht himmlisch wird; daher
bitten wir, dass wir himmlisch werden (utfiamus caelestes).» Die ganze Bitte
bedeutet somit: «Mache uns himmlisch!» Die Rede vom «himmlischen»
Menschen würde hier etwas überraschend erscheinen, wenn wir uns nicht
erinnerten, dass Thomas schon die Anrede des Unservater als eine captatio
bevolentiae, «damit wir zu Gott erhoben werden», erklärt hatte. Des weiteren

war in der Erklärung der Anrede «Vater» unter dem Gesichtspunkt der
Liebe mit Mt 5,45 der Begriff der «imitatio» Gottes eingeführt worden.

Thomas sieht im Bereich dieser Bitte das Tun des Menschen unmittelbarer

angesprochen als bisher: «Daher bitten wir (in dieser Bitte), dass Gottes
Wille durch uns erfüllt werden möge.» Doch das vermögen wir nicht
unabhängig von dem, was Gott in uns tut: «Und das wäre vergebens (frustra)
(erstrebt), wenn es nicht von Gott wäre. Daher sagen wir <Dein Wille
geschehe>, weil Gott in uns wirkt (quia Deus operatur in nobis).» Damit ist
die augustinisch-mittelalterliche Gnadenlehre nach dem Aspekt der «gratia

15 De sermone (A.4) II 6,20 (vgl. 10,36) - nicht wörtlich.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10 55

operans» angesprochen. Aus dieser wachsen (womit sie zur «gratia cooper-
ans» wird) die «Tugenden und Verdienste», die in der divisio dieser dritten
Bitte zugeordnet wurden. Auch hier denke ich, dass Thomas die Tugenden
und Verdienste hier nicht noch einmal erwähnen will, weil er schon zuvor
ihnen ihren Platz im Verständnis der dritten Bitte zugewiesen hatte.

Was er dann zum zweiten Teil dieser Bitte sagt, hat wieder seinen Bezug
auf das «qui es in caelis» der Anrede. Was Thomas dort über das «Vermögen
(posse)» Gottes gesagt hatte, wiederholt er hier nicht, führt es aber sinnvoll
weiter: «Aber was (wirkt Gott in uns)? (Dass es) <wie im Himmel, so auch

auf Erden (geschieht)>, d. h. dass wir, so wie die Engel (Gottes Willen) im
Himmel tun, wir Irdische (ihn) auf Erden tun.» Von den Engeln hätte schon
in früheren Zusammenhängen die Rede sein können. Sie kommen aber nach
ihrer existentiellen Bedeutung für uns am besten hier zur Sprache, geben
dem «ut fiamus caelestes», das so eindringlich die Erklärung dieser Bitte
eröffnet hatte, kosmische Fülle.20 Himmel aber nicht als Lokalität verstanden,

sondern «propter eminentiam»: Diese Erkenntnis zur Anrede gilt auch
hier und heisst uns den himmlischen Kosmos nicht physikalisch, sondern
symbolisch verstehen.

Andere Auslegungen führen weiter in die Metaphorik hinein (dreimal
«Vel aliter»), «Wie im Himmel, so auf Erden» kann bedeuten: 1) wie in
Christus, so in der Kiche; 2) wie durch die Heiligen (vgl. o. zur Anrede), so
auch durch die Sünder, für deren Bekehrung also gebetet würde (Zitat
Psl7[18], 29); 3) «Sicut spiritus concordat voluntati tuae, sie et caro» (Zitat
Rom 8,23).

Es kommt noch (eingeführt mit «Et nota quod») eine Anknüpfung der für
diese Bitte wichtigen Gnadenlehre an die erste Bitte.21 Hätte deren Text
«Sanctificemus» anstelle von «Sanctificetur», entstünde der falsche
Eindruck, dass unser Heil von unserm freien Willen allein abhänge, nicht von
Gott und unserem freien Willen. Richtigerweise «ad salutem requiritur
persona Dei, et liberum arbitrium». Wer «Gottes Person» in diesem Gebet ist,
das hat ja die Erklärung der Anrede in diesem Kommentar verhältnismässig
ausführlich erläutert. Mit der durch das ganze Gebet durchgeführten Anrufung

des Vaters im Himmel als Du, insbesondere auch mit «nomen tuum»,
«regnum tuum» und «voluntas tua» der drei ersten Bitten wird voluntas
nostra und was wir sonst in der ersten Person des Singulars oder des Plurals
uns zuschreiben, immer auf die zweite Stelle gewiesen.

Martin Anton Schmidt

20 Vgl. J.M. Lochman, Unser Vater, Gütersloh 1988, 72-74.
31 Vgl. Lochman (A. 20) 41f.


	Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10

