Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Thomas von Aquino zu Matthaus 6, 9/10
Autor: Schmidt, Martin Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas von Aquino zu Matthéus 6,9/10

Von der «Lectura super Matthaeum», die Thomas als Pariser Magister
regens hielt — wahrscheinlich, als er dieses Amt zum ersten Mal versah,
zwischen 1256 und 1259 —, ist eine Horernachschrift (reportatio) in vier
Handschriften auf uns gekommen.' Hier wird das Unservater in knapper,
aber inhalts- und beziehungsreicher Weise erklirt. Textaufgliederung und
Kommentar, in den eine sparsame, aber sorgfiltige Dokumentation aus
Schrift und Kirchenvitern eingearbeitet ist, sind derart aufeinander abge-
stimmt, dass der Text des Herrengebetes als ein nach innen und nach aussen
zusammenhéngendes und beziehungsreiches Ganzes fassbar wird. Wir be-
schrinken uns hier auf die Auslegung der Anrede und der ersten drei
Bitten.?

Einleitung

«Dominus dicit «Sic orabitis>, non «Hoc orabitis>», da er kein anderes
Gebet verbieten will, sondern «die (rechte) Weise des Betens lehrt (docet sic
orare)». Und diese kann in drei Wortern zusammengefasst werden, in wel-
chen die aristotelische Unterscheidung zwischen formaler, bewirkender und
finaler Ursache anklingt, deren Erlduterung aber aufzuzeigen vermag, was
diesen Text vor allen anderen auszeichnet, ihm seine besondere Autoritit
und Heilswirksamkeit gibt. «Kurz» ist dieser Text, damit das in ihm enthalte-
ne Gebet «tam indoctis quam doctis» fasslich sei und «(uns) Vertrauen gebe»,
dass wir das Erbetene «leicht erlangen (daret fiduciam de facile impetran-

' M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin (= DThA, Ergénzungsband 2),
(Paris 1950) Heidelberg — Graz 1960, 278; Weisheipl (A.2) 331. Unzuldnglichkeiten des
Reportators (etwa in der Einbettung der Zitate) moégen auch zu Mt 6,9/10 in Rechnung zu
stellen sein. Ich kann hier nicht darauf eingehen. Ich zitiere und tbersetze nach der
Handausgabe von R. Cai (in der Reihe der sog. Marietti-Ausgaben), Turin *1951.

2 Zu Thomas’ Glossen zu Matthius innerhalb seiner «Catena aurea in IV Evangelia»
(um 1265) s. J. A. Weisheipl, Thomas von Aquin, (New York 1974) Graz 1980 (321-354:
Bibliographie der Werke des Thomas), 330f.; zu seinen «Collationes super Pater noster»
(problematisch verkiirzter und bearbeiteter Text auf Grund einer Reihe von 1273 zu
Neapel gehaltenen Fastenpredigten) ebd. 349. Mt 6,9/10 wird in den Glossen in etwa
gleichem Umfang erkldrt wie in der Lectura (ausfiihrlicher in der patristischen Dokumen-
tation, kiirzer im eigentlichen Kommentar); die entsprechenden Ausfithrungen der Colla-
tiones sind mehr als doppelt so lang. Wir konnen diese Auslegungen, in denen Thomas’
exegetische Methode weniger deutlich zutage tritt als in der Lectura, hier nicht beriicksich-
tigen, s.u. A.10. Zur «Summa Theologiae» (STh) s.u. zur ersten Bitte.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10 47

do)». «Vollkommen» ist dieses Gebet, weil Gott, dessen «Werke vollkom-
men sind», «es uns selber gegeben hat (ipse ... tradidit hanc [orationem])».
«Wirksam» ist es kraft seiner Vermittlung durch Christus (nach Lk11,2):
«Item efficax; unde Apostoli dicebant: <Doce nos orare.> Ipse autem sic dixit:
«Pater noster, qui es in caelis, etc.>» In aller Knappheit’ haben wir somit
erfahren, dass die einzigartige Autorschaft dieses Gebetes dem einen leich-
ten und vertrauensvollen Zugang zu Gott gewihrt, der sich in der Weise der
im folgenden auszulegenden Gebetsworte an Gott wendet. Jeder der drei
genannten Vorziige wird aus der Schrift belegt. Zum ersten wird Jes10,23
zitiert. Zum zweiten bedeutet das Fehlen eines Zitates, dass die Schrift
unzihlig oft die Vollkommenheit der Werke Gottes preist. Der dritte wird
durch Lk11,2 und den ganzen, nun zu kommentierenden Text des Unserva-
ter nach Mt belegt.

Anrede

Die Haupteinteilung des Unservater gewinnt Thomas, wie es Augustin
tat,* mit dem bekannten Begriff der Rhetorik: «Et in hac oratione, sicut in
oratione rhetorum, (Christus) duo facit: Primo captat benevolentiam, secun-
do docet quid petendum. » Doch wird das Wohlwollen des Angeredeten hier
in anderer Weise gewonnen als in profaner Bittrede. Diese geht darauf aus,
ihn «sich geneigt zu machen (ut flectat eum ad se)». Doch Gottes Wohlwollen
gewinnen wir so, «dass wir zu ihm erhoben werden (ut elevemur ad eum)».
Wire hier nicht auch eine Bewegung Gottes zu uns herab, seine Herabnei-
gung zu erwigen? Doch nicht so, dass wir Gott zu uns «biegen»! Und da hier
unmittelbar in Frage steht, wie der Betende Gottes «Wohlwollen» oder
Geneigtheit «gewinnt», setzt der Theologe dem menschlichen Wohlwollen,
um das sich der Rhetoriker kiimmert, entgegen, was sich fiir den Betenden
aus der Menschwerdung Gottes ergibt: das «Erhobenwerden» des Men-
schen zu Gott.’

Dass dieses Geschehen primér Gottes Sache und nicht unsere ist, zeigt
die Textanalyse (divisio) der Anrede: «Fiir den, der (hier) der Gebende ist,
ist zweierlei erforderlich: dass er (geben) kann und dass er (es) will (Requi-
runtur duo ad dantem: quod possit, et velit). Und dass er will, sagt (das Wort)

> Umfang nach Zeilenzahl der Marietti-Ausgabe: Einleitung14, zur Anrede 82, divisio
der Bitten 35, zur ersten Bitte 15, zur zweiten12, zur dritten 25, zur dritten mit der ersten
Bitte 6.

* De sermone Domini in monte 11 4,15.

SVel. SThIl g.1a.2.



48 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Maltthdus 6, 9/10

<Vater>; wenn er Vater ist, will er (ja), was seinen Kindern niitzt (vult
utilitatem filiorum).» «Qui es in coelis» aber deutet auf das Vermogen Got-
tes. «Wenn nidmlich dieser Vater im Himmel ist, vermag er (potest) (zu tun),
was er will.»

Nach dieser sprachlichen Aufgliederung der Anrede erldutert Thomas
ihren Gehalt mit dem theologischen Ternar Glaube / Hoffnung / Liebe.°
Zum ersten beinhalten die Worte «Unser Vater», «was fiir den Unterricht im
Glauben gilt (quod valet ad fidei instructionem)». «Zwei Irrtiimer» sind da
fernzuhalten, «welche auf das Beten zerstérend wirkten (qui destruebant
orationem).» Sowohl die Leugnung der Vorsehung Gottes («dass Gott sich
um menschliche Dinge nicht kiimmere /Deum non habere curam de huma-
nis/», mit Zitat Ez 9,9) als auch die Gleichsetzung der Vorsehung mit Not-
wendigkeit («...providentia dat necessitatem rebus») «zerstort» Christus mit
seiner Anrede: «Wenn (Gott) ndamlich Vater ist, sorgt er fiir Kinder (providet
filiis)» — wozu Thomas Sap12,13 zitiert. Als Gottes Kinder sind wir aber
nicht seine Sklaven, sondern mit freiem Willen begabt: «Si ergo sumus liberi,
habemus libertatem arbitrii. Also hingt etwas von uns ab (aliquid est a
nobis).»

Hoffen aber heisst uns der zweite Teil der Anrede, der uns «zeigt, dass
(fiir uns, wenn wir so beten) alles zu erlangen ist (ostendit omnia impetra-
blia), (gerade) wenn (Gott) selber unbewegt ist (quando ipse immobilis
est)». Thomas scheint die aristotelische prima causa im Sinn zu haben, die,
alles bewegend, selber unbewegt ist. Nicht aber lediglich die Ersturséchlich-
keit, sondern die Providenz wiirdigt er, die iiber den Ursachen und ihren
Wirkungen waltet und, sie miteinander verkniipfend, dafiir sorgt, dass unse-
re Bitten nicht wirkunslos, d. h. unerfiillt, bleiben: «Denn so, wie er, «der im
Himmel ist>, selbst die Hervorbringung der Wirkungen durch (ihre) Ursa-
chen geordnet hat (disposuit effectus produci ex causis), hat er vorgesehen,
dass eine bestimmte Bitte durch ein bestimmtes Gebet uns gewihrt werde
(ita providit talem petitionem per talem orationem nobis dari). Daher vermag
(dieses Gebet) die Hoffnung zu befliigeln (unde valet ad sublevandum
spem).» Hierzu wird Lk11,13 zitiert. Das ist kein Zeugnis von einer meta-
physischen Unbewegtheit Gottes, sondern vom «Vater», der fiir seine Kin-
der ebenso der Thre wie «im Himmel» seiner Macht ist.

Gottes Liebe zu wiirdigen, ist wiederum Auslegung der Anrede «Vater».
Diese «hat Wert und Sinn, damit wir Liebe iiben (<Pater> valet ad exercitan-

® Als Einteilungsschema fiir Gesamtdarstellungen der Theologie gebraucht von Augu-
stin (« Enchiridion»), éhnlich von Peter Abaelard («Sic et non») und in dessen Schule. Vgl.
M. A. Schmidt, Scholastik (= KiG G/2, 67-181), Gottingen 1969, 89 u. 104.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10 49

dum caritatem); es ist namlich naturgemadss (naturale), dass vom Vater der
Sohn geliebt werde» — und daher, mochten wir hinzufiigen, die Liebe des
Vaters erwidert. In den dazu zitierten und kurz erklirten drei Bibelworten
Eph 6,7, Mt5,45 und Mall,6 geht es tatsdchlich um unsere Liebe zum
himmlischen Vater in Gehorsam, imitatio und Demut.

Ein besonderer Abschnitt gilt dem «noster» der Anrede. Wir werden auf
das menschliche «genus», das uns als Mitmenschen eint, hingewiesen. «Un-
ser Gemiit wird (im <noster>) auf den Nichsten hingeordnet; denn wenn
Einer der Vater aller (Menschen) ist, dann darf niemand den verachten, der
gattungsmaéssig sein Néchster ist (non debet contemnere quis proximum ratio-
ne generis). Ebenso sagt (Christus) <Unser Vater>. Er sagt (hier) nicht <Mein
Vater>, weil Christus bewahren wollte, was ihm eigen ist; denn er ist in einer
gewissen Einzigkeit (quadam singularitate) Gottes Sohn. Daher sagt er
Joh 20 (17): <ch gehe hinauf zu meinem Vater und eurem Vater>, weil (er
den Vater) anders als «seinen> denn als <euren> (versteht) (quia aliter meum,
aliter vestrum). Ebenso hat er (damit uns) gelehrt, dass wir fiir alles Volk
beten sollen (item docuit pro toto populo orare). Chrysostomus sagt’: <Ange-
nehmer ist Gott ein Gebet, das nicht aus einer (eigenen) Notlage (des
Beters) dargebracht wurd, sondern (als Fiirbitte) aus Briiderlichkeit (Dul-
cior est apud Deum oratio quam non transmittit necessitas, sed fraternitas).>»

Nun wird das zweite Glied der captatio benevolentiae, das nach der obigen
Analyse das Vermogen Gottes anspricht, eingefiihrt: «Secundo ad captan-
dum benevolentiam dicitur <Qui es in caelis>.» Nun war aber schon zuvor von
der himmlischen Macht Gottes, die nach dem zweiten Teil der Anrede
«unsere Hoffnung zu befliigeln vermag», die Rede. Der Ternar von I Kor
13,13a wurde also ohne Unterbrechung entfaltet; das Begriffspaar velle/
posse hingegen wird in gespaltener Weise durchgefiihrt. Der Ternar hat also
die Filhrung iibernommen. Was Thomas jetzt noch zum Vermogen Gottes
sagt, stimmt am Schluss mit dem zuvor unter dem Begriff der Hoffnung
Subsumierten zusammen, geht aber von einem andern Aspekt des «Him-
mels» aus. Thomas hat sich in seinen kurz gehaltenen Erlduterungen immer-
hin nicht gescheut, verschiedene Gliederungsgrundsétze, die sich nicht auf-
einander reduzieren lassen, zu beriicksichtigen, um der Anrede des Unser-
vater nach Gestalt und Gehalt gerecht zu werden.

Weiter also zu «Qui es in caelis»: Dies ist nicht «pro corporali loco» zu
verstehen — wozu Jer 23,24 zitiert wird —, sondern «propter eminentiam».
Diese «Erhabenheit» Gottes wird uns Menschen so fassbar gemacht, dass
wir zwar Gott uns nicht 6rtlich in der Hohe, aber doch nach Analogie lokaler

7 Ps. — Chrysostomus, Opus imperfectum in Matthaeum, homilia 14, PG 56, 711.



50 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10

Vorstellungen als iiber uns erhaben denken kdnnen. Und darin zeigt sich
wieder Gottes Vorsehung: «Daher wird durch dieses (Reden von Gottes
Sein im Himmel) fiir die Schwachen gesorgt (Unde per hoc infirmis provide-
tur), damit sie durch das, was unter den Korpern zuhochst steht (quod
supremum est in corporibus), (recht) erwigen (considerent), dass sie Gott
gehorchen missen. Deswegen beten wir gegen Osten (gewandt), weil vom
Osten der Himmel (zum Zenith) bewegt wird (quia ab oriente vertitur cae-
lum). Wie sich daher der Leib zum Himmel wendet (convertitur), so wendet
sich der Geist zu Gott. Damit also der Geist vom Irdischen hinweggerufen
werde (revocetur a terrenis), sagt er: <Unser Vater, der du im Himmel bist.>»

Dafiir, dass nach einer «anderen» Auslegungstradition (Aliter) «unter
«den Himmeln> die Heiligen verstanden werden», zitiert Thomas Jes1,2 und
Ps 21(22),4 und fiigt lediglich hinzu: «Er gibt (uns) ndmlich Vertrauen, dass
wir (die Erfiillung unserer Bitten) erlangen (fiduciam impetrandi), da sie
nicht ferne (longe) von uns sind.» Im Riickblick auf das zuvor unter dem
Gesichtspunkt der Hoffnung Gesagte, ldsst sich dieser knappe Satz so ver-
stehen: Gott, der unsere «Hoffnung befliigelt», dass unsere Bitten gewihrt
werden, gibt uns durch die Vermittlung der Heiligen das «Vertrauen», das
dieser Hoffnung entspricht. Hier haben wir also zwei verschiedene Ausle-
gungstraditionen, die nach scholastischer Konkordanzmethode denselben
Gedanken nach verschiedenen Aspekten ausdriicken.?

Textanalyse (divisio)’ der sieben Bitten

«Nunc, captata benevolentia, accedit ad petitiones.» Thomas verwendet
ein Gliederungsschema, das er in seiner «Summa Theologiae» nur geringfii-
gig indern wird." Eine solche divisio beabsichtigt nicht, an den Text irgend-

8 Vgl. Chenu (A. 1) 154-174.

? Zu dieser Methode in hochscholastischen Kommentaren: Chenu (A. 1) 180-198. 281-
286; Th. Domanyi, Der Romerbriefkommentar des Thomas von Aquin (= Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie 39), Bern 1979, 197-201. In
der Erkldrung der Anrede fanden wir eine divisio integriert.

0 STh TI-11 q.83 a.9: erste Bitte: «gloria Dei»; zweite: «gloria Dei, secundum quod
volumus frui»; dritte: «merita».



M. A. Schidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10 51

welche Kategorien von aussen heranzutragen oder gar in ihn hineinzuzwin-
gen. Vielmehr soll mit dieser Methode der im Text liegende Sinn, sein
eigenes inneres Sinngefiige herausgearbeitet werden. Die sieben Bitten er-
scheinen nicht als zufillige oder liickenhafte Aneinanderreihung, sondern
entfalten eine vollkommene und umfassende Ordnung des Gebetes (vgl.
Einleitung).

Nach dem Grundsatz, dass «jeder Bitte» ein bestimmter «Wunsch» ent-
spricht (Sed omnis petitio habet desiderium), «ist daher in diesem Gebet alles
enthalten, was ein Mensch wiinschen kann, und (zwar) in der Ordnung, in
der er es wiinschen soll». Jedem Wunsch nach einem Guten entspricht ein
Wunsch, das diesem Guten entgegenstehende Ubel zu vermeiden. «Der
Mensch ndmlich wiinscht, Gutes zu erlangen und Boses zu vermeiden.» Die
Ordnung aller Wiinsche und damit dieses Gebetes: «Ein Wunsch richtet sich
auf (tendit in) ein Ziel. Daher ist in jedem (Fall) das Ziel dasjenige, was
zuerst zu wiinschen ist (unde in unoquoque quod primo desiderandum est, est
finis). Das Ziel aber ist Gott; daher ist die Ehre Gottes zuerst zu erbitten
(unde honor Dei primo est petendus). Und das kommt zur Sprache (rangi-
tur), (wenn wir bitten): «Geheiligt werde dein Name.>»

An zweiter Stelle, der zweiten Bitte entsprechend, kommt, was wir nicht
an sich, sondern im Hinblick auf uns selber erbitten: «Item petenda sunt quae
ad nos pertinent, et primum est gloria Dei.» Diese «Herrlichkeit Gottes» wird
aber 14 Zeilen weiter auch als (unsere) «Seligkeit (beatitudo)» bezeichnet,
die «<Ehre Gottes» der ersten Bitte spiter auch als «Herrlichkeit Gottes».
Diese wire somit der Oberbegriff fiir das, was im Hinblick auf Gott auch
«Ehre», im Hinblick auf uns auch «Seligkeit» heisst.

Zum dritten: «Iltem virtutes et merita bona, et hoc tangitur: <Fiat voluntas
tua.>» Von den inneren Kréften (virtutes), die uns befihigen, das vorgenann-
te Ziel zu erreichen, wird die Erkldrung dieser Bitte im Sinne der von
Augustin geprédgten Gnadenlehre handeln.

Mit der vierten Bitte kommen wir aus dem Bereich innerer Instrumentali-
tiat in den Bereich der uns auf dem Weg der Gnade unterstiitzenden Fakto-
ren, der nach der traditionellen Auslegung dieser Bitte leiblichen und geistli-
chen Speise fiir dieses Leben und fiir das ewige: «Zeitliche oder geistliche
Hilfsmittel des sterblichen Lebens (subsidia mortalis vitae, sive temporalia,
sive spiritualia)» nennt Thomas sie hier.

In der fiinften, sechsten und siebenten Bitte gilt es, die den Giitern der
vier ersten Bitten entgegenstehenden «Hindernisse (impedimenta)» zu liber-
winden. Der ersten Bitte allerdings steht nichts hindernd entgegen: «Denn
Gott ist immer zu ehren, ob man es so haben will oder nicht (quia semper est
honorandus Deus, sive velis, sive nolis habere).» Die fiinfte Bitte richtet sich



32 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10

gegen die Stinde als Hindernis zur «beatitudo», die sechste gegen die Versu-
chung, welche «virtutes et bonas operationes impedit», die siebente gegen
Ubel, welches «habere necessaria huius vitae impedit».

Erste Bitte

In der «Summa Theologiae» wird die scholastische Lehrfrage (quaestio)",
«ob die sieben Bitten des Herrengebetes in angemessener Weise (convenien-
ter) (der Heilsordnung) zugewiesen werden (assignentur)», mit folgendem
Einwand erdffnet: «Es scheint, dass die sieben Bitten des Herrengebetes in
unpassender Weise (inconvenienter) zugewiesen werden. Es ist nédmlich
iberliissig (vanum), zu bitten, jenes, das immer heilig ist, moge geheiligt
werden.» Dies wird mit Lk1,49b belegt. Gleicherweise, so fihrt dieser
Einwand fort, scheinen auch die zweite und dritte Bitte iiberfliissig, wie aus
Ps144(145),13 a bzw. Jes 46,10b ersichtlich. In der Widerlegung dieses ersten
Einwandes («Ad primum. . .»)" zitiert Thomas Augustin": «Nicht als ob der
Name Gottes nicht heilig wiére, sondern damit er von den Menschen heilig
gehalten werde», lehre Christus diese Bitte. Und Thomas erldutert dazu, die
Bitte ziele «auf die Ausbreitung der Herrlichkeit Gottes unter den Men-
schen (ad Dei gloriam in hominibua propagandam)». Im Matthidus-Kom-
mentar beginnt Thomas mit einer Fragestellung im Sinne jenes Einwandes:
««Dein Name werde geheiligt.> Er ist immer geheiligt worden. Wieso (quo-
modo) also bitten wir? Im Sinn Augustins ist auch Thomas’ Antwort: Die
Bitte bedeute, dass Gott, «der in sich heilig ist, auch unter uns offenbar
gemacht werde (manifestetur in nobis); nicht, dass er fiir sich (an Heiligkeit)
zunehmen moge (non quod accrescat sibi), sondern uns wichst die Offen-
barung seiner Herrlichkeit zu (sed nobis accrescit manifestatio gloriae suae)»,
wenn wir so beten. Damit hat Thomas ein grundsétzliches Problem dieser
Bitte — sowie auch der zweiten und dritten" — nicht nach dem umstindlichen

" Wihrend in der STh und den Quistionenwerken des Thomas die Lehrfrage (quaestio)
in jedem articulus nach dem gleichen Schema durchgefiihrt wird (Einwinde, Gegenein-
wand, allgemeine Problemlosung [responsio, corpus articuli], Widerlegungen zu den ein-
zelnen Einwinden), wird in seinen Schriftkommentaren die laufende Erkldarung durch
Lehrfragen in verschiedenen Formen oder Exkurse unterbrochen. S. dazu Domanyi (A. 9)
202-230.

2 STh (wie A.10) ad 1.

3 De sermone (A.4) 11 5,19.

 In der STh (A.10) geht die erste Widerlegung (ad1) auf die drei ersten Bitten ein und
zitiert dabei Augustin, De sermone (A.4) II 5,19.20.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10 53

Lehrfragenschema der §Th, sondern einfach fragend und antwortend gelost,
sachlich nicht anders als in der STh, hier aber ganz auf die «manifestatio
gloriae suae» ausgerichtet und damit auf die Textanalyse der sieben Bitten
bezogen, in welcher «Gottes Herrlichkeit» eine wichtige Stelle einnimmt.
Allerdings sahen wir diese dort auf die zweite Bitte bezogen und nicht die
erste. Thomas bleibt hier zu knapp, um dem Eindruck einer Inkonsequenz
im Gebrauch der nah verwandten Worter «<honor» und «gloria» zu entgehen.
In der folgenden Erklarung der zweiten Bitte ist dann von «Gottes Herrlich-
keit» iiberhaupt nicht die Rede, welche doch nach der Textanalyse gerade
der zweiten Bitte zugeordnet ist. Nun fehlt aber in der Auslegung der
zweiten und dritten Bitte etwas, das sachlich und auch nach der STh durch-
aus zu allen drei Bitten gehort, die Frage ndmlich, ob das Beten im Hinblick
auf Gottes Namen, Reich und Willen nicht iiberfliissig, sinnlos sei. Es ist
anzunehmen, dass Thomas, nachdem er dieses Problem im Zusammenhang
mit der ersten Bitte behandelt hat, es dem Leser iiberlisst, bei den beiden
anderen Bitten entsprechend zu fragen und zu antworten. (Vielleicht hat er
in der Vorlesung seine Horer aufgefordert, solches selber zu tun.) Ebenso
kann angenommen werden, dass Thomas seinen Lesern zutraut, «gloria
Dei» als einen Oberbegriff zu erkennen, zu dem sowohl die erste als auch die
zweite Bitte passt.”

So kurz der ganze hier der ersten Bitte ausdriicklich gewidmete Abschnitt
ist,'° finden sich in ihm doch noch zwei weitere (mit «Aliter» eingefiihrte)
Auslegungsmoglichkeiten beriicksichtigt. Nach Chrysostomus'” kénnte ge-
meint sein, dass wir Gott bitten sollen, uns das Tun guter Werke zu ermogli-
chen, durch die sein Name bei uns geheiligt wird. Oder die Bitte konnte nach
Cyprian® bedeuten: «Heilige uns in deinem Namen.» Auch diese Auslegun-
gen aus der Tradition lassen sich als verschiedene Aspekte einer Wahrheit
erkennen. Wie Thomas ihr gegenseitiges Verhiltnis versteht, zeigt er durch
die Anordnung der drei verschiedenen Auslegungen. Was er an zweite und
dritte Stelle setzt, verbindet «Sanctificetur» und «nomen tuum» nicht so
direkt miteinander, wie es die erste Auslegung tut. Diese stiitzt sich zudem
ausdriicklicher — wenn auch nicht ohne Problematik, wie wir sahen — auf die
vorausgehende divisio der sieben Bitten. Nicht von ungefdhr kommen in der
zweiten und dritten Auslegung andere zu Wort, wihrend in der ersten
Thomas sich zwar an Augustin anlehnt, aber den Zusammenhang innerhalb
dieses Kommentars mit seinen eigenen Worten herstellt.

5'S.0. A.10 und zur Textanalyse bei der zweiten Bitte.
8. 0.A.3.

7 In Matthaeum homilia 19, PG 57, 279.

8 De oratione dominical2.



54 M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10
Zweite Bitte

Thomas ldsst unausgesprochen, was analog zur ersten Bitte hier mit
Augustin gefragt und geantwortet werden konnte (s.0.). Diese besonders
kurze Erkldrung enthilt wiederum drei Auslegungsmoglichkeiten, je nach
Zeit und Weise des Kommens der Gottesherrschaft, welchem diese Bitte
gilt. Auch hier beginnt Thomas mit der Auslegung, die einerseits die ein-
fachste ist und anderseits sich dem Zusammenhang der ganzen Erklidrung
des Unservater am besten einfiigt, fiir die er auch keinen Kirchenvater
zitiert, wohl aber Mt 25,34, womit Thomas die eschatologische Auslegung
«Fac nos ad regnum tuum pervenire» dokumentiert. Dann kommen (mit
«Aliter» und (Vel sic» eingeleitet) die Auslegung des Augustin (Zitat)", Gott
habe mit dem Kommen des Erlosers «zu herrschen begonnen» — womit nicht
das Kommen des Reiches schlechthin, sondern das Kommen seiner «Vollen-
dung» erbeten werde (dazu noch Lk 21,31 zitiert) — und schliesslich die auf
Rom 6,12 (Zitat) sich berufende Auslegung, die das «regnum Dei» ins Inne-
re des Beters verlegt: «Mogest du in uns herrschen, nicht die Siinde!»

Dritte Bitte

Auch fiir diesen Abschnitt hat Thomas vorgearbeitet, wenn er so zu ihm
tiberleitet: «Aber jemand kann nicht zum himmlischen Reich kommen» —
erste Auslegung der zweiten Bitte —, «wenn er nicht himmlisch wird; daher
bitten wir, dass wir himmlisch werden (ut fiamus caelestes).» Die ganze Bitte
bedeutet somit: «Mache uns himmlisch!» Die Rede vom «himmlischen»
Menschen wiirde hier etwas iiberraschend erscheinen, wenn wir uns nicht
erinnerten, dass Thomas schon die Anrede des Unservater als eine captatio
bevolentiae, «damit wir zu Gott erhoben werden», erklirt hatte. Des weite-
ren war in der Erkldrung der Anrede «Vater» unter dem Gesichtspunkt der
Liebe mit Mt 5,45 der Begriff der «imitatio» Gottes eingefiihrt worden.

Thomas sieht im Bereich dieser Bitte das Tun des Menschen unmittelba-
rer angesprochen als bisher: «Daher bitten wir (in dieser Bitte), dass Gottes
Wille durch uns erfiillt werden moge.» Doch das vermdgen wir nicht unab-
hingig von dem, was Gott in uns tut: «Und das wire vergebens (frustra)
(erstrebt), wenn es nicht von Gott wire. Daher sagen wir <Dein Wille
geschehe>, weil Gott in uns wirkt (quia Deus operatur in nobis).» Damit ist
die augustinisch-mittelalterliche Gnadenlehre nach dem Aspekt der «gratia

¥ De sermone (A.4) 116,20 (vgl. 10,36) — nicht wortlich.



M. A. Schmidt, Thomas von Aquino zu Matthdus 6, 9/10 55

operans» angesprochen. Aus dieser wachsen (womit sie zur «gratia cooper-
ans» wird) die «Tugenden und Verdienste», die in der divisio dieser dritten
Bitte zugeordnet wurden. Auch hier denke ich, dass Thomas die Tugenden
und Verdienste hier nicht noch einmal erwédhnen will, weil er schon zuvor
ihnen ihren Platz im Versténdnis der dritten Bitte zugewiesen hatte.

Was er dann zum zweiten Teil dieser Bitte sagt, hat wieder seinen Bezug
auf das «qui es in caelis» der Anrede. Was Thomas dort iiber das «Vermogen
(posse)» Gottes gesagt hatte, wiederholt er hier nicht, fithrt es aber sinnvoll
weiter: «Aber was (wirkt Gott in uns)? (Dass es) <wie im Himmel, so auch
auf Erden (geschieht)>, d.h. dass wir, so wie die Engel (Gottes Willen) im
Himmel tun, wir Irdische (ihn) auf Erden tun.» Von den Engeln hétte schon
in fritheren Zusammenhéngen die Rede sein konnen. Sie kommen aber nach
ihrer existentiellen Bedeutung fiir uns am besten hier zur Sprache, geben
dem «ut fiamus caelestes», das so eindringlich die Erkldrung dieser Bitte
eroffnet hatte, kosmische Fiille.* Himmel aber nicht als Lokalitit verstan-
den, sondern «propter eminentiam»: Diese Erkenntnis zur Anrede gilt auch
hier und heisst uns den himmlischen Kosmos nicht physikalisch, sondern
symbolisch verstehen.

Andere Auslegungen fithren weiter in die Metaphorik hinein (dreimal
«Vel aliter»). «Wie im Himmel, so auf Erden» kann bedeuten: 1) wie in
Christus, so in der Kiche; 2) wie durch die Heiligen (vgl. o. zur Anrede), so
auch durch die Siinder, fiir deren Bekehrung also gebetet wiirde (Zitat
Ps17[18], 29); 3) «Sicut spiritus concordat voluntati tuae, sic et caro» (Zitat
Rom 8§, 23).

Es kommt noch (eingefithrt mit «Et nota quod») eine Ankniipfung der fiir
diese Bitte wichtigen Gnadenlehre an die erste Bitte.” Hitte deren Text
«Sanctificemus» anstelle von «Sanctificetur», entstiinde der falsche Ein-
druck, dass unser Heil von unserm freien Willen allein abhange, nicht von
Gott und unserem freien Willen. Richtigerweise «ad salutem requiritur per-
sona Dei, et liberum arbitrium». Wer «Gottes Person» in diesem Gebet ist,
das hat ja die Erkldrung der Anrede in diesem Kommentar verhéltnismassig
ausfiihrlich erldutert. Mit der durch das ganze Gebet durchgefiihrten Anru-
fung des Vaters im Himmel als Du, insbesondere auch mit «nomen tuum»,
«regnum tuum» und «voluntas tua» der drei ersten Bitten wird voluntas
nostra und was wir sonst in der ersten Person des Singulars oder des Plurals
uns zuschreiben, immer auf die zweite Stelle gewiesen.

Martin Anton Schmidt

% Vgl. J.M. Lochman, Unser Vater, Giitersloh 1988, 72-74.
' Vgl. Lochman (A. 20) 41f.



	Thomas von Aquino zu Matthäus 6, 9/10

