
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Beten als Vater-Erfahrung

Autor: Gerber, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beten als Vater-Erfahrung
Wenn sich das Vater-Unser-Gebet an unseren Vater richtet, der über

allen Vätern ist, dann kommen wir - im vorliegenden Fall: als Männer,
Söhne, eventuell selbst Väter - in Schwierigkeiten, was wir jeweils unter
Vater verstehen und zu verstehen haben. Wir können den Vater in
traditionell-christlichem Verständnis als das Idealexemplar eines Vaters annehmen,
der im Jenseits wohnt und das Diesseits planvoll ordnet, gleichsam vorbildlich

für alle anderen Väter (Söhne, Töchter, Mütter). Dieser Vater-Gott ist
das allmächtige Oberhaupt der gehorsamen Christenfamilie, dem gegenüber

sich die Mitglieder gehorsam zu verhalten haben, an den sie sich als

einen Weisen und Guru wenden können. Wir können uns erfahrungsgemäss
aber auch von ihm abwenden und uns auf uns selbst, auf unsere «Grundsituation»

konzentrieren, weil die traditionellen Funktionen dieses Vaters uns
nicht mehr weiterhelfen. Um unser Gewissen zu beruhigen, können wir den
Vater-Gott als im Hintergrund verborgen agierenden Garanten für unseren
westlich-marktwirtschaftlichen way of life (zivilreligiös) gelten lassen. Wieder

andere mögen ihn als den ewig-himmlischen All-Vater sehen, der sich
endlich wieder mit der gebärend-bergenden Mutter Erde in evolutiven
Gestaltungsprozessen verbindet zu einem Neuen Zeitalter. Oder ist ein guter
Vater im Himmel wie auf Erden nicht eher ein Freund, der weiterhilft,
einsteht, uns die eigene Verantwortung aber gerade nicht abnimmt, dem wir
auf Gegenseitigkeit vertrauen können?

Vielleicht ist das Vater-Modell derzeit eine unbrauchbare Symbolik in
einer «vaterlosen Gesellschaft» (A. Mitscherlich), in welcher Mütter und
Kinder gegen die Herrschaft der Väter zu Felde ziehen. Dann könnte im
Vater-Symbol aber auch die Chance liegen, dass wir unsere bisherigen
Vater-Erfahrungen im Blick auf unsere Väter, uns selbst und unser Umfeld
kritisch befragen, ein befreiendes Vater-Bild zu entwerfen versuchen und
selbst ein Vater in Freiheit und Eingebundenheit zu werden lernen. Also:
Wie sah und sehe ich meinen Vater, wie im Himmel so auch auf Erden?
Welcher Vater gewährt mir Leben und Zusammenleben und befreit mich zu
eigenem Lebens-Experiment in Gegenseitigkeit, ohne alles schon immer
besser wissen und alles ohne mich machen zu können? Gehen der himmlische

und irdische Vater so mit mir um, dass dies für beide Seiten eine

Bereicherung darstellt, oder haben nicht eher Angst und Resignation bei mir
und Herrschaftsinteressen bei den Vätern überwogen? Es könnte jetzt
eingewandt werden, dass wir so anthropomorph Gott nicht sehen dürfen. Aber
das ist ja gerade der Streit seit den Verheissungen des Messias und dem
Kommen Jesu, inwieweit sich Gott inkarniert hat und wie wir heute in



34 Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung

nachmetaphysischer Zeit1 von einem himmlischen Vater und unserem Beten
zu ihm noch sprechen können. Schauen wir ein wenig nach.2

Martin Walser schreibt in seinem Roman «Halbzeit»3:

«Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten. Die feierliche Amtssprache der Kirche klang
fremd. Kunstgewerbe-Vokabular. Glauben die Frommen, Gott höre sie nur, wenn sie beten, er
habe keine Ahnung von den Worten, die sie sonst denken und sagen? Man kann sich nicht
vorstellen, dass der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt erzählt. Mein Leben ist in der

Gebetssprache nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht mehr so verrenken. Ich habe Gott
mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch diese Formeln. Man macht einen

magischen Geheimrat aus ihm, dessen verschrobenen Sprachgebrauch man annimmt, weil Gott
ja von gestern ist.»

In dieser Schilderung stecken Erfahrungen mit der traditionellen Gebetspraxis

und den Gottesbildern der Kirche und deren Absterben, die ich an

Beispielen weiter aufarbeiten möchte, die m.E. typisch sind. Dabei geht es

mir nicht um Vollständigkeit und Systematisierung, sondern um die Beispiel-
haftigkeit lebensweltlicher Gebetspraktiken und die damit verbundenen
Bilder von Gott als einem Vater4. Was erwarten Christen/innen von ihrem
Beten bzw. von ihrem Gott durch ein Gebet:

- Beten als kirchlich vorgeprägter Ritus des Umgangs mit Gott in der
Hoffnung, dass sich etwas bewegt, wobei in Kauf genommen wird, dass

dieser Gott «von gestern» ist und dass er allein nach seinem Gutdünken
jeweils entscheidet;

- Rückvergewisserung des eigenen Erwähltseins, weil derjenige, der sich
Gott absolut unterwirft und alles glaubt, was in der Bibel steht, durch
diesen unangreifbaren, gerecht stafenden und belohnenden Vater-Gott
schon zu Lebzeiten gegen den bösen Weltenlauf immunisiert wird;

- klärendes Gespräch mit dem Über-Vater im Sinne des Gesprächs
zwischen dem (grossbürgerlichen) Lehrer und wohlerzogenen Schüler;

1J. Habermas, Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt
1988.

2 Zu den Typen des Gebets vgl. F. Heiler, Das Gebet, 1918, der neun Hauptformen
unterscheidet und (das irrationale) Gebet scharf von Andacht, Anbetung abgrenzt; pro-
blematisierend bei H. Schröer, Gebet, Meditation, Spiritualität, in: U.Gerber u.a.,
Grundlinien Religion, Band II, Frankfurt 1992.

3 M. Walser, Halbzeit, Frankfurt 1960, 375f.; vgl. auch z.B. A. Andersch, Die
Kirschen der Freiheit (1952), in: ders., Berichte, Romane, Erzählungen, Ölten 1965, 75f.

4 Wie sich z.B. Elternerfahrung und Gottesbild, auch im Beten bedingen, haben
R. Rogge und G. Wiesner nachgezeichnet: Elternerfahrung und Gottesbild. Fernstudium
für evang. Religionslehrer an Sonderschulen. Studieneinheit 9, Tübingen 1984. Zu Gottesbildern

vgl. U. Gerber, Gottesbilder, in: BRU Heftl2,9-ll.



Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung 35

- Durchdenken eigener Grunderfahrungen als Ablösungsversuch vom all¬

mächtigen Vater;

- Stabilisierung unseres westlichen way of life und der entsprechenden
privaten Frömmigkeit durch den Vater-Gott, der als Garant des status

quo im Hintergrund bleibt und sich durch die Privatbürger/innen im
Herzen und «aus Sitte und Anstand» in Gottesdiensten verehren lässt;

- Einweisung in die Neue Wassermann-Welt des holistisch-harmonischen
Kosmos-Erlebens, indem sich der himmlische Vater mit der Mutter Erde
in einer Heiligen Hochzeit vermählt;

- Beten als befreiungsorientiertes Informieren, Reflektieren/Meditieren
und Engagieren in Erinnerung an Jesu «Dasein mit anderen», was das

Überschreiten der bisherigen Vater-Bilder «wie im Himmel so auf
Erden» einschliesst.
Alle diese und weitere Modelle kennen wir aus eigener Erfahrung. Alle

diese Stufen finden sich wahrscheinlich in unserem eigenen Gebetsleben.
Diese «Leiter» ist von mir insofern bewusst aufgestellt, als wir gerade im
Beten erwachsen, verantwortlich, im guten Sinn altruistisch werden sollen
(können). Die Konsequenz aus Walsers Erfahrung mit den kirchlichen
Gottesbildern muss nicht heissen: Mit Beten zu einem himmlischen Vater kann
ich nichts mehr anfangen! - heisst ebenso: Mit meinem irdischen Einbahn-
Vater kann ich nichts anfangen! Wir können fragen, ob sich die Väterlichkeit
Gottes und entsprechend unserer irdischen Väter nicht auf ganz andere
Weise kundtun kann, so dass die Söhne erwachsen werden können. Aus
diesem Grunde möchte ich jeweils kurz das Anliegen und die Tragweite,
aber auch die Grenzen des betreffenden Verständnisses von Gott und Beten
erörtern und dadurch zu weiteren Diskussionen anregen.

1. Der liebe Gott wird's schon richten

Bert Brecht lässt in «Mutter Courage und ihre Kinder» eine Bauernfamilie

tatenlos betend zusehen, wie die Nachbarstadt durch ein Heer überfallen
werden soll:

(Bäuerin zu Kattrin) «Bet, armes Tier, bet! Wir können nix machen gegen das Blutvergiessen.
Wenn du schon nicht reden kannst, kannst doch beten. Er hört dich, wenn dich keiner hört. Ich
helf dir. (Alle knien nieder, Kattrin hinter den Bauersleuten.) Vater unser, der du bist im Himmel,
hör unser Gebet, lass die Stadt nicht umkommen mit allen, wo drinnen sind und schlummern und
ahnen nix. Erweck sie, dass sie aufstehn und gehn auf die Mauern und sehn, wie sie auf sie

kommen mit Spiessen und Kanonen in der Nacht über die Wiesen, herunter vom Hang. (Zu



36 Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung

Kattrin zurück:) Beschirm unsre Mutter und mach, dass der Wächter nicht schläft, sondern

aufwacht, sonst ist es zu spät. Unserm Schwager steh auch bei, er ist drin mit seinen vier Kindern,
lass die nicht umkommen, sie sind unschuldig und wissen von nix... Vater unser, hör uns, denn

nur du kannst helfen, wir möchten zugrund gehn, warum, wir sind schwach und haben keine

Spiess und nix und können uns nix traun und sind in deiner Hand mit unserm Vieh und dem

ganzen Hof, und so auch die Stadt, sie ist auch in deiner Hand, und der Feind ist vor den Mauern
mit grosser Macht». (Kattrin hat sich unbemerkt zum Wagen geschlichen, etwas herausgenommen,

es unter ihre Schürze getan und ist die Leiter hoch aufs Dach des Stalles geklettert.) (Die
Bäuerin:) «Gedenk der Kinder, wo bedroht sind, der allerkleinsten besonders, der Greise, wo
sich nicht rühren können, und aller Kreatur» (Der Bauer:) «Und vergib uns unsre Schuld, wie
auch wir vergeben unsern Schuldigern. Amen».

In diesem Augenblick beginnt Kattrin, auf dem Dach sitzend, die Trommel

zu schlagen, um die Einwohner der Nachbarstadt zu warnen und
dadurch zu retten - beten in zweierlei Form!

Beten wird hier zunächst als resignativ-affirmatives Fertigwerden mit der
konfliktreichen Wirklichkeit dargestellt. Dies ist im ersten Augenblick für
viele Menschen verlockend, weil es manches im Leben (scheinbar) erleichtert.

Wie gerne möchten wir den Bettel dem Vater übergeben, dass er's
richtet. Aber: Dieser Vater kann es eben auch nicht richten, es sei denn
durch Kattrin. Und doch lassen viele ihn als allmächtigen Lenker ihres
Lebens und der Weltläufte fungieren, dem sie - wie einem Patriarchen - in
der angemessenen Haltung des absoluten Gehorsams gegenüberzutreten
haben.6 Allein an diesem Gott, der in sich, aus und an sich lebt und sich aus

eigenem Gutdünken zu einer Schöpfung entschlossen hat und diese nach
seinem Plan ablaufen lässt, liegt es, was in unserer Welt geschieht. Er allein
weiss Sinn und Zweck alles Geschehens. Sollte er Bitten nicht erhören, dann
wird er gute Gründe auch dafür haben. Beten gehört zum Christsein, gleichgültig

ob Gewinn oder Folgenlosigkeit.
Mit E. Fromm zu sprechen haben wir eine «autoritäre» oder «kalte»

Religion vor uns, die Gott im Muster einer Allmachts-Ohnmachts-Gegen-
überstellung sieht, was sich auf unserer Seite als Resignation und als Angst
vor dem eigenen Erwachsen- und Vater-Werden, als Angst vor Verantwortung,

Entscheidung, vor klarem Blick manifestiert.7 Solches Beten befreit
nicht, sondern legt auf blosses Wiederholen von Formeln und Gesten fest.
Solches Beten bindet an infantile Einstellungen zu einem herrschend-patri-

6 D. Solle, Phantasie und Gehorsam. Überlegungen zu einer künftigen christlichen
Ethik, Stuttgart/Berlin 1968.

7 E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft,
dtv 1490, München 1976, 129ff.; H.E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die
Krise des Glaubens an die Allmacht des Menschen, Reinbek 1979; vgl. die Arbeiten von
E. Drewermann.



Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung 37

archalischen Vater-Gott und, was zu befürchten steht, auch zu den Mitmenschen

und zur Schöpfung. Der Kreislauf der Gewalt, symbolisiert in den

Unheilsgeschichten ab Gen 3, wird von Gott und Mensch gleichermassen,
wenn auch mit Mitteln des Gebetes, fortgesetzt8, indem dieser Vater-Gott
einseitig das Eingeständnis der Ohnmacht und die Auslieferung der Stadt in
die Verfügungsgewalt Gottes angesichts des anrückenden Heeres, also das

Weiterführen des Opfer-Retter-Kreislaufes fordert - während gleichzeitig
Kattrin diesen Kreislauf aufbrechen und ein Leben ohne Opfer, ein nicht-
sakrifizielles Zusammenleben beginnen möchte.

2. Allein das «Tatsachen»-Wunder zählt

Im evangelikalen Lager wird davon ausgegangen, dass Jesus als «physischer»

Gottessohn «die letzte, zusammenfassende Meldung über Gott» in

absolut verlässlicher informativer Weise gebracht habe. Gott der Vater hat
Jesus als seinen Sohn zum Vollzug eines Sühnopfers an das Kreuz gebracht,
ihn dann feststellbar auferweckt und zu sich in den Himmel genommen, wo
der Gottessohn unser Beten hört und von wo er zum Gericht wiederkommen
wird.9 Dieses biographische Tatsachen-Wunder, gipfelnd im Sühnopfer und
in der Auferweckung als Wiederbelebung der Leiche Jesu, ist die absolute

Grundlage fundamentum) für unser Beten und Glauben; ohne diesen
Fundamentalismus des Mirakulösen geht es nicht. Dann ereignet sich das

Wunder der Schuld-Vergebung: «Man kann beten: <Vater im Himmel, ich
möchte das Sterben Jesu für diese Schuld da und für jene dumme Geschichte
damals in Anspruch nehmen>» - ohne dass ich diese «dumme Sache» als

Konflikt mit den Betroffenen selbst aufarbeiten müsste. Beten ist persönliche,

unmittelbare, wunderhafte Beziehung zu einem Vater-Gott, der als

Sender, Töter und Auferwecker seines sühnenden Sohnes die Schuld auf
Grund dieses Sühnopfers demjenigen erlässt, der eben an diese «Tatsachen»

glaubt. Gegenseitigkeit oder gar eigene Aktivität beim Umgehen mit Schuld
sind völlig ausgeschlossen.

Hatte Brecht das kirchlich-traditionelle Beten als Ausdruck eigener
Ohnmacht gesehen und das handelnde Beten der Kattrin gegenübergestellt, so

8 R. Girard, Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhängnisses, Freiburg
1983.

9 R. Scheffbuch, Jesus nachdenken. Vier Denkübungen für Anfänger im Glauben,
Lahr-Dinglingen 1975,16, 23 u.ö.; ders.. Mit Ernst Christ sein wollen, Evang. Kommentare

19 (1986) 527-530.



38 Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung

dient Beten jetzt dazu, die Tatsachen-Glaubenden hier und jetzt schon mit
jenseitigem Allmachtswissen über richtiges Denken, Handeln, Reden usw.
auszustatten und sie als bereits Gerettete über der konfliktreichen Wirklichkeit

unversehrt zu halten. Religiöse Sicherheit und Arroganz, dualistische
Einteilung der Welt in Gerettete und Verlorene auf der einen Seite und
blinder Gehorsam den «Tatsachen» Gottes gegenüber bis zum restlosen
Aufgeben vernünftiger Kommunikation auf der anderen Seite prägen die
Varianten dieser antiaufklärerisch-fundamentalistischen Glaubens- und
Gebetseinstellung.10 Die scheinbare Modernität dieses Modells liegt darin, dass

der von H.E. Richter analysierte neuzeitliche Allmachtswahn hier religiös
verbrämt in der Sicherheit des Gerettetseins wiederkehrt und sich mit dem
Ohnmachtswahn des absoluten Glaubensgehorsams verbindet, der in säkularer

Gestalt im Postulat der unantastbaren Eigengesetzlichkeit unseres
Wirtschaftssystems», unseres way of life, der Notwendigkeit der automobilen

Gesellschaft und in anderen Ideologien unserer westlichen-kapitalisti-
schen Gesellschaften auftaucht. In beiden Fällen wird das Opfern seiner
selbst, anderer Menschen etwa im Strassenverkehr, im Kampf um Wohnung,
Nahrung, Bildung usw., im Krieg, ebenso das Opfern der Natur an ein
säkulares «System» (Wirtschaftsordnung) bzw. an einen göttlichen Plan

(jenseitiges «System») fraglos verlangt, was viele Menschen als fundamentalistische

Sicherheit akzeptieren.11 Wer wünscht sich wirklich einen solchen
Vater im Himmel und auf Erden?

3. Der kleine Dialog mit dem Grossen Du

Beten ist Zwiesprache mit Gott, mit der unendlichen Person (Pannenberg),

dem Grossen Du und Bruder (Buber, Ben Chorin), der Über-Person

(Ott), dem trinitarischen Gott (Moltmann) als Geheimnis der Welt (Jüngel),
und schliesst Weltverantwortung ein - so stellt sich konservativ-liberales
Christentum eine aufgeklärte Gebetspraxis vor.12 Gebet als Dialog ist die

Erkundung des Spielraumes Gottes und von uns Menschen im Umgang

10 Vgl. C. Colpe; H. Papenthin (Hg.), Religiöser Fundamentalismus - unverzichtbare
Glaubensbasis oder ideologischer Strukturfehler? Dahlemer Hefte 10, Berlin 1989;
Th. Meyer (Hg.), Fundamentalismus in der modernen Welt. Die Internationale der
Unvernunft, Frankfurt 1989.

11

Vgl. die Typen des Single, Angepassten, Machers und Aussteigers bei U. Gerber,
Glück haben - Glück machen? Entwürfe für sinnerfülltes Leben, Stuttgart 1991.

12 Vgl. H. Ott, Gott, Stuttgart/Berlin 1971, 82ff.



Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung 39

miteinander. Deswegen ist ein Bittgebet wie «Hilf, Gott, dass mein Freund
wieder gesund wird!» einerseits naiv, andererseits «weiss der Betende im
Glauben, im Selbstverständnis seines Gebets als Sprache des Glaubens, dass

er auch dann gehört, ja erhört ist, wenn N.N. nicht wieder gesund werden
sollte, dass Gott über die Präzisierung der Bitte hinaus Seinen eigenen
Spielraum behält, welcher ihm durch das Gebet qua Gebet auch zugestanden

wird (denn das Gebet des Glaubens ist keine Magie). Er weiss aber
auch, dass durch diesen Spielraum Gottes sein Gebet, auch das sehr präzise,
nicht sinnlos und überflüssig wird, sondern sinnvoll bleibt als Element der

unausgesetzten dialogischen Existenz eines glaubenden Menschen vor
Gott»13.

Wie bei (1) und (2) ist auch hier die Personalität Gottes und zwar in ihrer
Aseität, hier «Spielraum» genannt, die Grundlage für das Beten, die aber

von anderen Christen/innen auf Grund der neuzeitlichen Bedingungen des

Redens von Gott und der Gebetskritik nicht mehr geteilt wird. Es handelt
sich um eine Variante theistischen, vorneuzeitlichen Gebets- und
Gottesverständnisses, in welchem Ohnmachts- und Gehorsamserfahrungen dominieren,

in diesem Fall im bürgerlich-traditionellen Modell von Lehrer und
Schüler ohne Umkehrung dieser Rollen, dass also der Lehrer/Vater durch
die Beziehung zum Schüler/Sohn für seine eigene Weiterentwicklung lernen
könnte.

4. Das narrative Selbstgespräch

Hier möchte ich zunächst W. Bernets Definition des Betens als «Akt des

Denkens, in dem Erfahrungen reflektiert und reflektierte Erfahrung erzählt
werden», aufnehmen: «Beten dialogisiert nicht und monologisiert nicht.
Beten erzählt», nämlich von unserer Grundsituation in dieser Welt. Solches
Beten ist an keiner Einwirkung auf ein Gegenüber, an keiner Erwartung von
Wirksamkeit und Erhörung interessiert, sondern daran, dass sich im Erzählen

neue Fragen einstellen, die mich als Menschen weiterführen. «Beten ist
ein Bildungsvorgang - notwendig, aber als solcher niemals zu erzwingen»14.
Die Ablösung vom Patriarchen-Vater scheint zu gelingen?

Hinter diesen Überlegungen steht die von R. Bultmann inaugurierte libe-
ral-hermeneutische Existenz-Theologie, wonach Gott weder als Person

13 H. Ott, Wirklichkeit und Glaube, Band 2, Göttingen 1969, 319f.
14 W. Bernet, Gebet, Stuttgart/Berlin 1970,165; 136f.; 138f.



40 Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung

noch über-personal oder anti-personal, sondern apersonal im Sinne des

Absoluten, gegenwärtig Eschatologischen bestimmt wird und wonach
entsprechend Beten als reflektierend-narrativer Akt des Menschen verstanden
wird. Kann die Ablösung aus patriarchalisch orientiertem Beten gelingen?

Das Absolute und Geheimnisvolle, dieser apersonale theistische «Rest»
erlaubt und nötigt uns, zu beten. Man wird an Kants Kategorischen Imperativ

erinnert, der keine Inhalte, keine persönliche Betroffenheit, keine
Gesprächspartner, keine Natur mehr kennt. Der «himmlische Vater» ist reduziert

auf den transzendentalen Rest der Gewissensstimme und der Pflicht-
Erfüllung: eine vaterlose Theologie in einer vaterlosen Gesellschaft?

Den genannten «Rest» hat z.B. D. Solle konkretisiert und in dem Sinne

politisiert, dass sie das traditionelle privatistische, kulturprotestantische,
ästhetisierende Beten als ein Bitten fasst, in dem wir selbst unsere Sehnsucht

formulieren, unsere Verantwortung artikulieren und - darin über Bernet
und Bultmann hinausgehend15 - im Handeln übernehmen, so wie Kattrin in
Brechts «Mutter Courage». So entscheidet sich die Erfahrung und Reflexion
darauf, ob unser Beten Gott oder auf magische Weise eine Projektionsfigur
meint, an der lebenspraktischen Identifizierung mit dem Inhalt des Gebets.
Beten ist ausschliesslich praktischer Dialog, eine Art Diakonie, die gleicher-
massen Information, Reflexion und Aktion einschliesst16, was in (7) weiter
entfaltet werden soll.

5. Beten als Integrationsleistung

Umfragen wie die Shell-Studien oder diejenige von 1991 in der Schweiz

zeigen im Blick auf christlichen Glauben, Beten, Gottesvorstellungen usw.
eine deutliche Entkonfessionalisierung und Entleerung in dem Sinne, dass

die meisten Befragten an einen diffus vorgestellten Gott in persönlicher,
privater Weise glauben. Dieser Gott ist ganz formelhaft vorgestellt als

Schöpfer der Welt, als transzendenter Urheber unseres Gesellschafts- und

Moralsystems, als Inbegriff des Funktionierens unserer Gesellschaftsordnung

und als ausgleichende Instanz nach unserem Tod. Dieser öffentliche,
seit Rousseau zivil-religiös genannte Gott wird in Präambeln, bei Eidesformeln,

zu Parlamentseröffnungen zitiert; er wird als Garant von Menschen-

15 D. Solle, Politische Theologie, Stuttgart 1982.
16 D. Solle; F. Steffensky (Hg.), Politisches Nachtgebet in Köln, Stuttgart/Berlin/Mainz

1969.



Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung 41

rechten und anderen Grundrechten genannt, z. B. lt. Grund-Gesetz Art. 7,3
des Religionsunterrichtes; er wird als Kruzifix in Gerichtssälen, Schulen und
manchen öffentlichen Gebäuden präsentiert zur Mahnung an Moralität und
Gerechtigkeit; er wird zur Begründung und Motivierung von Kriegen und zu
Dankesparaden der Sieger herbeigeholt usw. Beten heisst: sich einfach an
diesen Gott als Bedingung und Inbegriff von westlicher Moral und
Gesellschaftsordnung zu erinnern zum Zweck der grösstmöglichen Glücklichkeit
der grösstmöglichen Zahl von Bürger/innen und sich entsprechend in diese

Gesellschaftsordnung zu integrieren. Gebet ist, öffentlich gesehen, eine

Integrationsleistung gegen Abweichungen vom «System» mit seiner Begründung

durch «Gott»17. Im Gegensatz zu (4) sind Selbstgespräch, Theologie,
Kirche, Gottesdienst usw. als persönliche religiöse Angelegenheiten ausgespart

aus diesem Gottesbegriff zugunsten des Gott-Garanten des westlichen
status quo.

Das persönliche Beten um Gesundheit, Karriere, Besitz, Glück usw. ist
der privatisierte Reflex auf die öffentliche Integrationsleistung.18 (Die
Diskussion um die Postmoderne, in der Beten zur Darstellung der eigenen
biographischen story wird, kann hier nicht geführt werden.19) Die Mehrzahl
der westlichen Bürger/innen hängt, so vermute ich, einer solchen Praxis von
Glauben und Beten an, durchsetzt von kirchlich ritualisiertem Beten bei

obligatorischen Gottesdienstbesuchen an Weihnachten, Kasualien wie etwa
Konfirmationen, vielleicht in Notsituationen (zumal Not Menschen eher
beten lehrt als erfinderisch macht, wie Brecht an der Gegenüberstellung der
betenden Bauern und der handelnden Kattrin gezeigt hat). Wenn wir diesen
Über-Vater, den wir völlig abstrakt lediglich in Symbolen als den Garanten
unserer Ordnung, also als Ordnungsmacht, der es zu gehorchen gilt, zu
Gesicht bekommen und nie als konkreten Partner akzeptieren, dann wird es

uns im privaten Bereich gut gehen - die westlich-patriarchalische Vater-
Familie lässt grüssen, wenn auch die Vater-Figur schon restlos entleert ist bis
auf den Symbolwert einer nicht hinterfragbaren Autorität, weil es anders
keine einsichtige Begründung mehr gibt für unsere ökonomischen, religiösen,

kulturellen usw. Praktiken.

17HKleger; A.Müller (Hg.), Religion des Bürgers, Zivilreligion in Amerika und

Europa, München 1986; R. Schieder, Civil Religion, VuF 33 (1988) Heft 2: Religion heute,
29-43; Glauben: Kursbuch 93, Berlin 1988.

18 Kritisch bei E. Fromm, Haben oder Sein, a.a.O., der (in der Sprache der Psychiatrie)

vom schizoiden Charakter und dem Marketing-Charakter spricht; ders., vom Haben
zum Sein, Weinheim 1989; H. Will, Die Privatisierung Gottes, in: Glauben, Kursbuch 93,
1-16.

19 Vgl. H. J. Türk, Postmoderne, Mainz/Stuttgart 1990.



42 Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung

6. Sprechen mit der Tiefe der Wirklichkeit

Die Vision einer ganzheitlichen (holistischen) Erfahrung der Wirklichkeit

bringt in die geläufigen Gottes-Vorstellungen panentheistische (so
Moltmann, Schiwy, Wöller u.a.)20, konsequenterweise auch pantheistische
Züge (feministische Christinnen, Mynarek u.a.)21. Beten und Meditieren
rücken zusammen. Sie werden insofern sogar identisch, als Beten ein Sprechen

mit sich selbst, mit dem Besten in uns, mit der Tiefe der Wirklichkeit
ist. Dem klassisch-christlichen Dualismus der beiden Welten tritt ein
monistisches Welt-Bild gegenüber, das an G. Brunos Identifizierung von Gott
und Welt und an gnostische Einheitsvisionen erinnert, das Schöpfungs- und

Erhaltungsmythen unter Rückgriff auf indianische und andere holistische
Traditionen wiederbelebt und besonders östliche Religiosität synkretistisch
zur eigenen Horizonterweiterung integriert, das Erkenntnisse der modernen
Physik und Naturwissenschaften (Capra, Dürr) und Evolutionstheorien
aufnimmt. Gott ist ein impersonales Kraftfeld, Weltgeist, Strukturtiefe, Matrix.
Menschen gehen miteinander partnerschaftlich um und machen es ebenso
mit der Schöpfung. Wir Menschen sind so gut wie die gesamte determiniert-
determinierende kosmische Evolution. Ziel des Lebens und entsprechend
Inhalt des Betens ist: Selbstbefreiung im kosmisch-holistisch-evolutiven
Konzert.

H.E. Richter fragt an, ob nicht Pantheismus so lange «eine grandiose
Erfindung des Narzissmus» bleibt, als er am «göttlichen Individuum» in uns,
an der Selbstorientierung im Gebet, an der Selbstverwirklichung in der
kosmischen Determination orientiert bleibt? Ist nicht die Kommunikation,
also das Angewiesensein und das Füreinandereinstehen von uns Menschen
untereinander mit der Schöpfung der eigentliche Ausgangspunkt, der wichtigste

Inhalt und das Ziel22? Ist hier der Vater-Gott, der Wolken, Luft und

20 J. Moltmann, Gott in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre, München 1985,

187ff.; 213f.; 220, gegen Schöpfungstheismus und Erhaltungspantheismus; G. Schiwy, Der
kosmische Christus. Spuren Gottes im Neuen Zeitalter, München 1990, 103ff.; M. Fox,
Vision vom kosmischen Christus, Stuttgart 1991.

21 Vgl. H. Mynarek, Ökologische Religion. Goldmann TB, München2 1990, 30ff.;
ders., Mystik und Vernunft. Zwei Pole einer Wirklichkeit, ölten 1991; D. Solle, lieben und
arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung, Stuttgart 1985, 27; 68; 95; 133; 209; 39f. zur
Prozesstheologie.

22 H.E. Richter, Der Gotteskomplex, a.a.O., 95; vgl. die Darstellung von F. Usarski,
Die «New Age»-Bewegung, GEP 2 (1991) Folge 3, 218-224; U. Gerber, New Age - ein
Beispiel neuzeitlichen Hoffnungs- und Utopieverlusts, Junge Kirche 50 (1989) 92-104.



Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung 43

Winden ihre Wege, Lauf und Bahn gibt, nicht zum Mutter-Gott geworden,
der uns mit bergenden Händen führt und leitet, aber auch nicht erwachsen
werden lässt? Wird die konfliktreiche, schmerzliche, Narben hinterlassende

Auseinandersetzung mit dem Vater im Himmel wie auf Erden nicht
überspielt?

7. Befreiendes Beten

«Die Bibel denkt nicht in zwei Stockwerken: Ewigkeit gegen Zeit, Allmacht gegen
Ohnmacht, Zwang und Schicksal gegen Unterwerfung oder Auflehnung. Sie versucht vielmehr, uns
einen anderen Weg zwischen Allmacht und Ohnmacht zu zeigen. Gott will uns an der guten
Macht des Lebens beteiligen. Gott braucht uns alle als Mitarbeiterinnen am Leben. Gott löst das

Machtproblem nicht einseitig, schon darum ist es Häresie, von Gott nur als Mann (sc. als Vater)
zu reden. Diese Gegenseitigkeit in der Beziehung zwischen Gott und uns, die alle Liebe, die
diesen Namen verdient, charakterisiert, finde ich in unserem Psalm 90 am schönsten darin
ausgedrückt, dass auch Gott das Menschliche tun kann: umkehren, sich wieder zuwenden,
bereuen. Gott flickt das zerrissene, verschlissene Leben. Und wie wir den ungerechten Zug
unseres Lebens anhalten können, so kehrt auch Gott um. Es ist ein Vorgang: Gott schaut uns
wieder an, lächelt über den Allmachtswahn, und wir beginnen zu lernen».23

Beten ist: leben lernen. Beten weitet sich aus von einer liturgischen
Ausdrucksform in unsere Leidens- und Befreiungserfahrungen hinein, in
Träume und Erinnerungen, in unseren Körper und unsere Beziehungen
hinein, in Arbeiten, Feiern, Trauern und in unseren Umgang mit der Schöpfung

hinein.24 Betend versuchen wir in Erinnerung an Jesu «Dasein mit
anderen» unsererseits zu sagen, wo wir sind, wer wir sind, wer und wo
unsere Schwestern und Brüder sind, warum die Schöpfung seufzt - und
warum dies nur im Helfen geschehen kann.25 Im Beten verändern wir uns
und halten die Zukunft offen, veränderbar.26

23 D Solle, Zählt nicht uns, sondern eure Tage. Psalm 90, in: L. Schottroff; D. Solle,
Hannas Aufbruch. Aus der Arbeit feministischer Befreiungstheologie: Bibelarbeiten,
Meditationen, Gebete. GTB 498, Gütersloh 1990, 38f.

24 Vgl. Chr. Hojenski u. a. (Hg.), Meine Seele sieht das Land der Freiheit. Feministische

Liturgien - Modelle für die Praxis, Münster 1990; R.R. Ruether, Unsere Wunden
heilen, unsere Befreiung feiern. Rituale in der Frauenkirche, Stuttgart 1988.

25 Vgl. U. Gerber, Glück haben - Glück machen, a. a. O., 110ff.; ders., Welt gestalten
in Erinnerung an das Lebensmodell Jesu. BRU im Spannungsfeld neuzeitlicher Industrie-
und Risikogesellschaft, in: G. Birk; U. Gerber (Hg.), Schlüsselqualifikationen im
theologischen Diskurs, Alsbach 1991, 70-80.

26 D. Solle, Gebet, in: dies.. Atheistisch an Gott glauben. Beiträge zur Theologie,
Olten/Freiburg 1968, 117; vgl. dies., Das entprivatisierte Gebet, in: dies., Das Recht, ein
anderer zu werden, Stuttgart 1981,147ff.



44 Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung

Rainer Kunze hat ein Kinder-Gedicht geschrieben:27

Fast ein Gebet

Wir haben ein Dach
und Brot im Fach
und Wasser im Haus,
da hält man's aus.
Und wir haben es warm
und wir haben ein Bett.
O Gott, dass doch jeder
das alles hätt'!

Wir halten die Zukunft offen - und zugleich sind wir davon abhängig,
dass andere Menschen offen für uns sind, uns Leben geben und ermöglichen
(s. Gedicht von R. Kunze). Halten uns nicht andere Menschen - das sind
dann unsere Väter (und Mütter) und wir die Söhne (und Töchter) -, dann
wird unser Leben zur Abwehrschlacht von Verwundbarkeit, am besten
sichtbar in SDI, und zur Selbstverteidigung, gipfelnd im Satz: Vergib' mir
Schuld, denn ich habe sie anderen auch vergeben. Allein die Liebe anderer
Menschen zu uns kann uns den Mut geben, ungesichert wie Jesus unsererseits

eigenes Lebens-Experiment zu leben - und dies nennen wir die Liebe
Gottes des Vaters. Die Welt wird hart, alt und müde, wenn wir in unserem
technokratischen Allmachts- und religiösen Ohnmachtswahn diese Vater-
Liebe nicht mehr annehmen, entdecken, weitergeben können.28 Jesus hat
sich an diese Liebe ausgeliefert, nach ihr gefragt, sie herbeigesehnt; er hat
zugegeben, «dass er ein Sohn ist und einen Vater braucht».29 Deswegen:
«Jesus sein - nicht Jesus anbeten!».

Kann, so möchte ich zum Schluss nochmals fragen, die Metapher von
Gott als dem Vater heute noch produktiv sein für unsere Vorstellungen von
Gott und für unser Beten?

«Ich glaube das nicht, und auch das Gegenbild einer Göttin oder Gottmutter wird nach

meiner Auffassung die Verstaubtheit des christlichen Gottesbildes nicht aufheben. Ob Vater oder
Mutter - wir bleiben die Kinder. In einer Welt, in der solche Rangordnungen sich mehr und mehr

27 R. Kunze, Fast ein Gebet, in: ders., Wohin der Schlaf sich schlafen legt, Frankfurt
1991, 27.

28 R. Rohr, Der wilde Mann. Geistliche Reden zur Männerbefreiung, München 1986,
bes. 134 ff.

29 E. von Wedel, Als Jesus sich Gott ausdachte, Stuttgart 1990,121f.



Uwe Gerber, Beten als Vater-Erfahrung 45

aufs Biologische reduzieren, sind solche Bilder der elementaren Kraft Gottes nicht mehr adäquat.
Sie erinnern an Kinderkleider, die wir schon längst abgelegt haben. Es wird Zeit, die alten Bilder
abzuhängen und neue zu entwerfen. Das nostalgische Festklammern an Bildern aus einer vergangenen

Welt zeigt, wie leicht aus Gott ein Götze werden kann. Jesus ist zeitlebens Sohn geblieben.
Aber Jesus war der Anfang. Die Geschichte, die mit ihm begonnen hat, ist noch lange nicht
zuende. Gott ist mehr als ein Vater. Und wir mehr als seine Kinder. Es wird Zeit, erwachsen zu
werden».30

So steht mit dem Vaterunser das Patriarchat des Christentums in Glaube
und theologischer Theoriebildung in Frage: Wird es perpetuiert oder ist es

am Ende, weil wir im Glauben, Beten und Theologisieren erwachsen
werden?

Uwe Gerber

30 E. von Wedel, Als Jesus sich Gott ausdachte, a. a. O., 141f.


	Beten als Vater-Erfahrung

