
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 48 (1992)

Heft: 1

Artikel: Gebot und Gebet

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebot und Gebet

Die Einladung, einen Beitrag zu dieser Festschrift für Milic Lochman zu
liefern, der ihrem Gesamtthema des Unservater entsprechen sollte, erinnerte

mich daran, dass ich vor mehr als 30 Jahren an St. Alban eine Predigtreihe
gehalten habe, in der ich das Unservater zusammen mit den Zehn Geboten
behandelte und die 1960 im Evangelischen Verlag Zollikon unter dem Titel
«Gebot und Gebet» erschienen ist. Das 124seitige Bändchen ist längst
vergriffen, stellte aber seinerzeit in zweifacher Hinsicht eine Seltenheit dar:
einmal dadurch, dass es von dem Verlag angenommen wurde, in dem damals
die ersten Bände von Barths Dogmatik erschienen, und zum andèrn
dadurch, dass ich darin der Reihe nach je eines der Gebote mit einer der Bitten
in Verbindung brachte, und zwar so, dass die Bitte jeweils die Ermöglichung
zu einer Befolgung des dazugehörigen Gebotes darstellt, wie mir dies aus
der Literatur nicht bekannt ist, aber auch der Barthschen christologischen
Begründung der Ethik nicht entspricht.

Die von mir hier vertretene Auffassung des Verhältnisses von Gesetz und
Evangelium steht aber auch im Gegensatz zu der «Fülle des Nichts» des

Zen-Philosophen Shin-ichi Hisamatsu und der Verwechslung der «Entäusse-

rung» des Sohnes (Kenosis Phil 2,7) mit derjenigen Gottes bei Hisamatsus
Schüler Masao Abe. Obschon ich inzwischen diesen buddhistischen
Sichtweisen näher gekommen bin, oder gerade weil ich in «Gebot und Gebet»
noch wenig Verständnis dafür besass, wohl aber erste Ansätze darin zu
erkennen sind, möchte ich aus diesen verschiedenen äusseren und inneren
Gründen als meinen gewünschten Beitrag zu der erwähnten Festschrift für
meinen verehrten Kollegen zwei Abschnitte aus den beiden letzten Kapiteln
der heute nicht mehr erhältlichen Schrift wieder zum Abdruck bringen, die
dort auf S. 105-106 und 112-119 stehen:

In seinem Roman «Jakobs Wanderungen» lässt Gotthelf einen deutschen
Handwerksburschen zweimal nach Basel kommen und dabei in ganz
verschiedener Weise auf der Rheinbrücke die Gewalt des Stromes erleben. Das
erste Mal ängstigt und verwirrt ihn der Anblick des dahinströmenden Wassers.

Es ist ihm, als stiegen die Wellen empor, rissen ihn mit und führten ihn
mit unwiderstehlicher Gewalt davon. So erlebt es der junge Mann, der - aus
der Obhut seiner frommen Grossmutter kommend - sich den Versuchungen
der Welt und den Gelüsten seines Herzens ausgesetzt sieht. Schon in unserer
Stadt und dann auf seinen Wanderungen durch die Schweiz wird er denn
auch ein Opfer dieser Mächte. Ihn gelüstet, wie es im zehnten Gebot heisst,
nach seines Nächsten Haus, Weib, Knecht, Magd, Ochs, Esel und allem,
was sein Nächster hat. In dem Masse, wie er diesem Gelüsten nachgibt,



16 Fritz Buri, Gebot und Gebet

bekommen diese Dinge auch Gewalt über ihn, und wenn er nicht immer
wieder guten Meistern und rechtschaffenen Menschen begegnen würde, die
ihm den Kopf zurechtsetzen, und wenn nicht eine unsichtbare Hand ihn aus
dem Verderben herausrisse und ein neues Leben anfangen liesse, so wäre er
in dem Strudel untergegangen, in den er hier durch seine Zügellosigkeit
hineingeraten war.

Dieser Erfahrung der rettenden Gnade Gottes entsprechend macht denn
das zweite Mal, wie er auf seiner Rückreise in Basel vorbeikommt, der Fluss
einen ganz anderen Eindruck auf seine Seele. Jetzt bedrängt und ängstigt ihn
sein Strömen nicht mehr, sondern jetzt werden ihm die dahinziehenden

Wogen zum Sinnbild jener richtenden, aber auch rettenden und tragenden
Allmacht der Gnade Gottes, in deren Lobpreis das Unservater ausklingt,
wenn es da heisst: «Denn dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit
in Ewigkeit» ', und die wir in unserem Leben als die wahre Tragkraft und als

das, was die Welt im Innersten zusammenhält, erfahren können, wenn wir
dazu von ganzem Herzen Amen sagen.

«Schaffet, dass ihr selig werdet mit Furcht und Zittern; denn Gott ist's,
der in euch wirkt beides, das Wollen und das Vollbringen, nach seinem

Wohlgefallen2.» In diesem Wort des Apostels Paulus haben wir nochmals
beides beieinander, was uns in diesen Betrachtungen beschäftigt hat. «Schaffet,

dass ihr selig werdet» - das ist die Stimme des Gebotes. Dazu fordert uns
Gottes Gebot auf. Gottes Willen gilt's zu erfüllen - um unserer Seligkeit
willen. Darauf sollen wir bedacht sein, und das fürwahr «mit Furcht und
Zittern». Warum «mit Furcht und Zittern»? Nicht bloss weil's um das Heil
unserer Seele geht, d.h. darum, ob wir den Sinn unseres Lebens erfüllen
oder verfehlen. Gewiss, darum geht's auch. Aber nun eben doch nicht bloss

um dieses unser Ich, unser Tun, unser Gewinnen oder Versagen, sondern
weil wir es darin mit Gott zu tun haben. «Denn Gott ist's, der in euch wirkt
beides, das Wollen und das Vollbringen nach seinem Wohlgefallen.» Da
handelt es sich nun nicht um sein Gebot, das wir erfüllen sollen, sondern um
sein Wollen und Vollbringen. Da geht's nun um das, was er in uns vollbringen

will - nach seinem Wohlgefallen. Das aber ist die Situation des Gebets.

Wenn wir beten, wissen wir, dass wir auf Gottes Wohlgefallen angewiesen
sind, dass es nicht an unserem Schaffen und Wirken, sondern an Gottes
Vollbringen und Wohlgefallen liegt. Da falten wir die Hände und legen sie in
Gottes Hand. Nicht um müssig und lässig zu bleiben, sondern damit er, Gott,
uns erfasse, erfülle und leite, und so sein Wille in uns geschehe. Im Gebet

1 Mt 6,13.
2 Phil 2,12.13.



Fritz Buri, Gebot und Gebet 17

sagen wir Ja und Amen zu Gottes Willen und Gebot. Das Gebet ist der Ort,
an welchem Gottes Willen uns seinem Gebot gefügig macht, ist die Handlung,

in welcher Gott in uns und durch uns handelt, indem er uns zu seinen

Werkzeugen erwählt, uns heiligt, das heisst heil und ganz ihm gehörig
macht.

Darauf sind wir immer wieder gestossen, wenn wir der Reihe nach die
zehn Gebote uns deutlich machten und zu jedem derselben - ebenfalls der
Reihe nach - ein Stück des Unservaters hinzufügten. Was uns in den Geboten

als Wille Gottes begegnete, den wir zu erfüllen haben, das nahmen wir
auf in die Worte und Bitten, die Jesus uns in diesem Gebet beten gelehrt hat.
«Ich bin der Herr, dein Gott, du sollst keine anderen Götter neben mir
haben» hörten wir im ersten Gebot - und wir antworten darauf: «Unserva-
ter». «Du sollst dir kein Bildnis machen» - das nehmen wir auf, indem wir
sagen: «der du bist in den Himmeln», d.h. über all unser Erfassen und
Zugreifen hinaus. «Du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes, nicht
missbrauchen.» Dazu sprechen wir Ja, indem wir geloben: «Dein Name
werde geheiligt.» Das Feiertagsgebot nehmen wir auf in die Bitte um das

Kommen von Gottes Reich. Wenn das fünfte Gebot von uns verlangt, dass

wir Vater und Mutter ehren, so sagen wir dazu: «dein Wille geschehe wie im
Himmel also auch auf Erden», indem wir damit anerkennen, dass Gott uns
seinen Willen auf Erden auch durch unsere Eltern und Herkunft kund tut.
«Du sollst nicht töten», das wird erfüllbar im Vertrauen der Bitte, dass Gott
uns unser täglich Brot geben möge. «Du sollst nicht ehebrechen» - dazu ist

notwendig die Kraft der Vergebung. «Vergib uns unsere Schulden, wie auch
wir vergeben unsern Schuldnern.» Vor dem Stehlen werden wir bewahrt,
wenn wir im Ernst bitten: «Und führe uns nicht in Versuchung.» «Sondern
erlöse uns von dem Bösen» - diese Bitte drängt sich uns auf, wenn wir an die

Versuchung und Bedrohung durch falsches Zeugnis denken, von dem im
neunten Gebot die Rede ist. Und allen Gelüsten werden wir Meister, wenn
wir darauf bauen, dass Gottes ist «das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit

in Ewigkeit».
So haben wir nun auf der ganzen Linie erfahren und können immer

wieder die Erfahrung machen, wie im Gebet die Kraft zum Erfüllen der
Gebote beschlossen liegt. Wenn es zuerst die Schwachheit unseres Willens
ist, was uns angesichts von Gottes Gebot mit Furcht und Zittern erfüllt, so ist
es das Geheimnis von Gottes Wohlgefallen, was uns im Gebet mit ehrfürchtigem

Schaudern erfüllt, weil wir hier dessen inne werden, dass Gott beides,
das Wollen und das Vollbringen, in uns schafft, um seines Wohlgefallens
willen. Von diesem geheimnisvollen göttlichen Wohlgefallen, dessen wir
betend im Blick auf Gottes Gebot innewerden, wollen wir jetzt hier zum



18 Fritz Buri, Gebot und Gebet

Abschluss unserer Auslegungen der zehn Gebote und des Unservaters noch
ein Wort sagen. Dieses Ineinander unseres Schaffens und des göttlichen
Wirkens und Vollbringens war es doch, was uns in jeder unserer Betrachtungen

zum Schluss erfüllte und das uns immer von neuem ergreift, wenn wir
betend zu Gottes Gebot Amen sagen.

Wir wollen zu diesem Zwecke das Bild, das wir uns in der vorangehenden
Betrachtung von Gotthelf geben Hessen, noch etwas weiter ausführen, so

wie der Dichter es heute vielleicht selber tun würde. Zur Illustration der
Macht, die das Gelüsten über uns bekommen kann, aber auch der Kraft und
der Herrlichkeit, die von Ewigkeit her dem Reich Gottes eignet, haben wir
uns an die Gestalt jenes Handwerksburschen erinnert, den Gotthelf in
seinem Werke die mitreissende, aber auch die tragende Kraft der Wellen des

Rheins erleben lässt. Heute, in der Zeit der Rheinschiffahrt, würde er diesen

Wandergesellen sich noch von einem anderen Anblick beeindrucken lassen.

Ich kann mir denken, dass er ihn von einer der Brücken oder vom Ufer aus
einem flussaufwärts fahrenden Schiff oder einem ganzen Zug schwerbeladener

Lastkähne zuschauen Hesse, und dass er dann Betrachtungen darüber
anstellen würde, wie beides zur Ermöglichung solcher Schiffahrt notwendig
ist: der hohe Wasserstand, der die Schiffe umgibt und trägt, und die Kraft
der Motoren, die sie die Strömung bezwingen und den erstrebten Hafen
erreichen lässt. Wenn das Schiff auf dem Trockenen sitzen würde, dann
wären die Pferdestärken der Motoren umsonst. Nur in der tiefen Fahrrinne,
wo es vom Wasser getragen wird, kommt es vorwärts. Da zerteilt der Bug die
Wellen, dass die Gischt aufspritzt und die Wimpel im Winde flattern. Aber
wehe, wenn der Motor aussetzten sollte, oder wenn der Steuermann den
rechten Kurs nicht einhielte! Gleich wäre das stolze Schiff ein Spiel der
Wellen, würde am seichten Ufer auffahren oder - wie wir es auch schon
erlebt haben - an einen Brückenpfeiler getrieben und dort zerschellen oder
könnte erst nach langen Bemühungen wieder flottgemacht werden.

Wer von uns hätte nicht, als er während Tagen den Bergungsarbeiten
zuschaute, als ein solcher Lastkahn wegen eines Motorendefektes an den
Pfeilern der mittleren Rheinbrücke gestrandet war, sich seine Gedanken
gemacht über das Gelingen einer Fahrt, und was dazu nötig sei - nicht nur
eines Rheinkahns, sondern auch unserer eigenen Lebensfahrt, und was dazu

notwendig sei, damit sie glücklich und ohne Unfall vonstatten gehe? Dieses
Bild könnte uns zum Gleichnis dafür geworden sein, dass zum Gelingen
unserer Lebensfahrt beides notwendig sei, dass wir wie die Motoren eines
Schiffes schaffen müssen, dass wir selig werden mit Furcht und Zittern, aber
dass es Gott ist, der in uns wirkt, beides, das Wollen und das Vollbringen
nach seinem Wohlgefallen.



Fritz Buri, Gebot und Gebet 19

Das Wasser wird uns zum Gleichnis für die alles umfangende, hebende
und tragende Gnade Gottes. Sie muss zuerst da sein. Was nützt der Motor
dem Schiff, wenn es nicht vom Wasser umfangen und getragen wird. Das
Wasser ist das Lebenselement des Schiffes. Nur hier kann es fahren und
selber Lasten tragen. Wenn es auf dem Trockenen sitzt, dann ist es

unbrauchbar, ausser Kurs. So bedürfen wir Gottes Gnade, um von Land zu

stossen, in Fahrt zu kommen, unser Ziel zu erreichen. Gott ist's, der in uns
«wirkt beides, das Wollen und das Vollbringen, nach seinem Wohlgefallen».
Ohne ihn und seine Gnade sind alle unsere Einrichtungen und Anstrengungen

umsonst. Auf dem Trockenen, d. h. in gnadenloser Zeit, mag der Motor
unseres Lebens auf Hochtouren laufen, und wir kommen trotzdem nicht
vom Fleck.

Aber nun geht es doch auch nicht ohne Motor. Was geschieht, wenn er
aussetzt und das Schiff steuerlos wird, das haben wir an dem erwähnten
Schiffsunglück auf dem Rhein erlebt. Dieser antreibende Motor ist in unserem

Gleichnis das Gebot Gottes. Sein «du sollst» und «du sollst nicht» sind
die antreibenden, in Bewegung setzenden und in Bewegung haltenden Kräfte,

die uns unserer Trägheit und den Strömungen der Umwelt entgegen die
Richtung auf unsere Bestimmung hin einhalten lassen. Ohne dass wir schaffen,

damit wir selig werden, und zwar «mit Furcht und Zittern», kommen wir
auch nicht voran. Gottes Gnade ist nicht etwas, worin man sich wiegen
lassen und sich bespiegeln, plätschern und auf eine günstige Strömung warten

kann. Gottes Gnade erfahren wir nur, wenn wir sie benützen, um in ihr
seinem Gebot gemäss zu leben, um in ihr unsere Bestimmung zu erfüllen.
Furcht und Zittern soll uns erfüllen, dass wir sie verfehlen könnten. Wenn
wir uns nicht um sein Gebot kümmern, dann verwandelt sich das, was uns
sonst hebt und trägt - wie der Strom für das Schiff, dessen Motor ausgesetzt
hat -, zu etwas, das uns zu zerschmettern und zu verschlingen droht. Ohne
dass wir auf seine Gebote hören, trägt Gott uns nicht, sondern gibt er uns der
Strömung preis. Für den, welcher ihm nicht gehorsam ist, verwandelt sich
seine Gnade in Zorn und Gericht.

So gehören Gebot und Gebet zusammen. Im Gebet nehmen wir Gottes
Gebot in unser Herz auf. Da wird es zum Motor in unserem Leben. So

erfahren wir Gottes Gnade als das, was uns hebt und trägt. Das Wunder aber

liegt in diesem dreifachen Ineinander: Dass wir nur in Gottes Gnade schaffen
können, dass die richtunggebende Kraft dieses Schaffens jedoch Gottes Gebot

ist, und dass dieses Gebot im Gebet in uns wirksam und erfüllbar wird.
Dass das Gebot im Gebet in uns wirksam und erfüllbar wird, ist Gnade.

Von diesem Geheimnis der Gnade, das in diesem Ineinander unseres
Schaffens und Gottes Wirkens und Vollbringens besteht, soll jetzt zum



20 Fritz Buri, Gebot und Gebet

Schluss noch ein Wort gesagt werden. Nicht dass wir etwa meinten, dieses

Geheimnis lüften, dieses Ineinander entwirren zu können. Alle derartigen
Versuche - und wie viele sind ihrer schon unternommen worden - können
nur fehlschlagen. Wer meint, dieses Geheimnis des Ineinanders von dem,
was an unserem Schaffen liegt, und dem, was wir allein Gottes Wollen und
Vollbringen, seinem Wohlgefallen zu verdanken haben, in seine einzelnen
Teile auflösen zu können, der wird dann wohl einzelne Teile in die Hand
bekommen: einen von Gottes Gnade unabhängigen menschlichen Willen
und eine ohne den Menschen sich durchsetzende göttliche Kraft - aber keine
Theorie wird beides je wieder so zusammenzubringen vermögen, wie wir es

als ein Geheimnis in unserem Gebet erfahren.
Ausserhalb des betenden Hörens auf Gottes Gebot und des Wirksamwerdens

von Gottes Gebot in unserem Gebet kommen wir entweder zu der
Behauptung, dass alles von uns abhänge, dass wir es schaffen müssten, oder

gar zu der nicht weniger sinnlosen Meinung, dass alles bestimmt sei und
komme, wie es müsse, dass wir also nur Rädlein in einem riesigen Getriebe
seien, ohne eigenen Willen und Verantwortung. Der Mensch alles und Gott
nichts oder Gott - oder wie es dann eher heisst: das Schicksal - alles und der
Mensch nichts!

Auch über die andere Frage werden wir nie zu einem vernünftigen
Schluss, einer einleuchtenden Theorie gelangen, ob nun das Gebot oder die

Gnade, das Gesetz oder das Evangelium in der Predigt den Anfang zu
machen habe. Wenn das Gebot nur im Gegensatz zur Gnade gesehen wird,
dann kann es dem Menschen nur seine Unfähigkeit zum Guten, seine Sünde
aufdecken und ihn ganz auf Gottes Gnade vertrauen lassen. Aber so hat
gerade Paulus, der Apostel der Gnade, die Gnade doch wohl nicht verstanden.

Wenn es ohne Gottes Wohlgefallen auch kein Wollen und Vollbringen
unsererseits gibt, so ist dieses wollende und vollbringende Wohlgefallen
Gottes doch nie ohne unser eigenes Schaffen, ohne unseren Gehorsam

gegen Gottes Gebot. Dass Gottes Gebot uns trifft und in uns wirksam wird,
ist Gnade, aber eine uns mit Furcht und Zittern erfüllende Gnade - mit
Furcht und Zittern nämlich zu schaffen, dass wir selig werden.

Wenn solches Auseinandernehmen und Zergliedern des Geheimnisses
der Gnade letztlich auch aussichtslos ist, so ist es doch keine überflüssige und
müssige Sache. Das Scheitern aller Versuche, durch Gedanken des Geheimnisses

innezuwerden, das sich ereignet, wenn wir Ja zu Gottes Willen sagen
und Gottes Gebot in uns wirksam wird, lässt uns dieses Geheimnisses nur
um so tiefer und unmittelbarer innewerden. Es ist im Grunde das Geheimnis,

das gemeint ist in dem Wunder von Weihnachten, in der Geburt des

Gottessohnes, in der Menschwerdung Gottes. Hier wird uns verkündet, wie



Fritz Buri, Gebot und Gebet 21

Gott durch Christus eine neue Welt schaffen, eine neue Geschichte anheben,

uns die Seligkeit gewinnen lassen will. In jedem rechten Gebet, in dem
wir zu Gottes Willen Ja sagen, ereignet sich ein Stück dieses Wunders. Und
aus der Erfahrung solchen Gebets können wir sagen: «Von seiner Fülle
haben wir genommen Gnade um Gnade.»

Zu diesen von mir vor 30 Jahren formulierten Anschauungen, zu denen
ich auch heute noch stehe, hätte ich nur hinzuzufügen, dass ich sie seither
auch bei einem Buddhisten wie Masao Abe gefunden habe, wofür ich auf
meine diesbezüglichen Ausführungen in «Der Buddha-Christus als der Herr
des wahren Selbst» (S. 323ff.), aber auch auf meine noch zu publizierenden
Besprechungen seiner jüngsten Veröffentlichungen verweise. Im Blick auf
meine Darlegungen über das Seinsgeheimnis und dessen Innewerden in
einem auf seine Transzendenz bezogenen Selbstverständnis könnte ich mit
diesem Buddhisten ebenso beten wie Abendmahl halten, bzw. mich in
Andacht versenken und darin die mögliche Wirkkraft der existentiell verstandenen

Symbole von Personsein in Gemeinschaft erfahren. Dabei muss ich
allerdings in Kauf nehmen, dass mir sowohl Theologen wie Buddhologen in
die Arme fallen und mich mit meinem Versuch, sie besser zu verstehen als
sie sich selber verstehen, allein lassen. Aber in einer solchen Situation, wie
sie auch dem Apostel Paulus in seinen Auseinandersetzungen mit Juden-
und Heidenchristen nicht unbekannt war und wie sie offenbar zu allem
Reden über Glauben gehört, können wir nur noch einmal beten: Vergib uns
unsere Schulden, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern. Fritz Buri


	Gebot und Gebet

