Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 47 (1991)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Lennart Bostrom, The God of the Sages. The Portrayal of God in the Book of Proverbs,

Coniectanea Biblica OT Series 29, Stockholm 1990. 260 S.

Die bei T. Mettinger eingereichte Stockholmer Dissertation untersucht die wichtige Frage
nach dem Gottesverstdndnis im Proverbienbuch. Bostrom ist iiberzeugt, dass das theologische
Denken der Weisen Israels eine wichtige Hilfe fiir unser Verstdndnis des ganzen Alten Testa-
ments darstellt.

Ein einleitendes Kapitel gibt einen weitgeficherten Uberblick zur Forschungslage alttesta-
mentlicher und altorientalischer Weisheitsliteratur. Mit Vorsicht und Zuriickhaltung fillt Bo-
strom eigene Entscheidungen: Anstatt zwischen anthropologisch und theozentrisch argumentie-
renden Proverbien zu trennen, traut er den Weisen ein einheitliches Denken von verschiedenen
Aspekten her zu. Sogar bei Prov 1-9 fragt sich Bostrom ernstlich, ob die géingige Spatdatierung
gerechtfertigt sei und erklirt die Unterschiede zu Prov 10ff. mit verschiedenen Interessen bzw.
Verwendungszwecken.

Kap. 2 untersucht Schopfungs-Aussagen und zeigt schon, dass diese Texte sich eigentlich
nicht fiir die (als selbstverstidndlich vorausgesetzte) Schopfung interessieren, sondern fiir deren
Konsequenzen: Aussagen iiber die Weltschopfung (ausschliesslich in Prov 1-9) zielen auf die
Bedeutung der Weisheit. Und alle Aussagen zur Menschenschopfung (nur in Prov 10ff. belegt)
mahnen iiberraschend zur sozial-ethischen Verantwortung gegeniiber den Armen, was ausser-
halb der Weisheitsliteratur in dieser Verkniipfung kaum begegnet.

Kap. 3 untersucht das Ordnungs- und Vergeltungsdenken. Statt einem «Tat-Ergehens-Zu-
sammenhang» sieht Bostrom das Ergehen eher als Folge einer allgemeinen Haltung bzw. des
Charakters (die Weisheit erzieht also ganzheitlich). Die damit verbundenen Folgen werden von
den Weisen verschiedenartig und oft sehr allgemein formuliert, was Bostrom als Offenheit
weisheitlicher Beobachtung gegeniiber vielfiltigen Aspekten deutet (Alltags-Erfahrung, Tradi-
tion, Theologie). Solche Flexibilitit (manchmal auch paddagogisch beabsichtigte Einseitigkeit und
Ubertreibung) verhindert eindeutige Kausalisierung, starre Systematisierung oder Dogmatisie-
rung in der vorexilischen Weisheit, ja lasst auch Erfahrungen vom Ungliick des Gerechten zu
(23,171.; 24,16). Bostrom iibt deshalb weise Zuriickhaltung mit dem Begriff «Ordnung», der im
weisheitlichen Vokabular fehlt (136f.).

Solche Zuriickhaltung hitte auch dem 4. Kap. gut getan, das von den Begriffen Transzendenz
und Souverinitit Jahwes ausgeht. Ist es gliicklich, von Jahwes Transzendenz zu reden, wenn z. B.
Prov 24,11f. nicht von Jahwes Rettung der zum Tod Verurteilten spricht, sondern «nur» von
Jahwes Vergeltung gegeniiber den zur Rettung aufgerufenen Mitmenschen (147)? Und ist die
«Weisheit» in Prov 8 eine mit dem mal’ak Jahwe vergleichbare Briicke zwischen dem transzen-
denten Gott und den Menschen (155)? Was hilft Bostroms facettenreiche Definition von Souveré-
nitét (169) zum Verstdndnis der Proverbien? Wie sehr Bostrom riskiert, sich mit solcher Begriff-
lichkeit vom Alten Testament zu entfernen, zeigt seine Bemerkung, dass Jahwes Souverénitét
durch Israels Siinde und fehlende Reue eingeschriankt werde (S.179 zu Hos 11,8f.).

Sieht das 4. Kap. Jahwe als «Hochgott», so unternimmt das letzte Kapitel den Versuch, den
«personlichen Gott» in den Proverbien nachzuweisen. Nach Resiimierung der Untersuchungen
von H. Vorlinder und R. Albertz ist man aber erstaunt, dass Bostrém jede Erwidhnung von
Jahwes Einsatz gegen falsche Gewichte (11,1 usw.) sowie iiberhaupt fiir die Rechte der sozial
Schwachen hier einordnet. Wihrend etwa in den Klagepsalmen der Leidende zu «meinem Gott»



366 Rezensionen

spricht, werden in den Proverbien jedoch weder «mein Gott» noch die Leidenden angesprochen,
sondern Michtige und Wohlhabende. Dabei fehlen Ausdriicke wie «ihr Gott»; allerdings weist
Bostrom auf 23,11 hin, wo die Michtigen auf Jahwe als go’él der Armen aufmerksam gemacht
werden.

Durch die ganze Monographie ziehen sich sorgfiltige Vergleiche mit den Aussagen des
iibrigen Alten Testaments sowie mit der altorientalischen Weisheitsliteratur, die in extenso
vorgelegt wird. Leider vernachléssigt der hdufige Vergleich blosser Gedanken den lebensprakti-
schen Bezug, der den Weisen so wichtig war; z.B. richtet sich 24,11f. nicht an den «seemingly
uninvolved spectator» (200), sondern setzt Jahwes Verpflichtungen an die israelitische Rechtsge-
meinde voraus. Bostroms Darstellung wirkt 6fters recht abgehoben und lebensfern und lasst
sozialgeschichtliche Uberlegungen auch dort vermissen, wo die Texte dazu Material hergiben.

Eine Bibliographie, die auch erfreulich viele deutsche Titel enthélt, sowie ein Bibelstellenre-
gister schliessen die gediegene Arbeit ab, die — besonders in ihrer ersten Hilfte - viele dankens-
werte Beobachtungen und Anregungen vermittelt. Edgar Kellenberger, Liestal

David P. Moessner, Lord of the Banquet. The Literary and Theological Significance of the Lukan

Travel Narrative, Fortress Press, Minneapolis, 1989. 358 pp.

David Moessner has offered Lukan scholarship a resolution to one of its central enigmas, that
is, the role and function of the Travel Narrative (Luke 9:51-19:44). The erudition of detail
reflected in Moessner’s argument coupled with the comprehensive nature of his solution make his
proposal one that will endure neither benign ignorance nor a facile reply. In short, the problem of
the Central Section of Luke’s Gospel — a problem which Moessner characterizes as one of
“dissonance of form from content” —is a problem essentially because the resolute journey toward
Jerusalem upon which Jesus embarks in 9:51 looks precious little like a journey at all. This entire
Central Section of Luke is primarily composed of the sayings of Jesus and gives almost no
indication that anything like a journey structures the overall narrative. In fact, the format of a
journey looks in many cases like little more than a narrative fiction for gathering together certain
historical/traditional materials from the corpus of Jesus tradition.

Moessner’s thesis, however, a thesis which he relentlessly pursues bit by bit with a masterful
marshalling of the various types of literary, historical, and theological evidence, is that the journey
motif in the Third Gospel is not simply a convenient format for collecting certain miscellany of
Jesus tradition. Rather, Moessner shows that the journey motif is in fact a clue to Luke’s larger
literary and theological purposes. Indeed, the motifs of journeying, eating and drinking, and
hospitality as occurring within the individual units of tradition are intertextual signals to a
correspondence, eschatologically interpreted by Luke, between the Deuteronomistic Moses and
Jesus, who is the prophet like Moses.

Taking Parts I and II together, Moessner’s work proceeds by (1) summarizing the various
critical views of the Central Section, a summary which indicates rather clearly the striking
tendency of Lukan scholarship to isolate the journey motif from the theological aims of Luke, (2)
showing that the figure of the prophet is integral to the Third Gospel, (3) arguing that Luke
structures his two-volume story along the lines of a prophecy-fulfillment framework as conveyed
in the language and lineage of prophets, and (4) demonstrating that the prophetic career of Moses
in Deuteronomy is explicitly alluded to by Luke in 9:1-50. In particular, Moessner argues that
Luke “sets forth a fourfold exodus typology of the prophetic calling of Jesus which conforms
closely to that of Moses in Deuteronomy” and that moreover “this typology in fact becomes the
organizing principle for the form and content of the whole of the Central Section” (60).



Rezensionen 367

In Part III Moessner presents evidence for Jesus as a Deuteronomistic prophet and does so by
presenting the four tenets, developed by O. H. Steck, of “a Deuteronomistic conception of the
prophetic sayings within the Deuteronomistic comprehensive view of Israel’s history” (84). This
fourfold Deuteronomistic framework, as characteristic of the Palestinian Judaism of about 200
B.C.E. to 100 C.E., Moessner then compares with Josephus and the Qumran covenanters, two
literary traditions which are roughly contemporaneous with Luke, and finds that the same
Deuteronomistic framework is a constant within these writings as well. Thus, Moessner explicates
the dominant view (of Luke’s day) of Israel’s prophetic history in order to provide a critical
control with which the text of Luke may be compared.

By a painstaking exegetical and literary analysis of the Central Section and with abundant
evidence drawn from both larger and smaller literary units, Moessner argues very powerfully for
the presence, within the Central Section, of the four characteristic features of the Deuteronomis-
tic view of Israel’s prophetic history. These features, stated in Lukan terms, are:

a) The present generation is an evil, crooked one and as such demonstrates its solidarity with
their “fathers”;

b) God has sent Jesus as a prophet to Israel, like all the prophets before him;

c) Nevertheless, this generation rejected Jesus the prophet, even killing him out of their stiff-
necked resistance;

d) Therefore, God will “rain” destruction upon Israel as in 722 and 587 B.C.E. because they did
not hearken to him. (See summary catalogue, p.211).

In Part IV Moessner contends, and it is difficult to appreciate the persuasive force of this
magisterial summary of the journey of Jesus to Jerusalem without experiencing the tedious, but
necessary detail of the first three parts of Moessner’s work, that Jesus is the rejected journeying-
guest prophet who not only recapitulates the calling of Moses epitomized in Deuteronomy, but in
fact eschatologically consummates the work of Moses and all the prophets by undertaking in his
journey the New Exodus from the glory of the mountain of revelation to his exaltation in the glory
of God in the Kingdom of God. Not to be overlooked here is the significance (reflected in the title
Lord of the Banquet) Moessner attaches to the motifs of “eating and drinking” in Luke. The
predictions/commands of Moses (e.g., Dt 12, 16, 26:1-11) that the children of Israel will “eat and
drink before the Lord” at the central place of God’s choosing when they enter the land not only
resonate powerfully with the Lukan identification of Jesus as the prophet like Moses, but
typologically correspond to the repeated references to worship and “joy” in the Third Gospel, the
Lukan emphasis upon meals, and the journeying motif in Luke. Thus, Moessner demonstrates the
literary and theological connection between “eating and drinking” and the journey notices in
Luke. This significant connection thus argues that Luke sees the journeying of Jesus to Jerusalem
as the eschatological consummation of the Exodus, when God’s people were to “eat and drink”
before him. The Last Supper and the breaking of the bread of the Acts communities are thus
consummate expressions of the presence of the Kingdom.

Moessner thus boldly asserts — and I admit that I find myself persuaded — that the portrait of
Moses in Deuteronomy is the organizing principle for the portrait of Jesus in the Central Section
of Luke. And Moessner does not fail to extend his findings regarding the Central Section of Luke
to the larger questions of the theology of the Third Gospel and that of Luke-Acts. In this latter
connection, Moessner’s discussion of the cross of Jesus in Luke as having soteriological signif-
icance not only contradicts Conzelmann’s conclusion that there is no direct atoning significance
drawn from the death of Jesus in the Third Gospel, but also opens up the rationale of the divine
necessity of Jesus’s death for eschatological release in terms of Luke’s converging picture of the
Moses of Deuteronomy and Luke’s Deuteronomistic view of Jesus as the “rejected prophet.”



368 Rezensionen

Moessner also hints at how these lines of thought might be extended to issues of the larger purpose
of Luke-Acts, the career of Paul, and/or the ending of Acts.

It is truly difficult to imagine that so significant a work in Lukan studies began, and was largely
consummated as, a doctoral dissertation (at Basel). The brilliance and compelling force of
Moessner’s proposal marks not only a significant milestone in Lukan studies, but itself holds
promise that Moessner will himself pursue the further development of its implications. In what
could well be an exciting new period of Lukan studies, this creative proposal has offered Lukan
scholarship a new way forward for research in terms of both the composition and theology of
Luke. Robert B. Sloan, Waco (Texas)

Harold W. Attridge, The Epistle to the Hebrews. A Commentary on the Epistle to the Hebrews
(Hermeneia — A Critical and Historical Commentary on the Bible), Philadelphia: Fortress
1989.

Einen Band aus der Kommentar-Reihe «Hermeneia» in die Hand zu nehmen und durchzu-
bléttern, ist angesichts der typographischen Erlesenheit und der buchtechnischen Sorgfalt ein
asthetisches Vergniigen. Es wird zwar, jedenfalls im vorliegenden Fall, ein wenig dadurch getriibt,
dass nicht jede Fussnote schon auf derjenigen Seite beginnt, zu der sie gehort (z.B. S.2:
Anm. 18); aber das ldsst sich angesichts der sonstigen Gediegenheit leicht verschmerzen, die hier
zudem - wie in der Basler ThZ wohl vermerkt werden darf - durch eine jeweils mit der Innenseite
des Buchdeckels verbundene Reproduktion an Reiz gewinnt, welche aus Erasmus’ 1516 bei
Froben erschienenem «Novum Instrumentum» die Hinfithrung auf den Hebréerbrief sowie den
Beginn des griechischen Textes und der Ubersetzung bietet (s. xxviii [H. Koester]; vgl. zur dort
genannten Faksimile-Ausgabe dieser frithesten Edition eines Novum Testamentum Graece ThLZ
112, 1987, 493f. [U. Géabler]). «Hermeneia» will indes nicht nur asthetisch hohen Massstdben
gerecht werden (s. 438 [K. Hiebert]), sondern auch wissenschaftlich; das jedenfalls ist die Absicht
der Herausgeber (s. xi [E. M. Cross, H. Koester]), und insbesondere der 1979 von H.D. Betz
vorgelegte Band zum Galaterbrief, der 1988 in deutscher Ubersetzung erschien, zeigt, dass es
nicht bei Postulaten bleiben muss. Die Latte ist also hoch gelegt. Und, um es gleich zu sagen, mit
der Hebriderbrief-Auslegung von Harold W. Attridge (= A.), der an der University of Notre
Dame lehrt und zum New Testament Editorial Board von «Hermeneia» gehort, wird sie weder
untersprungen noch gerissen.

Der Band wird eine wichtige Position iiberdies auch im Kreis anderer in jiingerer Zeit
erschienener Kommentare zu diesem Schreiben einnehmen konnen. Davon gibt es eine ganz
beachtliche Zahl: Allein im deutschsprachigen Gebiet sind, nachdem H. Braun 1984 (HNT) hier
mit seiner — (wie mir scheint:) niitzlichen — «Anhdufung von exegetischem Material» (ThLZ 111,
1986, 598 [W. G. Kiimmel]) noch relativ isoliert dastand (vgl. indes A. 414 zum angelséchsischen
Raum), nun in dichter Folge die Auslegungen durch S. Ruager (1987; Edition C), H. Hegermann
(1988; ThHK), F. Laub (1988; Stuttgarter Kleiner Kommentar) und C.-P. Mirz (1989; Die Neue
Echter Bibel) herausgekommen, und von der lang erwarteten Kommentierung durch E. Graf3er
liegt jetzt der erste Band vor (1990; EKK), wihrend von A. Strobels Interpretation (1975; NTD)
in den ndchsten Wochen eine iiberarbeitete Auflage erscheinen soll. Vielleicht darf man dieses
Zusammenkommen in dem Sinne verstehen, dass zunehmend die Theologie des Hebréerbrief-
verfassers als wichtig — oder doch als fiir unsere Zeit wichtig — erkannt wird (vgl. Grifler 38). In
jedem Fall dient es der Erfassung dieser Theologie. Zu bedauern ist natiirlich, dass die neueren
Kommentierungen so kaum aufeinander eingehen konnen und dass insbesondere A. auch Heger-
manns Auslegung nicht mehr einsehen konnte, die seiner eigenen insofern nahesteht, als hier wie
dort mit erheblichem Nachdruck Philo und das hellenistische Judentum fiir das Verstindnis der



Rezensionen 369

neutestamentlichen Schrift fruchtbar gemacht werden. Man sollte darum diese Kommentare am
besten nebeneinander benutzen, und das hat etwa fiir 2,14f. den Vorzug, dass man durch Heger-
mann auf den Zusammenhang mit 2,9 und 2,17 (Hegermann, S. 77 heisst es filschlich «2,18») und
auf Weish 1(ff.) als zu bedenkenden Hintergrund-Bereich verwiesen wird (vgl. [dagegen] A.,
S. 92 samt Anm. 156f.), wihrend A. den Topos von der Todesfurcht als bei Philo und in der
nichtjiidischen Antike verbreitet und vorbereitet belegt (80.93 samt Anm. 21.165-167). Dass er
dabei gelegentlich griechisches und lateinisches Vergleichsmaterial ausdruckt und durch eine
englische Ubersetzung begleitet sein ldsst (vgl. 80 Anm.21 und 93 Anm.166, ferner xi
[F.M. Cross, H. Koester]), weist auf eine besondere Stirke des Bandes hin: Nicht nur ist die
nichtjiidische und nichtchristliche Antike breit miteinbezogen, sondern das geschieht auch noch
in benutzerfreundlicher Weise, die manchen Gang zum Biicherschrank oder in Bibliotheken
erspart (anders verfihrt z. B. Grif3er, der 148 Anm. 278 lediglich auf Fundorte von Parallelen zum
Motiv «Todesfurcht» verweist).

Aufgebaut ist der also fraglos Beachtung verdienende Kommentar eher taditionell: Dem
sympathischen «Preface» (xiii) und einer Liste von «Reference Codes» (xv-xxvii) folgt die
thematisch vorgehende, wichtige Positionen vorweg benennende «Introduction» (1-32); die ei-
gentliche Auslegung, bei der abschnittweise vorgegangen wird und einer neuen Ubersetzung mit
beigefiigten textkritischen Anmerkungen jeweils eine kurze «Analysis» und dann eine ausfiihrli-
che Vers-fiir-Vers-Exegese («Comment») angeschlossen ist, umfasst nahezu 400 Seiten («Com-
mentary»: 35-410); in die Kommentierung eingelassen sind 14 — durchweg interessante — Exkurse,
und am Ende des Bandes stehen «Bibliography» (413-424) und «Indices» (425-437), die freilich
samtlich («Passages», «Greek Words», «Subjects», «Modern Authors») unvollstandig sind und
bei denen das Stellenregister den Hebréerbrief selbst ginzlich ausser Betracht lasst. Abgesehen
von diesem rnonitum und davon, dass man in der Einleitung (einen) eigene(n) Abschnitt(e) zur
Auslegungsgeschichte und zur Hermeneutik vermissen mag (anders: Grifler 30-38), leuchtet
diese Strukturierung des Kommentars ein. Angenehm beriihrt auch die methodische Vorsicht
A_s, der nicht nur hinsichtlich der Frage nach dem Autor des Hebrierbriefs darum weiss: «The
beginning of a sober exegesis is a recognition of the limits of historical knowledge» (5; vgl. 12).
Und so vertritt er in vielerlei Hinsicht eher gemissigte Auffassungen, z.B.: Der anonyme
Verfasser habe wahrscheinlich jiidische Vorfahren (5), konne indes nicht niher identifiziert
werden; dem Schreiben, das zwischen 60 und 100 n.Chr. entstanden sei (9; vgl. 31), gehére
Kap.13, mitsamt dem brieflichen Abschluss (anders wieder: Graler 17f.), integral an (2f. 13f.
384f. 405); das — in lockerer Anlehnung an die diesbeziiglichen Studien A. Vanhoyes zu gliedern-
de (vgl. 13-20) — «Wort der Ermahnung» (13,22), das in eine konkrete, wenn auch komplexe,
durch «external pressure. .. and a waning commitment to the community’s confessed faith» (13)
gekennzeichnete Situation hineingesprochen werde, sei fraglos rhetorisch geprégt (13.20f.) und
unter diesem Aspekt «clearly» als «an epideictic oration» zu klassifizieren (14; anders:
W. G. Ubelacker, Der Hebrierbrief als Appell I... [CB.NT 21], Lund 1989, bes. 235: «<am Modell
der deliberativen Rhetorik orientiert»; doch vgl. auch ebd. 118-121), «celebrating the significance
of Christ and inculcating values that his followers ought to share» (14); obwohl als «creative heart
of the doctrinal reflection of Hebrews. .. its christology» (27; vgl. 25) zu gelten habe, seien die
christologischen Aussagen doch durch gewisse Antinomien bestimmt, so von der zwischen einer
«<high> ... perspective» (etwa) in 1,1-3 und einer anderen, welche (z.B. in 1,5ff.) die Erhohung
akzentuiere, und so hinsichtlich der Frage, ob schon der irdische Jesus als Hoherpriester zu gelten
habe (13) — Antinomien, die letztlich traditionsgeschichtlich bedingt seien (s. bes. 146) —; als
religionsgeschichtlicher Hintergrund — insbesondere von 2,10ff. — sei «not a specific Gnostic
redeemer myth, but its elder cousin, an early form of the common Christian salvation myth» (81;
vgl. 101) anzunehmen, und besonders eng sei die Verwandtschaft zwischen dem Hebrier- und



370 Rezensionen

dem Ersten Petrusbrief (30f.). Wenn auch nicht in bezug auf diese letztere Relation, so wiirde
man doch bei den iibrigen genannten Thesen, so moderat sie sind, jeweils gern in ein Gesprich
mit A. eintreten.

Wihrend das in dieser kurzen Rezension kaum méglich sein wird, mag es doch sinnvoll sein,
an einem Themenkomplex, dem des Hohenpriestertums, anzudeuten, dass der an diachronen
Beobachtungen so reiche Kommentar am ehesten dort zu Nachfragen reizt, wo es um die
Synchronie und um die Integration von Diachronie und Synchronie geht: (1) A. hilt es fiir
«probable. . ., that the image of Christ as a heavenly High Priest was traditional within the early
Christian community addressed by Hebrews» (102; vgl. 26.30); indes: nicht nur ist es alles andere
als sicher, dass IgnPhld 9,1; MartPol 14,3 und Polyk(2Phil) 12,2 den Hohenpriester-Titel «inde-
pendent of Hebrews» belegen (so 102 [samt Anm. 263]; vgl. dagegen nur J. A. Fischer, Die
Apostolischen ViterI.. ., Darmstadt 1970, 239: Benutzung von 1Clem, der auch nach A. [6f.] von
Hebr abhingigist), sondern die Verteilung der Belege fiir «<Sohn» (1,1.5.8; 3,6; 4,14; 5,5.8...) und
«Hoherpriester» (2,17; 3,1; 4,14f.: 5,5.10...) ldsst es auch als gut méglich erscheinen, dass der
Verfasser des Hebriderbriefs bei einer den Adressaten bekannten Wiirdebezeichnung, Sohn
(Gottes), einsetzt und Implikationen des ihnen geldufigen Bekenntnisses durch die — traditionsge-
schichtlich vorbereitete, aber noch nicht auf den Begriff gebrachte — Vorstellung vom Hohenprie-
stertum Jesu interpretiert (vgl. 147[!] und, was die Formulierung der «Bekenntnis» und «Hoher-
priester» verbindenden Stelle[n] [3,1 und] 4,14 angeht, G. Bornkamm, Studien zu Antike und
Urchristentum . . .. Miinchen 1963, 190: «man kann [die Apposition Incotv und] die Apposition
Inootv tov viov Tov Yeot unmittelbar als Bekenntnisformel verstehen»). (2) A. rechnet 4,14-5,10
noch zum Vorangehenden (17f u.0.); indes: die Kombination der mahnenden und warnenden
Passagen 3,7-4,11 (Schluss a minore ad maius) und 4,12f. konnten wie die entsprechenden
Verbindungen 10,26-30; 10,31 und 12,18-28; 12,29 nahelegen (vgl. nur Bib 71, 1990, 393 [M. Bach-
mann]), auf den Abschluss eines Zusammenhangs hinweisen, und mit 5,1-10 wird nun schon
ausdriicklich das Bild vom Hohenpriestertum Christi thematisiert (s. bes. 5,1.5), das dann im
folgenden im Zentrum steht. (3) A. fasst in 5,7 e0AéPera nicht im Sinne der Furcht, sondern
versteht den terminus von «his», Jesu, «reverence» (137; vgl. 151f., ferner JBL 98, 1979, 90-93
[A.]); indes: das Pronomen fehlt im Text, und wenn das unter Geschrei und Trinen erfolgende
flehentliche Bitten auch «the traditional image of pious prayer» (150 [samt Anm. 171f.]) heraufbe-
schworen mag, so doch ebenfalls das der Bedrohung (vgl. nur Ps 22(21),12; 116(114),3; 1QH 5,12;
2Makk 11,6f.: 3Makk 1,16; 5,5f.25), auf das zudem die von A. (138 samt Anm. 17) benannte
ringkompositorische Struktur von 5,1-10 fiihrt, nach der 5,7f. als Entsprechung zu 5,2f. zu
begreifen ist, wo es um das geht, was den Hohenpriester mit den Menschen als den «Unwissenden
und Irrenden» — welche durchweg «Furcht vor dem Tode» (2,15) bestimmt sind — verbindet (vgl.
nur ZNW 78, 1987, 244ff. [M. Bachmann], bes. 253.257-259 samt Anm. 46).

A.s Kommentar erledigt also nicht alles Fragen, sondern gibt Stoff zu intensiverem Nachden-
ken, und so wird man den Band aus diesem Grund — und weil es sich um ein schénes Buch handelt
— weiterhin in die Hand nehmen wollen.

An Literatur, die reichlich verzeichnet und verwendet ist, habe ich besonders vermisst:
L.D. Hurst, The Christology of Hebrews 1 and 2, in: ders./N. T. Wright, The Glory of Christ in the
New Testament. .., Oxford 1987, 151-164; W. Horbury, The Aaronic Priesthood in the Epistle to
the Hebrews, JSNT 19 (1983) 43-71; J. L. P. Wolmarans, The Text and Translation of Hebrews 88,
ZNW 75 (1984) 139-144. Natiirlich gibt es auch kleinere Versehen; bei meinem Stichproben ist mir
u.a. aufgefallen, dass: S. 8 Anm. 58 die Josephus-Angaben Ant 4.6.1-8, Ant 4.7.1-7 und Ant
4.9.1-7 nicht ganz korrekt sind [richtig: Ant 3.6.1-8, Ant 3.7.1-7 und Ant 3.9.1-10.7]; es S.19
falschlich 12,25-30 [statt 12,25-29] heisst; S.150 Anm. 171 der Hinweis Ps 22(21):34 nicht stimmen
kann [besser: Ps 22(21):2.3.6.25]. Michael Bachmann, St. Mérgen/Basel



Rezensionen 371

J. Marius J. Lange van Ravenswaay, Augustinus totus noster. Das Augustinverstiandnis bei Johan-

nes Calvin, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1990. 203 S., kart. DM 46.—

In dieser historisch-hermeneutischen Studie setzt sich J. Marius J. Lange van Ravenswaay das
Ziel, die Interpretationsprinzipien der Augustin-Auslegung des Genfer Reformators zu erfor-
schen. Leitender Gesichtspunkt fiir seine Untersuchung ist die Uberzeugung, dass Calvin be-
strebt war, den ganzen Augustin in sein Werk aufzunehmen.

Nach methodischen Vorbemerkungen und einem Uberblick iiber den Forschungsstand ent-
wickelt der Verfasser die Beziehungen zwischen dem reformatorischen Theologen und dem
Kirchenvater in exemplarischer Weise an einem dogmatischen Fragenkomplex, der Préidestina-
tionslehre, einem Gebiet, in dem Calvin stets besondere Ubereinstimmung mit den Auffassungen
des Bischofs von Hippo Regius beanspruchte. Das Ergebnis des Vergleichs lautet, kurz zusam-
mengefasst, dass von einer «Total»-Ubernahme der augustinisch-antipelagianischen Theologie
durch den Genfer Reformator im Bereich des Pradestinationsproblems nicht gesprochen werden
kann. Auf dieser Grundlage untersucht der Verfasser die fiir die Fragestellung besonders bedeut-
samen Schriften Calvins vom Kommentar zu Senecas «De clementia» 1532 bis zur endgiiltigen
Ausgabe der «[Institutio» 1559. Neben der uniibersehbaren Erweiterung und Vertiefung der
Augustin-Kenntnisse zeichnet sich dabei eine immer stirkere Tendenz zur Harmonisierung in den
Stellungnahmen des reformatorischen Theologen ab, in der die Aussagen des Kirchenvaters mit
der eigenen Lehre zur Deckung gebracht werden. Es schilt sich ein regelrechter Dreischritt:
Heilige Schrift — Augustin — Calvin, heraus, der das dogmatische Werk prégt. Augustintexte
werden in erlduternder, begriindender und zusammenfassender Funktion eingesetzt. Allerdings
verschweigt der Verfasser nicht, dass die Harmonisierungsversuche Calvins gelegentlich krampf-
haft wirken.

Anhand des angefiihrten Dreischritts zeigt der Verfasser, dass der Genfer Reformator nach
dem Kriterium der «doctrina vera» Schrift und Tradition selektiv verwendet, wobei innerhalb der
«successio veritatis Christi» Augustin eine bevorzugte Stellung eingerdumt wird. Er ist der «fidelis-
Sismus et optimus testis ex tota antiquitate». Nach dem Modell Augustins begreift sich auch Calvin,
wie Lange van Ravenswaay deutlich macht, als Prophet, der in Fortfithrung der Prophetengestal-
ten des alten Bundes die Botschaft Gottes expliziert. In diesem Rahmen identifiziert sich der
reformatorische Theologe personlich mit Augustin.

Abschliessend arbeitet der Verfasser heraus, dass Calvin sein Augustinverstindnis und seine
Augustinauslegung im wesentlichen auf dem Weg des Selbststudiums gewonnen hat. Gegen
Francois Wendel und andere Historiker bestreitet er, dass der Genfer Reformator bereits am
«College de Montaigu» in eine substantielle Auseinandersetzung mit dem Kirchenvater eingetre-
ten sei. Weder Johannes Major noch der spétmittelalterliche Augustinismus haben eine aufweis-
bare Bedeutung fiir Calvins Augustinauffassung. Am ehesten ist in diesem Kontext an eine
Beeinflussung durch Philipp Melanchthon zu denken, wenngleich eine direkte Abhiingigkeit
nicht nachzuweisen ist.

An der griindlichen und sorgfiltigen Untersuchung beriihrt der Schluss merkwiirdig, in dem
der Verfasser gegen seine eigenen Forschungen kritiklos den Anspruch Calvins bejaht, den
ganzen Kirchenvater in seine eigene Lehre integriert zu haben und als «zotus noster» reklamieren
zu kénnen. In Ubereinstimmung mit dem in einer Anmerkung zitierten Jaroslav Pelikan ist eher
festzustellen, dass der Genfer Reformator unter den Aussagen des Bischofs von Hippo Regius
sehr bewusst auswéhlt. Begreiflicherweise wére in diesem Kontext auch das hermeneutische
Problem zu erdrtern, ob das Programm, einen «Lehrer» ganz aufzunehmen, iiberhaupt durchge-
fithrt werden kann und iiberhaupt sinnvoll ist. Gunter Zimmermann, Oftersheim



372 Rezensionen

Walter Kirchschlidger, Die Anfinge der Kirche. Eine biblische Riickbesinnung, Verlag Styria,

Graz 1990. 207 S.

Der in Luzern lehrende Neutestamentler erzédhlt, auch fiir Nichttheologen verstéindlich, wie
er Entstehung und erstes Wachstum der Kirche sieht. Die Kirche beginnt nicht mit einem
einmaligen Griindungsakt Jesu, wohl aber mit der Sammlung und der Strukturierung der Jiinger-
gemeinde durch den irdischen Jesus. Kirchschliger interpretiert viele Aussagen der Evangelien
iiber Jesus als Vorentscheidungen fiir das, was spéiter aus dem Urchristentum geworden ist. Auch
die Leitungsfunktion des Petrus war schon von Anfang an intendiert. «Wenn schon der vordsterli-
che Jesus im Rahmen dieser Gemeinschaft dem Simon eine Kephas- Aufgabe zuspricht, die dieser
nach und aufgrund von Ostern weiter entfaltet, so muss davon ausgegangen werden, dass sich
eine solche Absicht Jesu nicht nur auf eine Generation beschrédnkt haben kann.» Eine besondere
Bedeutung fiir das Werden der Kirche hat das letzte Mahl Jesu mit den Jingern. Er hat dabei
angeordnet, diese Feier zu wiederholen. «Ohne entsprechende Anweisung durch den vorosterli-
chen Jesus wire der neuerliche Vollzug dieses Mahles nach Ostern nur schwer denkbar.» Nur
hinsichtlich der Einengung des Dienstes der Verkiindigung auf Manner hat sich etwas entwickelt,
was in den Anfingen nicht begriindet ist. Die Grussliste in Rom16 nennt 11 Frauen und 18
Minner. Die genannten Frauen waren «ohne Zweifel an leitender Stelle in den Hausgemeinden
Roms tétig.» Eine geschlechtsspezifische Teilung der Aufgaben wird nirgends angedeutet. Diese
Grussliste ist fiir Kirchschldger «Lesehilfe fiir Gal 3,27f.»

Die Geschichte, die hier erzihlt wird, verlauft harmonisch. Die harten Auseinandersetzungen
der Urgemeinde mit der jiidischen Mutterreligion, der Streit um die Erwihltheit und die Ehrenti-
tel, die in der jiidischen Bibel nur fiir Israel gelten, das sind fiir den Verfasser wohl Randphino-
mene. Walter Neidhart, Basel

Eugen Biser, Buber fiir Christen. Eine Herausforderung! Herder-Taschenbuch 1527, Herder

Verlag, Freiburg 1988. 142 S., DM 9,90.

Der jiidische Religionsphilosoph Martin Buber geht mit seinem Lebenswerk schon als
Sprachmeister mit der deutschen Bibeliibersetzung und der Deutung alttestamentlicher Schriften
den Christen an, wie Biser durch seine beschreibende Auswahl zeigt. «Was aber mehr noch zum
Disput mit ihm» notige, sei «der einzigartige Stil seiner Kritik» am Christentum. Er halte sich
dabei «nicht nur frei von jeder Polemik», sie «ist auch mit iiberraschenden Einblicken in die
Lebensgeschichte Jesu und deren neutestamentliche Dokumentation verbunden, die der Christ
nur mit staunender Betroffenheit zur Kenntnis nehmen kann» (7). Buber habe Jesus «von Jugend
auf als meinen grossen Bruder empfunden. Dass die Christenheit ihn als Gott und Erloser
angesehen hat und ansieht, ist mir» — sagt er im Vorwort zu «Zwei Glaubensweisen» (1950) —
«immer als eine Tatsache von hdchstem Ernst erschienen, die ich um seinet- und meinetwillen zu
begreifen suchen muss. .. Mein eigenes briiderlich aufgeschlossenes Verhiltnis zu ihm ist immer
stirker und reiner geworden, und ich sehe ihn heute mit stdrkerem und reinerem Blick als je» (so
von Biser zitiert in «V. Kritik des Christentums» [105-129], um die «Riickholung Jesu» [108ff]
durch Buber zu unterstreichen.) Was Biser iibergeht, ist die dafiir so bedeutende Sachklidrung
zwischen Buber und Lohmeyer. Wie Buber (mit auch daraus) die zukunftsbezogene Glaubens-
form in Verbindung mit der prophetischen Tradition — und gegen einen einseitigen Paulinismus,
mit dem das Christentum «von der Hohe des Glaubens Jesu auf die Stufe einer abkiinftigen
Glaubensweise herabgesunken sei» (7) — gleichsam als Erfahrungsweisheit gewinnt, zeigt Biser
zwar in etwa mit «III. Die Frage nach dem Menschen» (61-85) und «Nachwort: Der Weisheitszeu-
ge» (131-140). Doch wiirde erst ein Einlesen und Vergleichen bei Buber und Lohmeyer — auch
Barth u.a. — die tiefe Gemeinsamkeit in Grundfragen erkennen lassen. Aber dem will diese



Rezensionen 373

sorgsame Vorstellung Bubers mit interpretierten Zitaten aus dem Gesamtwerk dienen. Es ist auf
knappem Raum eine ausserordentlich reiche Darbietung Bubers und der aktuellen Bedeutung
seines Denkens, die dem Sachkenner wie dem Neuinteressierten fiir Buber wertvolle Einsichten
bietet. Horst J. E. Beintker, Jena

David Batstone, From Congquest to Struggle. Jesus of Nazareth in Latin America, State University

of New York Press, 1991. 224 S.

1992 steht vor der Tiir! Vor 500 Jahren hat Kolumbus Amerika entdeckt. Seitdem gibt es dort
eine Geschichte der Unterdriicker und eine Geschichte der Unterdriickten. Das driickt sich bis
zum heutigen Tag in zwei Christusbildern aus: dem Bild des Gekreuzigten, dessen Gesicht die
Ziige der geknechteten und gefolterten Indios trigt; und dem Bild des Auferstandenen, dessen
Gesichtsziige die des spanischen Herrschers widerspiegeln.

Heisst das, dass jede Christologie die Interessen ihrer Autoren widerspiegelt? Wird «Jesus»
von «Christus» her, oder wird «Christus» von «Jesus» her interpretiert? Es kann kein Zweifel
sein, dass die Christologie bisher von Europa her bestimmt wurde. Aber auch hier hat man sich ja
durch die Riickerinnerung an den historischen Jesus von einer heteronomen Autoritdt des
Dogmas und der Kirche befreien wollen. Theologisch ist dieser «liberale» Weg zwar gescheitert,
aber doch hat er uns bleibend in Erinnerung gerufen, dass «Christus» von «Jesus» her und nicht
umgekehrt verstanden werden muss.

Das hat man in Lateinamerika ganz neu entdeckt. Konfrontiert mit Armut, Unterdriickung,
Ungerechtigkeit und Abhéngigkeit musste das Wort «Gott» neu buchstabiert werden. In den
Basisgemeinden lernte man es, indem man den irdischen Jesus neu entdeckte, — den Jesus der
Synoptiker, der Gott in und mit seinem Leben verantwortete, indem er sich mit den Machtlosen,
den Zerschlagenen und den Randgestalten seiner Zeit und seiner Gesellschaft heilend und
befreiend solidarisierte.

David Batstone hat uns einen Dienst erwiesen, indem er die moderne Geschichte Jesu Christi
in Lateinamerika nachzeichnet. Der Autor war fiir diese Aufgabe gut vorbereitet. Seine theologi-
sche Ausbildung hat ihn neben seinem Heimatland Amerika nach Australien und in die Schweiz
gefiihrt. Wihrend der letzten 6 Jahre hat er sich als Direktor von «Central American Mission
Partners» intensiv um humanitire Hilfe fiir Menschen in Zentralamerika bemiiht.

Das Buch ist in fiinf Kapitel gegliedert.

Das 1. Kap. erklirt, warum es in Lateinamerika zu einer Befreiungstheologie kommen muss-
te, um das Wort Gottes verantwortlich in einer Situation, die fiir viele von Unterdriickung und
Armut bestimmt ist, glaubwiirdig zu vertreten. Der Autor zeigt auch, in Auseinandersetzung mit
Jiirgen Moltmann, welche neuen Aspekte die Befreiungstheologie gegeniiber einer europiischen
Politischen Theologie auszeichnen: ihre pastorale Ausrichtung; ihr Bewusstsein, dass jede Theo-
logie der ideologischen Versuchung ausgesetzt ist; und ihren Einsatz fiir einen unabgeschlossenen
Prozess der Befreiung, in dem Theorie und Praxis wesentlich zusammengehoren.

Im 2. Kap. geht es um die theologische Bewertung der «Mission des historischen Jesus». Hier
wird dargelegt, wie die Befreiungstheologie einen Weg sucht, der die Grenzen der abstrakten
Christologie Bultmanns, sowie der auf schwachen exegetischen Grundlagen ruhenden liberalen
Christologie, und der auf die gegenwirtige Situation nicht verdndernd wirkenden nordatlanti-
schen politischen Theologie iiberschreitet. Es geht darum, die konkret verandernden Impulse
Jesu damals und heute zu erkennen. Verschiedene Christologien von Befreiungstheologen wer-
den befragt: Leonardo Boff, Gustavo Gutiérrez, Ignacio Ellacuria, J. Severino Croatta, Segundo
Galilea, Jon Sobrino, Juan Luis Segundo. Gemeinsam ist ihnen, dass sie «Christus» vom histori-
schen «Jesus» her verstehen wollen, um diesen Christus in ihrer Situation hineinzuleben. Batsto-



374 Rezensionen

ne sieht aber auch, wo die verschiedenen Christologien kritisch befragt werden miissen. Wichtig
ist allen, dass der Glaube an Jesus Christus nicht in eine weltabgewandte Frommigkeit oder in
eine theorisierende Dogmatik, sondern in die weltveréindernde Praxis fiihrt. Dass dabei die
«westliche» Beflirchtung einer politisierenden oder politisierten Theologie die Intention der
Befreiungstheologen nicht trifft, wird deutlich.

Die Morde an Octavio Ortiz, Oscar Romero und tausenden ihrer Briider und Schwestern
einerseits und die hoffnungstragenden Basisgemeinden anderseits haben das Interesse am Tode
und an der Auferstehung Jesu besonders gefordert. Davon handelt das 3. Kap. Befreiungstheolo-
gen verstehen Tod und Auferstehung als Heilsereignis, dessen Inhalt und Bedeutung allerdings
nur im Zusammenhang mit dem konkreten Leben dessen zu verstehen ist, der am Kreuz getotet
wurde. Da Jesu Tod kein Unfall war, sondern die Konsequenz eines so und nicht anders gelebten
Lebens, gibt es besonders viele Identifizierungsmoglichkeiten mit von Unrecht und Unterdriik-
kung geprigten Situationen heute. Da Jesus durch Gott von den Toten auferweckt wurde, hat
Gott nicht nur das Leben Jesu bestiitigt, sondern auch Hoffnung auf eine Befreiung heute
freigesetzt.

Das 4. Kap. beschiftigt sich mit der hermeneutischen Frage, wie Jesus als Christus im keutigen
Lateinamerika wirklich werden kann. Zu dieser Aufgabe ermutigt schon das Neue Testament,
welches ja auch verschiedene Christologien enthilt. Das Interesse an der Wahrheit wird darum
besorgt sein miissen, dass die Kontinuitét von Christus zu Jesus bewahrt bleibt. Wichtig ist dabei,
dass die befreiende Praxis Jesu in der heutigen Situation wirklich wird.

Im 5. und letzten Kap. («Ecclesial Base Communities: The Indigenization of Christology»)
untersucht Batstone wie die Christologie in den Basisgemeinden ankommt und veréindernd wirkt.
Dort werden die Analogien zu Jesus Christus nicht in erster Linie in dogmatischen Aussagen,
sondern in Lebensgeschichten gesucht, die hdufig aus Armut, Unterdriickung und Folter hervor-
platzen. Es wird deutlich gemacht, wie alle Erkenntnis von Interesse geleitet ist, und dass es daher
darum gehen muss, die Theologie nicht mehr dazu zu missbrauchen, den status quo zu legitimie-
ren oder die Menschen in ihrer Abhéingigkeit zu trosten, sondern ihnen zu helfen, ihr Bewusstsein
so zu dndern und zu formen, dass sie Hoffnung zu einem neuen Aufbruch schopfen. Eindrucks-
volle Beispiele, wie der Dialog zwischen der Geschichte Jesu und der Geschichte einzelner
Menschen und Gemeinden die Situation veridndern, illustrieren das Zusammenwirken der Ge-
schichte Jesu und der Geschichte von Menschen, die an ihn glauben.

Fiir eine Orientierung iiber die gegenwértige Christologie in Lateinamerika ist dieses Buch
sehr zu empfehlen. Thorwald Lorenzen, Riischlikon

Glaube und Denken. Jahrbuch der Karl-Heim-Gesellschaft 2. Jahrgang/1989.

Es ist in heutiger Zeit der besonders 6konomisch motivierten technologischen Modernisie-
rungsschiibe in der ganzen Welt (und deren z. T. fundamentalistischer Ablehnung) verdienstvoll,
wenn sich Theologen und Naturwissenschaftler - Frauen sind auch hier leider wieder ausgespart —
Diskurse liefern iiber den Sinn, die Ziele und Tragweite von Naturwissenschaft und iiber das sog.
Modell der exakten Wissenschaften. Dieses im Auftrage der Karl-Heim-Gesellschaft herausgege-
bene Jahrbuch befasst sich zun#4chst mit dem «Ursprung»: ob wir Menschen als Evolutionspro-
dukt zu verstehen seien inmitten eines evolutioniren Kosmos. Der Physiker Weidemann zeigt,
dass Evolution und Schépfung dann sich nicht widersprechen, wenn weder Gott noch Glaube zu
objektivierten Grossen werden. Evolution ist eher die «Projektion des christlichen Modells der
Schopfung in Raum und Zeit». Diese Schopfung ist dann kein vergangenes einmaliges Ereignis,
sondern kommt aus der Zukunft auf uns zu, lduft gewissermassen durch die Gegenwart hindurch
in die Vergangenheit. Gott als die Quelle von Zeit und Sein bleibt in der Zukunft verborgen als



Rezensionen 375

der Schopfer der Welt, der als Schopfer dieser Welt aus der Zukunft immer auf uns zukommt (so
Prof. Mercier vom Institut fiir Exakte Wissenschaften in Bern).

Fiir den gegenwiirtigen Dialog von Naturwissenschaft und Theologie bedeutet dies, dass z. B.
iiber das anthropische Prinzip (= dass wir Menschen aus Urstoff sind) nicht eine Art Gottesbe-
weis oder Naturtheologie etabliert werden konnen (Prof. Nebelsick, Princeton), dass auf Grund
von Kontingenz, Gewordensein, offener Evolution unserer Wirklichkeit nicht Theologie eo ipso
legitimiert ist. Im Gegenteil: Theologie muss sich in ihrer langjéhrigen Abstinenz von naturwis-
senschaftlichen Fragen in neuer Weise der Wahrheits- und Wirklichkeitsfrage stellen und sich
selbst darin als Wissenschaft erweisen (Prof. Heron, Reformierte Theologie, Erlangen). Prof.
Schwarz (Institut fiir Evang. Theologie, Regensburg) entwirft eine missionarische Theologie, die
«notwendige Struktur der Theologie schlechthin» ist, eine «endzeitliche Ausrichtung» hat, zu
«einem sozialen Evangelium als konkretisierter Vorwegnahme und hoffender Verheissung» fiihrt
und darin ebenso unverzichtbar fiir die Welt ist wie Gott selbst (im Anschluss an das Konzept von
«Offenbarung als Geschichte» von W. Pannenberg u.a.). Dann folgen vier «Anwendungen»:
sprachphilosophische Reflexionen iiber den Lebenssinn (von Prof. Kutschera, Jan-Hus-Fakultit
von Prag), die Verbindung von Naturwissenschaft mit der neuen Erkenntnis der Barmherzigkeit
(Direktor Gruenwald vom Institut fiir Interdisziplindre Forschung in Santa Monica), der Entwurf
eines «Evangelischen Instituts fiir Kulturwissenschaft» von Friso Melzer und schliesslich eine
Predigt von Karl Heim iiber «Die Siinde wider den Heiligen Geist».

Die Beitrige nehmen Fragen der modernen Wissenschaften auf (wobei man sich Beitréige zu
neuesten Technologien gewiinscht hiitte), diskutieren offen (leider unter Ausblendung des femi-
nistischen Blickpunktes) und tragen Losungsversuche vor zwischen einem gedffneten Theismus
und einem Pantheismus (der in seinen letzten Konsequenzen leider nicht reflektiert wird).
Anregend fiir weitere Diskussionen sind alle Beitrdge. Uwe Gerber, Darmstadt

Olga Neuner/Karl Friedrich Schifer, Krankenpflege und Weltreligionen, Recom Verlag, Basel/

Baunatal 1990. 172 S.

In neueren Krankenpflege-Lehrbiichern, die am Leitbild ganzheitlicher Pflege orientiert
sind, wird die «Unterstiitzung des Patienten bei der Ausiibung seiner Religion» als mit zur
pflegerischen Aufgabe gehorig verstanden. Das setzt voraus, dass das Pflegepersonal elementare
Kenntnisse iiber die verschiedenen Religionen und christlichen Konfessionen besitzt. «Hier
mochte dieses Buch ein Ratgeber sein. Es soll dem Pflegepersonal einen ersten Zugang zu den
verschiedenen Glaubenslehren erméglichen und in kurzen Ziigen. .. ihre Brauche und Sakra-
mente schildern. (...) Schwestern und Pfleger brauchen eine solche Arbeitshilfe, weil sie nicht
mehr nur fiir das leibliche Wohl, die medizinische Betreuung der Patienten da sind, sondern auch
seelische Hilfe leisten sollen, eine Hilfe, die zur Genesung beitrdgt und auch den letzten schweren
Weg leichter macht» (12f.).

Das Buch beginnt mit dem Christentum und gibt eine Einfithrung in die Spezifika des
romischen Katholizismus (23-44), des Protestantismus (44-58) und der &stlichen Orthodoxie
(58-76). Daran schliesst sich die Besprechung des Judentums (77-102), des Islam (103-124) und
des Hinduismus (125-156) an. Abschliessend folgen ein paar knappe Hinweise auf die Anthropo-
sophie (157-163), die Zeugen Jehovas (164-166) und atheistische Positionen (167-170). Die mei-
stenr Beitrége stellen einleitend die theologischen Grundlagen der betreffenden Religion dar, um
dann ausfiihrlicher iiber jene Aspekte religioser Praxis zu informieren, die im pflegerischen
Alltag gegebenenfalls zu bertiicksichtigen wiren: Formen gottesdienstlichen Feierns, religiose
Festtage, Speise- und Fastenvorschriften, Zeremonien in Zusammenhang mit der Geburt eines
Kindes (Nottaufe, Beschneidung) oder dem Sterben eines Patienten (Krankensalbung, nach



376 Rezensionen

Mekka ausgerichtete Lagerung eines sterbenden Muslim, rituelle Waschungen von Verstorbe-
nen). Die einzelnen Kapitel schliessen mit einer kleinen Auswahl an Gebeten oder Hymnen aus
der jeweiligen religiosen Tradition. '

Das Buch gibt auf knappem Raum wertvolle Informationen, die fiir den Umgang von Pflegen-
den mit andersgldubigen Patienten hilfreich sein kénnen. Dennoch sind kritische Bedenken
anzummelden: 1. Wenn tduferische Freikirchen als «Sekten» bezeichnet (47) und Freikirchen wie
die Baptisten oder die Methodisten bloss dem englisch-amerikanischen Protestantismus zugewie-
sen werden (45), so sind das konfessionskundlich vollig unhaltbare Aussagen. Und wenn etwa bei
der Darstellung des protestantischen Gottesdienstes das Luthertum stillschweigend als die Ge-
stalt des Protestantismus schlechthin vorgestellt wird (49-51), so ist das ebenfalls irrefithrend.
Dass Muslime schliesslich immer wieder als «Mohammedaner» bezeichnet werden (116-120), ist
unsachlich und diirfte Muslime verstindlicherweise drgern. — 2. Bei der Darstellung des Katholi-
zismus wird z. T. eine rituell-liturgische Praxis vorgestellt (24f.27-29), die heute weithin iiberholt
ist. — 3. Sehr problematisch scheinen mir Aussagen im Blick auf jiidische Patienten: etwa wenn
pauschal behauptet wird, jiidische Kranke wiirden ihr Leiden immer als Teil des Leidensweges
des ganzen Volkes Israel verstehen und hétten daher grundsitzlich einen «Argwohn gegeniiber
Andersgldubigen», auch gegeniiber dem Pflegepersonal, als potentiell feindliche gesinnten Mit-
menschen (86f.). Noch problematischer ist der Hinweis, fiir Juden sei Gott v.a. der gerechte
Richter, weshalb sie im Sterben «iiberfordert» wiren, im Hinweis auf die gottliche Gnade Trost zu
finden; vielmehr miisse man das Gesprich «vorsichtig auf die Verdienste des Patienten lenken»,
in denen dieser dann Trost und Hoffnung finde (87). Werden hier nicht klassische christliche
Zerrbilder vom Judentum weitertradiert? — 4. Wenn die Verfasser davon ausgehen, dass das
Pflegepersonal den Patienten durch einen «tédglichen hoffnungsvollen Zuspruch» und das «fiir
den Kranken oder mit dem Kranken gesprochene Gebet» (20) aufmuntern werde; dass es den
eigenen Glauben «auf den Patienten ausstrahlen» (21) und in ihm «Glauben, Hoffnung, Liebe
und Reue» erwecken konne (31); dass es durch Chorgesang und Hinweise auf die Verdienste der
Heiligen sich der Ausgestaltung christlicher Fest- und Namenstage widmen (41) und in alledem
dem Patienten einen zeitweiligen Ersatz fiir dessen Geborgenheit in seiner Glaubensgemein-
schaft bieten werde (38), so ist zu fragen, ob hier nicht ein Idealbild einer religios motivierten
Krankenpflege zugrundeliegt, das an der Wirklichkeit heutiger Spitalpflege in den meisten Fillen
vorbeigeht und bei Schwestern und Pflegern, die ihren Beruf aus einem religiosen Engagement
heraus leben wollen, leicht einen allzu hohen religiosen Leistungs- und Erwartungsdruck auslo-
sen kann. Heinz Riiegger, Ziirich

Karl Rennstich, Korruption. Eine Herausforderung fiir Gesellschaft und Kirche, Quell-Verlag

Stuttgart 1990. DM 32.—-

Man fragt sich, wenn man das 288 Seiten starke Buch zur Hand nimmt, ob hier nicht an ein
peripheres Thema allzuviel Fleiss und Tinte gewendet werde. Doch wird man bald eines Bessern
belehrt. Korruption ist, das belegt hier jede Seite, eine wesentliche Gestalt der Siinde und zeitigt
verheerende Folgen: Wenn irgendwo so gilt hier: «Der Siinde Sold ist der Tod» (Rém 6,33).

Der Verfasser untersucht dieses Urphanomen unter drei Gesichtspunkten:

Der erste Teil handelt von der Korruption als soziologischem, politischem und ékonomischem
Problem. Hier wird eine Menge Literatur verarbeitet, z. T. bestitigt durch eigene Erfahrung aus
der Titigkeit als Missionar. Die Vielgestaltigkeit und Allgegenwart der Korruption wird einem
drastisch vorgefiihrt.

Korruption und Recht: Die Rechtsprechung hinkt in der Regel dem im geheimen wuchernden
Ubel hinterher. «Das Instrumentarium, welches das Volkerrecht zur Bekidmpfung der internatio-



Rezensionen 377

nalen Korruption zur Verfiigung stellt, ist dusserst mager und nur auf sehr spezielle Fille anwend-
bar.» Korruption ist vielgestaltig wie ein tausendarmiger Polyp. Hiufig ist sie verbunden mit
Erpressung, Nepotismus, Vergiinstigungen aller Art. Wie sehr hier tiberall das Gemeinwohl dem
personlichen Vorteil geopfert und damit der Tatbestand Bestechung erfiillt wird, ist oft gar nicht
erkannt. — Korruption und Medien: Das Verhalten der Medien ist zwiespiltig. Z. B. in den USA:
Hier spielen die Medien hédufig eine bedeutsame Rolle bei der Aufdeckung von Korruption.
Umgekehrt weigert sich die Presse, iiber Verbindungen eines populdren Présidenten mit den
Bossen der Unterwelt zu berichten. .. Korruption und Politik: Erschiitternd das Beispiel aus der
Griinderzeit des Zweiten Deutschen Reichs: «Bismarck hatte den <nervus rerums> erkannt, der es
ihm ermoglichte, den widerstrebenden Bayernkonig LudwigII. zu <iiberreden> — das Geld.
... Der bayrische Konig war ein Stipendiat Bismarcks. ..» Trostlich wirkt in diesem Zusammen-
hang «die Uberwindung der Korruption in der 6ffentlichen Verwaltung Englands im 19. Jahrhun-
dert». Sie wurde moglich als Folge der Wesleyanischen Erweckung im 18. Jahrhundert und des
gleichzeitigen sich entwickelnden Einflusses der Quiker (George Fox). In der Kirche Englands
galten Amterkauf und Nepotismus lange Zeit nicht als Siinde, sie dienten der engen Verbindung
von Thron und Altar. Auch hier haben erst Methodismus und Quikertum ein neues 6ffentliches
Gewissen erméglicht. — Korruption und Wirtschaft: Hier treten die verheerenden Auswirkungen
iiberall zutage: In Lateinamerika sind «Biirokratie und private Industrie in allen Liandern durch
«Zahlungen> eng verfilzt». In Italien sei die Korruption «zur Lebensform» ‘geworden. In der
Bundesrepubik werden die sich hidufenden Fille der Verwendung 6ffentlicher Gelder in privatem
oder Parteiinteresse noch als «Skandale» empfunden und dementsprechend gebrandmarkt. . .

Der zweite Teil behandelt die Korruption in der Sicht der Bibel Alten und Neuen Testaments.
Das Problem wird hier auf seine Wurzel zuriickgefiithrt. Die Alternative heisst «Gott oder
Mammon».

Der Dritte Teil zeigt Korruption als «Herausforderung fiir die christliche Kirchen» auf. Der
Verfasser kommt zum Schluss: «Die Korruption hat viele Gesichter und tritt vermehrt in Zeiten
eines forcierten Kulturwandels auf, wenn die alten Werte nicht mehr gelten... Sie hat ihre
eigentliche Wurzel im Bosen und kommt nach den Worten Jesu <Aus dem Herzen des Menschen»
(Mk 7,21) Die alten Kirchenlehrer benutzten deshalb den Begriff corruptio, um die Erbsiinde
oder die Ursiinde (peccatum originale) zu beschreiben. Diese spezielle Form des Siindenver-
stindnisses finden wir nur in der christlichen Lehre ... »

Rennstichs Buch kommt zur rechten Zeit. Heute, wo die internationale Rechts- und Wirt-
schaftsordnung sich in einer tiefen Krise befindet, ist die Kirche aufs dusserste herausgefordert.
Es musste einer kommen, um die Korruption als eine der Grundursachen der Krise aufzudecken
und als wesentliches Thema christlicher Ethik anzusprechen. Eduard Buess, Flith

Timo Veijola, David — Gesammelte Studien zu den Davidiiberlieferungen des Alten Testaments.
Schriften der Finnischen Exegetischen Gesellschaft, 52. Helsinki — Gottingen 1990, Finnische
Exegetische Gesellschaft und Verlag Vandenhoeck & Ruprecht. 184 S. broschiert.

Die in diesem gut gehefteten Band erhaltenen Aufsétze behandeln alle die Frithgeschichte des
israelitischen Konigtums. Besonders wichtig sind fiir den Rezensenten unter den verschiedenen,
wiedergegebenen Aufsitzen, ihrer zwei: David und Meribbaal, und Salomo, der Erstgeborene
Bathschebas. In ersteren zeigt der Verfasser, dass Meribbaal héchstwahrscheinlich der Sohn und
nicht der Enkel Sauls gewesen ist; im zweiten bringt der Verfasser gute Argumente fiir die These
vor, nach der das erste Kind Davids und Bathschebas Salomo gewesen ist, so dass die Erzéhlung,
nach der das erste Kind gestorben sei, keinen historischen Wert hat.



378 Rezensionen

Uberall bemerkt man beim Verfasser die akribischen Methoden der Géttinger Gruppe; sie
erreichen in diesen Analysen besonders gute Ergebnisse; ja, ich wiirde sagen, dass diese Aufsétze
geradezu einen guten Einstieg in diese Arbeitsmethoden bilden.

Auch die weiteren Aufsitze sind wichtig: David in Keila (1984), Theologische Erfahrungen
ohne theologische Sprache (1979), Die skandinavische traditionsgeschichtliche Forschung (1983),
Davidverheissung und Staatsvertrag (1983), The Witness in the Clouds (1988), und die Rezension
von D.M. Gunn, The Story of King David (1979).

Also ein gutes und niitzliches Buch. J.A. Soggin, Rom



Autor:

Inhalt:

Kurztext:

Kiufer:

Andreas Urweider

Blick in den Alltag

Betrachtungen im SonntagsBlick
134 Seiten. Kartoniert, Fr. 24.80
ISBN 3-7245-0745-3

Erschienen im September 1991

Andreas Urweider ist 1946 in Meiringen als Sohn eines Weinhénd-
lers und Schafziichters geboren. Er studierte Theologie und war
darauf fast zehn Jahre Pfarrer in Guttannen. Heute wirkt er in
einer Bieler Kirchgemeinde. Seine Beitrédge in Presse, Radio und
Fernsehen und sein Buch «Friihstiicke. Zum neuen Tag» haben in
weitherum bekannt gemacht.

«Vor einigen Jahren hat mich die Redaktion des SonntagsBlick
angefragt, ob ich bereit sei, in ihrer Zeitung vierzehntéglich ein
Wort zum Sonntag zu schreiben. Es gehe doch darum, dass die
grossen Themen von Leben, Geburt und Tod alle Leute beschif-
tigten, aber niemand fasse sie in Worte.

Auf dem Weg mit dieser Zeitung habe ich auch die kleinen The-
men nicht ausgelassen, denn sie sprechen so beredt wie die gros-
sen. Ich musste stéindig wachsam sein, den Leuten zuhdren und das
Wort der Schrift im Hinterkopf bewahren. In den Zufilligkeiten
unseres Alltags gibt es keinen anderen Sinn als den, den man
sucht. Und der Auftrag, stindig auf der Suche zu sein, hat mich
viele Wege gefiihrt. Manchmal war ich nahe bei Menschen, manch-
mal weit weg. Ich halte beides fiir wichtig. Und ich halte es fiir
wichtig, dass die Kirche, der Glaube, die Religion Rechenschaft
ablegen dariiber, wo sie sind. Ob sie es wagen, in der Nihe zu sein,
oder fern bleiben.

Die vorliegenden Texte umfassen zwei Kirchenjahre. Das Kirchen-
jahr hat seine eigenen Gezeiten, seine Lichter, sein Dunkel. Ich
respektiere es und habe erlebt, dass es mir hilft, mich selber und
ein wenig Welt um mich zu deuten. Ich verstehe denn auch diese
Tagebiicher als deutlich subjektiv, personlich, und gerade deshalb
vielleicht als sprechend.» Andreas Urweider im Vorwort

Mit seinen vierzehntiglichen Kolumnen im SonntagsBlick hat es
Andreas Urweider verstanden, auf neue Weise von den grossen
Themen Leben, Geburt und Tod, aber auch von den kleinen The-
men des Alltags zu reden.

Menschen, die Antwort auf die Fragen unseres Daseins suchen.

Friedrich Reinhardt Verlag Basel




Autor:

Inhalt:

Kurztext:

Kiufer:

Werner Reiser

Der gute Sohn von Bethlehem

Legenden und Meditationen
92 Seiten. Kartoniert, Fr. 16.80
ISBN 3-7245-0739-9
Erschienen im September 1991

Werner Reiser wurde 1925 in Wald/Ziirich geboren. Theologiestu-
dium in der Schweiz. Assistent an der Universitdat Gottingen. Ge-
meindepfarrer in Reinach/Aargau, Schaffhausen und bis 1990 am
Basler Miinster. Lektor fiir Homiletik an der Universitit Basel.
Dr. theol. h.c.

Wie die Legenden der drei bisherigen Sammlungen («Die drei
Gaben» 1973, «Der Geburtstag von Adam und Eva» 1978, «Der
verhaftete Friedensengel» 1985) variieren auch die meisten dieser
Erzidhlungen Geschehnisse um Weihnachten. Das Kind als Mitte
der Befreiung zieht religiose, seelische, soziale und feministische
Krifte an und setzt sie in neue Bewegung. Dasselbe gilt fiir die
Erzidhlung aus der Passionsgeschichte. Eine «Nicht-Legende» ver-
wendet legendenhafte Mittel zur niichternen Darstellung der Rea-
litat. Die gelockerte und oft heitere Weise vermag auf knappstem
Raum vielfiltiges menschliches Leben zu entfalten.

Beigefiigte Meditationstexte zur Passion und zum Advent sind wie
die Legenden fiir den gottesdienstlichen Gebrauch oder zu musi-
kalischen Auffithrungen entstanden und werden gewiss wie bisher
von vielen fiir dhnliche Anldsse in Dienst genommen werden.

Auch diese neuesten Legenden kreisen weitgehend um Weihnach-
ten, wobei religiose, seelische, soziale und feministische Anliegen
aufgegriffen werden. Ernste und heitere Erzidhlweise widerspiegelt
die Botschaft der Befreiung. Beigefiigte Meditations- und andere
Texte beziehen sich auf den Passions- und Advents-Zyklus.

An der zeitgenossischen und aufgeschlossenen Umsetzung des
Evangeliums interessierte LeserInnen, Theologlnnen und Kate-
chetInnen aller Konfessionen. Sehr geeignet zum Vorlesen, Umar-
beiten und Gestalten in Familie, Schule und Kirche.

Friedrich Reinhardt Verlag Basel




	Rezensionen

