
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Lennart Boström, The God of the Sages. The Portrayal of God in the Book of Proverbs,
Coniectanea Biblica OT Series 29, Stockholm 1990. 260 S.

Die bei T. Mettinger eingereichte Stockholmer Dissertation untersucht die wichtige Frage
nach dem Gottesverständnis im Proverbienbuch. Boström ist überzeugt, dass das theologische
Denken der Weisen Israels eine wichtige Hilfe für unser Verständnis des ganzen Alten Testaments

darstellt.
Ein einleitendes Kapitel gibt einen weitgefächerten Überblick zur Forschungslage alttesta-

mentlicher und altorientalischer Weisheitsliteratur. Mit Vorsicht und Zurückhaltung fällt
Boström eigene Entscheidungen: Anstatt zwischen anthropologisch und theozentrisch argumentierenden

Proverbien zu trennen, traut er den Weisen ein einheitliches Denken von verschiedenen

Aspekten her zu. Sogar bei Prov 1-9 fragt sich Boström ernstlich, ob die gängige Spätdatierung
gerechtfertigt sei und erklärt die Unterschiede zu Prov lOff. mit verschiedenen Interessen bzw.

Verwendungszwecken.
Kap. 2 untersucht Schöpfungs-Aussagen und zeigt schön, dass diese Texte sich eigentlich

nicht für die (als selbstverständlich vorausgesetzte) Schöpfung interessieren, sondern für deren

Konsequenzen: Aussagen über die Weltschöpfung (ausschliesslich in Prov 1-9) zielen auf die

Bedeutung der Weisheit. Und alle Aussagen zur Menschenschöpfung (nur in Prov lOff. belegt)
mahnen überraschend zur sozial-ethischen Verantwortung gegenüber den Armen, was ausserhalb

der Weisheitsliteratur in dieser Verknüpfung kaum begegnet.

Kap. 3 untersucht das Ordnungs- und Vergeltungsdenken. Statt einem «Tat-Ergehens-Zu-
sammenhang» sieht Boström das Ergehen eher als Folge einer allgemeinen Haltung bzw. des

Charakters (die Weisheit erzieht also ganzheitlich) .Die damit verbundenen Folgen werden von
den Weisen verschiedenartig und oft sehr allgemein formuliert, was Boström als Offenheit
weisheitlicher Beobachtung gegenüber vielfältigen Aspekten deutet (Alltags-Erfahrung, Tradition,

Theologie). Solche Flexibilität (manchmal auch pädagogisch beabsichtigte Einseitigkeit und

Übertreibung) verhindert eindeutige Kausalisierung, starre Systematisierung oder Dogmatisie-

rung in der vorexilischen Weisheit, ja lässt auch Erfahrungen vom Unglück des Gerechten zu

(23,17f.; 24,16). Boström übt deshalb weise Zurückhaltung mit dem Begriff «Ordnung», der im
weisheitlichen Vokabular fehlt (136f.).

Solche Zurückhaltung hätte auch dem 4. Kap. gut getan, das von den Begriffen Transzendenz

und Souveränität Jahwes ausgeht. Ist es glücklich, von Jahwes Transzendenz zu reden, wenn z.B.
Prov24,llf. nicht von Jahwes Rettung der zum Tod Verurteilten spricht, sondern «nur» von
Jahwes Vergeltung gegenüber den zur Rettung aufgerufenen Mitmenschen (147)? Und ist die

«Weisheit» in Prov 8 eine mit dem mal'ak Jahwe vergleichbare Brücke zwischen dem transzendenten

Gott und den Menschen (155)? Was hilft Boströms facettenreiche Definition von Souveränität

(169) zum Verständnis der Proverbien? Wie sehr Boström riskiert, sich mit solcher Begrifflichkeit

vom Alten Testament zu entfernen, zeigt seine Bemerkung, dass Jahwes Souveränität
durch Israels Sünde und fehlende Reue eingeschränkt werde (S. 179 zu Hos 11,8f.).

Sieht das 4. Kap. Jahwe als «Hochgott», so unternimmt das letzte Kapitel den Versuch, den

«persönlichen Gott» in den Proverbien nachzuweisen. Nach Resümierung der Untersuchungen
von H.Vorländer und R. Albertz ist man aber erstaunt, dass Boström jede Erwähnung von
Jahwes Einsatz gegen falsche Gewichte (11,1 usw.) sowie überhaupt für die Rechte der sozial

Schwachen hier einordnet. Während etwa in den Klagepsalmen der Leidende zu «meinem Gott»



366 Rezensionen

spricht, werden in den Proverbien jedoch weder «mein Gott» noch die Leidenden angesprochen,
sondern Mächtige und Wohlhabende. Dabei fehlen Ausdrücke wie «ihr Gott»; allerdings weist
Boström auf 23,11 hin, wo die Mächtigen auf Jahwe als go'ël der Armen aufmerksam gemacht
werden.

Durch die ganze Monographie ziehen sich sorgfältige Vergleiche mit den Aussagen des

übrigen Alten Testaments sowie mit der altorientalischen Weisheitsliteratur, die in extenso
vorgelegt wird. Leider vernachlässigt der häufige Vergleich blosser Gedanken den lebenspraktischen

Bezug, der den Weisen so wichtig war; z.B. richtet sich 24,llf. nicht an den «seemingly
uninvolved spectator» (200), sondern setzt Jahwes Verpflichtungen an die israelitische Rechtsgemeinde

voraus. Boströms Darstellung wirkt öfters recht abgehoben und lebensfern und lässt

sozialgeschichtliche Überlegungen auch dort vermissen, wo die Texte dazu Material hergäben.
Eine Bibliographie, die auch erfreulich viele deutsche Titel enthält, sowie ein Bibelstellenregister

schliessen die gediegene Arbeit ab, die - besonders in ihrer ersten Hälfte - viele dankenswerte

Beobachtungen und Anregungen vermittelt. Edgar Kellenberger, Liestal

David P. Moessner, Lord of the Banquet. The Literary and Theological Significance of the Lukan
Travel Narrative, Fortress Press, Minneapolis, 1989. 358 pp.
David Moessner has offered Lukan scholarship a resolution to one of its central enigmas, that

is, the role and function of the Travel Narrative (Luke 9:51-19:44). The erudition of detail
reflected in Moessner's argument coupled with the comprehensive nature of his solution make his

proposal one that will endure neither benign ignorance nor a facile reply. In short, the problem of
the Central Section of Luke's Gospel - a problem which Moessner characterizes as one of
"dissonance of form from content" - is a problem essentially because the resolute journey toward
Jerusalem upon which Jesus embarks in 9:51 looks precious little like a journey at all. This entire
Central Section of Luke is primarily composed of the sayings of Jesus and gives almost no
indication that anything like a journey structures the overall narrative. In fact, the format of a

journey looks in many cases like little more than a narrative fiction for gathering together certain
historical/traditional materials from the corpus of Jesus tradition.

Moessner's thesis, however, a thesis which he relentlessly pursues bit by bit with a masterful
marshalling of the various types of literary, historical, and theological evidence, is that the journey
motif in the Third Gospel is not simply a convenient format for collecting certain miscellany of
Jesus tradition. Rather, Moessner shows that the journey motif is in fact a clue to Luke's larger
literary and theological purposes. Indeed, the motifs of journeying, eating and drinking, and

hospitality as occurring within the individual units of tradition are intertextual signals to a

correspondence, eschatologically interpreted by Luke, between the Deuteronomistic Moses and

Jesus, who is the prophet like Moses.

Taking Parts I and II together, Moessner's work proceeds by (1) summarizing the various
critical views of the Central Section, a summary which indicates rather clearly the striking
tendency of Lukan scholarship to isolate the journey motif from the theological aims of Luke, (2)
showing that the figure of the prophet is integral to the Third Gospel, (3) arguing that Luke
structures his two-volume story along the lines of a prophecy-fulfillment framework as conveyed
in the language and lineage of prophets, and (4) demonstrating that the prophetic career of Moses
in Deuteronomy is explicitly alluded to by Luke in 9:1-50. In particular, Moessner argues that
Luke "sets forth a fourfold exodus typology of the prophetic calling of Jesus which conforms
closely to that of Moses in Deuteronomy" and that moreover "this typology in fact becomes the

organizing principle for the form and content of the whole of the Central Section" (60).



Rezensionen 367

In Part III Moessner presents evidence for Jesus as a Deuteronomistic prophet and does so by
presenting the four tenets, developed by O.H. Steck, of "a Deuteronomistic conception of the

prophetic sayings within the Deuteronomistic comprehensive view of Israel's history" (84). This
fourfold Deuteronomistic framework, as characteristic of the Palestinian Judaism of about 200

B.C.E. to 100 C.E., Moessner then compares with Josephus and the Qumran covenanters, two
literary traditions which are roughly contemporaneous with Luke, and finds that the same
Deuteronomistic framework is a constant within these writings as well. Thus, Moessner explicates
the dominant view (of Luke's day) of Israel's prophetic history in order to provide a critical
control with which the text of Luke may be compared.

By a painstaking exegetical and literary analysis of the Central Section and with abundant
evidence drawn from both larger and smaller literary units, Moessner argues very powerfully for
the presence, within the Central Section, of the four characteristic features of the Deuteronomistic

view of Israel's prophetic history. These features, stated in Lukan terms, are:
a) The present generation is an evil, crooked one and as such demonstrates its solidarity with
their "fathers";
b) God has sent Jesus as a prophet to Israel, like all the prophets before him;
c) Nevertheless, this generation rejected Jesus the prophet, even killing him out of their stiff-
necked resistance;

d) Therefore, God will "rain" destruction upon Israel as in 722 and 587 B.C.E. because they did
not hearken to him. (See summary catalogue, p.211).

In Part IV Moessner contends, and it is difficult to appreciate the persuasive force of this

magisterial summary of the journey of Jesus to Jerusalem without experiencing the tedious, but

necessary detail of the first three parts of Moessner's work, that Jesus is the rejected journeying-
guest prophet who not only recapitulates the calling of Moses epitomized in Deuteronomy, but in
fact eschatologically consummates the work of Moses and all the prophets by undertaking in his

journey the New Exodus from the glory of the mountain of revelation to his exaltation in the glory
of God in the Kingdom of God. Not to be overlooked here is the significance (reflected in the title
Lord of the Banquet) Moessner attaches to the motifs of "eating and drinking" in Luke. The
predictions/commands of Moses (e.g., Dt 12,16, 26:1-11) that the children of Israel will "eat and

drink before the Lord" at the central place of God's choosing when they enter the land not only
resonate powerfully with the Lukan identification of Jesus as the prophet like Moses, but

typologically correspond to the repeated references to worship and "joy" in the Third Gospel, the
Lukan emphasis upon meals, and the journeying motif in Luke. Thus, Moessner demonstrates the

literary and theological connection between "eating and drinking" and the journey notices in
Luke. This significant connection thus argues that Luke sees the journeying of Jesus to Jerusalem
as the eschatological consummation of the Exodus, when God's people were to "eat and drink"
before him. The Last Supper and the breaking of the bread of the Acts communities are thus

consummate expressions of the presence of the Kingdom.
Moessner thus boldly asserts - and I admit that I find myself persuaded - that the portrait of

Moses in Deuteronomy is the organizing principle for the portrait of Jesus in the Central Section

of Luke. And Moessner does not fail to extend his findings regarding the Central Section of Luke
to the larger questions of the theology of the Third Gospel and that of Luke-Acts. In this latter
connection, Moessner's discussion of the cross of Jesus in Luke as having soteriological
significance not only contradicts Conzelmann's conclusion that there is no direct atoning significance
drawn from the death of Jesus in the Third Gospel, but also opens up the rationale of the divine
necessity of Jesus's death for eschatological release in terms of Luke's converging picture of the
Moses of Deuteronomy and Luke's Deuteronomistic view of Jesus as the "rejected prophet."



368 Rezensionen

Moessner also hints at how these lines of thought might be extended to issues of the larger purpose
of Luke-Acts, the career of Paul, and/or the ending of Acts.

It is truly difficult to imagine that so significant a work in Lukan studies began, and was largely
consummated as, a doctoral dissertation (at Basel). The brilliance and compelling force of
Moessner's proposal marks not only a significant milestone in Lukan studies, but itself holds

promise that Moessner will himself pursue the further development of its implications. In what
could well be an exciting new period of Lukan studies, this creative proposal has offered Lukan
scholarship a new way forward for research in terms of both the composition and theology of
Luke. Robert B. Sloan, Waco (Texas)

Harold W. Attridge, The Epistle to the Hebrews. A Commentary on the Epistle to the Hebrews

(Hermeneia - A Critical and Historical Commentary on the Bible), Philadelphia: Fortress
1989.

Einen Band aus der Kommentar-Reihe «Hermeneia» in die Hand zu nehmen und durchzublättern,

ist angesichts der typographischen Erlesenheit und der buchtechnischen Sorgfalt ein
ästhetisches Vergnügen. Es wird zwar, jedenfalls im vorliegenden Fall, ein wenig dadurch getrübt,
dass nicht jede Fussnote schon auf derjenigen Seite beginnt, zu der sie gehört (z.B. S. 2:

Anm. 18); aber das lässt sich angesichts der sonstigen Gediegenheit leicht verschmerzen, die hier
zudem - wie in der Basler ThZ wohl vermerkt werden darf - durch eine jeweils mit der Innenseite
des Buchdeckels verbundene Reproduktion an Reiz gewinnt, welche aus Erasmus' 1516 bei

Froben erschienenem «Novum Instrumentum» die Hinführung auf den Hebräerbrief sowie den

Beginn des griechischen Textes und der Übersetzung bietet (s. xxviii [H. Koester]; vgl. zur dort
genannten Faksimile-Ausgabe dieser frühesten Edition eines Novum Testamentum Graece ThLZ
112, 1987, 493f. [U. Gäbler]). «Hermeneia» will indes nicht nur ästhetisch hohen Massstäben

gerecht werden (s. 438 [K. Hiebert]), sondern auch wissenschaftlich; das jedenfalls ist die Absicht
der Herausgeber (s. xi [F. M. Cross, H. Koester]), und insbesondere der 1979 von H.D. Betz

vorgelegte Band zum Galaterbrief, der 1988 in deutscher Übersetzung erschien, zeigt, dass es

nicht bei Postulaten bleiben muss. Die Latte ist also hoch gelegt. Und, um es gleich zu sagen, mit
der Hebräerbrief-Auslegung von Harold W. Attridge A.), der an der University of Notre
Dame lehrt und zum New Testament Editorial Board von «Hermeneia» gehört, wird sie weder

untersprungen noch gerissen.
Der Band wird eine wichtige Position überdies auch im Kreis anderer in jüngerer Zeit

erschienener Kommentare zu diesem Schreiben einnehmen können. Davon gibt es eine ganz
beachtliche Zahl: Allein im deutschsprachigen Gebiet sind, nachdem H. Braun 1984 (HNT) hier
mit seiner - (wie mir scheint:) nützlichen - «Anhäufung von exegetischem Material» (ThLZ 111,

1986, 598 [W. G. Kümmel]) noch relativ isoliert dastand (vgl. indes A. 414 zum angelsächsischen
Raum), nun in dichter Folge die Auslegungen durch S. Ruager (1987; Edition C), H. Hegermann
(1988; ThHK), F. Laub (1988; Stuttgarter Kleiner Kommentar) und C.-P. März (1989; Die Neue
Echter Bibel) herausgekommen, und von der lang erwarteten Kommentierung durch E. Gräßer

liegt jetzt der erste Band vor (1990; EKK), während von A. Strobels Interpretation (1975; NTD)
in den nächsten Wochen eine überarbeitete Auflage erscheinen soll. Vielleicht darf man dieses

Zusammenkommen in dem Sinne verstehen, dass zunehmend die Theologie des Hebräerbriefverfassers

als wichtig - oder doch als für unsere Zeit wichtig - erkannt wird (vgl. Gräßer 38). In
jedem Fall dient es der Erfassung dieser Theologie. Zu bedauern ist natürlich, dass die neueren
Kommentierungen so kaum aufeinander eingehen können und dass insbesondere A. auch Hegermanns

Auslegung nicht mehr einsehen konnte, die seiner eigenen insofern nahesteht, als hier wie
dort mit erheblichem Nachdruck Philo und das hellenistische Judentum für das Verständnis der



Rezensionen 369

neutestamentlichen Schrift fruchtbar gemacht werden. Man sollte darum diese Kommentare am
besten nebeneinander benutzen, und das hat etwa für 2,14f. den Vorzug, dass man durch Hegermann

auf den Zusammenhang mit 2,9 und 2,17 (Hegermann, S. 77 heisst es fälschlich «2,18») und
auf Weishl(ff.) als zu bedenkenden Hintergrund-Bereich verwiesen wird (vgl. [dagegen] A.,
S. 92 samt Anm. 156f.), während A. den Topos von der Todesfurcht als bei Philo und in der

nichtjüdischen Antike verbreitet und vorbereitet belegt (80.93 samt Anm. 21.165-167). Dass er
dabei gelegentlich griechisches und lateinisches Vergleichsmaterial ausdruckt und durch eine

englische Übersetzung begleitet sein lässt (vgl. 80 Anm. 21 und 93 Anm. 166, ferner xi
[F. M. Cross, H. Koester]), weist auf eine besondere Stärke des Bandes hin: Nicht nur ist die

nichtjüdische und nichtchristliche Antike breit miteinbezogen, sondern das geschieht auch noch

in benutzerfreundlicher Weise, die manchen Gang zum Bücherschrank oder in Bibliotheken

erspart (anders verfährt z. B. Gräßer, der 148 Anm. 278 lediglich auf Fundorte von Parallelen zum
Motiv «Todesfurcht» verweist).

Aufgebaut ist der also fraglos Beachtung verdienende Kommentar eher taditionell: Dem
sympathischen «Preface» (xiii) und einer Liste von «Reference Codes» (xv-xxvii) folgt die
thematisch vorgehende, wichtige Positionen vorweg benennende «Introduction» (1-32); die

eigentliche Auslegung, bei der abschnittweise vorgegangen wird und einer neuen Übersetzung mit
beigefügten textkritischen Anmerkungen jeweils eine kurze «Analysis» und dann eine ausführliche

Vers-für-Vers-Exegese («Comment») angeschlossen ist, umfasst nahezu 400 Seiten

(«Commentary»: 35—410); in die Kommentierung eingelassen sind 14 - durchweg interessante - Exkurse,
und am Ende des Bandes stehen «Bibliography» (413^124) und «Indices» (425-437), die freilich
sämtlich («Passages», «Greek Words», «Subjects», «Modern Authors») unvollständig sind und
bei denen das Stellenregister den Hebräerbrief selbst gänzlich ausser Betracht lässt. Abgesehen
von diesem monitum und davon, dass man in der Einleitung (einen) eigene(n) Abschnitt(e) zur
Auslegungsgeschichte und zur Hermeneutik vermissen mag (anders: Gräßer 30-38), leuchtet
diese Strukturierung des Kommentars ein. Angenehm berührt auch die methodische Vorsicht
A.s, der nicht nur hinsichtlich der Frage nach dem Autor des Hebräerbriefs darum weiss: «The

beginning of a sober exegesis is a recognition of the limits of historical knowledge» (5; vgl. 12).

Und so vertritt er in vielerlei Hinsicht eher gemässigte Auffassungen, z.B.: Der anonyme
Verfasser habe wahrscheinlich jüdische Vorfahren (5), könne indes nicht näher identifiziert
werden; dem Schreiben, das zwischen 60 und 100 n.Chr. entstanden sei (9; vgl. 31), gehöre
Kap. 13, mitsamt dem brieflichen Abschluss (anders wieder: Gräßer 17f.), integral an (2f. 13f.

384f. 405); das - in lockerer Anlehnung an die diesbezüglichen Studien A. Vanhoyes zu gliedernde

(vgl. 13-20) - «Wort der Ermahnung» (13,22), das in eine konkrete, wenn auch komplexe,
durch «external pressure... and a waning commitment to the community's confessed faith» (13)

gekennzeichnete Situation hineingesprochen werde, sei fraglos rhetorisch geprägt (13.20f.) und

unter diesem Aspekt «clearly» als «an epideictic oration» zu klassifizieren (14; anders:
W. G. Übelacker, Der Hebräerbrief als Appell I... [CB.NT 21], Lund 1989, bes. 235: «am Modell
der deliberativen Rhetorik orientiert»; doch vgl. auch ebd. 118-121), «celebrating the significance
of Christ and inculcating values that his followers ought to share» (14); obwohl als «creative heart
of the doctrinal reflection of Hebrews... its christology» (27; vgl. 25) zu gelten habe, seien die

christologischen Aussagen doch durch gewisse Antinomien bestimmt, so von der zwischen einer

«<high>... perspective» (etwa) in 1,1-3 und einer anderen, welche (z. B. in l,5ff.) die Erhöhung
akzentuiere, und so hinsichtlich der Frage, ob schon der irdische Jesus als Hoherpriester zu gelten
habe (13) - Antinomien, die letztlich traditionsgeschichtlich bedingt seien (s. bes. 146) -; als

religionsgeschichtlicher Hintergrund - insbesondere von 2,10ff. - sei «not a specific Gnostic
redeemer myth, but its elder cousin, an early form of the common Christian salvation myth» (81;

vgl. 101) anzunehmen, und besonders eng sei die Verwandtschaft zwischen dem Hebräer- und



370 Rezensionen

dem Ersten Petrusbrief (30f.). Wenn auch nicht in bezug auf diese letztere Relation, so würde

man doch bei den übrigen genannten Thesen, so moderat sie sind, jeweils gern in ein Gespräch
mit A. eintreten.

Während das in dieser kurzen Rezension kaum möglich sein wird, mag es doch sinnvoll sein,

an einem Themenkomplex, dem des Hohenpriestertums, anzudeuten, dass der an diachronen

Beobachtungen so reiche Kommentar am ehesten dort zu Nachfragen reizt, wo es um die

Synchronie und um die Integration von Diachronie und Synchronie geht: (1) A. hält es für
«probable that the image of Christ as a heavenly High Priest was traditional within the early
Christian community addressed by Hebrews» (102; vgl. 26.30); indes: nicht nur ist es alles andere
als sicher, dass IgnPhld 9,1; MartPol 14,3 und Polyk(2Phil) 12,2 den Hohenpriester-Titel
«independent of Hebrews» belegen (so 102 [samt Anm. 263]; vgl. dagegen nur J.A.Fischer, Die
Apostolischen Väter I..., Darmstadt 1970,239: Benutzung von lClem, der auch nach A. [6f.] von
Hebr abhängig ist), sondern die Verteilung der Belege für «Sohn» (1,1.5.8; 3,6; 4,14; 5,5.8...) und

«Hoherpriester» (2,17; 3,1; 4,14f.: 5,5.10...) lässt es auch als gut möglich erscheinen, dass der
Verfasser des Hebräerbriefs bei einer den Adressaten bekannten Würdebezeichnung, Sohn

(Gottes), einsetzt und Implikationen des ihnen geläufigen Bekenntnisses durch die - traditionsgeschichtlich

vorbereitete, aber noch nicht auf den Begriff gebrachte - Vorstellung vom Hohenprie-
stertum Jesu interpretiert (vgl. 147]!] und, was die Formulierung der «Bekenntnis» und
«Hoherpriester» verbindenden Stelle[n] [3,1 und] 4,14 angeht, G. Bornkamm, Studien zu Antike und

Urchristentum.... München 1963, 190: «man kann [die Apposition Ir|aoüv und] die Apposition
Ipooüv xöv utöv toü üeoü unmittelbar als Bekenntnisformel verstehen»). (2) A. rechnet 4,14-5,10
noch zum Vorangehenden (17f u.ö.); indes: die Kombination der mahnenden und warnenden

Passagen 3,7-4,11 (Schluss a minore ad maius) und 4,12f. könnten wie die entsprechenden
Verbindungen 10,26-30; 10,31 und 12,18-28; 12,29 nahelegen (vgl. nur Bib 71,1990,393 [M.
Bachmann]), auf den Abschluss eines Zusammenhangs hinweisen, und mit 5,1-10 wird nun schon

ausdrücklich das Bild vom Hohenpriestertum Christi thematisiert (s. bes. 5,1.5), das dann im

folgenden im Zentrum steht. (3) A. fasst in 5,7 EÜkäßEta nicht im Sinne der Furcht, sondern
versteht den terminus von «his», Jesu, «reverence» (137; vgl. 151f., ferner JBL 98, 1979, 90-93

[A.]); indes: das Pronomen fehlt im Text, und wenn das unter Geschrei und Tränen erfolgende
flehentliche Bitten auch «the traditional image of pious prayer» (150 [samt Anm. 171f.]) heraufbeschwören

mag, so doch ebenfalls das der Bedrohung (vgl. nur Ps 22(21),12; 116(114),3; 1QH 5,12;

2Makk ll,6f.: 3Makk 1,16; 5,5f.25), auf das zudem die von A. (138 samt Anm. 17) benannte

ringkompositorische Struktur von 5,1-10 führt, nach der 5,7f. als Entsprechung zu 5,2f. zu

begreifen ist, wo es um das geht, was den Hohenpriester mit den Menschen als den «Unwissenden
und Irrenden» - welche durchweg «Furcht vor dem Tode» (2,15) bestimmt sind - verbindet (vgl.
nur ZNW 78,1987, 244ff. [M. Bachmann], bes. 253.257-259 samt Anm. 46).

A.s Kommentar erledigt also nicht alles Fragen, sondern gibt Stoff zu intensiverem Nachdenken,

und so wird man den Band aus diesem Grund - und weil es sich um ein schönes Buch handelt

- weiterhin in die Hand nehmen wollen.
An Literatur, die reichlich verzeichnet und verwendet ist, habe ich besonders vermisst:

L. D. Hurst, The Christology of Hebrews 1 and 2, in: ders./N.T. Wright, The Glory of Christ in the
New Testament..., Oxford 1987,151-164; W. Horbury, The Aaronic Priesthood in the Epistle to
the Hebrews, JSNT19 (1983) 43-71; J. L. P. Wolmarans, The Text and Translation of Hebrews 88,

ZNW 75 (1984) 139-144. Natürlich gibt es auch kleinere Versehen; bei meinem Stichproben ist mir
u.a. aufgefallen, dass: S. 8 Anm. 58 die Josephus-Angaben Ant 4.6.1-8, Ant 4.7.1-7 und Ant
4.9.1-7 nicht ganz korrekt sind [richtig: Ant 3.6.1-8, Ant 3.7.1-7 und Ant 3.9.1-10.7]; es S. 19

fälschlich 12,25-30 [statt 12,25-29] heisst; S. 150 Anm. 171 der Hinweis Ps 22(21):34 nicht stimmen
kann [besser: Ps 22(21) :2.3.6.25]. Michael Bachmann, St. Märgen/Basel



Rezensionen 371

J. Marius J. Lange van Ravenswaay, Augustinus totus noster. Das Augustinverständnis bei Johan¬

nes Calvin, Göttingen, Vandenhoeck&Ruprecht, 1990. 203 S., kart. DM 46.-
In dieser historisch-hermeneutischen Studie setzt sich J. Marius J. Lange van Ravenswaay das

Ziel, die Interpretationsprinzipien der Augustin-Auslegung des Genfer Reformators zu
erforschen. Leitender Gesichtspunkt für seine Untersuchung ist die Überzeugung, dass Calvin
bestrebt war, den ganzen Augustin in sein Werk aufzunehmen.

Nach methodischen Vorbemerkungen und einem Überblick über den Forschungsstand
entwickelt der Verfasser die Beziehungen zwischen dem reformatorischen Theologen und dem

Kirchenvater in exemplarischer Weise an einem dogmatischen Fragenkomplex, der Prädestinationslehre,

einem Gebiet, in dem Calvin stets besondere Übereinstimmung mit den Auffassungen
des Bischofs von Hippo Regius beanspruchte. Das Ergebnis des Vergleichs lautet, kurz zusam-

mengefasst, dass von einer «Total»-Übernahme der augustinisch-antipelagianischen Theologie
durch den Genfer Reformator im Bereich des Prädestinationsproblems nicht gesprochen werden
kann. Auf dieser Grundlage untersucht der Verfasser die für die Fragestellung besonders bedeutsamen

Schriften Calvins vom Kommentar zu Senecas «De dementia» 1532 bis zur endgültigen
Ausgabe der «Institutio» 1559. Neben der unübersehbaren Erweiterung und Vertiefung der

Augustin-Kenntnisse zeichnet sich dabei eine immer stärkere Tendenz zur Harmonisierung in den

Stellungnahmen des reformatorischen Theologen ab, in der die Aussagen des Kirchenvaters mit
der eigenen Lehre zur Deckung gebracht werden. Es schält sich ein regelrechter Dreischritt:
Heilige Schrift - Augustin - Calvin, heraus, der das dogmatische Werk prägt. Augustintexte
werden in erläuternder, begründender und zusammenfassender Funktion eingesetzt. Allerdings
verschweigt der Verfasser nicht, dass die Harmonisierungsversuche Calvins gelegentlich krampfhaft

wirken.
Anhand des angeführten Dreischritts zeigt der Verfasser, dass der Genfer Reformator nach

dem Kriterium der «doctrina vera» Schrift und Tradition selektiv verwendet, wobei innerhalb der
«successio veritatis Christi» Augustin eine bevorzugte Stellung eingeräumt wird. Er ist der «fidelis-
sismus et optimus testis ex tota antiquitate». Nach dem Modell Augustins begreift sich auch Calvin,
wie Lange van Ravenswaay deutlich macht, als Prophet, der in Fortführung der Prophetengestalten

des alten Bundes die Botschaft Gottes expliziert. In diesem Rahmen identifiziert sich der
reformatorische Theologe persönlich mit Augustin.

Abschliessend arbeitet der Verfasser heraus, dass Calvin sein Augustinverständnis und seine

Augustinauslegung im wesentlichen auf dem Weg des Selbststudiums gewonnen hat. Gegen
François Wendel und andere Historiker bestreitet er, dass der Genfer Reformator bereits am

«College de Montaigu» in eine substantielle Auseinandersetzung mit dem Kirchenvater eingetreten

sei. Weder Johannes Major noch der spätmittelalterliche Augustinismus haben eine aufweisbare

Bedeutung für Calvins Augustinauffassung. Am ehesten ist in diesem Kontext an eine

Beeinflussung durch Philipp Melanchthon zu denken, wenngleich eine direkte Abhängigkeit
nicht nachzuweisen ist.

An der gründlichen und sorgfältigen Untersuchung berührt der Schluss merkwürdig, in dem
der Verfasser gegen seine eigenen Forschungen kritiklos den Anspruch Calvins bejaht, den

ganzen Kirchenvater in seine eigene Lehre integriert zu haben und als «totus noster» reklamieren
zu können. In Übereinstimmung mit dem in einer Anmerkung zitierten Jaroslav Pelikan ist eher

festzustellen, dass der Genfer Reformator unter den Aussagen des Bischofs von Hippo Regius
sehr bewusst auswählt. Begreiflicherweise wäre in diesem Kontext auch das hermeneutische
Problem zu erörtern, ob das Programm, einen «Lehrer» ganz aufzunehmen, überhaupt durchgeführt

werden kann und überhaupt sinnvoll ist. Gunter Zimmermann, Oftersheim



372 Rezensionen

Walter Kirchschläger, Die Anfänge der Kirche. Eine biblische Rückbesinnung, Verlag Styria,
Graz 1990. 207 S.

Der in Luzern lehrende Neutestamentier erzählt, auch für Nichttheologen verständlich, wie
er Entstehung und erstes Wachstum der Kirche sieht. Die Kirche beginnt nicht mit einem
einmaligen Gründungsakt Jesu, wohl aber mit der Sammlung und der Strukturierung der
Jüngergemeinde durch den irdischen Jesus. Kirchschläger interpretiert viele Aussagen der Evangelien
über Jesus als Vorentscheidungen für das, was später aus dem Urchristentum geworden ist. Auch
die Leitungsfunktion des Petrus war schon von Anfang an intendiert. «Wenn schon der vorösterliche

Jesus im Rahmen dieser Gemeinschaft dem Simon eine Kephas-Aufgabe zuspricht, die dieser
nach und aufgrund von Ostern weiter entfaltet, so muss davon ausgegangen werden, dass sich

eine solche Absicht Jesu nicht nur auf eine Generation beschränkt haben kann.» Eine besondere

Bedeutung für das Werden der Kirche hat das letzte Mahl Jesu mit den Jüngern. Er hat dabei

angeordnet, diese Feier zu wiederholen. «Ohne entsprechende Anweisung durch den vorösterlichen

Jesus wäre der neuerliche Vollzug dieses Mahles nach Ostern nur schwer denkbar.» Nur
hinsichtlich der Einengung des Dienstes der Verkündigung auf Männer hat sich etwas entwickelt,
was in den Anfängen nicht begründet ist. Die Grussliste in Rom 16 nennt 11 Frauen und 18

Männer. Die genannten Frauen waren «ohne Zweifel an leitender Stelle in den Flausgemeinden
Roms tätig.» Eine geschlechtsspezifische Teilung der Aufgaben wird nirgends angedeutet. Diese
Grussliste ist für Kirchschläger «Lesehilfe für Gal 3,27f.»

Die Geschichte, die hier erzählt wird, verläuft harmonisch. Die harten Auseinandersetzungen
der Urgemeinde mit der jüdischen Mutterreligion, der Streit um die Erwähltheit und die Ehrentitel,

die in der jüdischen Bibel nur für Israel gelten, das sind für den Verfasser wohl Randphänomene.

Walter Neidhart, Basel

Eugen Biser, Buber für Christen. Eine Herausforderung! Herder-Taschenbuch 1527, Herder
Verlag, Freiburg 1988. 142 S., DM 9,90.

Der jüdische Religionsphilosoph Martin Buber geht mit seinem Lebenswerk schon als

Sprachmeister mit der deutschen Bibelübersetzung und der Deutung alttestamentlicher Schriften
den Christen an, wie Biser durch seine beschreibende Auswahl zeigt. «Was aber mehr noch zum
Disput mit ihm» nötige, sei «der einzigartige Stil seiner Kritik» am Christentum. Er halte sich

dabei «nicht nur frei von jeder Polemik», sie «ist auch mit überraschenden Einblicken in die

Lebensgeschichte Jesu und deren neutestamentliche Dokumentation verbunden, die der Christ
nur mit staunender Betroffenheit zur Kenntnis nehmen kann» (7). Buber habe Jesus «von Jugend
auf als meinen grossen Bruder empfunden. Dass die Christenheit ihn als Gott und Erlöser
angesehen hat und ansieht, ist mir» - sagt er im Vorwort zu «Zwei Glaubensweisen» (1950) -
«immer als eine Tatsache von höchstem Ernst erschienen, die ich um seinet- und meinetwillen zu
begreifen suchen muss... Mein eigenes brüderlich aufgeschlossenes Verhältnis zu ihm ist immer
stärker und reiner geworden, und ich sehe ihn heute mit stärkerem und reinerem Blick als je» (so

von Biser zitiert in «V. Kritik des Christentums» [105-129], um die «Rückholung Jesu» [108ff]
durch Buber zu unterstreichen.) Was Biser übergeht, ist die dafür so bedeutende Sachklärung
zwischen Buber und Lohmeyer. Wie Buber (mit auch daraus) die zukunftsbezogene Glaubensform

in Verbindung mit der prophetischen Tradition - und gegen einen einseitigen Paulinismus,
mit dem das Christentum «von der Höhe des Glaubens Jesu auf die Stufe einer abkünftigen
Glaubensweise herabgesunken sei» (7) - gleichsam als Erfahrungsweisheit gewinnt, zeigt Biser
zwar in etwa mit «III. Die Frage nach dem Menschen» (61-85) und «Nachwort: Der Weisheitszeuge»

(131-140). Doch würde erst ein Einlesen und Vergleichen bei Buber und Lohmeyer - auch
Barth u.a. - die tiefe Gemeinsamkeit in Grundfragen erkennen lassen. Aber dem will diese



Rezensionen 373

sorgsame Vorstellung Bubers mit interpretierten Zitaten aus dem Gesamtwerk dienen. Es ist auf
knappem Raum eine ausserordentlich reiche Darbietung Bubers und der aktuellen Bedeutung
seines Denkens, die dem Sachkenner wie dem Neuinteressierten für Buber wertvolle Einsichten
bietet. Horst J. E. Beintker, Jena

David Batstone, From Conquest to Struggle. Jesus of Nazareth in Latin America, State University
of New York Press, 1991. 224 S.

1992 steht vor der Tür! Vor 500 Jahren hat Kolumbus Amerika entdeckt. Seitdem gibt es dort
eine Geschichte der Unterdrücker und eine Geschichte der Unterdrückten. Das drückt sich bis

zum heutigen Tag in zwei Christusbildern aus: dem Bild des Gekreuzigten, dessen Gesicht die

Züge der geknechteten und gefolterten Indios trägt; und dem Bild des Auferstandenen, dessen

Gesichtszüge die des spanischen Herrschers widerspiegeln.
Heisst das, dass jede Christologie die Interessen ihrer Autoren widerspiegelt? Wird «Jesus»

von «Christus» her, oder wird «Christus» von «Jesus» her interpretiert? Es kann kein Zweifel
sein, dass die Christologie bisher von Europa her bestimmt wurde. Aber auch hier hat man sich ja
durch die Rückerinnerung an den historischen Jesus von einer heteronomen Autorität des

Dogmas und der Kirche befreien wollen. Theologisch ist dieser «liberale» Weg zwar gescheitert,
aber doch hat er uns bleibend in Erinnerung gerufen, dass «Christus» von «Jesus» her und nicht

umgekehrt verstanden werden muss.
Das hat man in Lateinamerika ganz neu entdeckt. Konfrontiert mit Armut, Unterdrückung,

Ungerechtigkeit und Abhängigkeit musste das Wort «Gott» neu buchstabiert werden. In den

Basisgemeinden lernte man es, indem man den irdischen Jesus neu entdeckte, - den Jesus der

Synoptiker, der Gott in und mit seinem Leben verantwortete, indem er sich mit den Machtlosen,
den Zerschlagenen und den Randgestalten seiner Zeit und seiner Gesellschaft heilend und
befreiend solidarisierte.

David Batstone hat uns einen Dienst erwiesen, indem er die moderne Geschichte Jesu Christi
in Lateinamerika nachzeichnet. Der Autor war für diese Aufgabe gut vorbereitet. Seine theologische

Ausbildung hat ihn neben seinem Heimatland Amerika nach Australien und in die Schweiz

geführt. Während der letzten 6 Jahre hat er sich als Direktor von «Central American Mission
Partners» intensiv um humanitäre Hilfe für Menschen in Zentralamerika bemüht.

Das Buch ist in fünf Kapitel gegliedert.
Das 1. Kap. erklärt, warum es in Lateinamerika zu einer Befreiungstheologie kommen musste,

um das Wort Gottes verantwortlich in einer Situation, die für viele von Unterdrückung und
Armut bestimmt ist, glaubwürdig zu vertreten. Der Autor zeigt auch, in Auseinandersetzung mit
Jürgen Moltmann, welche neuen Aspekte die Befreiungstheologie gegenüber einer europäischen
Politischen Theologie auszeichnen: ihre pastorale Ausrichtung; ihr Bewusstsein, dass jede Theologie

der ideologischen Versuchung ausgesetzt ist; und ihren Einsatz für einen unabgeschlossenen
Prozess der Befreiung, in dem Theorie und Praxis wesentlich zusammengehören.

Im 2. Kap. geht es um die theologische Bewertung der «Mission des historischen Jesus». Hier
wird dargelegt, wie die Befreiungstheologie einen Weg sucht, der die Grenzen der abstrakten

Christologie Bultmanns, sowie der auf schwachen exegetischen Grundlagen ruhenden liberalen
Christologie, und der auf die gegenwärtige Situation nicht verändernd wirkenden nordatlantischen

politischen Theologie überschreitet. Es geht darum, die konkret verändernden Impulse
Jesu damals und heute zu erkennen. Verschiedene Christologien von Befreiungstheologen werden

befragt: Leonardo Boff, Gustavo Gutiérrez, Ignacio Ellacuria, J. Severino Croatta, Segundo
Galilea, Jon Sobrino, Juan Luis Segundo. Gemeinsam ist ihnen, dass sie «Christus» vom historischen

«Jesus» her verstehen wollen, um diesen Christus in ihrer Situation hineinzuleben. Batsto-



374 Rezensionen

ne sieht aber auch, wo die verschiedenen Christologien kritisch befragt werden müssen. Wichtig
ist allen, dass der Glaube an Jesus Christus nicht in eine weitabgewandte Frömmigkeit oder in
eine theorisierende Dogmatik, sondern in die weltverändernde Praxis führt. Dass dabei die

«westliche» Befürchtung einer politisierenden oder politisierten Theologie die Intention der

Befreiungstheologen nicht trifft, wird deutlich.
Die Morde an Octavio Ortiz, Oscar Romero und tausenden ihrer Brüder und Schwestern

einerseits und die hoffnungstragenden Basisgemeinden anderseits haben das Interesse am Tode

und an der Auferstehung Jesu besonders gefördert. Davon handelt das 3. Kap. Befreiungstheologen

verstehen Tod und Auferstehung als Heilsereignis, dessen Inhalt und Bedeutung allerdings
nur im Zusammenhang mit dem konkreten Leben dessen zu verstehen ist, der am Kreuz getötet
wurde. Da Jesu Tod kein Unfall war, sondern die Konsequenz eines so und nicht anders gelebten
Lebens, gibt es besonders viele Identifizierungsmöglichkeiten mit von Unrecht und Unterdrük-
kung geprägten Situationen heute. Da Jesus durch Gott von den Toten auferweckt wurde, hat

Gott nicht nur das Leben Jesu bestätigt, sondern auch Hoffnung auf eine Befreiung heute

freigesetzt.
Das 4. Kap. beschäftigt sich mit der hermeneutischen Frage, wie Jesus als Christus im heutigen

Lateinamerika wirklich werden kann. Zu dieser Aufgabe ermutigt schon das Neue Testament,
welches ja auch verschiedene Christologien enthält. Das Interesse an der Wahrheit wird darum

besorgt sein müssen, dass die Kontinuität von Christus zu Jesus bewahrt bleibt. Wichtig ist dabei,
dass die befreiende Praxis Jesu in der heutigen Situation wirklich wird.

Im 5. und letzten Kap. («Ecclesial Base Communities: The Indigenization of Christology»)
untersucht Batstone wie die Christologie in den Basisgemeinden ankommt und verändernd wirkt.
Dort werden die Analogien zu Jesus Christus nicht in erster Linie in dogmatischen Aussagen,
sondern in Lebensgeschichten gesucht, die häufig aus Armut, Unterdrückung und Folter
hervorplatzen. Es wird deutlich gemacht, wie alle Erkenntnis von Interesse geleitet ist, und dass es daher
darum gehen muss, die Theologie nicht mehr dazu zu missbrauchen, den status quo zu legitimieren

oder die Menschen in ihrer Abhängigkeit zu trösten, sondern ihnen zu helfen, ihr Bewusstsein

so zu ändern und zu formen, dass sie Hoffnung zu einem neuen Aufbruch schöpfen. Eindrucksvolle

Beispiele, wie der Dialog zwischen der Geschichte Jesu und der Geschichte einzelner
Menschen und Gemeinden die Situation verändern, illustrieren das Zusammenwirken der
Geschichte Jesu und der Geschichte von Menschen, die an ihn glauben.

Für eine Orientierung über die gegenwärtige Christologie in Lateinamerika ist dieses Buch
sehr zu empfehlen. Thorwald Lorenzen, Rüschlikon

Glaube und Denken. Jahrbuch der Karl-Heim-Gesellschaft 2. Jahrgang/1989.
Es ist in heutiger Zeit der besonders ökonomisch motivierten technologischen

Modernisierungsschübe in der ganzen Welt (und deren z. T. fundamentalistischer Ablehnung) verdienstvoll,
wenn sich Theologen und Naturwissenschaftler - Frauen sind auch hier leider wieder ausgespart -
Diskurse liefern über den Sinn, die Ziele und Tragweite von Naturwissenschaft und über das sog.
Modell der exakten Wissenschaften. Dieses im Auftrage der Karl-Heim-Gesellschaft herausgegebene

Jahrbuch befasst sich zunächst mit dem «Ursprung»: ob wir Menschen als Evolutionsprodukt

zu verstehen seien inmitten eines evolutionären Kosmos. Der Physiker Weidemann zeigt,
dass Evolution und Schöpfung dann sich nicht widersprechen, wenn weder Gott noch Glaube zu

objektivierten Grössen werden. Evolution ist eher die «Projektion des christlichen Modells der

Schöpfung in Raum und Zeit». Diese Schöpfung ist dann kein vergangenes einmaliges Ereignis,
sondern kommt aus der Zukunft auf uns zu, läuft gewissermassen durch die Gegenwart hindurch
in die Vergangenheit. Gott als die Quelle von Zeit und Sein bleibt in der Zukunft verborgen als



Rezensionen 375

der Schöpfer der Welt, der als Schöpfer dieser Welt aus der Zukunft immer auf uns zukommt (so
Prof. Mercier vom Institut für Exakte Wissenschaften in Bern).

Für den gegenwärtigen Dialog von Naturwissenschaft und Theologie bedeutet dies, dass z.B.
über das anthropische Prinzip dass wir Menschen aus Urstoff sind) nicht eine Art Gottesbeweis

oder Naturtheologie etabliert werden können (Prof. Nebelsick, Princeton), dass auf Grund
von Kontingenz, Gewordensein, offener Evolution unserer Wirklichkeit nicht Theologie eo ipso

legitimiert ist. Im Gegenteil: Theologie muss sich in ihrer langjährigen Abstinenz von
naturwissenschaftlichen Fragen in neuer Weise der Wahrheits- und Wirklichkeitsfrage stellen und sich

selbst darin als Wissenschaft erweisen (Prof. Heron, Reformierte Theologie, Erlangen). Prof.
Schwarz (Institut für Evang. Theologie, Regensburg) entwirft eine missionarische Theologie, die

«notwendige Struktur der Theologie schlechthin» ist, eine «endzeitliche Ausrichtung» hat, zu
«einem sozialen Evangelium als konkretisierter Vorwegnahme und hoffender Verheissung» führt
und darin ebenso unverzichtbar für die Welt ist wie Gott selbst (im Anschluss an das Konzept von
«Offenbarung als Geschichte» von W. Pannenberg u.a.). Dann folgen vier «Anwendungen»:
sprachphilosophische Reflexionen über den Lebenssinn (von Prof. Kutschera, Jan-Hus-Fakultät
von Prag), die Verbindung von Naturwissenschaft mit der neuen Erkenntnis der Barmherzigkeit
(Direktor Gruenwald vom Institut für Interdisziplinäre Forschung in Santa Monica), der Entwurf
eines «Evangelischen Instituts für Kulturwissenschaft» von Friso Melzer und schliesslich eine

Predigt von Karl Heim über «Die Sünde wider den Heiligen Geist».
Die Beiträge nehmen Fragen der modernen Wissenschaften auf (wobei man sich Beiträge zu

neuesten Technologien gewünscht hätte), diskutieren offen (leider unter Ausblendung des
feministischen Blickpunktes) und tragen Lösungsversuche vor zwischen einem geöffneten Theismus
und einem Pantheismus (der in seinen letzten Konsequenzen leider nicht reflektiert wird).
Anregend für weitere Diskussionen sind alle Beiträge. Uwe Gerber, Darmstadt

Olga Neuner/Karl Friedrich Schäfer, Krankenpflege und Weltreligionen, Recom Verlag, Basel/
Baunatal 1990.172 S.

In neueren Krankenpflege-Lehrbüchern, die am Leitbild ganzheitlicher Pflege orientiert
sind, wird die «Unterstützung des Patienten bei der Ausübung seiner Religion» als mit zur
pflegerischen Aufgabe gehörig verstanden. Das setzt voraus, dass das Pflegepersonal elementare
Kenntnisse über die verschiedenen Religionen und christlichen Konfessionen besitzt. «Hier
möchte dieses Buch ein Ratgeber sein. Es soll dem Pflegepersonal einen ersten Zugang zu den
verschiedenen Glaubenslehren ermöglichen und in kurzen Zügen... ihre Bräuche und Sakramente

schildern. Schwestern und Pfleger brauchen eine solche Arbeitshilfe, weil sie nicht
mehr nur für das leibliche Wohl, die medizinische Betreuung der Patienten da sind, sondern auch
seelische Hilfe leisten sollen, eine Hilfe, die zur Genesung beiträgt und auch den letzten schweren

Weg leichter macht» (12f.).
Das Buch beginnt mit dem Christentum und gibt eine Einführung in die Spezifika des

römischen Katholizismus (23^44), des Protestantismus (44-58) und der östlichen Orthodoxie
(58-76). Daran schliesst sich die Besprechung des Judentums (77-102), des Islam (103-124) und
des Hinduismus (125-156) an. Abschliessend folgen ein paar knappe Hinweise auf die Anthroposophie

(157-163), die Zeugen Jehovas (164-166) und atheistische Positionen (167-170). Die meisten

Beiträge stellen einleitend die theologischen Grundlagen der betreffenden Religion dar, um
dann ausführlicher über jene Aspekte religiöser Praxis zu informieren, die im pflegerischen
Alltag gegebenenfalls zu berücksichtigen wären: Formen gottesdienstlichen Feierns, religiöse
Festtage, Speise- und Fastenvorschriften, Zeremonien in Zusammenhang mit der Geburt eines

Kindes (Nottaufe, Beschneidung) oder dem Sterben eines Patienten (Krankensalbung, nach



376 Rezensionen

Mekka ausgerichtete Lagerung eines sterbenden Muslim, rituelle Waschungen von Verstorbenen).

Die einzelnen Kapitel schliessen mit einer kleinen Auswahl an Gebeten oder Hymnen aus

der jeweiligen religiösen Tradition.
Das Buch gibt auf knappem Raum wertvolle Informationen, die für den Umgang von Pflegenden

mit andersgläubigen Patienten hilfreich sein können. Dennoch sind kritische Bedenken
anzummelden: 1. Wenn täuferische Freikirchen als «Sekten» bezeichnet (47) und Freikirchen wie
die Baptisten oder die Methodisten bloss dem englisch-amerikanischen Protestantismus zugewiesen

werden (45), so sind das konfessionskundlich völlig unhaltbare Aussagen. Und wenn etwa bei
der Darstellung des protestantischen Gottesdienstes das Luthertum stillschweigend als die
Gestalt des Protestantismus schlechthin vorgestellt wird (49-51), so ist das ebenfalls irreführend.
Dass Muslime schliesslich immer wieder als «Mohammedaner» bezeichnet werden (116-120), ist

unsachlich und dürfte Muslime verständlicherweise ärgern. -2. Bei der Darstellung des Katholizismus

wird z. T. eine rituell-liturgische Praxis vorgestellt (24f.27-29), die heute weithin überholt
ist. - 3. Sehr problematisch scheinen mir Aussagen im Blick auf jüdische Patienten: etwa wenn
pauschal behauptet wird, jüdische Kranke würden ihr Leiden immer als Teil des Leidensweges
des ganzen Volkes Israel verstehen und hätten daher grundsätzlich einen «Argwohn gegenüber
Andersgläubigen», auch gegenüber dem Pflegepersonal, als potentiell feindliche gesinnten
Mitmenschen (86f.). Noch problematischer ist der Hinweis, für Juden sei Gott v. a. der gerechte
Richter, weshalb sie im Sterben «überfordert» wären, im Hinweis auf die göttliche Gnade Trost zu

finden; vielmehr müsse man das Gespräch «vorsichtig auf die Verdienste des Patienten lenken»,
in denen dieser dann Trost und Hoffnung finde (87). Werden hier nicht klassische christliche
Zerrbilder vom Judentum weitertradiert? - 4. Wenn die Verfasser davon ausgehen, dass das

Pflegepersonal den Patienten durch einen «täglichen hoffnungsvollen Zuspruch» und das «für
den Kranken oder mit dem Kranken gesprochene Gebet» (20) aufmuntern werde; dass es den

eigenen Glauben «auf den Patienten ausstrahlen» (21) und in ihm «Glauben, Hoffnung, Liebe
und Reue» erwecken könne (31); dass es durch Chorgesang und Hinweise auf die Verdienste der

Heiligen sich der Ausgestaltung christlicher Fest- und Namenstage widmen (41) und in alledem
dem Patienten einen zeitweiligen Ersatz für dessen Geborgenheit in seiner Glaubensgemeinschaft

bieten werde (38), so ist zu fragen, ob hier nicht ein Idealbild einer religiös motivierten
Krankenpflege zugrundeliegt, das an der Wirklichkeit heutiger Spitalpflege in den meisten Fällen

vorbeigeht und bei Schwestern und Pflegern, die ihren Beruf aus einem religiösen Engagement
heraus leben wollen, leicht einen allzu hohen religiösen Leistungs- und Erwartungsdruck auslösen

kann. Heinz Rüegger, Zürich

Karl Rennstich, Korruption. Eine Herausforderung für Gesellschaft und Kirche, Quell-Verlag
Stuttgart 1990. DM32-
Man fragt sich, wenn man das 288 Seiten starke Buch zur Hand nimmt, ob hier nicht an ein

peripheres Thema allzuviel Fleiss und Tinte gewendet werde. Doch wird man bald eines Bessern

belehrt. Korruption ist, das belegt hier jede Seite, eine wesentliche Gestalt der Sünde und zeitigt
verheerende Folgen: Wenn irgendwo so gilt hier: «Der Sünde Sold ist der Tod» (Rom 6,33).

Der Verfasser untersucht dieses Urphänomen unter drei Gesichtspunkten:
Der erste Teil handelt von der Korruption als soziologischem, politischem und ökonomischem

Problem. Hier wird eine Menge Literatur verarbeitet, z.T. bestätigt durch eigene Erfahrung aus

der Tätigkeit als Missionar. Die Vielgestaltigkeit und Allgegenwart der Korruption wird einem
drastisch vorgeführt.

Korruption und Recht: Die Rechtsprechung hinkt in der Regel dem im geheimen wuchernden
Übel hinterher. «Das Instrumentarium, welches das Völkerrecht zur Bekämpfung der internatio-



Rezensionen 377

nalen Korruption zur Verfügung stellt, ist äusserst mager und nur auf sehr spezielle Fälle anwendbar.»

Korruption ist vielgestaltig wie ein tausendarmiger Polyp. Häufig ist sie verbunden mit
Erpressung, Nepotismus, Vergünstigungen aller Art. Wie sehr hier überall das Gemeinwohl dem

persönlichen Vorteil geopfert und damit der Tatbestand Bestechung erfüllt wird, ist oft gar nicht
erkannt. - Korruption und Medien: Das Verhalten der Medien ist zwiespältig. Z. B. in den USA:
Hier spielen die Medien häufig eine bedeutsame Rolle bei der Aufdeckung von Korruption.
Umgekehrt weigert sich die Presse, über Verbindungen eines populären Präsidenten mit den

Bossen der Unterwelt zu berichten... Korruption und Politik: Erschütternd das Beispiel aus der
Gründerzeit des Zweiten Deutschen Reichs: «Bismarck hatte den <nervus rerum> erkannt, der es

ihm ermöglichte, den widerstrebenden Bayernkönig Ludwig II. zu <überreden> - das Geld.
Der bayrische König war ein Stipendiat Bismarcks...» Tröstlich wirkt in diesem Zusammenhang

«die Überwindung der Korruption in der öffentlichen Verwaltung Englands im 19. Jahrhundert».

Sie wurde möglich als Folge der Wesleyanischen Erweckung im 18. Jahrhundert und des

gleichzeitigen sich entwickelnden Einflusses der Quäker (George Fox). In der Kirche Englands
galten Ämterkauf und Nepotismus lange Zeit nicht als Sünde, sie dienten der engen Verbindung
von Thron und Altar. Auch hier haben erst Methodismus und Quäkertum ein neues öffentliches
Gewissen ermöglicht. - Korruption und Wirtschaft: Hier treten die verheerenden Auswirkungen
überall zutage: In Lateinamerika sind «Bürokratie und private Industrie in allen Ländern durch

<Zahlungen> eng verfilzt». In Italien sei die Korruption «zur Lebensform»' geworden. In der

Bundesrepubik werden die sich häufenden Fälle der Verwendung öffentlicher Gelder in privatem
oder Parteiinteresse noch als «Skandale» empfunden und dementsprechend gebrandmarkt...

Der zweite Teil behandelt die Korruption in der Sicht der Bibel Alten und Neuen Testaments.

Das Problem wird hier auf seine Wurzel zurückgeführt. Die Alternative heisst «Gott oder
Mammon».

Der Dritte Teil zeigt Korruption als «Herausforderung für die christliche Kirchen» auf. Der
Verfasser kommt zum Schluss: «Die Korruption hat viele Gesichter und tritt vermehrt in Zeiten
eines forcierten Kulturwandels auf, wenn die alten Werte nicht mehr gelten... Sie hat ihre

eigentliche Wurzel im Bösen und kommt nach den Worten Jesu <Aus dem Herzen des Menschern

(Mk 7,21) Die alten Kirchenlehrer benutzten deshalb den Begriff corruptio, um die Erbsünde
oder die Ursünde (peccatum originale) zu beschreiben. Diese spezielle Form des Sündenverständnisses

finden wir nur in der christlichen Lehre...»
Rennstichs Buch kommt zur rechten Zeit. Heute, wo die internationale Rechts- und

Wirtschaftsordnung sich in einer tiefen Krise befindet, ist die Kirche aufs äusserste herausgefordert.
Es musste einer kommen, um die Korruption als eine der Grundursachen der Krise aufzudecken
und als wesentliches Thema christlicher Ethik anzusprechen. Eduard Buess, Flüh

Timo Veijola, David - Gesammelte Studien zu den Davidüberlieferungen des Alten Testaments.

Schriften der Finnischen Exegetischen Gesellschaft, 52. Helsinki - Göttingen 1990, Finnische

Exegetische Gesellschaft und Verlag Vandenhoeck & Ruprecht. 184 S. broschiert.
Die in diesem gut gehefteten Band erhaltenen Aufsätze behandeln alle die Frühgeschichte des

israelitischen Königtums. Besonders wichtig sind für den Rezensenten unter den verschiedenen,
wiedergegebenen Aufsätzen, ihrer zwei: David und Meribbaal, und Salomo, der Erstgeborene
Bathschebas. In ersteren zeigt der Verfasser, dass Meribbaal höchstwahrscheinlich der Sohn und
nicht der Enkel Sauls gewesen ist; im zweiten bringt der Verfasser gute Argumente für die These

vor, nach der das erste Kind Davids und Bathschebas Salomo gewesen ist, so dass die Erzählung,
nach der das erste Kind gestorben sei, keinen historischen Wert hat.



378 Rezensionen

Überall bemerkt man beim Verfasser die akribischen Methoden der Göttinger Gruppe; sie

erreichen in diesen Analysen besonders gute Ergebnisse; ja, ich würde sagen, dass diese Aufsätze

geradezu einen guten Einstieg in diese Arbeitsmethoden bilden.
Auch die weiteren Aufsätze sind wichtig: David in Keila (1984), Theologische Erfahrungen

ohne theologische Sprache (1979), Die skandinavische traditionsgeschichtliche Forschung (1983),

Davidverheissung und Staatsvertrag (1983), The Witness in the Clouds (1988), und die Rezension

von D.M. Gunn, The Story of King David (1979).

Also ein gutes und nützliches Buch. J.A. Soggin, Rom



Andreas Urweider

Blick in den Alltag
Betrachtungen im SonntagsBlick
134 Seiten. Kartoniert, Fr. 24.80
ISBN 3-7245-0745-3
Erschienen im September 1991

Autor: Andreas Urweider ist 1946 in Meiringen als Sohn eines Weinhänd¬
lers und Schafzüchters geboren. Er studierte Theologie und war
darauf fast zehn Jahre Pfarrer in Guttannen. Heute wirkt er in
einer Bieler Kirchgemeinde. Seine Beiträge in Presse, Radio und
Fernsehen und sein Buch «Frühstücke. Zum neuen Tag» haben in
weitherum bekannt gemacht.

Inhalt: «Vor einigen Jahren hat mich die Redaktion des SonntagsBlick
angefragt, ob ich bereit sei, in ihrer Zeitung vierzehntäglich ein
Wort zum Sonntag zu schreiben. Es gehe doch darum, dass die
grossen Themen von Leben, Geburt und Tod alle Leute beschäftigten,

aber niemand fasse sie in Worte.
Auf dem Weg mit dieser Zeitung habe ich auch die kleinen Themen

nicht ausgelassen, denn sie sprechen so beredt wie die grossen.

Ich musste ständig wachsam sein, den Leuten zuhören und das
Wort der Schrift im Hinterkopf bewahren. In den Zufälligkeiten
unseres Alltags gibt es keinen anderen Sinn als den, den man
sucht. Und der Auftrag, ständig auf der Suche zu sein, hat mich
viele Wege geführt. Manchmal war ich nahe bei Menschen, manchmal

weit weg. Ich halte beides für wichtig. Und ich halte es für
wichtig, dass die Kirche, der Glaube, die Religion Rechenschaft
ablegen darüber, wo sie sind. Ob sie es wagen, in der Nähe zu sein,
oder fern bleiben.
Die vorliegenden Texte umfassen zwei Kirchenjahre. Das Kirchenjahr

hat seine eigenen Gezeiten, seine Lichter, sein Dunkel. Ich
respektiere es und habe erlebt, dass es mir hilft, mich selber und
ein wenig Welt um mich zu deuten. Ich verstehe denn auch diese
Tagebücher als deutlich subjektiv, persönlich, und gerade deshalb
vielleicht als sprechend.» Andreas Urweider im Vorwort

Kurztext: Mit seinen vierzehntäglichen Kolumnen im SonntagsBlick hat es
Andreas Urweider verstanden, auf neue Weise von den grossen
Themen Leben, Geburt und Tod, aber auch von den kleinen Themen

des Alltags zu reden.

Käufer: Menschen, die Antwort auf die Fragen unseres Daseins suchen.

Friedrich Reinhardt Verlag Basel



Werner Reiser

Der gute Sohn von Bethlehem

Legenden und Meditationen
92 Seiten. Kartoniert, Fr. 16.80
ISBN 3-7245-0739-9
Erschienen im September 1991

Autor: Werner Reiser wurde 1925 in Wald/Zürich geboren. Theologiestu¬
dium in der Schweiz. Assistent an der Universität Göttingen.
Gemeindepfarrer in Reinach/Aargau, Schaffhausen und bis 1990 am
Basler Münster. Lektor für Homiletik an der Universität Basel.
Dr. theol. h.c.

Inhalt: Wie die Legenden der drei bisherigen Sammlungen («Die drei
Gaben» 1973, «Der Geburtstag von Adam und Eva» 1978, «Der
verhaftete Friedensengel» 1985) variieren auch die meisten dieser
Erzählungen Geschehnisse um Weihnachten. Das Kind als Mitte
der Befreiung zieht religiöse, seelische, soziale und feministische
Kräfte an und setzt sie in neue Bewegung. Dasselbe gilt für die
Erzählung aus der Passionsgeschichte. Eine «Nicht-Legende»
verwendet legendenhafte Mittel zur nüchternen Darstellung der Realität.

Die gelockerte und oft heitere Weise vermag auf knappstem
Raum vielfältiges menschliches Leben zu entfalten.
Beigefügte Meditationstexte zur Passion und zum Advent sind wie
die Legenden für den gottesdienstlichen Gebrauch oder zu
musikalischen Aufführungen entstanden und werden gewiss wie bisher
von vielen für ähnliche Anlässe in Dienst genommen werden.

Kurztext: Auch diese neuesten Legenden kreisen weitgehend um Weihnach¬
ten, wobei religiöse, seelische, soziale und feministische Anliegen
aufgegriffen werden. Ernste und heitere Erzählweise widerspiegelt
die Botschaft der Befreiung. Beigefügte Meditations- und andere
Texte beziehen sich auf den Passions- und Advents-Zyklus.

Käufer: An der zeitgenössischen und aufgeschlossenen Umsetzung des

Evangeliums interessierte Leserinnen, Theologinnen und
Katechetinnen aller Konfessionen. Sehr geeignet zum Vorlesen, Umarbeiten

und Gestalten in Familie, Schule und Kirche.

Friedrich Reinhardt Verlag Basel


	Rezensionen

