
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 4

Artikel: Ein Zeuge der Gnade : Donald M. Baillie

Autor: Mili Lochman, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

Die Tränen von St. Andrews

Im Zusammenhang mit St. Andrews habe ich oft an den Satz denken
müssen: Man muss zweimal weinen - einmal, wenn man kommen soll, und
zum zweitenmal, wenn man gehen muss. Dies war jedenfalls meine persönliche

Erfahrung. Es war nicht mein Plan und Wunsch, nach St. Andrews zum
Studium zu gehen. Als 1946 die traditionellen Beziehungen zwischen der
Church of Scotland und den tschechischen Protestanten, wieder aufgenommen

werden konnten, wurde mir zu meiner dankbaren Freude ein Stipendium

an einer der schottischen Universitäten angeboten. Es war mein
Wunsch, nach Edinburgh zu gehen. Das New College war in der Tschechoslowakei

viel besser bekannt als die älteste der schottischen Universitäten.
Doch aus Versehen wurden die Namen der Stipendiaten verwechselt, und
ich wurde nach St. Andrews geschickt.

Lange musste ich deswegen nicht «weinen». Buchstäblich vom ersten

Augenblick an haben mich die Stadt und die Universität für sich gewonnen.
Die Schönheit der grau-steinigen Stadt mit dem ständig präsenten Meer im
Hintergrund faszinierten mich. Und die Universität mit ihren alten, doch
höchst lebendigen Traditionen, wurde mir schnell zur aima mater. Vor allem
die intensive Gemeinschaft im theologischen St. Mary's College erwies sich
als wirkliche geistige Heimat. Die Zeit war besonders günstig. Zum erstenmal

wurden die durch den Krieg beschränkten Möglichkeiten des Austausches

zwischen Studierenden aus verschiedenen Nationen wieder möglich -
und wir jungen Menschen ergriffen eifrig diese neue Chance. Alles schien zu
blühen. So wurde mein St. Andrews-Jahr zu einem der glücklichsten Jahre
meines Lebens.

In der Schwäche stark

Ich denke dankbar an meine Mitstudenten in St. Mary's und auch an
andere, etwa in der damals sehr lebendigen SCM-Gruppe. Die meisten
kannte ich persönlich, mit manchen blieb ich für Jahrzehnte in persönlicher
Freundschaft verbunden. Stellvertretend nenne ich nur zwei Namen der
bereits Verstorbenen: Donald Mathers, später Theologieprofessor in Kanada,

und John Lester, später Landpfarrer in der Nähe von Dundee. Der
leidenschaftliche Austausch mit ihnen und anderen bleibt mir in guter
Erinnerung.



Jan Milic Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie 359

Die prägende Bedeutung für das akademische Leben haben natürlich die
Lehrenden. Und auch da waren wir privilegiert. Die Namen sprechen für
sich: Principal G.S. Duncan, die Professoren Dickie, Forrester, Honey-
man... Vor allem jedoch wurde für mich Donald M. Baillie bestimmend.
Nicht nur deshalb, weil mein eigenes Interesse auf dem Gebiet der systematischen

Theologie lag. Abgesehen davon wirkte auf uns alle der stille, fast
scheue Lehrer mit ganz besonderer Anregungs- und Anziehungskraft. Es

war eine andere Art der Anziehung als bei den meisten anderen zeitgenössischen

grossen Theologen. Auch davon haben wir in St. Andrews einige
«Kostproben» erhalten. Zwei von den berühmtesten Theologen der Zeit
haben uns besucht. Unvergesslich für mich etwa der Tag, an welchem Reinhold

Niebuhr wie eine intellektuelle Bombe in St. Mary's einschlug. Begeistert

sind wir auch den Gifford-Lectures von Emil Brunner gefolgt. Die
beiden Koryphäen faszinierten durch die eindringliche Brillanz ihrer
Denkweisen und Präsentationen, im Falle von Brunner darüber hinaus durch die
Bereitschaft, sich immer wieder in eingehenden Gesprächen den Rückfragen

der Studierenden zu stellen.
Donald Baillie zeichnete sich kaum durch solche blendenden Eigenschaften

aus. Er wirkte in seiner Erscheinung und in seinem Vortrag eher
zurückhaltend, ohne jedes die Zuhörer mitreissende, überwältigende Pathos. Er
setzte nie seine Person in die Mitte der akademischen Szene. Er zog
vielmehr unsere Aufmerksamkeit auf die von ihm vertretene theologische
«Sache» - und auch die präsentierte er ohne alle Mittel der äusserlichen
«Attraktivität» in einer sorgfältig durchformulierten Schlichtheit. Nicht dass er
sich in diesem Verzicht auf äussere Effekte mit seiner persönlichen Überzeugung

hinter dem Stoff «versteckt» hätte. Es war in seinem Unterricht un-
überhörbar klar, dass er das Vorgetragene keineswegs aus «zweiter Hand»
oder als Pflichtübung «tradierte», sondern dass er zum Inhalt seiner Lehre
aus persönlicher Entscheidung und in der entsprechenden «Anstrengung des

Begriffs» stand. Gerade darin wurde er uns glaubwürdig. Wir haben den
scheuen Lehrer übrigens auch immer wieder in seinen Andachten und im
Gottesdienst erlebt. Beides, das nüchterne dogmatische Kolleg und die im
gottesdienstlichen Leben spürbare Frömmigkeit, ergänzten sich und bildeten

in ihrer Ganzheit das Geheimnis der stillen Kraft und Ausstrahlung von
D.M. Baillie.

Dass er schon auf den ersten Blick spürbar mit physischer Gefährdung zu
ringen hatte, erhöhte noch seine Wirkung. Die paradoxe Wahrheit des

paulinischen Wortes «Denn wenn ich schwach bin, dann bin ich stark»
(II Kor 12,10) wurde in meinem Erfahrungsbereich von wenigen so überzeugend

vorgelebt wie bei diesem St. Andrews-Lehrer. Unvergesslich bleibt mir



360 Jan Milic Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

bereits die erste Begegnung mit ihm. Seine erste Vorlesung konnte wegen
seiner Erkrankung nicht an der Universität stattfinden. Er war ans Bett
gebunden. Doch er sagte den Anlass nicht ab, sondern lud uns ein, seinem

Kolleg in seinem Haus zu folgen. Erstaunliche Szene: Studenten um das Bett
des Lehrers versammelt. Eine akademische Ausnahmesituation. Doch gerade

darin wurde der Ernst der «Sache» und die persönliche Hingabe des

Lehrers an diese Sache und an seine Studenten anschaulich manifestiert.

Geheimnis der Inkarnation

Was den Inhalt der Vorlesungen betrifft (in der Arbeitsgemeinschaft
haben wir die Westminster-Confession diskutiert), so hatten wir in unserem
Jahr das Glück, dass Professor Baillie gerade seine Christologie und Soterio-
logie vortrug. Dies war das Herzstück seiner Dogamtik. Er legte uns die

Hauptkapitel vor, welche später in seinem bis heute sehr lesenswerten

Hautpwerk God Was In Christ erschienen. Für uns Studenten waren diese

Vorlesungen ausserordentlich hilfreich. Sie boten in knapper, doch keineswegs

simplifizierter Form die wesentliche Übersicht über zentrale christolo-
gische Fragen. Sie taten dies mit spürbarem Respekt vor den Leistungen der
Dogmengeschichte, aber im zeitgenössischen theologischen Zusammenhang.

Hier konnte man Wesentliches lernen oder festigen. Ich denke etwa
an seinen überzeugenden Versuch, der zeitgenössischen Christologie einen
begehbaren Weg zwischen der Scylla des Doketismus einerseits und der
Charybdis eines modernistischen Historismus andererseits zu bahnen. Bis
heute - auch wenn die leidenschaftlichen Debatten über die «neue Suche
nach dem historischen Jesus» erst später aufbrachen - für eine verantwortbare

christologische Orientierung wegweisend und aktuell. Oder ich denke
an sein Ringen mit der grossen soteriologischen Fragestellung «Cur Deus
homo». Bis heute klingt mir in den Ohren auch sein Plädoyer für eine
trinitarische Theologie, in welchem er mir auch den Zugang zu der für ihn
ökumenisch anregenden anglikanischen Theologie erschlossen hat.

Die schöpferische Spannung, die die Vorlesung von D. M. Baillie bei uns
hervorrief, führte zu Nach- und Rückfragen an ihn. Er hat diese Fragen nicht
provoziert, doch geduldig ertragen und ernst genommen. Ich habe diese
Chance besonders rege ergriffen, indem ich den Vortragenden mit studentischem

Eifer mit meinen «Bedenken» «bedrängte».
Das bezog sich vor allem auf den Gedanken, an welchem Baillie persönlich

besonders gelegen war: auf den Gedanken vom «Paradoxon der Gnade»
als dem Schlüssel zum Verständnis des Paradoxes der Inkarnation. Nach



Jan Milic Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie 361

Baillie können wir Christen nachvollziehen, was Paulus über sein Glaubensleben

- selbst und gerade über Fragmente eines «gelungenen Lebens» - bekennt:
«Doch nicht ich, sondern die Gnade Gottes in mir» (I Kor 15,10). Das führte
ihn dann zum Schluss, «that this paradox in its fragmentary form in our own
Christian lives is a reflection of that perfect union of God and man in the
Incarnation on which our whole Christian life depends, and may therefore be

our best clue to the understanding of it» (God Was In Christ, 117).

Ich möchte die pädagogische Bedeutung dieser Überlegung keineswegs
bestreiten, doch ich wagte zugleich (und wage bis heute) den Zweifel, ob
solche Überlegungen der Einmaligkeit und Souveränität der Inkarnation
wirklich gerecht werden können. Verführen sie nicht dazu, in solcher
Verknüpfung mit allgemein christlicher Erfahrung das biblisch-christologische
«God Was In Christ» auf der anthropologischen Ebene zu relativieren? Kurz
nach dem Erscheinen des Buches habe ich später in einer positiven und
ausführlichen tschechischen Rezension die Fragen von damals in die Frage
zusammengefasst, ob das, was wir Christen in unserem Leben vom Paradox
der Gnade erleben, nicht eher eine unvollkommene Analogie zum Leben
des Menschen Jesus darstellen könnte, als zum eigentlichen Paradox der
Inkarnation in seiner letzten Tiefe: zur Fleischwerdung Gottes.

Es waren offensichtlich «barthianische» Rückfragen (obwohl ich bei
Barth erst nach St. Andrews studieren durfte), die ich in immer neuen
Variationen dem Lehrer vorzulegen versuchte. Er nahm sie immer mit
grosser Geduld auf, blieb jedoch bei seiner Sicht. In jedem Falle: Er war mir
wegen meines Aufbegehrens nie gram oder gar böse. Nach dem Ende des

Studiums stellte er mir ein Zeugnis aus, das mich durch sein Wohlwollen
geradezu beschämte. Und vor allem: Nach Jahren, bereits nach seinem Tod,
habe ich erfahren, dass er sich über mein Geschick in meinem Heimatland,
das einige Monate nach meinem Abschied von St. Andrews stalinistisch
dominiert wurde, Sorgen machte und mir ausrichten liess, sollte ich
bedrängt werden und flüchten können, würde er dafür sorgen, dass ich in
Schottland Zuflucht und eine sinnvolle Aufgabe finden könnte. Die Treue
des Lehrers selbst aufmüpfigen Schülern gegenüber wurde dadurch
eindrücklich dokumentiert.

Lebendiges Vermächtnis

Sollte ich im Abstand von 45 Jahren fragmentarisch zusammenfassen,
was für mich vom Vermächtnis meines Lehrers lebendig bleibt und was mich
in den Jahrzehnten meiner Lehraufgaben in Prag, New York, Basel und an



362 Jan Milic Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

vielen anderen Lehrstätten mitgetragen hat, so würde ich (keineswegs
erschöpfend) drei Gesichtspunkte skizzieren.

1. Meine zentrale Lebensaufgabe im akademischen und ökumenischen
Horizont war die Systematische Theologie. Man kann diese theologische
Disziplin auf verschiedene Weise anpacken. Ich hatte immer recht
unterschiedliche Vorbilder solcher Arbeit vor Augen. Es ist möglich, konzentriert
und systematisch auf einer durchdachten Basis Schritt für Schritt ein
«Lehrgebäude» der Dogmatik aufzubauen zu versuchen. So ist es in unserer Zeit
(wenn auch hier fragmentarisch) meinem Basler Lehrer Karl Barth
unvergleichlich gelungen. Wir treffen jedoch auch systematische Theologen, die
nicht so sehr das Ganze, sondern einige spezielle Fragenkomplexe monographisch

erforschen und behandeln. Ich denke etwa an Reinhold Niebuhr.
Und es gibt Systematiker, die sich in Auseinandersetzungen mit den
Herausforderungen der Zeit geradezu verzehren, und nur am Rande des lebendigen
Prozesses ihre Werke entwerfen. Ich denke an meinen Prager Lehrer Josef
L. Hromâdka.

Wo bleibt unter diesen Möglichkeiten Platz für einen Denker wie Donald
M. Baillie? Ich meine, der bescheidene, doch bedeutende Platz: Systematische

Theologie als Versuch, sich auf das Wesentliche zu konzentrieren und
darauf die Aufmerksamkeit der durch gerade aktuelle, oft kurzatmige
Fragestellungen zerstreuten Studierenden zu lenken. Das bedeutet keinen
dogmatischen Minimalismus. Der Reichtum und die Vielfalt alter und neuer
dogmatischer Themen darf nicht ignoriert werden. Sie sind aufzuarbeiten
und zu respektieren. Doch die Verantwortung des Dogmatikers besteht
nicht darin, möglichst über alles, was in der Dogmengeschichte oder in der
gegenwärtigen Diskussion vorkommt, mit allen Windungen und Wendungen

zu berichten, sondern - auch mit der Kunst des Auslassens - den
orientierenden Ausblick aufs Wesentliche für die Studierenden freizulegen.
Hier müssen Prioritäten gesetzt werden. Dies ist riskant und muss verantwortet

werden - im doppelten Bezug des Dogmatikers: in Verantwortung
vor der biblischen Botschaft und den Herausforderungen der Zeit.

Diesen Weg habe ich in meinem Unterricht meistens gewählt. Die
konzentrierte Beschäftigung mit Grundtexten des Glaubens - den Zehn
Geboten, dem Apostolischen Glaubensbekenntnis und dem Unser Vater
- wurde mir im aktuellen Kontext unserer Zeit zur Priorität. Rückblik-
kend darf ich sagen: Donald Baillie war nicht der einzige Lehrer, der mich
dazu durch sein persönliches Beispiel ermutigte. Doch war er in seiner
Art der konzentrierten dogmatischen Arbeit, wie sie in God Was In Christ
exemplarisch vorliegt, zum leuchtenden und wie ich hoffe prägenden
Vorbild geworden.



Jan Milic Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie 363

2. Donald M. Baillie ist mir ein exemplarischer Theologe in seinem
Vertrauen zur «klassischen Linie der Christenheit» (um einen Ausdruck meines

Prager Lehrers J.L. Hromadka zu gebrauchen). Christliche Theologiegeschichte

lässt sich nie auf «eine Linie» reduzieren. Es gibt, Gott sei Dank,
viele Linien des theologischen Denkens. Doch nicht alle sind von gleichem
Gewicht. Es gibt schon eine «klassische Linie» im reformatorischen Sinne.
Die soll nicht ausser acht gelassen werden, auch wenn man in dieser oder
jener Hinsicht neue Wege sucht und suchen muss. In Baillies Vorlesungen
wurden wir angeführt, uns auf die altkirchliche Christologie um das Chalce-
donense und Athanasius, die Kirchenväter des Mittelalters wie Augustin
und Anselm, die Reformatoren, vor allen Calvin, und natürlich die ökumenischen

Zeitgenossen wie Barth, Brunner, Niebuhr, Hodgson... gründlich
einzulassen.

Dies war und ist keine Selbstverständlichkeit - übrigens auch gerade für
D.M. Baillie nicht. Sein Herz war nicht «von Hause aus» bei dieser klassischen

Linie. In streng calvinistischem Haus seiner Jugend erzogen, wurde er als

Student desto schmerzlicher den Anfechtungen der eher säkularisierten Kultur
innerhalb der Universität ausgesetzt. Er machte sich die Bewältigung der

Spannungen nach dem Zeugnis seines Bruders keineswegs leicht. «Donald was
afterwards to be a valiant defender of the faith... but he had to pass through a

long struggle from which only slowly he was able to emerge» (John Baillie,
Donald: A Brother's Impression, in: Theology of the Sacraments, 20).

Seine ersten Bemühungen waren verständlicherweise apologetisch orientiert.

Doch sein Weg führte zielbewusst weiter. Und weiter hiess: zur zentralen

kirchlichen Lehre, so wie dies auch sein langjähriger, treuer pastoraler
Dienst nahelegte. Noch einmal das Zeugnis von John Baillie: «In his latter
years Donald frequently confessed to me that the focus of his interest had

gradually moved onwards from the more general problems of what is usally
called the philosophy of religion, such as had formerly occupied him, to the
detail of Christian dogmatics» {op. cit. 28). Doch auf diesem Weg zum
Zentrum gab es keinen Bruch: Tiefes Verständnis für die Mühe des modernen

Menschen mit manchen Themen der Dogmatik blieb im Hintergrund
seiner dogmatischen Ausführungen. Gerade dies stärkte die Glaubwürdigkeit

seiner positiven Dogmatik. Auch darin wurde er uns, mehr als andere,
zum orientierenden Vorbild.

3. Anregend bleibt mir D. M. Baillie auch in seiner dialektischen Verbindung

der Treue seinem kirchlichen und kulturellen Ursprung gegenüber mit
wahrhaft ökumenischer Offenheit. In ihm stand vor mir, unverwechselbar,
ein schottischer «divine». Vielleicht schon in seiner physischen Erscheinung,
vor allem aber: in seiner unmissverständlichen Verankerung im Erbe der



364 Jan Milic Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

schottischen Theologie und Kirche. Gerne machte er uns mit dem Denken
seiner Lehrer, vor allem H. R. Mackintoshs, bekannt. Und am Ringen seiner
Kirche in der Gegenwart, vor allem an den Erneuerungsbewegungen wie
Iona Community oder Student Christian Movement nahm er regen Anteil.

Doch dabei war Baillie für andere Typen der theologischen Überlieferung
und für die ökumenische Bewegung aufgeschlossen. Ihm verdanke ich den

Anstoss, mich mit der anglikanischen Tradition, auf dem Kontinent wenig
bekannt, eingehender zu befassen. Beeindruckend war für mich auch seine
Aufmerksamkeit und Fairness in der Begegnung mit der kontinentalen, vor
allem deutschsprachigen Theologie. Ihre grossen Namen: Barth, Brunner,
Bultmann waren in seinen Vorlesungen präsent. Er sah sie durchaus kritisch,
doch nie in der verzerrten Art und Weise, wie ich es in St. Andrews hie und
da erfahren musste. Für ihn war Karl Barth nie ein theologischer Extremist.
Er sprach nie vom «Barthian Onslaught» in Theologie und Kirche.

So habe ich von D.M. Baillie auch das gelernt (oder vielleicht besser:

wurde ich von ihm in meiner in Prag gewonnenen Erkenntnis gestärkt):
Ökumenisch verantwortbare Theologie bewährt sich in der Treue dem eigenen

kirchengeschichtlichen und kulturellen Standort gegenüber, doch
zugleich in der Bemühung, auch anderen, selbst fremden Stimmen ihr Recht
und ihre Relevanz zu lassen. Dies kam mir nicht nur in meiner akademischen
Lehre zugute, sondern auch in der langjährigen Mitarbeit in der Kommission

des World Council of Churches for Faith and Order - in welcher
übrigens auch D.M. Baillie einst die schottischen Kirchen vertreten hatte.

*

In meinem Arbeitszimmer blicke ich seit Jahrzehnten auf einige wenige
Photographien von Menschen, denen ich auf meinem theologischen Weg
besonders dankbar bin. Neben meinen Prager Lehrern und Freunden wie
J.L. Hromâdka, J.B.Soucek und dem Philosophen Jan Patocka, neben
meinem unvergesslichen Basler Lehrer Karl Barth auch ein Bild aus Schottland:

D.M. Baillie. Es ist ein besonders schönes Bild: Unser Lehrer steht
inmitten einer schottischen Landschaft, am schottischen Loch, umgeben von
den Hügeln der Highlands. Jemand hat dieses Photo als «Sinnbild der
Inkarnation» bezeichnet. Mich erinnert das Bild symbolisch eher an das

«Paradox der Gnade»: ein in Ausdruck und Erscheinung unauffälliger
Mensch, der nicht auf sich selbst, sondern vielmehr auf den «Hintergrund»
von Gottes Natur und Gnade hinweist - gerade darin jedoch persönlich
überzeugend den Weg weist. Ein Zeuge der Gnade. «A grace-ful man.»

Jan Milic Lochman, Basel


	Ein Zeuge der Gnade : Donald M. Baillie

