Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 4

Artikel: Ein Zeuge der Gnade : Donald M. Baillie
Autor: Mili Lochman, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

Die Trinen von St. Andrews

Im Zusammenhang mit St. Andrews habe ich oft an den Satz denken
miissen: Man muss zweimal weinen — einmal, wenn man kommen soll, und
zum zweitenmal, wenn man gehen muss. Dies war jedenfalls meine personli-
che Erfahrung. Es war nicht mein Plan und Wunsch, nach St. Andrews zum
Studium zu gehen. Als 1946 die traditionellen Beziehungen zwischen der
Church of Scotland und den tschechischen Protestanten. wieder aufgenom-
men werden konnten, wurde mir zu meiner dankbaren Freude ein Stipen-
dium an einer der schottischen Universititen angeboten. Es war mein
Wunsch, nach Edinburgh zu gehen. Das New College war in der Tschecho-
slowakei viel besser bekannt als die dlteste der schottischen Universititen.
Doch aus Versehen wurden die Namen der Stipendiaten verwechselt, und
ich wurde nach St. Andrews geschickt.

Lange musste ich deswegen nicht «weinen». Buchstédblich vom ersten
Augenblick an haben mich die Stadt und die Universitit fiir sich gewonnen.
Die Schonheit der grau-steinigen Stadt mit dem stéindig prisenten Meer im
Hintergrund faszinierten mich. Und die Universitédt mit ihren alten, doch
hochst lebendigen Traditionen, wurde mir schnell zur alma mater. Vor allem
die intensive Gemeinschaft im theologischen St. Mary’s College erwies sich
als wirkliche geistige Heimat. Die Zeit war besonders giinstig. Zum ersten-
mal wurden die durch den Krieg beschrinkten Moglichkeiten des Austau-
sches zwischen Studierenden aus verschiedenen Nationen wieder moglich —
und wir jungen Menschen ergriffen eifrig diese neue Chance. Alles schien zu
blithen. So wurde mein St. Andrews-Jahr zu einem der gliicklichsten Jahre
meines Lebens.

In der Schwiche stark

Ich denke dankbar an meine Mitstudenten in St. Mary’s und auch an
andere, etwa in der damals sehr lebendigen SCM-Gruppe. Die meisten
kannte ich personlich, mit manchen blieb ich fiir Jahrzehnte in persénlicher
Freundschaft verbunden. Stellvertretend nenne ich nur zwei Namen der
bereits Verstorbenen: Donald Mathers, spéter Theologieprofessor in Kana-
da, und John Lester, spiter Landpfarrer in der Ndhe von Dundee. Der
leidenschaftliche Austausch mit ihnen und anderen bleibt mir in guter Erin-
nerung.



Jan Mili¢ Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie 359

Die priagende Bedeutung fiir das akademische Leben haben natiirlich die
Lehrenden. Und auch da waren wir privilegiert. Die Namen sprechen fiir
sich: Principal G.S. Duncan, die Professoren Dickie, Forrester, Honey-
man... Vor allem jedoch wurde fiir mich Donald M. Baillie bestimmend.
Nicht nur deshalb, weil mein eigenes Interesse auf dem Gebiet der systema-
tischen Theologie lag. Abgesehen davon wirkte auf uns alle der stille, fast
scheue Lehrer mit ganz besonderer Anregungs- und Anziehungskraft. Es
war eine andere Art der Anziehung als bei den meisten anderen zeitgenossi-
schen grossen Theologen. Auch davon haben wir in St. Andrews einige
«Kostproben» erhalten. Zwei von den berithmtesten Theologen der Zeit
haben uns besucht. Unvergesslich fiir mich etwa der Tag, an welchem Rein-
hold Niebuhr wie eine intellektuelle Bombe in St. Mary’s einschlug. Begei-
stert sind wir auch den Gifford-Lectures von Emil Brunner gefolgt. Die
beiden Koryphien faszinierten durch die eindringliche Brillanz ihrer Denk-
weisen und Prisentationen, im Falle von Brunner dariiber hinaus durch die
Bereitschaft, sich immer wieder in eingehenden Gesprichen den Riickfra-
gen der Studierenden zu stellen.

Donald Baillie zeichnete sich kaum durch solche blendenden Eigenschaf-
ten aus. Er wirkte in seiner Erscheinung und in seinem Vortrag eher zuriick-
haltend, ohne jedes die Zuhorer mitreissende, iiberwéltigende Pathos. Er
setzte nie seine Person in die Mitte der akademischen Szene. Er zog viel-
mehr unsere Aufmerksamkeit auf die von ihm vertretene theologische «Sa-
che» — und auch die prisentierte er ohne alle Mittel der dusserlichen «At-
traktivitdt» in einer sorgfiltig durchformulierten Schlichtheit. Nicht dass er
sich in diesem Verzicht auf dussere Effekte mit seiner personlichen Uberzeu-
gung hinter dem Stoff «versteckt» hitte. Es war in seinem Unterricht un-
tiberhorbar klar, dass er das Vorgetragene keineswegs aus «zweiter Hand»
oder als Pflichtiibung «tradierte», sondern dass er zum Inhalt seiner Lehre
aus personlicher Entscheidung und in der entsprechenden «Anstrengung des
Begriffs» stand. Gerade darin wurde er uns glaubwiirdig. Wir haben den
scheuen Lehrer iibrigens auch immer wieder in seinen Andachten und im
Gottesdienst erlebt. Beides, das niichterne dogmatische Kolleg und die im
gottesdienstlichen Leben spiirbare Frommigkeit, erginzten sich und bilde-
ten in ihrer Ganzheit das Geheimnis der stillen Kraft und Ausstrahlung von
D.M. Baillie.

Dass er schon auf den ersten Blick spiirbar mit physischer Gefihrdung zu
ringen hatte, erhdhte noch seine Wirkung. Die paradoxe Wahrheit des
paulinischen Wortes «Denn wenn ich schwach bin, dann bin ich stark»
(I Kor 12,10) wurde in meinem Erfahrungsbereich von wenigen so iiberzeu-
gend vorgelebt wie bei diesem St. Andrews-Lehrer. Unvergesslich bleibt mir



360 Jan Mili¢ Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

bereits die erste Begegnung mit ihm. Seine erste Vorlesung konnte wegen
seiner Erkrankung nicht an der Universitit stattfinden. Er war ans Bett
gebunden. Doch er sagte den Anlass nicht ab, sondern lud uns ein, seinem
Kolleg in seinem Haus zu folgen. Erstaunliche Szene: Studenten um das Bett
des Lehrers versammelt. Eine akademische Ausnahmesituation. Doch gera-
de darin wurde der Ernst der «Sache» und die persénliche Hingabe des
Lehrers an diese Sache und an seine Studenten anschaulich manifestiert.

Geheimnis der Inkarnation

Was den Inhalt der Vorlesungen betrifft (in der Arbeitsgemeinschaft
haben wir die Westminster-Confession diskutiert), so hatten wir in unserem
Jahr das Gliick, dass Professor Baillie gerade seine Christologie und Soterio-
logie vortrug. Dies war das Herzstiick seiner Dogamtik. Er legte uns die
Hauptkapitel vor, welche spéter in seinem bis heute sehr lesenswerten
Hautpwerk God Was In Christ erschienen. Fiir uns Studenten waren diese
Vorlesungen ausserordentlich hilfreich. Sie boten in knapper, doch keines-
wegs simplifizierter Form die wesentliche Ubersicht iiber zentrale christolo-
gische Fragen. Sie taten dies mit spiirbarem Respekt vor den Leistungen der
Dogmengeschichte, aber im zeitgendssischen theologischen Zusammen-
hang. Hier konnte man Wesentliches lernen oder festigen. Ich denke etwa
an seinen iiberzeugenden Versuch, der zeitgendssischen Christologie einen
begehbaren Weg zwischen der Scylla des Doketismus einerseits und der
Charybdis eines modernistischen Historismus andererseits zu bahnen. Bis
heute — auch wenn die leidenschaftlichen Debatten iiber die «neue Suche
nach dem historischen Jesus» erst spiter aufbrachen — fiir eine verantwort-
bare christologische Orientierung wegweisend und aktuell. Oder ich denke
an sein Ringen mit der grossen soteriologischen Fragestellung «Cur Deus
homo». Bis heute klingt mir in den Ohren auch sein Plddoyer fiir eine
trinitarische Theologie, in welchem er mir auch den Zugang zu der fiir ihn
Okumenisch anregenden anglikanischen Theologie erschlossen hat.

Die schopferische Spannung, die die Vorlesung von D. M. Baillie bei uns
hervorrief, fiihrte zu Nach- und Riickfragen an ihn. Er hat diese Fragen nicht
provoziert, doch geduldig ertragen und ernst genommen. Ich habe diese
Chance besonders rege ergriffen, indem ich den Vortragenden mit studenti-
schem Eifer mit meinen «Bedenken» «bedréngte».

Das bezog sich vor allem auf den Gedanken, an welchem Baillie person-
lich besonders gelegen war: auf den Gedanken vom «Paradoxon der Gnade»
als dem Schliissel zum Verstdndnis des Paradoxes der Inkarnation. Nach



Jan Mili¢ Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie 361

Baillie konnen wir Christen nachvollziehen, was Paulus iiber sein Glaubensle-
ben —selbst und gerade iiber Fragmente eines «gelungenen Lebens» — bekennt:
«Doch nicht ich, sondern die Gnade Gottes in mir» (I Kor 15,10). Das fiihrte
ihn dann zum Schluss, «that this paradox in its fragmentary form in our own
Christian lives is a reflection of that perfect union of God and man in the
Incarnation on which our whole Christian life depends, and may therefore be
our best clue to the understanding of it» (God Was In Christ, 117).

Ich méchte die padagogische Bedeutung dieser Uberlegung keineswegs
bestreiten, doch ich wagte zugleich (und wage bis heute) den Zweifel, ob
solche Uberlegungen der Einmaligkeit und Souverinitit der Inkarnation
wirklich gerecht werden konnen. Verfiihren sie nicht dazu, in solcher Ver-
kniipfung mit allgemein christlicher Erfahrung das biblisch-christologische
«God Was In Christ» auf der anthropologischen Ebene zu relativieren? Kurz
nach dem Erscheinen des Buches habe ich spiter in einer positiven und
ausfiihrlichen tschechischen Rezension die Fragen von damals in die Frage
zusammengefasst, ob das, was wir Christen in unserem Leben vom Paradox
der Gnade erleben, nicht eher eine unvollkommene Analogie zum Leben
des Menschen Jesus darstellen konnte, als zum eigentlichen Paradox der
Inkarnation in seiner letzten Tiefe: zur Fleischwerdung Gottes.

Es waren offensichtlich «barthianische» Riickfragen (obwohl ich bei
Barth erst nach St. Andrews studieren durfte), die ich in immer neuen
Variationen dem Lehrer vorzulegen versuchte. Er nahm sie immer mit
grosser Geduld auf, blieb jedoch bei seiner Sicht. In jedem Falle: Er war mir
wegen meines Aufbegehrens nie gram oder gar bose. Nach dem Ende des
Studiums stellte er mir ein Zeugnis aus, das mich durch sein Wohlwollen
geradezu beschdmte. Und vor allem: Nach Jahren, bereits nach seinem Tod,
habe ich erfahren, dass er sich iiber mein Geschick in meinem Heimatland,
das einige Monate nach meinem Abschied von St. Andrews stalinistisch
dominiert wurde, Sorgen machte und mir ausrichten liess, sollte ich be-
driangt werden und fliichten kénnen, wiirde er dafiir sorgen, dass ich in
Schottland Zuflucht und eine sinnvolle Aufgabe finden kdnnte. Die Treue
des Lehrers selbst aufmiipfigen Schiilern gegeniiber wurde dadurch ein-
driicklich dokumentiert.

Lebendiges Vermdchtnis
Sollte ich im Abstand von 45 Jahren fragmentarisch zusammenfassen,

was fiir mich vom Verméchtnis meines Lehrers lebendig bleibt und was mich
in den Jahrzehnten meiner Lehraufgaben in Prag, New York, Basel und an



362 Jan Mili¢ Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

vielen anderen Lehrstitten mitgetragen hat, so wiirde ich (keineswegs er-
schopfend) drei Gesichtspunkte skizzieren.

1. Meine zentrale Lebensaufgabe im akademischen und 6kumenischen
Horizont war die Systematische Theologie. Man kann diese theologische
Disziplin auf verschiedene Weise anpacken. Ich hatte immer recht unter-
schiedliche Vorbilder solcher Arbeit vor Augen. Es ist moglich, konzentriert
und systematisch auf einer durchdachten Basis Schritt fiir Schritt ein «Lehr-
gebdude» der Dogmatik aufzubauen zu versuchen. So ist es in unserer Zeit
(wenn auch hier fragmentarisch) meinem Basler Lehrer Karl Barth unver-
gleichlich gelungen. Wir treffen jedoch auch systematische Theologen, die
nicht so sehr das Ganze, sondern einige spezielle Fragenkomplexe monogra-
phisch erforschen und behandeln. Ich denke etwa an Reinhold Niebuhr.
Und es gibt Systematiker, die sich in Auseinandersetzungen mit den Heraus-
forderungen der Zeit geradezu verzehren, und nur am Rande des lebendigen
Prozesses ihre Werke entwerfen. Ich denke an meinen Prager Lehrer Josef
L. Hroméadka.

Wo bleibt unter diesen Moglichkeiten Platz fiir einen Denker wie Donald
M. Baillie? Ich meine, der bescheidene, doch bedeutende Platz: Systemati-
sche Theologie als Versuch, sich auf das Wesentliche zu konzentrieren und
darauf die Aufmerksamkeit der durch gerade aktuelle, oft kurzatmige Fra-
gestellungen zerstreuten Studierenden zu lenken. Das bedeutet keinen dog-
matischen Minimalismus. Der Reichtum und die Vielfalt alter und neuer
dogmatischer Themen darf nicht ignoriert werden. Sie sind aufzuarbeiten
und zu respektieren. Doch die Verantwortung des Dogmatikers besteht
nicht darin, moglichst iiber alles, was in der Dogmengeschichte oder in der
gegenwirtigen Diskussion vorkommt, mit allen Windungen und Wendun-
gen zu berichten, sondern — auch mit der Kunst des Auslassens — den
orientierenden Ausblick aufs Wesentliche fiir die Studierenden freizulegen.
Hier miissen Prioritdten gesetzt werden. Dies ist riskant und muss verant-
wortet werden — im doppelten Bezug des Dogmatikers: in Verantwortung
vor der biblischen Botschaft und den Herausforderungen der Zeit.

Diesen Weg habe ich in meinem Unterricht meistens gewéhlt. Die
konzentrierte Beschiftigung mit Grundtexten des Glaubens — den Zehn
Geboten, dem Apostolischen Glaubensbekenntnis und dem Unser Vater
— wurde mir im aktuellen Kontext unserer Zeit zur Prioritédt. Riickblik-
kend darf ich sagen: Donald Baillie war nicht der einzige Lehrer, der mich
dazu durch sein personliches Beispiel ermutigte. Doch war er in seiner
Art der konzentrierten dogmatischen Arbeit, wie sie in God Was In Christ
exemplarisch vorliegt, zum leuchtenden und wie ich hoffe prigenden
Vorbild geworden.



Jan Mili¢ Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie 363

2. Donald M. Baillie ist mir ein exemplarischer Theologe in seinem Ver-
trauen zur «klassischen Linie der Christenheit» (um einen Ausdruck meines
Prager Lehrers J.L. Hromédka zu gebrauchen). Christliche Theologiege-
schichte ldsst sich nie auf «eine Linie» reduzieren. Es gibt, Gott sei Dank,
viele Linien des theologischen Denkens. Doch nicht alle sind von gleichem
Gewicht. Es gibt schon eine «klassische Linie» im reformatorischen Sinne.
Die soll nicht ausser acht gelassen werden, auch wenn man in dieser oder
jener Hinsicht neue Wege sucht und suchen muss. In Baillies Vorlesungen
wurden wir angefiihrt, uns auf die altkirchliche Christologie um das Chalce-
donense und Athanasius, die Kirchenviter des Mittelalters wie Augustin
und Anselm, die Reformatoren, vor allen Calvin, und natiirlich die 6kume-
nischen Zeitgenossen wie Barth, Brunner, Niebuhr, Hodgson. .. griindlich
einzulassen.

Dies war und ist keine Selbstverstindlichkeit — iibrigens auch gerade fiir
D. M. Baillie nicht. Sein Herz war nicht «von Hause aus» bei dieser klassischen
Linie. In streng calvinistischem Haus seiner Jugend erzogen, wurde er als
Student desto schmerzlicher den Anfechtungen der eher sékularisierten Kultur
innerhalb der Universitdt ausgesetzt. Er machte sich die Bewiltigung der
Spannungen nach dem Zeugnis seines Bruders keineswegs leicht. «Donald was
afterwards to be a valiant defender of the faith. .. but he had to pass through a
long struggle from which only slowly he was able to emerge» (John Baillie,
Donald: A Brother’s Impression, in: Theology of the Sacraments, 20).

Seine ersten Bemiithungen waren verstidndlicherweise apologetisch orien-
tiert. Doch sein Weg fiihrte zielbewusst weiter. Und weiter hiess: zur zentra-
len kirchlichen Lehre, so wie dies auch sein langjdhriger, treuer pastoraler
Dienst nahelegte. Noch einmal das Zeugnis von John Baillie: «In his latter
years Donald frequently confessed to me that the focus of his interest had
gradually moved onwards from the more general problems of what is usally
called the philosophy of religion, such as had formerly occupied him, to the
detail of Christian dogmatics» (op. cit. 28). Doch auf diesem Weg zum
Zentrum gab es keinen Bruch: Tiefes Versténdnis fiir die Miihe des moder-
nen Menschen mit manchen Themen der Dogmatik blieb im Hintergrund
seiner dogmatischen Ausfiihrungen. Gerade dies stédrkte die Glaubwiirdig-
keit seiner positiven Dogmatik. Auch darin wurde er uns, mehr als andere,
zum orientierenden Vorbild.

3. Anregend bleibt mir D. M. Baillie auch in seiner dialektischen Verbin-
dung der Treue seinem kirchlichen und kulturellen Ursprung gegeniiber mit
wahrhaft 6kumenischer Offenheit. In ihm stand vor mir, unverwechselbar,
ein schottischer «divine». Vielleicht schon in seiner physischen Erscheinung,
vor allem aber: in seiner unmissverstdndlichen Verankerung im Erbe der



364 Jan Mili¢ Lochman, Ein Zeuge der Gnade: Donald M. Baillie

schottischen Theologie und Kirche. Gerne machte er uns mit dem Denken
seiner Lehrer, vor allem H. R. Mackintoshs, bekannt. Und am Ringen seiner
Kirche in der Gegenwart, vor allem an den Erneuerungsbewegungen wie
Iona Community oder Student Christian Movement nahm er regen Anteil.

Doch dabei war Baillie fiir andere Typen der theologischen Uberlieferung
und fiir die 6kumenische Bewegung aufgeschlossen. Ihm verdanke ich den
Anstoss, mich mit der anglikanischen Tradition, auf dem Kontinent wenig
bekannt, eingehender zu befassen. Beeindruckend war fiir mich auch seine
Aufmerksamkeit und Fairness in der Begegnung mit der kontinentalen, vor
allem deutschsprachigen Theologie. Ihre grossen Namen: Barth, Brunner,
Bultmann waren in seinen Vorlesungen présent. Er sah sie durchaus kritisch,
doch nie in der verzerrten Art und Weise, wie ich es in St. Andrews hie und
da erfahren musste. Fiir thn war Karl Barth nie ein theologischer Extremist.
Er sprach nie vom «Barthian Onslaught» in Theologie und Kirche.

So habe ich von D.M. Baillie auch das gelernt (oder vielleicht besser:
wurde ich von ihm in meiner in Prag gewonnenen Erkenntnis gestérkt):
Okumenisch verantwortbare Theologie bewihrt sich in der Treue dem eige-
nen kirchengeschichtlichen und kulturellen Standort gegeniiber, doch zu-
gleich in der Bemiihung, auch anderen, selbst fremden Stimmen ihr Recht
und ihre Relevanz zu lassen. Dies kam mir nicht nur in meiner akademischen
Lehre zugute, sondern auch in der langjdhrigen Mitarbeit in der Kommis-
sion des World Council of Churches for Faith and Order — in welcher
ibrigens auch D. M. Baillie einst die schottischen Kirchen vertreten hatte.

*

In meinem Arbeitszimmer blicke ich seit Jahrzehnten auf einige wenige
Photographien von Menschen, denen ich auf meinem theologischen Weg
besonders dankbar bin. Neben meinen Prager Lehrern und Freunden wie
J.L. Hromédka, J.B. Sou¢ek und dem Philosophen Jan Patocka, neben
meinem unvergesslichen Basler Lehrer Karl Barth auch ein Bild aus Schott-
land: D.M. Baillie. Es ist ein besonders schones Bild: Unser Lehrer steht
inmitten einer schottischen Landschaft, am schottischen Loch, umgeben von
den Hiigeln der Highlands. Jemand hat dieses Photo als «Sinnbild der
Inkarnation» bezeichnet. Mich erinnert das Bild symbolisch eher an das
«Paradox der Gnade»: ein in Ausdruck und Erscheinung unauffilliger
Mensch, der nicht auf sich selbst, sondern vielmehr auf den «Hintergrund»
von Gottes Natur und Gnade hinweist — gerade darin jedoch persénlich
iberzeugend den Weg weist. Ein Zeuge der Gnade. «A grace-ful man.»

Jan Mili¢ Lochman, Basel



	Ein Zeuge der Gnade : Donald M. Baillie

