
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 4

Artikel: Innerevangelische Ökumene : Überlegungen zu einem
vernachlässigten Bereich ökumenischer Arbeit ; Lukas Vischer zum 65.
Geburtstag

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Innerevangelische Ökumene

Überlegungen zu einem vernachlässigten Bereich
ökumenischer Arbeit

Lukas Vischer zum 65. Geburtstag

I. Ausweitung eines verengten Ökumene-Verständnisses

Wenn im deutschsprachigen Raum von Ökumene die Rede ist, so wird
darunter oft bloss eine Beziehung zwischen zwei Partnern verstanden:
zwischen der römisch-katholischen Kirche auf der einen, der evangelischen
Landeskirche reformierter oder lutherischer Konfession auf der anderen
Seite. Ökumene wird also vornehmlich als bilaterales Geschehen zwischen
den beiden jeweiligen Grosskirchen angesehen. Diese meist unbewusst und
rein pragmatisch vollzogene Reduktion in der Wahrnehmung der ökumenischen

Situation ist leicht verständlich. Allein schon von den Mitgliederzahlen,

von der Grösse der kirchlichen Institutionen und von der Präsenz in der
Öffentlichkeit her stehen sich die beiden Grosskirchen als primäre ökumenische

Partner gegenüber. Zudem sind sie sich von ihrer volkskirchlichen
Gestalt her - unbeschadet aller theologischen Differenzen - in Praxis und
Mentalität so ähnlich, dass sich für beide Seiten vor allem der jeweils andere

grosskirchliche Partner als ökumenisches Gegenüber nahelegt, auf den man
sich ohnehin durch gegenseitige Abgrenzung seit der Reformationszeit
fixiert hat.

So begreiflich dieses reduktionistische Verständnis von Ökumene als

einem bloss bilateralen Geschehen zwischen den zwei Grosskirchen auch ist,
so problematisch und unangemessen erweist es sich doch im Blick auf eine
ernsthafte Wahrnehmung der ökumenischen Situation. Fünf Hinweise mögen

dies verdeutlichen.
1. Hinter diesem reduktionistischen Ökumene-Verständnis, das durchaus

nicht nur unter Laien, sondern auch unter Theologen und Theologinnen und
unter Medienschaffenden zu finden ist, steht letztlich - selbstverständlich
unbewusst - ein aus einer langen Geschichte überkommenes Selbstverständnis

der Volkskirchen, wonach sie allein in ernstzunehmendem Sinne Kirche
sind. Das spiegelt sich heute noch in der gängigen Redeweise von «den zwei

Kirchen», eine Formulierung, die in dieser absoluten, nicht weiter präzisier-



338 Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene

ten Form anderen Kirchen entweder das Kirchesein abspricht, oder sie

einfach als quantité négligeable ignoriert, was beides gleichermassen
problematisch ist.

2. Dass ein solches bloss bilaterales Ökumene-Bewusstsein so weit
verbreitet ist, mag um so mehr erstaunen, als die Konstellation der offiziellen
ökumenischen Organe, etwa der Arbeitsgemeinschaften christlicher
Kirchen auf lokaler, regionaler und nationaler Ebene, oder der Konferenz
Europäischer Kirchen (KEK) resp. des Ökumenischen Rats der Kirchen
(ÖRK) auf internationaler Ebene, ausgesprochen multilateral angelegt ist.1

Offenbar wird das etwas diffuse Ökumene-Verständnis des allgemeinen
Bewusstseins weniger stark von den in solchen ökumenischen
Organisationen gemachten Erfahrungen bestimmt, als man das wünschen möchte.

3. Diese Engführung der ökumenischen Perspektive - im Falle der
Schweiz:2 auf das Gegenüber von reformierter und römisch-katholischer
Kirche - reduziert die Vielstimmigkeit des ökumenisch notwendigen
Gesprächs v. a. nach zwei Seiten hin. Einmal im Blick auf die unterschiedlichen
Ausprägungen des «katholischen» Strangs der Christenheit. Dabei könnte
es gerade für Protestanten enorm befruchtend sein, sich mit dem katholischen

Erbe der Christenheit nicht immer nur in seiner römischen Gestalt,
sondern auch einmal in seiner orthodoxen und insbesondere in seiner
christkatholischen Ausprägung auseinanderzusetzen.3

4. Die andere Seite, die ausgeblendet wird, ist der ganze sog. linke Flügel
des Protestantismus, also der Bereich der Freikirchen und der evangelischen
Gemeinschaften. Gerade um der Klärung der eigenen «evangelischen»
Identität willen wäre aber ein ernsthaftes Gespräch mit und zwischen vielfältigen

innerevangelischen Stimmen nicht unwichtig. Im folgenden wollen wir
uns darum ausführlicher mit dieser «innerevangelischen Ökumene» als

einem oft vernachlässigten Bereich ökumenischen Bemühens beschäftigen.
5. Zuvor ist aber noch auf zwei ökumenisch bedeutsame Phänomene

hinzuweisen. Das eine ist das Phänomen der sog. Entkonfessionalisierung,
das sich darin zeigt, «dass für viele Zeitgenossen die Zugehörigkeit zu und

1 Wobei die römisch-katholische Kirche in den beiden zuletzt genannten internationalen

Organisationen gerade nicht Mitglied ist!
2 Die vorliegenden Überlegungen sind, wo es um konkrete Verhältnisse geht, primär

im Blick auf die schweizerische Situation und innerhalb derselben vornehmlich im Blick
auf die reformierte Landeskirche formuliert.

3 Die theologische Bedeutung der christkatholischen (resp. altkatholischen) Kirche
reicht m.E. über ihre rein numerische und institutionelle Kleinheit hinaus. Insbesondere
im schweizerischen Kontext wäre ein stärkeres Wahrnehmen der christkatholischen
Gestalt des Katholizismus angezeigt, befindet sich doch an der Universität Bern die weltweit
einzige christkatholische theologische Fakultät.



Heinz Rüegger, Innerevangelische Ökumene 339

die Identifizierung mit einer bestimmten Konfession an Bedeutung verlieren»4,

dass «der Konfession kaum mehr eine lebensprägende und
lebensstrukturierende Kraft und Bedeutung zu(kommt)».5 Damit werden auch
«klassische» ökumenische Fronten und Problemstellungen relativiert.6

Gleichzeitig sind in diesem Jahrhundert neue sog. transkonfessionelle
Bewegungen7 entstanden resp. ältere Bewegungen in eine Phase starker
Expansion eingetreten. Mit diesem zweiten Phänomen sind Bewegungen wie
etwa die evangelikale, die charismatische oder die feministisch-theologische
Bewegung gemeint, die quer durch die verschiedenen Konfessionen
hindurch Gemeinschaften bilden, die sich um eine bestimmte Ausprägung des

christlichen Glaubens sammeln. Diese «konfessionsähnlichen Gruppierungen

und Bewegungen»8 haben für die in ihnen Engagierten in der Regel eine
viel stärker lebensprägende und religiöse Identität stiftende Kraft als die
konfessionelle Prägung durch ihre offizielle Kirchenzugehörigkeit.9 Solche
transkonfessionellen Bewegungen sind ökumenisch ambivalent: sie schaffen
einerseits neue Zusammengehörigkeit über konfessionelle Grenzen hinweg;
andererseits können durch sie auch neue Fronten innerhalb der einzelnen
Kirchen aufbrechen, die mitunter tiefer gehen als manche klassischen
konfessionellen Differenzen. Hier stellen sich wichtige ökumenische Fragen, die

4 So A. Dubach, zit. in: Konfessionelle Religiosität - Chance und Grenzen, Religion

& Gesellschaft 3/90, 4.
5 Ders., Konfession: Protestatholisch, Reformiertes Forum 27/91,11.
6 J. Zink bringt dies im Publik-Forum 3/89, 26, pointiert zum Ausdruck: «Wir sind in

unseren Konfessionen nicht mehr zu Hause, und je länger die Zeit geht, desto weniger
werden wir ihrer bedürfen. Das Zeitalter der babylonischen Gefangenschaft der Kirche in
den Käfigen ihrer Konfessionen ist vorüber. Die tradierten Konfessionsdifferenzen

werden künftig eine Forschungsaufgabe einer theologischen Paläontologie sein.»
7 Grundlegend hierzu ist immer noch: Neue transkonfessionelle Bewegungen. Dokumente

aus der evangelikalen, der aktionszentrierten und der charismatischen Bewegung,
Frankfurt 1976 (Ökumenische Dokumentation III).

8 Ebd. 22.
9 Das bedeutet, dass für Menschen, die einer transkonfessionellen Bewegung angehören,

«ihre Mitgliedschaft in einer bestimmten Kirche nicht mehr zum Ausdruck (bringt),
was für ihr eigenes Glaubensverständnis letztlich entscheidend ist. Die offiziellen Lehren
der Kirchen erhalten eine geringere Bedeutung und Zustimmung als die Erfahrung,
theologische Ausrichtung oder die sozialen Anliegen, die sie mit Gruppen in anderen
Kirchen teilen», die an derselben Bewegung teilhaben (ebd. 12).



340 Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene

mit dem simplifizierenden Wahrnehmungsraster des oben beschriebenen
reduktionistischen Ökumene-Verständnisses leicht ausgeblendet werden.10

Angesichts des eingangs skizzierten simplifizierenden Ökumene-Verständnisses

gehört es zu den wichtigen Aufgaben, auf ein differenzierteres,
breiter gefächertes Ökumene-Bewusstsein in unseren Kirchen hinzuarbeiten.

Die Frage der Einheit der Kirche Jesu Christi stellt sich auf unterschiedlichen

Ebenen und in unterschiedlichen Konstellationen; aber immer geht es

um ein und dieselbe Grundfrage. Dabei dürfte es hilfreich sein, sich immer
wieder einmal gerade solchen Bereichen ökumenischer Verantwortung
zuzuwenden, die in Gefahr stehen, übersehen, vernachlässigt, ja vielleicht
sogar ein Stück weit verdrängt zu werden. In diesem Sinne wenden wir uns
mit den vorliegenden Überlegungen speziell dem ökumenischen Teilbereich

zu, den man als «innerevangelische Ökumene» bezeichnen könnte.

II. Bereiche innerevangelischer Ökumene

Das wohl bedeutendste Modell innerevangelischer ökumenischer
Verständigung im Raum des deutschsprachigen Protestantismus liegt in der
Leuenberger Konkordie von 1973 vor, mit der lutherische, reformierte und
unierte Kirchen sowie die Kirchen der Waldenser und der Böhmischen
Brüder Kirchengemeinschaft erklärt und einander Kanzel- und
Abendmahlsgemeinschaft gewährt haben.11 So eindrücklich das Zustandekommen
dieser Konkordie auch ist, ihre Auswirkungen blieben gering. Zum einen
darum, weil viele Kirchen (wie etwa die reformierten Kirchen der Schweiz)
in einem Land leben, in dem sie gar nicht wirklich mit andern Konkordie-
Partnern konfrontiert sind. Zum anderen stellt der konfessionelle Unterschied

zwischen Reformierten und Lutheranern für einen Grossteil der von
der Konkordie betroffenen Kirchenglieder und Theologen ohnehin nicht
mehr als einen unter vielen Unterschieden theologischer Richtungen dar,
wie man sie in der eigenen Kirche ohnehin besitzt. Dass man sich darüber
allen Ernstes die Kirchengemeinschaft vorenthalten könnte, ist für viele gar
nicht nachvollziehbar. Insofern ist die Konkordie «im allgemeinen von den

10 In einer Stellungnahme von 1976 wies das Strassburger Institut für ökumenische
Forschung darauf hin, dass «die transkonfessionellen Bewegungen... noch kaum in der
ökumenischen Reflexion und Diskussion thematisiert und als Partner in diese mit
aufgenommen worden (sind)» (ebd. 29). Wenn in den vergangenen 15 Jahren auch manches in
dieser Richtung geschehen ist, so hat sich der Hinweis des Strassburger Instituts in der
heutigen Situation trotzdem noch lange nicht erübrigt.

11

Vgl. Leuenberger Konkordie §§ 29-49.



Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene 341

beteiligten Kirchen als die längst fällige Formulierung eines ohnehin
feststehenden Sachverhaltes empfunden worden.»12

Eine wichtige Rolle auf dem Feld der innerevangelischen Ökumene und
eine oft verkannte Pionierrolle in der Geschichte der ökumenischen Bewegung

generell spielt die 1846 in London gegründete Evangelische Allianz Sie
ist als ein früher Versuch (mit nachhaltigen Auswirkungen bis in die Gegenwart)

zu verstehen, aus dem Geist erwecklichen Christentums heraus auf
evangelikaler Grundlage die Einheit unter den Christen zu fördern. Darin,
dass sich die Evangelische Allianz von Anfang an «nicht als Kirchen-,
sondern als Bruderbund» konstituierte, «nicht eine Vereinigung von christlichen

Kirchen, sondern von Christen, nicht von Gemeinschaften, sondern
von Personen» sein wollte,13 liegen zugleich Chancen und Grenzen ihres
Ansatzes. Als zahlenmässig und institutionell sich stark ausweitende Bewegung,

in der über die Grenzen von Landeskirche, Freikirchen und Gemeinschaften

hinweg14 Protestanten evangelikaler Prägung zusammenfinden,
kommt ihr ein beträchtliches Gewicht in der Bemühung um innerevangelische

Verständigung zu. Als institutionelle Gestalt der transkonfessionellen
evangelikalen Bewegung stellt sie aber zugleich eine partikulare theologische

Position dar, die es in einem ökumenischen Dialog auf andere
konfessionelle und innerkirchliche Positionen zu beziehen gilt.

Eine der grossen Flerausforderungen innerevangelischer Ökumene dürfte

heute schon und in Zukunft noch vermehrt in der Auseinandersetzung mit
eben solchen profilierten Bewegungen innerhalb und quer durch die
konfessionellen Kirchen liegen. Angesichts des rapiden Zerfalls klarer konfessioneller

Identitäten15 und der damit einhergehenden Zunahme der inneren

12 «Reformatorische Kirchen und ökumenische Bewegung.» Ein Memorandum der
Ökumenischen Institute in Bensheim, Bern, Kopenhagen, Prag, Strassburg, in: E. Geldbach,

Ökumene in Gegensätzen, Göttingen 1987 (Bensheimer Hefte 66), 170 (§ 115).
13 H. Hauzenberger, Einheit auf evangelischer Grundlage. Von Werden und Wesen der

Evangelischen Allianz, Giessen/Zürich 1986,139.134.
14 Angesichts der immer wieder begegnenden irrtümlichen Vorstellung, die Evangelische

Allianz sei eine Art freikirchlicher Dachverband, ist daran zu erinnern, dass die
Allianz von Anfang an ein Zusammenschluss freikirchlicher und landeskirchlicher Evangelikaler

war. Der derzeitige Präsident der Europäischen Evangelischen Allianz ist übrigens
ein landeskirchlicher, reformierter Schweizer Pfarrer.

15 Im Blick auf die letzte Generalversammlung des Reformierten Weltbundes in Seoul
(1989) stellte Lukas Vischer einmal fest: «Niemand ist heute in der Lage, die gemeinsame
Identität der reformierten Kirchen zu formulieren» («Eine Guelle der Inspiration»,
Reformiertes Forum 3/90, 11). Diese in Bezug auf die Gesamtheit der reformierten Kirchen
gemachte Feststellung trifft zweifellos auch auf viele dieser Kirchen als einzelne zu.



342 Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene

Pluralität und Heterogenität evangelischer Volkskirchen16 scheint mir die
Frage nach dem angemessenen Umgang mit dem innerkirchlichen Pluralismus

und insbesondere mit so profilierten Positionen wie etwa der evangeli-
kalen Bewegung, der charismatischen Bewegung, der feministisch-theologischen

Bewegung oder den sozial-politisch-ökologisch engagierten kirchlichen

Gruppierungen eine ökumenische Aufgabe zu sein, die an Bedeutung
und Schwierigkeit der traditionellen zwischenkirchlichen Ökumene in nichts
nachsteht. Darum wollen wir im nächsten Kapitel auf sie eingehen.

Schliesslich ist da der in sich selbst nochmals stark unterteilte freikirchliche

Flügel des Protestantismus. Aus geschichtlichen Gründen stellt er in
Europa nur eine relativ kleine, aufs Ganze gesehen allerdings rasch wachsende

Minderheit dar, während er weltweit gesehen einen Grossteil des

Protestantismus ausmacht.17 Auf internationaler Ebene, also etwa im Rahmen

der Aktivität des ÖRK oder der konfessionellen Weltbünde, stehen
Reformierte beispielsweise in vielfältigen Kontakten mit Baptisten, Menno-
niten, Methodisten etc. In der Schweiz oder in Deutschland stehen solche

Kontakte aufgrund der konfessionellen Grössenverhältnisse ganz im Schatten

der bilateral-grosskirchlichen Ökumene. Das innerevangelische
Gespräch zwischen Landes- und Freikirchen ist bei uns ein wenig gepflegter
Bereich ökumenischer Verständigung. Ihm wollen wir uns nachstehend im
vierten Teil zuwenden. Dabei soll allerdings nicht übersehen werden, dass

auch unter Freikirchen und evangelischen Gemeinschaften selbst mancherlei

Spannungen und Berührungsängste vorhanden sind, am stärksten wohl
zwischen den neopietistischen Gruppierungen und den pfingstlichen
Kreisen.18 Im folgenden wollen wir diesen Aspekt innerevangelischer Ökumene

jedoch auf sich beruhen lassen und uns auf diejenigen Aspekte konzentrieren,

die den evangelisch-volkskirchlichen Partner mitbetreffen.

16 In einem gewissen - allerdings wesentlich bescheideneren - Mass sind auch Freikirchen

wie etwa die Methodisten oder die Baptisten von dieser Entwicklung betroffen.
17 Nimmt man etwa die täuferischen, methodistischen und pfingstlichen Freikirchen

zusammen, so überwiegen sie zahlenmässig die Gesamtheit der lutherischen und
reformierten Kirchen bei weitem.

18 Hier wirkt die Berliner Erklärung der deutschen Gemeinschaftsbewegung von 1909

verhängnisvoll nach, in der diese sich von der Pfingstbewegung distanzierte und den im
pfingstlichen Aufbruch wirkenden Geist als «von unten» bezeichnete. E. Geldbach nennt
die Berliner Erklärung «eines der feindseligsten Dokumente der jüngeren deutschen

Kirchengeschichte» (Freikirchen - Erbe, Gestalt und Wirkung, Göttingen 1989 [Benshei-
mer Hefte 70], 159).



Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene 343

III. Innerkirchlicher Pluralismus

Über den innerkirchlichen Pluralismus, seine Problematik, seine Berechtigung

und seine Grenzen ist schon viel diskutiert worden. Trotzdem kann
ich mich des Eindrucks nicht erwehren, dass die ständig wiederholte
Beschwörung des Pluralismus als eines Grundprinzips des Volkskirchentums
oft Hand in Hand geht mit einer faktischen Unfähigkeit, glaubwürdig und
konstruktiv mit ihm umzugehen. Allzu gross scheint die Versuchung zu sein,
einer der Fehlformen des Umgangs mit dem innerkirchlichen Pluralismus
anheimzufallen. Als solche Fehlformen erscheinen mir

- ein absoluter, prinzipieller, grenzenloser Pluralismus, der die Vielstimmigkeit

des Evangeliums mit Beliebigkeit verwechselt und den Ernst der

Wahrheitsfrage verkennt. Er führt letztlich zum Zerfall der Gemeinschaft
und macht jeden Dialog überflüssig;

- ein unverbundenes Nebeneinander der unterschiedlichen Positionen, das

nur noch administrativ-bürokratisch zusammengehalten wird;
- eine starre Polarisierung zwischen unterschiedlichen Glaubensverständ-

nissen, die den Dialog verunmöglicht, Feindbilder produziert und lange
nachwirkende Verletzungen auf allen Seiten zufügt;

- ein Nebeneinander unterschiedlicher Positionen, bei dem es primär um
einen Machtkampf geht, in dem sich jede Partei möglichst grosse
Einflusssphären zu sichern versucht.

Demgegenüber scheint mir für das Gelingen einer echten, fruchtbaren
innerkirchlichen Verständigung eine ökumenische Grundhaltung erforderlich,

die von allen beteiligten Partnern ein Dreifaches erfordert:

- einmal die bewusste geistliche Verpflichtung auf das die eigene Position
immer übersteigende Ganze der Kirche;

- sodann die doppelte Bereitschaft, den eigenen Akzent ernsthaft zu ver¬
tiefen und zu profilieren - denn nur so kann er zu einem substantiellen

Beitrag an das grössere Ganze werden19 -, ihn gleichzeitig aber auch

wieder zu relativieren im Wissen um die Stückwerkhaftigkeit und
Ergänzungsbedürftigkeit all unseres Erkennens;

- schliesslich wäre eine willentlich bejahte Disziplin zu gegenseitigem

19 Das setzt voraus, dass die verschiedenen Ausprägungen christlichen Glaubens in der
Kirche Räume und Foren zugestanden erhalten, in denen sie im geschützten Binnenraum
der eigenen Gruppe ohne dauernde Infragestellung von aussen eigene Erfahrungen
machen, im - auch ungeschützten - Gespräch eigene Erkenntnisse weiter vorantreiben und
auch einfach ein Stück Beheimatung und Geborgenheit erleben können.



344 Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene

(selbst)kritischem Dialog auf die noch grössere Wahrheit hin erforderlich,

was etwas qualitativ anderes ist als bloss unverbindliche Toleranz im
Sinne gegenseitigen Gewährenlassens!
Diese Art verbindlicher, «dialogischer Pluralität»20 ist ein anspruchsvolles

Ziel, das ständiger Einübung bedarf. Worauf es ankommt, wäre eine Praxis
der Konziliarität, nicht nur im ökumenisch-zwischenkirchlichen, sondern
auch im innerkirchlichen Umgang miteinander.21

Dass dem gemeinsamen Vorankommen in Richtung dieses Zieles in der
kirchlichen (und universitär-theologischen) Praxis mancherlei Hindernisse
im Wege stehen, liegt auf der Hand. Einige dieser Hindernisse zu nennen,
mag helfen, an ihnen zu arbeiten und sie zu überwinden. Zu nennen wären
da etwa die schleichende Indifferenz gegenüber der Wahrheitsfrage im Blick
auf die kirchliche Praxis; ein im Raum deutschsprachiger Theologie offenbar
besonders ausgeprägtes Defizit an geistlicher Streitkultur, die den Gegner
respektvoll ernstnimmt und würdigt, bevor sie ihn kritisiert;22 innere (meist
unbewusste, seelsorgerlich jedenfalls nicht aufgearbeitete) Verletzungen
oder Brüche in der eigenen religiösen Biographie, die angstbesetzte, starre
Feindbilder hervorrufen und verunmöglichen, offen und lernbereit auf den

Gesprächspartner einzugehen;23 untergründige Angst vor profilierten,
affirmativ vertretenen theologischen Positionen, die um so grösser sein dürfte, je
defizitärer die eigene (individuelle oder kirchlich-konfessionelle) religiöse

20 Neue transkonfessionelle Bewegungen, 41f (§§ 126-128).
21 Vgl. dazu die grundlegenden Ausführungen von P. Cornehl, Was ist ein konziliarer

Prozess? Erfahrungen und Kriterien, Pastoraltheologie 75 (1986) 575-596.
22 Hier könnte deutschsprachige Theologie von angelsächsischer, insbesondere

britischer Theologie lernen. Als beeindruckendes Beispiel einer in der Sache sehr deutlichen,
im Umgangston aber ausgesprochen zuvorkommenden Auseinandersetzung zwischen
einer «liberalen» und einer «evangelikalen» Position sei auf das Buch von D.L. Edwards
mit Repliken von J. Stott verwiesen: Essentials. A liberal-evangelical dialogue, London
21990. Vergleicht man dieses Buch mit analogen Kontroversen der letzten Jahrzehnte im
deutschsprachigen Protestantismus, so wird schlagartig deutlich, wie gross die Defizite
sind, an denen allein schon der bei uns übliche Stil theologischer Auseinandersetzung
krankt!

23 Hier handelt es sich um eine Problematik, die im kirchlichen Leben oft zu beobachten

ist (gerade bei Theologinnen und Theologen) und mitunter ausserordentlich destruktive

Spuren auf dem Feld innerevangelischer Verständigungsbemühungen hinterlässt. Ich
verweise bloss als ein typisches Beispiel auf Theologinnen und Theologen, die, von einem
konservativ-evangelikalen Hintergrund herkommend, ein Leben lang in einer affektiv
bestimmten Abwehr gegenüber allem «Frommen», «Konservativen», «Orthodoxen»
fixiert bleiben.



Heinz Rüegger, Innerevangelische Ökumene 345

Identität empfunden wird;24 Angst vor Machtverlust (etwa in der Begegnung
zwischen Vertretern von Landeskirchen und stark expandierenden evangelistischen

Bewegungen); schliesslich wäre wohl auch eine generelle Angst vor
Konflikten zu nennen, die in einer - im reformierten Raum gar nicht so

unbegründeten - latenten Angst vor Spaltungen wurzeln mag. Schliesslich

gehört es für die reformierten Kirchen «zu ihrer fortdauernden Eigenheit,
dass sie eine unglückliche Neigung besitzen, Spaltungen zu unterliegen.»25
Es ist offensichtlich, dass die meisten dieser Faktoren nicht-theologischer
Natur sind und mehr im seelsorgerlichen und persönlichkeitsbildnerischen
Bereich liegen. Ihre Auswirkungen auf den Stil und die Inhalte des Theolo-
gisierens und des ökumenischen Agierens sind nichtsdestoweniger gross, zu

gross jedenfalls, als dass man sie, wie das heute meist geschieht, einfach

ignorieren dürfte.
Und welches sind die Themen, die sich nicht erst im Gespräch mit Freikirchen,

sondern bereits im inner(volks)kirchlichen Bereich als besonders strittig

erweisen und zu einer «konziliaren» Verständigung gerade auch mit den
verschiedenen transkonfessionellen Strömungen herausfordern? Zum
Beispiel die Neubestimmung des reformatorischen Schriftprinzips im
Spannungsfeld zwischen fundamentalistischer und feministischer Hermeneutik;
oder Fragen der Sozialethik und des gesellschaftlichen Engagements im

Gespräch mit sozial-politisch-ökologisch aktiven kirchlichen Gruppen; ferner

das Verständnis des heiligen Geistes angesichts der Herausforderung
durch die charismatische Bewegung; schliesslich soteriologische Fragen
nach dem Verständnis des Heils und seiner Aneignung, wie sie insbesondere

von evangelikaler Seite an ein weit verbreitetes ethisierendes Glaubensverständnis

gestellt werden. Mit diesen soteriologischen Fragen hängt auch ein
sachgemässes Verständnis des Missions- und Evangelisationsauftrags
zusammen. Diese wenigen Hinweise mögen genügen, um anzudeuten, dass im
Horizont innerevangelischer Ökumene Fragen anstehen, deren Klärung

24 Das ist ein wesentlicher Grund für die Mühe, die heterogene, pluralistische Kirchen
im Umgang mit transkonfessionellen Bewegungen oder freien christlichen Werken haben,
die eben «dynamischer und selbstsicherer (sind) als die im Blick auf ihre Mitgliedschaft
wesentlich komplexeren und weniger einheitlich motivierten Kirchen» (Neue transkonfessionelle

Bewegungen, 13f [§ 13]).
25 Mission und Einheit. Diskussionspapier und Lesematerial für die 22. Generalversammlung

des Reformierten Weltbundes, 15.-27. August 1990, Seoul, Korea. Genf 1989,
41. Der Text führt weiter aus: «Die reformierte Familie (ist) zutiefst gespalten. In zahlreichen

Ländern finden sich heute mehr als nur eine reformierte Kirche. Die reformierte
Familie ist die einzige in der Christenheit, die nicht nur einen internationalen Zusammen-
schluss, sondern deren zwei geschaffen hat», nämlich neben dem Reformierten Weltbund
noch die (konservativere) Reformierte Ökumenische Synode.



346 Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene

unmittelbarer ins Zentrum des christlichen Glaubens und unserer kirchlichen

Identität führen dürfte, als dies bei manchen vieldiskutierten Themen
traditioneller interkonfessioneller Ökumene der Fall ist.

IV. Das Gespräch mit den Freikirchen

Immer wieder ist in der jüngsten Vergangenheit daraufhingewiesen worden,

dass - über die Leuenberger Konkordie hinaus - die Aufgabe dringlich
sei, die «Spaltungen im Gesamtgefüge der von der Reformation ausgehenden

Kirchen und Gemeinschaften zu überwinden».26 Im Blick auf die
Kirchen und Gemeinschaften des linken Flügels des Protestantismus hält das

Memorandum der Ökumenischen Institute in Bensheim, Bern, Kopenhagen,

Prag und Strassburg von 1984 fest: «In der neuen Situation, in der wir
uns heute befinden, haben wir um der ökumenischen Bewegung willen die
besondere Verpflichtung, diese Trennungen zu überwinden. Wir haben die
Überzeugung, dass dies geschehen kann und muss.»27 Etwa zur gleichen Zeit
äusserte die Schweizerische Evangelische Synode ihre Überzeugung, «dass

eine neue Anstrengung zur Vertiefung der Gemeinschaft unter den evangelischen

Kirchen und Gemeinschaften zu den dringendsten (ökumenischen,
H.R.) Aufgaben gehört, die sich heute stellen».28

Allerdings: das Angehen dieser Aufgabe wird im Kontext des

deutschsprachigen Protestantismus auf einige Schwierigkeiten stossen, die zu
berücksichtigen sind. E. Geldbach hat diese Schwierigkeiten vor Augen, wenn
er das entsprechende Kapitel in seinem Buch über die Freikirchen unter die
Überschrift setzt: «Landeskirchen und Freikirchen: Ein Unverhältnis», um
dann darauf hinzuweisen, dass «die Geschichte dieses Unverhältnisses bisher

noch nirgendwo aufgearbeitet worden (ist). Im kollektiven Unter-
bewusstsein sind hüben und drüben offenbar Urteile und Vorurteile gespeichert,

die in kritischen Situationen plötzlich wieder aufbrechen und mit der

26 «Reformatorische Kirchen und ökumenische Bewegung», 136 (§ 18).
27 Ebd. 136f.
28 Schweizerische Evangelische Synode, Schlussdokumente. Heft 4: Füreinander

leben. Eine evangelische Sicht der ökumenischen Bewegung (Basel 1988), 7. Auch die
Zürcher Disputation 84 kam zur Empfehlung, «zur Verbesserung der innerevangelischen
Beziehungen (sei) die Gemeinschaft zwischen der evang.-ref. Landeskirche und den
evangelischen Freikirchen und christlichen Gemeinschaften durch regelmässig gepflegte
Kontakte auf allen Ebenen zu fördern» (Zürcher Disputation 84, Ergebnisse. Beiträge zur
Standortbestimmung und Erneuerung unserer Kirche, hg.v. der Evang.-ref. Landeskirche
des Kantons Zürich, Zürich 1987, 303).



Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene 347

ganzen Gewalt unbewältigter Vergangenheit die Gegenwart überschatten
können.»29 Worin aber liegen die spezifischen Schwierigkeiten innerevangelischer

Ökumene über die Grenze von Landes- und Freikirchen hinweg?
Da ist einmal das belastende Gewicht einer über vierhundertjährigen

Geschichte, in der Freikirchen ein grosses Mass an Unterdrückung, Verfolgung

und Diskriminierung von Seiten der evangelischen Landeskrichen über
sich ergehen lassen mussten. Manches davon schwingt heute noch mit, wenn
etwa Vertreter von Landeskirchen und Medienschaffende Freikirchler nach
wie vor in disqualifizierender Absicht als Sektierer abstempeln.30 Als Reaktion

auf solche Behandlung hat sich auf freikirchlicher Seite z.T. eine gewisse

Getto-Mentalität ausgebildet, die sich in einer Mischung aus Minoritätskomplex

und elitärem Überlegenheitsgefühl gegen die Landeskrichen
abgrenzt. Jürgen Moltmann meint: «Es ist höchste Zeit, dass die evangelische
Theologie und die evangelischen Landeskrichen... ihre vierhundert Jahre
alten Vorurteile gegenüber dem <linken Flügeb der Reformation revidieren».

Gleichzeitig hält er fest: «Die Schwerfälligkeit der Landeskirchen, sich

für das Zeugnis der täuferischen Gemeinden zu öffnen, ist auch in historischer

Schuld begründet, wurden diese doch in der Reformationszeit von
evangelischen und katholischen Kirchen und Obrigkeiten gemeinsam
verfolgt, unterdrückt und ausgerottet!»31

29 Freikirchen, 108f.
30 E. Geldbach macht in diesem Zusammenhang auf das interessante Phänomen

aufmerksam, dass Landeskirchler um so eher geneigt sind, Freikirchler als «Sektierer»
abzustempeln, je distanzierter ihr eigenes Verhältnis zur Kirche ist! «Damit ist zweierlei
erreicht: Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Anliegen der Freikirchen bedarf es

angesichts des ihnen zugeschriebenen Sektencharakters nicht. Entlastend wirkt an diesem

Urteil ausserdem, dass man nicht jeden Sonntag in die Kirche zu <rennen> braucht
Mit dem Hinweis, dass das <In-die-Kirche-Rennen> ein Merkmal der Sektierer ist, kauft
man sich von der eigenen Verpflichtung frei» (Freikirchen, 14). - Zum Phänomen der
Abstempelung Andersglaubender als Sektierer vgl. die grundsätzlichen Überlegungen in:
H. Rüegger, Apropos «Sekten», Reformiertes Forum 40/88, 11-14.

31 Vorwort zu J.H. Yoder, Die Politik Jesu - der Weg des Kreuzes. Maxdorf 1981, 5.

Wie mit solcher historischer Schuld positiv umgegangen werden kann, zeigt das Beispiel
des am 5.3.1983 von Reformierten, Baptisten und Mennoniten im Zürcher Grossmünster
(der Kirche des Reformators Zwingli!) gefeierten Abendmahlsgottesdienstes anlässlich
des Abschlusses der bilateralen Dialoge zwischen dem Reformierten und dem Baptistischen

Weltbund. Ein Bericht über diesen Gottesdienst mit dem ins Englische übersetzten
Wortlaut der im Rahmen dieses Gottesdienstes gesprochenen Schuldbekenntnisse findet
sich in: Baptists and Reformed in Dialogue, Genf 1984 (Studies of the World Alliance of
Reformed Churches 4), 45-48.



348 Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene

Dann sind da die unterschiedlichen Grössenverhältnisse. Beziehungen
zwischen einer ausgeprägten Mehrheit und kleinen Minderheiten sind
gruppendynamisch stets eine delikate Angelegenheit.

Dazu kommt ein häufiges Fehlen einschlägiger konfessionskundlicher
Kenntnisse selbst bei theologisch gut informierten Landeskirchlern.32

Eine weitere Schwierigkeit kann im Unterschied der spezifischen religiösen

Prägung von volkskirchlichem und freikirchlichem Protestantismus
liegen. Nach Fulbert Steffensky ist der volkskirchliche Protestantismus «eher
eine gedachte als eine gelebte Religion», die Kirche entsprechend «Kirche
der Theologen».33 Freikirchentum dagegen «wird zuerst und allermeist als

eine Erfahrungsreligion erlebt»34 und als Laienbewegung. Da die Aspekte
«religiöse Erfahrungen» und «wissenschaftliche Theologie», «Laientum»
und «Theologenschaft» erfahrungsgemäss oft in Spannung zueinander
stehen und gegenseitig Angst und Skepsis auslösen können, mag auch hierin
ein irritierendes Moment für die Begegnung zwischen Landeskirchen und
Freikirchen liegen.

Des weiteren lässt sich immer wieder die Beobachtung machen, dass auf
volkskirchlicher Seite ein Mechanismus der Verdrängung und Projektion
spielt: Elemente des eigenen konfessionellen Erbes, mit denen man eher
Mühe hat - auf reformierter Seite insbesondere etwa der Biblizismus aus der
Zeit von Reformation und Orthodoxie sowie der Typus erwecklicher
Frömmigkeit aus der Zeit von Pietismus und Erweckung - werden als Faktoren
der eigenen Geschichte und Identität verdrängt und dafür pauschal auf das

freikirchliche Gegenüber projiziert, bei dem diese Elemente gewiss auch

(sogar ausgeprägt) vorkommen, aber eben keineswegs durchgehend. Solche
Mechanismen der Verdrängung und Projektion erschweren eine sachliche

Wahrnehmung der innerevangelischen Gesprächslage.
Schliesslich ist zu bedenken: bei Fragen innerevangelischer Ökumene

geht es gewissermassen um einen innerfamiliären Zwist um ein gemeinsames,

von allen reklamiertes reformatorisches Erbe. Die strittigen Fragen
sind sehr oft gerade Fragen des angemessenen Umgangs mit dem, was für
alle zum Fundament ihrer ureigensten religiösen resp. konfessionellen Identität

gehört (etwa die reformatorischen Grundprinzipien sola scriptura, sola

fide, solus Christus). Gerade weil man sich faktisch so nahe steht, ist die

32 E. Geldbach ist zuzustimmen: «Trotz neuer und vielfältiger Möglichkeiten der
Informationsbeschaffung ist der Kenntnisstand über die Freikirchen in der Bevölkerung und
selbst unter Mitgliedern von Kirchenleitungen sowie Pfarrern, Religionslehrern und
Kirchenvorständen gering» (Freikirchen, 11).

33 Feier des Lebens. Spiritualität im Alltag. Stuttgart 21985,11.
34 E. Geldbach, Freikirchen, 34.



Heinz Riiegger, Innerevangelische Ökumene 349

Auseinandersetzung so schwierig, geht sie rasch unter die Haut - viel mehr
jedenfalls, als das in der Auseinandersetzung mit dem römisch-katholischen
Amtsverständnis etwa oder mit der östlich-orthodoxen Bildertheologie der
Fall ist.

Es ist eines, die innerevangelische Ökumene als bisher z. T. eher stiefmütterlich

behandelten Aufgabenbereich im ökumenischen Gesamthorizont be-
wusst zu machen und auf mögliche Schwierigkeiten bei ihrer Realisierung
hinzuweisen. Es ist etwas anderes, bereits bestehende Ansätze innerevangelischer

Verständigung in Erinnerung zu rufen, von denen Anregungen und

Ermutigung ausgehen können. Auf vier solcher Ansätze, die aus schweizerischer

und reformierter Sicht von besonderer Bedeutung sind, sei hier
hingewiesen.

1. Während der vergangenen zwei Jahrzehnte hat der Reformierte Weltbund

mit einer ganzen Reihe von freikirchlichen Weltbünden offizielle
Gespräche geführt: mit den Baptisten, mit den Mennoniten, mit den Methodisten

und mit den Disciples of Christ.35 Es ist bedauerlich, dass nicht zuletzt
aufgrund der fast ausschliesslich bilateral-grosskirchlich orientierten
schweizerischen Ökumene-Konstellation solche internationalen ökumenischen

Impulse kaum rezipiert werden.36 Hier könnte auf langjährige theologische
Vorarbeit zurückgegriffen werden.

2. Auf schweizerischer Ebene hat von 1983-1987 die Schweizerische

Evangelische Synode eine beachtliche Anstrengung unternommen, evangelische

Christinnen und Christen unterschiedlichster Prägung aus Landeskirchen,

Freikirchen, Gemeinschaften und evangelischen Werken zu einer
zeitlich befristeten gemeinsamen Grundlagenklärung zusammenzuführen.
Sie hat zu vielen für die innerevangelische Ökumene zentralen Fragen

35 Diese Gespräche sind grösstenteils dokumentiert in den Heften der Reihe «Studies
from the World Alliance of Reformed Churches»; vgl. Heft 4: Baptists and Reformed in
Dialogue, Genf 1984 (auf deutsch ist der Dialog-Bericht erschienen in: H. Meyer, H. J.
Urban, L. Vischer (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung, Paderborn/Frankfurt
1983,102-122) - Heft 6: Reformed and Disciples of Christ in Dialogue, Genf 1985 - Heft 7:

Mennonites and Reformed in Dialogue, Genf 1986 - Heft 11: Towards Closer Fellowship.
Report of the Dialogue Between Reformed and Disciples of Christ, Genf 1988.

36 Im Blick auf den reformiert-baptistischen Dialog ist immerhin an den oben in Anm.
31 erwähnten Gottesdienst zu erinnern; vgl. ferner die Aufsätze von H. Rüegger und
H. R. Lavater zu diesem Dialog, Reformatio 32 (1983) 116-128. Allerdings stellt die weitgehende

Nichtrezeption solcher Dialogergebnisse auch eine ernsthafte Anfrage an die
Methodologie herkömmlicher ökumenischer Gespräche auf internationaler Ebene dar.



350 Heinz Rüegger, Innerevangelische Ökumene

(Schriftverständnis, Missionsland Schweiz, Kirchenverständnis etc.) Berichte

erarbeitet,37 mit denen heute fruchtbar weitergearbeitet werden kann.
3. Zwischen dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund (SEK)38

und dem Verband evangelischer Freikirchen und Gemeinschaften in der
Schweiz (VFG) sind seit einiger Zeit regelmässige Kontakte eingeführt
worden, die allerdings noch ganz im Anfangsstadium stecken und nur langsam

vorankommen.39 Immerhin sind - spät genug! - solche Kontakte
institutionalisiert worden, von denen zu hoffen ist, dass sie zu einer gewissen
Entkrampfung der gegenseitigen Beziehungen beitragen werden.

4. Als stärksten Impuls zur Förderung der innerevangelischen Ökumene
sind schliesslich die beiden Evangelischen Foren von 1988 und 1990 zu
erwähnen.40 Als Einladende zu diesen beiden Begegnungen zum Thema
«Missionsland Schweiz» zeichneten die Schweizerische Evangelische Allianz,

der SEK, die Fédération romande d'Eglises et Œuvres évangéliques,
der VFG sowie die Schweizerische Bibelgesellschaft. Hier scheint mit einer
geradezu ideal breit abgestützten Trägerschaft eine Form für innerevangeli-

37 Vgl. Schweizerische Evangelische Synode, Schlussdokumente (7 Hefte) (Basel

1988). Im Zusammenhang mit der Schweizerischen Evangelischen Synode entstand
auch das von L. Vischer herausgegebene Heft: Was bekennen die evangelischen Kirchen
in der Schweiz? Eine Übersicht über die Bekenntnisgrundlagen der evangelischen
Kirchen, Freikirchen und Gemeinschaften in der Schweiz, Bern 1987 (Texte der Evangelischen

Arbeitsstelle Ökumene Schweiz 4).
38 Es wird häufig - wie mir scheint auch kirchenbundintern - zu wenig wahrgenommen

und reflektiert, was es bedeutet, dass der SEK nicht bloss ein Zusammenschluss aller
reformierten Landeskirchen der Schweiz ist, sondern auch noch zwei Freikirchen zu seinen

Mitgliedern zählt: die Evangelisch-methodistische Kirche und die Eglise évangélique libre
de Genève.

39 Im Jahresbericht 1990 des SEK wird vermerkt: «Eine wichtige Frage kam bisher noch
nicht auf den Tisch, ob nämlich Differenzen im Glauben und in der Frömmigkeit thematisiert

werden können und sollen und ob es auf diesem Weg vielleicht gelingen möchte,
gerade auf Gemeindeebene Barrieren im Umgang miteinander abzubauen» (40). Diese
Zurückhaltung hat mit der Tatsache zu tun, dass die im VFG nur äusserst lose
zusammengeschlossenen Freikirchen und Gemeinschaften auch unter sich nicht gewohnt sind,
gemeinsam kontinuierlich an theologischen Fragen zu arbeiten, was wiederum mit dem
Umstand zu tun hat, dass die Theologie im Freikirchentum nicht denselben Stellenwert
besitzt wie in den reformatorischen Volkskirchen.

40 Sie fanden am 24./25.9.1988 und am 9./10.11.1990 statt. Die von L. Vischer zusam-
mengefassten Ergebnisse dieser zwei Begegnungen liegen vor in dem Heft: Missionsland
Schweiz. Ein Gespräch unter evangelischen Christen. Berichte des I. und II. Evangelischen

Forums (1988 und 1990), Bern 1991 (Texte der Evangelischen Arbeitsstelle Ökumene
Schweiz 11).



Heinz Rüegger, Innerevangelische Ökumene 351

sehe ökumenische Gespräche gefunden worden zu sein, die unter starkem
Einbezug der «Basis» persönliche Kontaktpflege, Austausch von Erfahrungen,

gottesdienstliche Besinnung und theologische Arbeit miteinander
verbindet.

Es ist zu hoffen, dass die Impulse der genannten vier Plattformen in
Zukunft vermehrt aufgenommen und vertieft werden. Bleibt noch die Frage,

welches denn die Themen sind, die im innerevangelisch-ökumenischen
Gespräch mit den Freikirchen zur Klärung anstehen. Ich sehe eine Reihe
von Problemkreisen, die gegenwärtig virulent sind und deren theologische
Bedeutung und unmittelbare praktische Relevanz für den Weg der evangelischen

Kirchen in die Zukunft offensichtlich ist.
1. Überwindung des volkskirchlichen Paradigmas: Dass die Zeit des

Volkskirchentums zu Ende geht und alle Kirchen sich wieder - ähnlich ihrer
ursprünglichen Situation in der frühen Christenheit - als Minderheit in
einem pluralistischen, nichtchristlichen, multireligiösen Kontext, als «Kirchen

in der Diaspora»41 verstehen lernen müssen, ist unübersehbar. Im Blick
auf die Bewusstseinslage heutiger Volkskirchen gab die Schweizerische
Evangelische Synode allerdings zu bedenken: «Viele reden davon, wenige
handeln danach. Wir tun in unserem gemeindlichen Leben, als ob wir nach
wie vor ALLE um uns hätten. Es gilt, diese (nach-volkskirchliche, H. R.)
Situation anzuerkennen, vielleicht dereinst auch einmal rein äusserlich, in
den Mitgliederlisten, in den Steuereingängen, in den Strukturen als Landeskirche

gar.»42 An solchen für die Zukunft grundlegenden, in der Volkskirche
allerdings oft tabuisierten und stark emotional besetzten Fragen zu arbeiten,
dafür bieten sich Freikirchen als naheliegende ökumenische Gesprächspartner

an. Ein kreatives Suchen nach einer zukunftsträchtigen und dem

Evangelium entsprechenden Gestalt von Kirche müsste sich jedoch von der
fantasielosen Alternative: «entweder Volkskirche wie bisher, oder dann
Freikirche nach vorliegendem Muster» lösen. Vielleicht wäre nämlich zu
entdecken: tertium datur!

2. Mission/Evangelisation: Damit stellt sich auch die Frage nach dem

Zeugnisauftrag, nach der Sendung der Kirche neu. Ausgehend von der
heute kaum bestreitbaren Einsicht, dass auch die Schweiz als ein Missionsland

zu betrachten ist, wäre nach einem sachgemässen heutigen Verständnis
(und einer verantwortbaren Praxis) von Mission und Evangelisation zu
fragen. Auch dies ein Thema, zu dem Freikirchen naheliegende Gesprächspartner

sind. Aber auch hier ist im Blick auf die Volkskirchen zu bedenken:

41 «Reformatorische Kirchen und ökumenische Bewegung», 134 (§ 13).
42 Schlussdokumente. Heft 3: Lebendige Gemeinden/Gottesdienst, 35.



352 Heinz Rüegger, Innerevangelische Ökumene

«Von der intellektuellen Einsicht, dass die Schweiz ein Missionsland ist,
zu den praktischen Konsequenzen aus dieser Einsicht ist ein weiter
Weg.»43

3. Kirchenmitgliedschaft: Es wäre weiter darüber zu sprechen, was es

angesichts der beiden zuvor genannten Problemkreise heisst, Mitglied der
Kirche zu werden und zu sein. Wäre es nicht an der Zeit, vom heutigen
volkskirchlichen Normalfall völlig distanzierter, passiver Kirchenmitgliedschaft

zu einem mehr an Freiwilligkeit, Mündigkeit und Partizipation

orientierten Mitgliedschaftsverständnis überzugehen, ohne den
möglichen Gefahren religiöser Leistungsforderung zu erliegen, die im
freikirchlichen Raum wohl nicht immer deutlich genug gesehen worden sind?
Dass damit unweigerlich auch die Tauffrage zur Sprache käme, liegt auf
der Eland.44

4. und 5. Gemeinschaft und Spiritualität: Die grössten Schwächen der
reformierten Landeskirchen in der Schweiz liegen wohl in den Bereichen
«gelebte Gemeinschaft» und «Spiritualität». Beide Bereiche sind in der
freikirchlichen Tradition - wenn auch in ganz bestimmten, z.T. einseitigen
Formen - stark ausgeprägt. Auch hier könnte der ökumenische Dialog mit
den Freikirchen bedeutsam sein.

Die fünf genannten Punkte sind bewusst so formuliert, dass die kritische
Eierausforderung eines Dialogs mit den Freikirchen für die Landeskirchen
deutlich wird. Dem ist aber sogleich beizufügen, dass in allen aufgeführten
Bereichen der Dialog mit den Landeskirchen, ihrer Praxis und Theologie
auch die Freikirchen kritisch herausfordern würde. Ja, für die Freikirchen
könnte die offene, partnerschaftliche Auseinandersetzung mit der
reformierten oder lutherischen Tradition in mancher Hinsicht zu einer heilsamen
geistlich-theologischen Katharsis führen, aus der sie bereichert und mit
offenerem Horizont hervorgehen würden. Dass die unüberheblich-solidari-
sche Offenheit zu einem solchen Dialog in der gegenwärtigen Situation
allerdings an beide Seiten hohe Anforderungen stellt, soll nicht verschwiegen

werden.

43 Missionsland Schweiz, 18f.
44 Vgl. die fruchtbaren Anregungen in: Christine Lienemann-Perrin (Hg.), Taufe und

Kirchenzugehörigkeit. Studien zur Bedeutung der Taufe für Verkündigung, Gestalt und
Ordnung der Kirche, München 1983.



Heinz Rüegger, Innerevangelische Ökumene 353

V. Ausblick

Als Ziel der im vorangehenden beschriebenen innerevangelischen ökumenischen

Verständigung könnte - mit einer Formulierung der Schweizerischen

Evangelischen Synode - gelten, «jenseits der traditionellen Formen von
Volks- oder Freikirche neue Formen des Kircheseins zu entdecken, die die

Vorzüge der Volkskirche... und der Freikirche... miteinander verbinden.»45

Auf dem Weg zu diesem Ziel könnte man sich mit Gewinn auf die
Vorarbeit einzelner Pioniere stützen, die bereits einen begehbaren Weg
durch ein an Klippen nicht eben armes Gelände gebahnt haben. Einer von
ihnen sei zum Schluss ausdrücklich genannt: Jürgen Moltmann. Er hat ein
Kirchenverständnis entwickelt,46 das von einem reformierten Ansatz her alle

wichtigen freikirchlichen Anliegen integriert hat. Nach seiner Überzeugung
wäre es

«ein Blick zurück in die Vergangenheit der Reformation, würde man, wie das oft geschieht,
ökumenisch nur über <evangelisch - katholisch) sprechen. Die <Zukunft der Reformation)
liegt für (ihn) nicht auf dem rechten Flügel ihrer katholisierenden Tendenzen, sondern auf dem

sog. <linken Flügel der Reformation), nämlich bei jenen, die in immer neuen Ansätzen und unter
ständigen Verfolgungen die Gemeinde zu realisieren versucht haben. Sie wurden <Schwärmer>

und <Täufer> und <Sektierer> genannt und verworfen. Sie aber suchten in Wahrheit <die radikale
Reformation). Welche Formen immer jene Freikirchen entwickelt haben - es gibt auch

dort Gefahren, Fehler und Fehlentwicklungen genug - prinzipiell liegt auf diesem Flügel der
Reformation die Zukunft der Kirche Christi, weil dort das weithin noch unbekannte und
ungewohnte Land der Gemeinde liegt.»47

Da kommt bei einem reformierten Theologen eine faszinierende Synthese

in Sicht! Eine Vision von Kirche, die Landeskirchen und Freikirchen
gemeinsam auf den Weg ruft, auf einen Weg der Umkehr und Erneuerung
für beide Teile, auf einen Weg in die Freiheit einer Zukunft hinein, in der
neues Land in noch nicht auskartografiertem Terrain zu entdecken ist. Auf
eben diesen Weg in die «Zukunft der Reformation» zu führen, ist die Aufgabe

innerevangelischer Ökumene.
Heinz Rüegger, Zürich

45 Schlussdokumente. FIeft3: Lebendige Gemeinden/Gottesdienst, 5.
46 Vgl. Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie,

München 1975; ferner: Neuer Lebensstil. Schritte zur Gemeinde, München 41980.
47 Neuer Lebensstil, 142f.


	Innerevangelische Ökumene : Überlegungen zu einem vernachlässigten Bereich ökumenischer Arbeit ; Lukas Vischer zum 65. Geburtstag

