Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 4

Artikel: Innerevangelische Okumene : Uberlegungen zu einem
vernachlassigten Bereich 6kumenischer Arbeit ; Lukas Vischer zum 65.
Geburtstag

Autor: Ruegger, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Innerevangelische Okumene

Uberlegungen zu einem vernachlissigten Bereich
Okumenischer Arbeit

Lukas Vischer zum 65. Geburtstag

1. Ausweitung eines verengten Okumene-Verstindnisses

Wenn im deutschsprachigen Raum von Okumene die Rede ist, so wird
darunter oft bloss eine Beziehung zwischen zwei Partnern verstanden: zwi-
schen der romisch-katholischen Kirche auf der einen, der evangelischen
Landeskirche reformierter oder lutherischer Konfession auf der anderen
Seite. Okumene wird also vornehmlich als bilaterales Geschehen zwischen
den beiden jeweiligen Grosskirchen angesehen. Diese meist unbewusst und
rein pragmatisch vollzogene Reduktion in der Wahrnehmung der 6kumeni-
schen Situation ist leicht verstindlich. Allein schon von den Mitgliederzah-
len, von der Grosse der kirchlichen Institutionen und von der Prisenz in der
Offentlichkeit her stehen sich die beiden Grosskirchen als primére 6kumeni-
sche Partner gegeniiber. Zudem sind sie sich von ihrer volkskirchlichen
Gestalt her — unbeschadet aller theologischen Differenzen — in Praxis und
Mentalitdt so dhnlich, dass sich fiir beide Seiten vor allem der jeweils andere
grosskirchliche Partner als 6kumenisches Gegeniiber nahelegt, auf den man
sich ohnehin durch gegenseitige Abgrenzung seit der Reformationszeit fi-
xiert hat.

So begreiflich dieses reduktionistische Verstindnis von Okumene als
einem bloss bilateralen Geschehen zwischen den zwei Grosskirchen auch ist,
so problematisch und unangemessen erweist es sich doch im Blick auf eine
ernsthafte Wahrnehmung der 6kumenischen Situation. Fiinf Hinweise mo-
gen dies verdeutlichen.

1. Hinter diesem reduktionistischen Okumene-Verstindnis, das durchaus
nicht nur unter Laien, sondern auch unter Theologen und Theologinnen und
unter Medienschaffenden zu finden ist, steht letztlich — selbstverstindlich
unbewusst — ein aus einer langen Geschichte iiberkommenes Selbstverstind-
nis der Volkskirchen, wonach sie allein in ernstzunehmendem Sinne Kirche
sind. Das spiegelt sich heute noch in der gingigen Redeweise von «den zwei
Kirchen», eine Formulierung, die in dieser absoluten, nicht weiter prézisier-



338 Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene

ten Form anderen Kirchen entweder das Kirchesein abspricht, oder sie
einfach als quantité négligeable ignoriert, was beides gleichermassen proble-
matisch ist.

2. Dass ein solches bloss bilaterales Okumene-Bewusstsein so weit ver-
breitet ist, mag um so mehr erstaunen, als die Konstellation der offiziellen
okumenischen Organe, etwa der Arbeitsgemeinschaften christlicher Kir-
chen auf lokaler, regionaler und nationaler Ebene, oder der Konferenz
Europiischer Kirchen (KEK) resp. des Okumenischen Rats der Kirchen
(ORK) auf internationaler Ebene, ausgesprochen multilateral angelegt ist.!
Offenbar wird das etwas diffuse Okumene-Verstindnis des allgemeinen
Bewusstseins weniger stark von den in solchen Okumenischen Organi-
sationen gemachten Erfahrungen bestimmt, als man das wiinschen mochte.

3. Diese Engfiihrung der 6kumenischen Perspektive — im Falle der
Schweiz:* auf das Gegeniiber von reformierter und rémisch-katholischer
Kirche — reduziert die Vielstimmigkeit des 6kumenisch notwendigen Ge-
spréachs v. a. nach zwei Seiten hin. Einmal im Blick auf die unterschiedlichen
Auspriagungen des «katholischen» Strangs der Christenheit. Dabei konnte
es gerade fiir Protestanten enorm befruchtend sein, sich mit dem katholi-
schen Erbe der Christenheit nicht immer nur in seiner romischen Gestalt,
sondern auch einmal in seiner orthodoxen und insbesondere in seiner christ-
katholischen Ausprigung auseinanderzusetzen.’

4. Die andere Seite, die ausgeblendet wird, ist der ganze sog. linke Fliigel
des Protestantismus, also der Bereich der Freikirchen und der evangelischen
Gemeinschaften. Gerade um der Klidrung der eigenen «evangelischen»
Identitét willen wére aber ein ernsthaftes Gespréch mit und zwischen vielfil-
tigen innerevangelischen Stimmen nicht unwichtig. Im folgenden wollen wir
uns darum ausfiihrlicher mit dieser «innerevangelischen Okumene» als
einem oft vernachléssigten Bereich 6kumenischen Bemiihens beschéftigen.

5. Zuvor ist aber noch auf zwei 6kumenisch bedeutsame Phédnomene
hinzuweisen. Das eine ist das Phinomen der sog. Entkonfessionalisierung,
das sich darin zeigt, «dass fiir viele Zeitgenossen die Zugehorigkeit zu und

! Wobei die rémisch-katholische Kirche in den beiden zuletzt genannten internationa-
len Organisationen gerade nicht Mitglied ist!

? Die vorliegenden Uberlegungen sind, wo es um konkrete Verhiltnisse geht, primar
im Blick auf die schweizerische Situation und innerhalb derselben vornehmlich im Blick
auf die reformierte Landeskirche formuliert.

3 Die theologische Bedeutung der christkatholischen (resp. altkatholischen) Kirche
reicht m. E. tiber ihre rein numerische und institutionelle Kleinheit hinaus. Insbesondere
im schweizerischen Kontext wire ein stirkeres Wahrnehmen der christkatholischen Ge-
stalt des Katholizismus angezeigt, befindet sich doch an der Universitédt Bern die weltweit
einzige christkatholische theologische Fakultit.



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 339

die Identifizierung mit einer bestimmten Konfession an Bedeutung verlie-
ren»*, dass «der Konfession kaum mehr eine lebensprigende und lebens-
strukturierende Kraft und Bedeutung zu(kommt)».” Damit werden auch
«klassische» ©kumenische Fronten und Problemstellungen relativiert.
Gleichzeitig sind in diesem Jahrhundert neue sog. transkonfessionelle Be-
wegungen’ entstanden resp. iltere Bewegungen in eine Phase starker Ex-
pansion eingetreten. Mit diesem zweiten Phinomen sind Bewegungen wie
etwa die evangelikale, die charismatische oder die feministisch-theologische
Bewegung gemeint, die quer durch die verschiedenen Konfessionen hin-
durch Gemeinschaften bilden, die sich um eine bestimmte Ausprigung des
christlichen Glaubens sammeln. Diese «konfessionsédhnlichen Gruppierun-
gen und Bewegungen»® haben fiir die in ihnen Engagierten in der Regel eine
viel stirker lebensprigende und religitse Identitit stiftende Kraft als die
konfessionelle Priigung durch ihre offizielle Kirchenzugehérigkeit.’ Solche
transkonfessionellen Bewegungen sind 6kumenisch ambivalent: sie schaffen
einerseits neue Zusammengehdorigkeit tiber konfessionelle Grenzen hinweg;
andererseits konnen durch sie auch neue Fronten innerhalb der einzelnen
Kirchen aufbrechen, die mitunter tiefer gehen als manche klassischen kon-
fessionellen Differenzen. Hier stellen sich wichtige 6kumenische Fragen, die

*So A.Dubach, zit. in: Konfessionelle Religiositit — Chance und Grenzen, Reli-
gion & Gesellschaft 3/90, 4.

*> Ders., Konfession: Protestatholisch, Reformiertes Forum 27/91, 11.

6 J. Zink bringt dies im Publik-Forum 3/89, 26, pointiert zum Ausdruck: «Wir sind in
unseren Konfessionen nicht mehr zu Hause, und je ldnger die Zeit geht, desto weniger
werden wir ihrer bediirfen. Das Zeitalter der babylonischen Gefangenschaft der Kirche in
den Kifigen ihrer Konfessionen ist voriiber. (...) Die tradierten Konfessionsdifferenzen
... werden kiinftig eine Forschungsaufgabe einer theologischen Paldontologie sein.»

" Grundlegend hierzu ist immer noch: Neue transkonfessionelle Bewegungen. Doku-
mente aus der evangelikalen, der aktionszentrierten und der charismatischen Bewegung,
Frankfurt 1976 (Okumenische Dokumentation III).

8 Ebd. 22.

? Das bedeutet, dass fiir Menschen, die einer transkonfessionellen Bewegung angeho-
ren, «ihre Mitgliedschaft in einer bestimmten Kirche nicht mehr zum Ausdruck (bringt),
was fiir ihr eigenes Glaubensverstdndnis letztlich entscheidend ist. Die offiziellen Lehren
der Kirchen erhalten eine geringere Bedeutung und Zustimmung als die Erfahrung,
theologische Ausrichtung oder die sozialen Anliegen, die sie mit Gruppen in anderen
Kirchen teilen», die an derselben Bewegung teilhaben (ebd. 12).



340 Heinz Riiegger,-Innerevangelische Okumene

mit dem simplifizierenden Wahrnehmungsraster des oben beschriebenen
reduktionistischen Okumene-Verstindnisses leicht ausgeblendet werden. ™

Angesichts des eingangs skizzierten simplifizierenden Okumene-Ver-
stdndnisses gehort es zu den wichtigen Aufgaben, auf ein differenzierteres,
breiter gefichertes Okumene-Bewusstsein in unseren Kirchen hinzuarbei-
ten. Die Frage der Einheit der Kirche Jesu Christi stellt sich auf unterschied-
lichen Ebenen und in unterschiedlichen Konstellationen; aber immer geht es
um ein und dieselbe Grundfrage. Dabei diirfte es hilfreich sein, sich immer
wieder einmal gerade solchen Bereichen 6kumenischer Verantwortung zu-
zuwenden, die in Gefahr stehen, iibersehen, vernachlissigt, ja vielleicht
sogar ein Stiick weit verdrdngt zu werden. In diesem Sinne wenden wir uns
mit den vorliegenden Uberlegungen speziell dem 6kumenischen Teilbereich
zu, den man als «innerevangelische Okumene» bezeichnen konnte.

I1. Bereiche innerevangelischer Okumene

Das wohl bedeutendste Modell innerevangelischer 6kumenischer Ver-
stindigung im Raum des deutschsprachigen Protestantismus liegt in der
Leuenberger Konkordie von 1973 vor, mit der lutherische, reformierte und
unierte Kirchen sowie die Kirchen der Waldenser und der Bohmischen
Briider Kirchengemeinschaft erkldrt und einander Kanzel- und Abend-
mahlsgemeinschaft gewihrt haben." So eindriicklich das Zustandekommen
dieser Konkordie auch ist, ihre Auswirkungen blieben gering. Zum einen
darum, weil viele Kirchen (wie etwa die reformierten Kirchen der Schweiz)
in einem Land leben, in dem sie gar nicht wirklich mit andern Konkordie-
Partnern konfrontiert sind. Zum anderen stellt der konfessionelle Unter-
schied zwischen Reformierten und Lutheranern fiir einen Grossteil der von
der Konkordie betroffenen Kirchenglieder und Theologen ohnehin nicht
mehr als einen unter vielen Unterschieden theologischer Richtungen dar,
wie man sie in der eigenen Kirche ohnehin besitzt. Dass man sich dariiber
allen Ernstes die Kirchengemeinschaft vorenthalten kénnte, ist fiir viele gar
nicht nachvollziehbar. Insofern ist die Konkordie «im allgemeinen von den

1 In einer Stellungnahme von 1976 wies das Strassburger Institut fiir 6kumenische
Forschung darauf hin, dass «die transkonfessionellen Bewegungen... noch kaum in der
okumenischen Reflexion und Diskussion thematisiert und als Partner in diese mit aufge-
nommen worden (sind)» (ebd. 29). Wenn in den vergangenen 15 Jahren auch manches in
dieser Richtung geschehen ist, so hat sich der Hinweis des Strassburger Instituts in der
heutigen Situation trotzdem noch lange nicht eriibrigt.

'Vgl. Leuenberger Konkordie §§ 29-49.



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 341

beteiligten Kirchen als die lingst fillige Formulierung eines ohnehin festste-
henden Sachverhaltes empfunden worden.»"

Eine wichtige Rolle auf dem Feld der innerevangelischen Okumene und
eine oft verkannte Pionierrolle in der Geschichte der 6kumenischen Bewe-
gung generell spielt die 1846 in London gegriindete Evangelische Allianz. Sie
ist als ein frither Versuch (mit nachhaltigen Auswirkungen bis in die Gegen-
wart) zu verstehen, aus dem Geist erwecklichen Christentums heraus auf
evangelikaler Grundlage die Einheit unter den Christen zu fordern. Darin,
dass sich die Evangelische Allianz von Anfang an «nicht als Kirchen-, son-
dern als Bruderbund» konstituierte, «nicht eine Vereinigung von christli-
chen Kirchen, sondern von Christen, nicht von Gemeinschaften, sondern
von Personen» sein wollte,"” liegen zugleich Chancen und Grenzen ihres
Ansatzes. Als zahlenmissig und institutionell sich stark ausweitende Bewe-
gung, in der liber die Grenzen von Landeskirche, Freikirchen und Gemein-
schaften hinweg Protestanten evangelikaler Prigung zusammenfinden,
kommt ihr ein betrédchtliches Gewicht in der Bemithung um innerevangeli-
sche Verstindigung zu. Als institutionelle Gestalt der transkonfessionellen
evangelikalen Bewegung stellt sie aber zugleich eine partikulare theologi-
sche Position dar, die es in einem 0kumenischen Dialog auf andere konfes-
sionelle und innerkirchliche Positionen zu beziechen gilt.

Eine der grossen Herausforderungen innerevangelischer Okumene diirf-
te heute schon und in Zukunft noch vermehrt in der Auseinandersetzung mit
eben solchen profilierten Bewegungen innerhalb und quer durch die konfes-
sionellen Kirchen liegen. Angesichts des rapiden Zerfalls klarer konfessio-
neller Identititen” und der damit einhergehenden Zunahme der inneren

2 «Reformatorische Kirchen und 6kumenische Bewegung.» Ein Memorandum der
Okumenischen Institute in Bensheim, Bern, Kopenhagen, Prag, Strassburg, in: E. Geld-
bach, Okumene in Gegensitzen, Gottingen 1987 (Bensheimer Hefte 66), 170 (§ 115).

B H. Hauzenberger, Einheit auf evangelischer Grundlage. Von Werden und Wesen der
Evangelischen Allianz, Giessen/Ziirich 1986, 139.134.

" Angesichts der immer wieder begegnenden irrtiimlichen Vorstellung, die Evangeli-
sche Allianz sei eine Art freikirchlicher Dachverband, ist daran zu erinnern, dass die
Allianz von Anfang an ein Zusammenschluss freikirchlicher und landeskirchlicher Evange-
likaler war. Der derzeitige Président der Europidischen Evangelischen Allianz ist iibrigens
ein landeskirchlicher, reformierter Schweizer Pfarrer.

5 Im Blick auf die letzte Generalversammlung des Reformierten Weltbundes in Seoul
(1989) stellte Lukas Vischer einmal fest: «Niemand ist heute in der Lage, die gemeinsame
Identitét der reformierten Kirchen zu formulieren» («Eine Quelle der Inspiration», Refor-
miertes Forum 3/90, 11). Diese in Bezug auf die Gesamtheit der reformierten Kirchen
gemachte Feststellung trifft zweifellos auch auf viele dieser Kirchen als einzelne zu.



342 Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene

Pluralitit und Heterogenitit evangelischer Volkskirchen' scheint mir die
Frage nach dem angemessenen Umgang mit dem innerkirchlichen Pluralis-
mus und insbesondere mit so profilierten Positionen wie etwa der evangeli-
kalen Bewegung, der charismatischen Bewegung, der feministisch-theologi-
schen Bewegung oder den sozial-politisch-okologisch engagierten kirchli-
chen Gruppierungen eine 6kumenische Aufgabe zu sein, die an Bedeutung
und Schwierigkeit der traditionellen zwischenkirchlichen Okumene in nichts
nachsteht. Darum wollen wir im néichsten Kapitel auf sie eingehen.

Schliesslich ist da der in sich selbst nochmals stark unterteilte freikirchli-
che Fliigel des Protestantismus. Aus geschichtlichen Griinden stellt er in
Europa nur eine relativ kleine, aufs Ganze gesehen allerdings rasch wach-
sende Minderheit dar, wihrend er weltweit gesehen einen Grossteil des
Protestantismus ausmacht.”” Auf internationaler Ebene, also etwa im Rah-
men der Aktivitit des ORK oder der konfessionellen Weltbiinde, stehen
Reformierte beispielsweise in vielféltigen Kontakten mit Baptisten, Menno-
niten, Methodisten etc. In der Schweiz oder in Deutschland stehen solche
Kontakte aufgrund der konfessionellen Grossenverhéltnisse ganz im Schat-
ten der bilateral-grosskirchlichen Okumene. Das innerevangelische Ge-
spriach zwischen Landes- und Freikirchen ist bei uns ein wenig gepflegter
Bereich okumenischer Verstindigung. IThm wollen wir uns nachstehend im
vierten Teil zuwenden. Dabei soll allerdings nicht iibersehen werden, dass
auch unter Freikirchen und evangelischen Gemeinschaften selbst mancher-
lei Spannungen und Beriihrungsidngste vorhanden sind, am stérksten wohl
zwischen den neopietistischen Gruppierungen und den pfingstlichen Krei-
sen.’® Im folgenden wollen wir diesen Aspekt innerevangelischer Okumene
jedoch auf sich beruhen lassen und uns auf diejenigen Aspekte konzentrie-
ren, die den evangelisch-volkskirchlichen Partner mitbetreffen.

16 In einem gewissen — allerdings wesentlich bescheideneren — Mass sind auch Freikir-
chen wie etwa die Methodisten oder die Baptisten von dieser Entwicklung betroffen.

7 Nimmt man etwa die tiduferischen, methodistischen und pfingstlichen Freikirchen
zusammen, so iiberwiegen sie zahlenmissig die Gesamtheit der lutherischen und refor-
mierten Kirchen bei weitem.

18 Hier wirkt die Berliner Erklidrung der deutschen Gemeinschaftsbewegung von 1909
verhingnisvoll nach, in der diese sich von der Pfingstbewegung distanzierte und den im
pfingstlichen Aufbruch wirkenden Geist als «von unten» bezeichnete. E. Geldbach nennt
die Berliner Erkldrung «eines der feindseligsten Dokumente der jiingeren deutschen
Kirchengeschichte» (Freikirchen — Erbe, Gestalt und Wirkung, Goéttingen 1989 [Benshei-
mer Hefte 70], 159).



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 343
II1. Innerkirchlicher Pluralismus

Uber den innerkirchlichen Pluralismus, seine Problematik, seine Berech-
tigung und seine Grenzen ist schon viel diskutiert worden. Trotzdem kann
ich mich des Eindrucks nicht erwehren, dass die stdndig wiederholte Be-
schworung des Pluralismus als eines Grundprinzips des Volkskirchentums
oft Hand in Hand geht mit einer faktischen Unféhigkeit, glaubwiirdig und
konstruktiv mit ihm umzugehen. Allzu gross scheint die Versuchung zu sein,
einer der Fehlformen des Umgangs mit dem innerkirchlichen Pluralismus
anheimzufallen. Als solche Fehlformen erscheinen mir
— ein absoluter, prinzipieller, grenzenloser Pluralismus, der die Vielstim-

migkeit des Evangeliums mit Beliebigkeit verwechselt und den Ernst der

Wahrheitsfrage verkennt. Er fithrt letztlich zum Zerfall der Gemeinschaft

und macht jeden Dialog tiberfliissig;

— ein unverbundenes Nebeneinander der unterschiedlichen Positionen, das
nur noch administrativ-biirokratisch zusammengehalten wird;

— eine starre Polarisierung zwischen unterschiedlichen Glaubensverstéand-
nissen, die den Dialog verunmoglicht, Feindbilder produziert und lange
nachwirkende Verletzungen auf allen Seiten zufiigt;

— ein Nebeneinander unterschiedlicher Positionen, bei dem es primér um
einen Machtkampf geht, in dem sich jede Partei moglichst grosse Ein-
flusssphéren zu sichern versucht.

Demgegeniiber scheint mir fiir das Gelingen einer echten, fruchtbaren
innerkirchlichen Verstindigung eine 6kumenische Grundhaltung erforder-
lich, die von allen beteiligten Partnern ein Dreifaches erfordert:

— einmal die bewusste geistliche Verpflichtung auf das die eigene Position
immer tibersteigende Ganze der Kirche;

— sodann die doppelte Bereitschaft, den eigenen Akzent ernsthaft zu ver-
tiefen und zu profilieren — denn nur so kann er zu einem substantiellen
Beitrag an das grossere Ganze werden” —, ihn gleichzeitig aber auch
wieder zu relativieren im Wissen um die Stiickwerkhaftigkeit und Ergén-
zungsbediirftigkeit all unseres Erkennens;

— schliesslich wire eine willentlich bejahte Disziplin zu gegenseitigem

¥ Das setzt voraus, dass die verschiedenen Auspriagungen christlichen Glaubens in der
Kirche Rdume und Foren zugestanden erhalten, in denen sie im geschiitzten Binnenraum
der eigenen Gruppe ohne dauernde Infragestellung von aussen eigene Erfahrungen ma-
chen, im — auch ungeschiitzten — Gespréch eigene Erkenntnisse weiter vorantreiben und
auch einfach ein Stiick Beheimatung und Geborgenheit erleben konnen.



344 Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene

(selbst)kritischem Dialog auf die noch grossere Wahrheit hin erforder-
lich, was etwas qualitativ anderes ist als bloss unverbindliche Toleranz im
Sinne gegenseitigen Gewédhrenlassens!

Diese Art verbindlicher, «dialogischer Pluralitéit»* ist ein anspruchsvolles
Ziel, das stdndiger Einiibung bedarf. Worauf es ankommt, wére eine Praxis
der Konziliaritdt, nicht nur im 6kumenisch-zwischenkirchlichen, sondern
auch im innerkirchlichen Umgang miteinander.”

Dass dem gemeinsamen Vorankommen in Richtung dieses Zieles in der
kirchlichen (und universitir-theologischen) Praxis mancherlei Hindernisse
im Wege stehen, liegt auf der Hand. Einige dieser Hindernisse zu nennen,
mag helfen, an ihnen zu arbeiten und sie zu liberwinden. Zu nennen wéren
da etwa die schleichende Indifferenz gegeniiber der Wahrheitsfrage im Blick
auf die kirchliche Praxis; ein im Raum deutschsprachiger Theologie offenbar
besonders ausgeprigtes Defizit an geistlicher Streitkultur, die den Gegner
respektvoll ernstnimmt und wiirdigt, bevor sie ihn kritisiert;* innere (meist
unbewusste, seelsorgerlich jedenfalls nicht aufgearbeitete) Verletzungen
oder Briiche in der eigenen religidsen Biographie, die angstbesetzte, starre
Feindbilder hervorrufen und verunmoglichen, offen und lernbereit auf den
Gesprichspartner einzugehen;* untergriindige Angst vor profilierten, affir-
mativ vertretenen theologischen Positionen, die um so grosser sein diirfte, je
defizitdrer die eigene (individuelle oder kirchlich-konfessionelle) religiose

? Neue transkonfessionelle Bewegungen, 41f (§§ 126-128).

2 Vgl. dazu die grundlegenden Ausfiihrungen von P. Cornehl, Was ist ein konziliarer
Prozess? Erfahrungen und Kriterien, Pastoraltheologie 75 (1986) 575-596.

2 Hier konnte deutschsprachige Theologie von angelséchsischer, insbesondere briti-
scher Theologie lernen: Als beeindruckendes Beispiel einer in der Sache sehr deutlichen,
im Umgangston aber ausgesprochen zuvorkommenden Auseinandersetzung zwischen
einer «liberalen» und einer «evangelikalen» Position sei auf das Buch von D. L. Edwards
mit Repliken von J. Stott verwiesen: Essentials. A liberal-evangelical dialogue, London
?1990. Vergleicht man dieses Buch mit analogen Kontroversen der letzten Jahrzehnte im
deutschsprachigen Protestantismus, so wird schlagartig deutlich, wie gross die Defizite
sind, an denen allein schon der bei uns tibliche Stil theologischer Auseinandersetzung
krankt!

Z Hier handelt es sich um eine Problematik, die im kirchlichen Leben oft zu beobach-
ten ist (gerade bei Theologinnen und Theologen) und mitunter ausserordentlich destrukti-
ve Spuren auf dem Feld innerevangelischer Verstindigungsbemiihungen hinterlisst. Ich
verweise bloss als ein typisches Beispiel auf Theologinnen und Theologen, die, von einem
konservativ-evangelikalen Hintergrund herkommend, ein Leben lang in einer affektiv
bestimmten Abwehr gegeniiber allem «Frommen», «Konservativen», «Orthodoxen» fi-
xiert bleiben.



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 345

Identitit empfunden wird;** Angst vor Machtverlust (etwa in der Begegnung
zwischen Vertretern von Landeskirchen und stark expandierenden evangeli-
stischen Bewegungen); schliesslich wire wohl auch eine generelle Angst vor
Konflikten zu nennen, die in einer — im reformierten Raum gar nicht so
unbegriindeten — latenten Angst vor Spaltungen wurzeln mag. Schliesslich
gehort es fiir die reformierten Kirchen «zu ihrer fortdauernden Eigenheit,
dass sie eine ungliickliche Neigung besitzen, Spaltungen zu unterliegen.»*
Es ist offensichtlich, dass die meisten dieser Faktoren nicht-theologischer
Natur sind und mehr im seelsorgerlichen und personlichkeitsbildnerischen
Bereich liegen. Ihre Auswirkungen auf den Stil und die Inhalte des Theolo-
gisierens und des dkumenischen Agierens sind nichtsdestoweniger gross, zu
gross jedenfalls, als dass man sie, wie das heute meist geschieht, einfach
ignorieren diirfte. :

Und welches sind die Themen, die sich nicht erst im Gespréach mit Freikir-
chen, sondern bereits im inner(volks)kirchlichen Bereich als besonders strit-
tig erweisen und zu einer «konziliaren» Verstindigung gerade auch mit den
verschiedenen transkonfessionellen Strémungen herausfordern? Zum Bei-
spiel die Neubestimmung des reformatorischen Schriftprinzips im Span-
nungsfeld zwischen fundamentalistischer und feministischer Hermeneutik;
oder Fragen der Sozialethik und des gesellschaftlichen Engagements im
Gesprich mit sozial-politisch-6kologisch aktiven kirchlichen Gruppen; fer-
ner das Verstidndnis des heiligen Geistes angesichts der Herausforderung
durch die charismatische Bewegung; schliesslich soteriologische Fragen
nach dem Verstidndnis des Heils und seiner Aneignung, wie sie insbesondere
von evangelikaler Seite an ein weit verbreitetes ethisierendes Glaubensver-
stdndnis gestellt werden. Mit diesen soteriologischen Fragen hingt auch ein
sachgemisses Verstidndnis des Missions- und Evangelisationsauftrags zu-
sammen. Diese wenigen Hinweise mogen geniigen, um anzudeuten, dass im
Horizont innerevangelischer Okumene Fragen anstehen, deren Klirung

* Das ist ein wesentlicher Grund fiir die Miihe, die heterogene, pluralistische Kirchen
im Umgang mit transkonfessionellen Bewegungen oder freien christlichen Werken haben,
die eben «dynamischer und selbstsicherer (sind) als die im Blick auf ihre Mitgliedschaft
wesentlich komplexeren und weniger einheitlich motivierten Kirchen» (Neue transkonfes-
sionelle Bewegungen, 13f [§ 13]).

% Mission und Einheit. Diskussionspapier und Lesematerial fiir die 22. Generalver-
sammlung des Reformierten Weltbundes, 15.-27. August 1990, Seoul, Korea. Genf 1989,
41. Der Text fiihrt weiter aus: «Die reformierte Familie (ist) zutiefst gespalten. In zahlrei-
chen Landern finden sich heute mehr als nur eine reformierte Kirche. (. ..) Die reformierte
Familie ist die einzige in der Christenheit, die nicht nur einen internationalen Zusammen-
schluss, sondern deren zwei geschaffen hat», nimlich neben dem Reformierten Weltbund
noch die (konservativere) Reformierte Okumenische Synode.



346 Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene

unmittelbarer ins Zentrum des christlichen Glaubens und unserer kirchli-
chen Identitit fiihren diirfte, als dies bei manchen vieldiskutierten Themen
traditioneller interkonfessioneller Okumene der Fall ist.

IV. Das Gespriich mit den Freikirchen

Immer wieder ist in der jlingsten Vergangenheit darauf hingewiesen wor-
den, dass — iber die Leuenberger Konkordie hinaus — die Aufgabe dringlich
sei, die «Spaltungen im Gesamtgefiige der von der Reformation ausgehen-
den Kirchen und Gemeinschaften zu iiberwinden».® Im Blick auf die Kir-
chen und Gemeinschaften des linken Fliigels des Protestantismus hélt das
Memorandum der Okumenischen Institute in Bensheim, Bern, Kopenha-
gen, Prag und Strassburg von 1984 fest: «In der neuen Situation, in der wir
uns heute befinden, haben wir um der 6kumenischen Bewegung willen die
besondere Verpftlichtung, diese Trennungen zu iiberwinden. Wir haben die
Uberzeugung, dass dies geschehen kann und muss.»?” Etwa zur gleichen Zeit
dusserte die Schweizerische Evangelische Synode ihre Uberzeugung, «dass
eine neue Anstrengung zur Vertiefung der Gemeinschaft unter den evangeli-
schen Kirchen und Gemeinschaften zu den dringendsten (6kumenischen,
H.R.) Aufgaben gehort, die sich heute stellen».*

Allerdings: das Angehen dieser Aufgabe wird im Kontext des deutsch-
sprachigen Protestantismus auf einige Schwierigkeiten stossen, die zu be-
riicksichtigen sind. E. Geldbach hat diese Schwierigkeiten vor Augen, wenn
er das entsprechende Kapitel in seinem Buch iiber die Freikirchen unter die
Uberschrift setzt: «Landeskirchen und Freikirchen: Ein Unverhéltnis», um
dann darauf hinzuweisen, dass «die Geschichte dieses Unverhéiltnisses bis-
her noch nirgendwo aufgearbeitet worden (ist). (...) Im kollektiven Unter-
bewusstsein sind hiitben und driiben offenbar Urteile und Vorurteile gespei-
chert, die in kritischen Situationen plotzlich wieder aufbrechen und mit der

* «Reformatorische Kirchen und 6kumenische Bewegung», 136 (§ 18).

7 Ebd. 136f.

% Schweizerische Evangelische Synode, Schlussdokumente. Heft 4: Fiireinander le-
ben. Eine evangelische Sicht der 6kumenischen Bewegung (Basel 1988), 7. Auch die
Ziircher Disputation 84 kam zur Empfehlung, «zur Verbesserung der innerevangelischen
Beziehungen (sei) die Gemeinschaft zwischen der evang.-ref. Landeskirche und den evan-
gelischen Freikirchen und christlichen Gemeinschaften durch regelmissig gepflegte Kon-
takte auf allen Ebenen zu fordern» (Ziircher Disputation 84, Ergebnisse. Beitrige zur
Standortbestimmung und Erneuerung unserer Kirche, hg.v. der Evang.-ref. Landeskirche
des Kantons Ziirich, Ziirich 1987, 303).



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 347

ganzen Gewalt unbewiltigter Vergangenheit die Gegenwart iiberschatten
koénnen.»? Worin aber liegen die spezifischen Schwierigkeiten innerevange-
lischer Okumene iiber die Grenze von Landes- und Freikirchen hinweg?

Da ist einmal das belastende Gewicht einer iiber vierhundertjdhrigen
Geschichte, in der Freikirchen ein grosses Mass an Unterdriickung, Verfol-
gung und Diskriminierung von Seiten der evangelischen Landeskrichen iiber
sich ergehen lassen mussten. Manches davon schwingt heute noch mit, wenn
etwa Vertreter von Landeskirchen und Medienschaffende Freikirchler nach
wie vor in disqualifizierender Absicht als Sektierer abstempeln.* Als Reak-
tion auf solche Behandlung hat sich auf freikirchlicher Seite z.T. eine gewis-
se Getto-Mentalitit ausgebildet, die sich in einer Mischung aus Minoritéts-
komplex und elitirem Uberlegenheitsgefiihl gegen die Landeskrichen ab-
grenzt. Jiirgen Moltmann meint: «Es ist hochste Zeit, dass die evangelische
Theologie und die evangelischen Landeskrichen... ihre vierhundert Jahre
alten Vorurteile gegeniiber dem <linken Fliigel> der Reformation revidie-
ren». Gleichzeitig hilt er fest: «Die Schwerfilligkeit der Landeskirchen, sich
fiir das Zeugnis der tduferischen Gemeinden zu 6ffnen, ist auch in histori-
scher Schuld begriindet, wurden diese doch in der Reformationszeit von
evangelischen und katholischen Kirchen und Obrigkeiten gemeinsam ver-
folgt, unterdriickt und ausgerottet!»*

2 Freikirchen, 108f.

% E. Geldbach macht in diesem Zusammenhang auf das interessante Phdnomen auf-
merksam, dass Landeskirchler um so eher geneigt sind, Freikirchler als «Sektierer» abzu-
stempeln, je distanzierter ihr eigenes Verhiltnis zur Kirche ist! «Damit ist zweierlei er-
reicht: Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Anliegen der Freikirchen bedarf es
angesichts des ihnen zugeschriebenen Sektencharakters nicht. Entlastend wirkt an diesem
Urteil ausserdem, dass man nicht jeden Sonntag in die Kirche zu <rennen> braucht (.. .).
Mit dem Hinweis, dass das <In-die-Kirche-Rennen> ein Merkmal der Sektierer ist, kauft
man sich von der eigenen Verpflichtung frei» (Freikirchen, 14). — Zum Phénomen der
Abstempelung Andersglaubender als Sektierer vgl. die grundsitzlichen Uberlegungen in:
H. Riiegger, Apropos «Sekten», Reformiertes Forum 40/88, 11-14.

31 Vorwort zu J.H. Yoder, Die Politik Jesu — der Weg des Kreuzes. Maxdorf 1981, 5.
Wie mit solcher historischer Schuld positiv umgegangen werden kann, zeigt das Beispiel
des am 5.3.1983 von Reformierten, Baptisten und Mennoniten im Ziircher Grossmiinster
(der Kirche des Reformators Zwingli!) gefeierten Abendmahlsgottesdienstes anlédsslich
des Abschlusses der bilateralen Dialoge zwischen dem Reformierten und dem Baptisti-
schen Weltbund. Ein Bericht tiber diesen Gottesdienst mit dem ins Englische iibersetzten
Wortlaut der im Rahmen dieses Gottesdienstes gesprochenen Schuldbekenntnisse findet
sich in: Baptists and Reformed in Dialogue, Genf 1984 (Studies of the World Alliance of
Reformed Churches 4), 45-48.



348 Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene

Dann sind da die unterschiedlichen Grossenverhiltnisse. Beziehungen
zwischen einer ausgeprégten Mehrheit und kleinen Minderheiten sind grup-
pendynamisch stets eine delikate Angelegenheit.

Dazu kommt ein héufiges Fehlen einschligiger konfessionskundlicher
Kenntnisse selbst bei theologisch gut informierten Landeskirchlern.®

Eine weitere Schwierigkeit kann im Unterschied der spezifischen religio-
sen Prigung von volkskirchlichem und freikirchlichem Protestantismus lie-
gen. Nach Fulbert Steffensky ist der volkskirchliche Protestantismus «eher
eine gedachte als eine gelebte Religion», die Kirche entsprechend «Kirche
der Theologen».* Freikirchentum dagegen «wird zuerst und allermeist als
eine Erfahrungsreligion erlebt»* und als Laienbewegung. Da die Aspekte
«religiose Erfahrungen» und «wissenschaftliche Theologie», «Laientum»
und «Theologenschaft» erfahrungsgemaéss oft in Spannung zueinander ste-
hen und gegenseitig Angst und Skepsis auslosen kénnen, mag auch hierin
ein irritierendes Moment fiir die Begegnung zwischen Landeskirchen und
Freikirchen liegen.

Des weiteren lisst sich immer wieder die Beobachtung machen, dass auf
volkskirchlicher Seite ein Mechanismus der Verdringung und Projektion
spielt: Elemente des eigenen konfessionellen Erbes, mit denen man eher
Miihe hat — auf reformierter Seite insbesondere etwa der Biblizismus aus der
Zeit von Reformation und Orthodoxie sowie der Typus erwecklicher From-
migkeit aus der Zeit von Pietismus und Erweckung — werden als Faktoren
der eigenen Geschichte und Identitét verdrdngt und dafiir pauschal auf das
freikirchliche Gegeniiber projiziert, bei dem diese Elemente gewiss auch
(sogar ausgeprigt) vorkommen, aber eben keineswegs durchgehend. Solche
Mechanismen der Verdrédngung und Projektion erschweren eine sachliche
Wahrnehmung der innerevangelischen Gesprichslage.

Schliesslich ist zu bedenken: bei Fragen innerevangelischer Okumene
geht es gewissermassen um einen innerfamiliiren Zwist um ein gemeinsa-
mes, von allen reklamiertes reformatorisches Erbe. Die strittigen Fragen
sind sehr oft gerade Fragen des angemessenen Umgangs mit dem, was fiir
alle zum Fundament ihrer ureigensten religiosen resp. konfessionellen Iden-
titat gehort (etwa die reformatorischen Grundprinzipien sola scriptura, sola
fide, solus Christus). Gerade weil man sich faktisch so nahe steht, ist die

32 E. Geldbach ist zuzustimmen: «Trotz neuer und vielfiltiger Moglichkeiten der Infor-
mationsbeschaffung ist der Kenntnisstand iiber die Freikirchen in der Bevolkerung und
selbst unter Mitgliedern von Kirchenleitungen sowie Pfarrern, Religionslehrern und Kir-
chenvorstiinden gering» (Freikirchen, 11).

33 Feier des Lebens. Spiritualitidt im Alltag. Stuttgart *1985, 11.

3 E. Geldbach, Freikirchen, 34.



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 349

Auseinandersetzung so schwierig, geht sie rasch unter die Haut — viel mehr
jedenfalls, als das in der Auseinandersetzung mit dem réomisch-katholischen
Amtsverstdndnis etwa oder mit der Ostlich-orthodoxen Bildertheologie der
Fall ist.

Es ist eines, die innerevangelische Okumene als bisher z. T. eher stiefmiit-
terlich behandelten Aufgabenbereich im 6kumenischen Gesamthorizont be-
wusst zu machen und auf mogliche Schwierigkeiten bei ihrer Realisierung
hinzuweisen. Es ist etwas anderes, bereits bestehende Ansétze innerevange-
lischer Verstindigung in Erinnerung zu rufen, von denen Anregungen und
Ermutigung ausgehen konnen. Auf vier solcher Ansitze, die aus schweizeri-
scher und reformierter Sicht von besonderer Bedeutung sind, sei hier hinge-
wiesen. _

1. Wihrend der vergangenen zwei Jahrzehnte hat der Reformierte Welt-
bund mit einer ganzen Reihe von freikirchlichen Weltbiinden offizielle Ge-
spriche gefiihrt: mit den Baptisten, mit den Mennoniten, mit den Methodi-
sten und mit den Disciples of Christ.” Es ist bedauerlich, dass nicht zuletzt
aufgrund der fast ausschliesslich bilateral-grosskirchlich orientierten schwei-
zerischen Okumene-Konstellation solche internationalen 6kumenischen
Impulse kaum rezipiert werden.” Hier konnte auf langjihrige theologische
Vorarbeit zuriickgegriffen werden.

2. Auf schweizerischer Ebene hat von 1983-1987 die Schweizerische
Evangelische Synode eine beachtliche Anstrengung unternommen, evange-
lische Christinnen und Christen unterschiedlichster Priagung aus Landeskir-
chen, Freikirchen, Gemeinschaften und evangelischen Werken zu einer
zeitlich befristeten gemeinsamen Grundlagenkldrung zusammenzufiihren.
Sie hat zu vielen fiir die innerevangelische Okumene zentralen Fragen

% Diese Gespriche sind grosstenteils dokumentiert in den Heften der Reihe «Studies
from the World Alliance of Reformed Churches»; vgl. Heft 4: Baptists and Reformed in
Dialogue, Genf 1984 (auf deutsch ist der Dialog-Bericht erschienen in: H. Meyer, H.J. Ur-
ban, L. Vischer (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung, Paderborn/Frankfurt
1983, 102-122) — Heft 6: Reformed and Disciples of Christ in Dialogue, Genf 1985 — Heft 7:
Mennonites and Reformed in Dialogue, Genf 1986 — Heft 11: Towards Closer Fellowship.
Report of the Dialogue Between Reformed and Disciples of Christ, Genf 1988.

3 Im Blick auf den reformiert-baptistischen Dialog ist immerhin an den oben in Anm.
31 erwihnten Gottesdienst zu erinnern; vgl. ferner die Aufsidtze von H. Riiegger und
H.R. Lavater zu diesem Dialog, Reformatio 32 (1983) 116-128. Allerdings stellt die weitge-
hende Nichtrezeption solcher Dialogergebnisse auch eine ernsthafte Anfrage an die Me-
thodologie herkommlicher 6kumenischer Gespriche auf internationaler Ebene dar.



350 Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene

(Schriftverstindnis, Missionsland Schweiz, Kirchenverstandnis etc.) Berich-
te erarbeitet,” mit denen heute fruchtbar weitergearbeitet werden kann.

3. Zwischen dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund (SEK)*
und dem Verband evangelischer Freikirchen und Gemeinschaften in der
Schweiz (VFG) sind seit einiger Zeit regelmissige Kontakte eingefiihrt
worden, die allerdings noch ganz im Anfangsstadium stecken und nur lang-
sam vorankommen.* Immerhin sind — spit genug! — solche Kontakte institu-
tionalisiert worden, von denen zu hoffen ist, dass sie zu einer gewissen
Entkrampfung der gegenseitigen Beziehungen beitragen werden.

4. Als stirksten Impuls zur Forderung der innerevangelischen Okumene
sind schliesslich die beiden Evangelischen Foren von 1988 und 1990 zu
erwihnen.” Als Einladende zu diesen beiden Begegnungen zum Thema
«Missionsland Schweiz» zeichneten die Schweizerische Evangelische Alli-
anz, der SEK, die Fédération romande d’Eglises et (Euvres évangéliques,
der VFG sowie die Schweizerische Bibelgesellschaft. Hier scheint mit einer
geradezu ideal breit abgestiitzten Trégerschaft eine Form fiir innerevangeli-

7 Vgl. Schweizerische Evangelische Synode, Schlussdokumente (7 Hefte) (Ba-
sel 1988). Im Zusammenhang mit der Schweizerischen Evangelischen Synode entstand
auch das von L. Vischer herausgegebene Heft: Was bekennen die evangelischen Kirchen
in der Schweiz? Eine Ubersicht iiber die Bekenntnisgrundlagen der evangelischen Kir-
chen, Freikirchen und Gemeinschaften in der Schweiz, Bern 1987 (Texte der Evangeli-
schen Arbeitsstelle Okumene Schweiz 4).

* Es wird héufig — wie mir scheint auch kirchenbundintern — zu wenig wahrgenommen
und reflektiert, was es bedeutet, dass der SEK nicht bloss ein Zusammenschluss aller
reformierten Landeskirchen der Schweiz ist, sondern auch noch zwei Freikirchen zu seinen
Mitgliedern z#hlt: die Evangelisch-methodistische Kirche und die Eglise évangélique libre
de Genéve,

%% Im Jahresbericht 1990 des SEK wird vermerkt: «Eine wichtige Frage kam bisher noch
nicht auf den Tisch, ob ndmlich Differenzen im Glauben und in der Frommigkeit themati-
siert werden konnen und sollen ... und ob es auf diesem Weg vielleicht gelingen mdochte,
gerade auf Gemeindeebene Barrieren im Umgang miteinander abzubauen» (40). Diese
Zuriickhaltung hat mit der Tatsache zu tun, dass die im VFG nur #dusserst lose zusammen-
geschlossenen Freikirchen und Gemeinschaften auch unter sich nicht gewohnt sind, ge-
meinsam kontinuierlich an theologischen Fragen zu arbeiten, was wiederum mit dem
Umstand zu tun hat, dass die Theologie im Freikirchentum nicht denselben Stellenwert
besitzt wie in den reformatorischen Volkskirchen.

“ Sie fanden am 24./25.9.1988 und am 9./10.11.1990 statt. Die von L. Vischer zusam-
mengefassten Ergebnisse dieser zwei Begegnungen liegen vor in dem Heft: Missionsland
Schweiz. Ein Gesprich unter evangelischen Christen. Berichte des I. und II. Evangeli-
schen Forums (1988 und 1990), Bern 1991 (Texte der Evangelischen Arbeitsstelle Okumene
Schweiz 11).



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 351

sche okumenische Gespriache gefunden worden zu sein, die unter starkem
Einbezug der «Basis» personliche Kontaktpflege, Austausch von Erfahrun-
gen, gottesdienstliche Besinnung und theologische Arbeit miteinander ver-
bindet.

Es ist zu hoffen, dass die Impulse der genannten vier Plattformen in
Zukunft vermehrt aufgenommen und vertieft werden. Bleibt noch die Fra-
ge, welches denn die Themen sind, die im innerevangelisch-6kumenischen
Gesprich mit den Freikirchen zur Kldrung anstehen. Ich sehe eine Reihe
von Problemkreisen, die gegenwirtig virulent sind und deren theologische
Bedeutung und unmittelbare praktische Relevanz fiir den Weg der evangeli-
schen Kirchen in die Zukunft offensichtlich ist.

1. Uberwindung des volkskirchlichen Paradigmas: Dass die Zeit des
Volkskirchentums zu Ende geht und alle Kirchen sich wieder — dhnlich ihrer
urspriinglichen Situation in der frithen Christenheit — als Minderheit in
einem pluralistischen, nichtchristlichen, multireligiosen Kontext, als «Kir-
chen in der Diaspora»* verstehen lernen miissen, ist uniibersehbar. Im Blick
auf die Bewusstseinslage heutiger Volkskirchen gab die Schweizerische
Evangelische Synode allerdings zu bedenken: «Viele reden davon, wenige
handeln danach. Wir tun in unserem gemeindlichen Leben, als ob wir nach
wie vor ALLE um uns hitten. Es gilt, diese (nach-volkskirchliche, H.R.)
Situation anzuerkennen, vielleicht dereinst auch einmal rein dusserlich, in
den Mitgliederlisten, in den Steuereingéngen, in den Strukturen als Landes-
kirche gar.»* An solchen fiir die Zukunft grundlegenden, in der Volkskirche
allerdings oft tabuisierten und stark emotional besetzten Fragen zu arbeiten,
dafiir bieten sich Freikirchen als naheliegende okumenische Gesprichs-
partner an. Ein kreatives Suchen nach einer zukunftstrichtigen und dem
Evangelium entsprechenden Gestalt von Kirche miisste sich jedoch von der
fantasielosen Alternative: «entweder Volkskirche wie bisher, oder dann
Freikirche nach vorliegendem Muster» losen. Vielleicht wire nédmlich zu
entdecken: tertium datur!

2. Mission/Evangelisation: Damit stellt sich auch die Frage nach dem
Zeugnisauftrag, nach der Sendung der Kirche neu. Ausgehend von der
heute kaum bestreitbaren Einsicht, dass auch die Schweiz als ein Missions-
land zu betrachten ist, wire nach einem sachgeméssen heutigen Verstindnis
(und einer verantwortbaren Praxis) von Mission und Evangelisation zu fra-
gen. Auch dies ein Thema, zu dem Freikirchen naheliegende Gesprichs-
partner sind. Aber auch hier ist im Blick auf die Volkskirchen zu bedenken:

# «Reformatorische Kirchen und 6kumenische Bewegung», 134 (§ 13).
2 Schlussdokumente. Heft 3: Lebendige Gemeinden/Gottesdienst, 35.



352 Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene

«Von der intellektuellen Einsicht, dass die Schweiz ein Missionsland ist,
zu den praktischen Konsequenzen aus dieser Einsicht ist ein weiter
Weg.»*

3. Kirchenmitgliedschaft: Es wire weiter dariiber zu sprechen, was es
angesichts der beiden zuvor genannten Problemkreise heisst, Mitglied der
Kirche zu werden und zu sein. Wire es nicht an der Zeit, vom heutigen
volkskirchlichen Normalfall vollig distanzierter, passiver Kirchenmit-
gliedschaft zu einem mehr an Freiwilligkeit, Miindigkeit und Partizipa-
tion orientierten Mitgliedschaftsverstindnis tiberzugehen, ohne den mog-
lichen Gefahren religioser Leistungsforderung zu erliegen, die im frei-
kirchlichen Raum wohl nicht immer deutlich genug gesehen worden sind?
Dass damit unweigerlich auch die Tauffrage zur Sprache kidme, liegt auf
der Hand.*

4. und 5. Gemeinschaft und Spiritualitit: Die grossten Schwichen der
reformierten Landeskirchen in der Schweiz liegen wohl in den Bereichen
«gelebte Gemeinschaft» und «Spiritualitidt». Beide Bereiche sind in der
freikirchlichen Tradition — wenn auch in ganz bestimmten, z.T. einseitigen
Formen - stark ausgeprégt. Auch hier konnte der 6kumenische Dialog mit
den Freikirchen bedeutsam sein.

Die fiinf genannten Punkte sind bewusst so formuliert, dass die kritische
Herausforderung eines Dialogs mit den Freikirchen fiir die Landeskirchen
deutlich wird. Dem ist aber sogleich beizufiigen, dass in allen aufgefiihrten
Bereichen der Dialog mit den Landeskirchen, ihrer Praxis und Theologie
auch die Freikirchen kritisch herausfordern wiirde. Ja, fiir die Freikirchen
konnte die offene, partnerschaftliche Auseinandersetzung mit der refor-
mierten oder lutherischen Tradition in mancher Hinsicht zu einer heilsamen
geistlich-theologischen Katharsis fiithren, aus der sie bereichert und mit
offenerem Horizont hervorgehen wiirden. Dass die uniiberheblich-solidari-
sche Offenheit zu einem solchen Dialog in der gegenwirtigen Situation
allerdings an beide Seiten hohe Anforderungen stellt, soll nicht verschwie-
gen werden.

4 Missionsland Schweiz, 18f.

* Vgl. die fruchtbaren Anregungen in: Christine Lienemann-Perrin (Hg.), Taufe und
Kirchenzugehorigkeit. Studien zur Bedeutung der Taufe fiir Verkiindigung, Gestalt und
Ordnung der Kirche, Miinchen 1983.



Heinz Riiegger, Innerevangelische Okumene 353
V. Ausblick

Als Ziel der im vorangehenden beschriebenen innerevangelischen 6kumeni-
schen Verstindigung kénnte — mit einer Formulierung der Schweizerischen
Evangelischen Synode — gelten, «jenseits der traditionellen Formen von
Volks- oder Freikirche neue Formen des Kircheseins zu entdecken, die die
Vorziige der Volkskirche... und der Freikirche... miteinander verbin-
den.»* Auf dem Weg zu diesem Ziel konnte man sich mit Gewinn auf die
Vorarbeit einzelner Pioniere stiitzen, die bereits einen begehbaren Weg
durch ein an Klippen nicht eben armes Gelédnde gebahnt haben. Einer von
ihnen sei zum Schluss ausdriicklich genannt: Jiirgen Moltmann. Er hat ein
Kirchenverstindnis entwickelt,* das von einem reformierten Ansatz her alle
wichtigen freikirchlichen Anliegen integriert hat. Nach seiner Uberzeugung
wire es

«ein Blick zuriick in die Vergangenheit der Reformation, wiirde man, wie das oft geschieht,
Okumenisch nur iiber <evangelisch — katholisch> ... sprechen. Die <Zukunft der Reformation»
liegt fiir (ihn) nicht auf dem rechten Fliigel ihrer katholisierenden Tendenzen, sondern auf dem
sog. <inken Fliigel der Reformation>, ndmlich bei jenen, die in immer neuen Ansétzen und unter
stindigen Verfolgungen die Gemeinde zu realisieren versucht haben. Sie wurden <Schwirmer>
und <Tdufer> und <Sektierer> genannt und verworfen. Sie aber suchten in Wahrheit «die radikale
Reformation>. (...) Welche Formen immer jene Freikirchen ... entwickelt haben — es gibt auch
dort Gefahren, Fehler und Fehlentwicklungen genug — prinzipiell liegt auf diesem Fliigel der
Reformation die Zukunft der Kirche Christi, weil dort das weithin noch unbekannte und unge-
wohnte Land der Gemeinde liegt.»*

Da kommt bei einem reformierten Theologen eine faszinierende Synthe-
se in Sicht! Eine Vision von Kirche, die Landeskirchen und Freikirchen
gemeinsam auf den Weg ruft, auf einen Weg der Umkehr und Erneuerung
fiir beide Teile, auf einen Weg in die Freiheit einer Zukunft hinein, in der
neues Land in noch nicht auskartografiertem Terrain zu entdecken ist. Auf
eben diesen Weg in die «Zukunft der Reformation» zu fiithren, ist die Aufga-
be innerevangelischer Okumene.

Heinz Riiegger, Ziirich

% Schlussdokumente. Heft 3: Lebendige Gemeinden/Gottesdienst, 5.

% Vgl. Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie,
Miinchen 1975; ferner: Neuer Lebensstil. Schritte zur Gemeinde, Miinchen *1980.

47 Neuer Lebensstil, 142f.



	Innerevangelische Ökumene : Überlegungen zu einem vernachlässigten Bereich ökumenischer Arbeit ; Lukas Vischer zum 65. Geburtstag

