
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 4

Artikel: Erwählung und Verwerfung im Römerbrief? : Eine Untersuchung von
Röm 11, 11-15

Autor: Jegher-Bucher, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwählung und Verwerfung im Römerbrief?

Eine Untersuchung von Rom 11,11-15

I. Einleitung

Das Bekenntnis zur «bleibende(n) Erwählung des jüdischen Volkes als

Gottes Volk», wie es im Beschluss der Evangelischen Kirche im Rheinland
vom Januar 1980 eindrücklich formuliert wurde, ist für eine Erneuerung des

Verhältnisses von Christen und Juden sicher fundamental und unabdingbar.
Es hat auch gute biblische Gründe für sich, zu denen nicht zuletzt Rom 11,29

zählt. Ja, es dient doch wohl der ganze Abschnitt Rom 9-11 dazu, die
bleibende Erwählung des jüdischen Volkes zu begründen, und zwar gerade
angesichts dessen, dass es in der Mehrheit den Glauben an Jesus Christus
nicht teilt. Allein, wenn man den Übersetzungen und Kommentaren zu
Rom 11,15 folgen müsste, dann wäre Paulus ein schlechter, jedenfalls nicht
über jeden Zweifel erhabener Bürge für das Bekenntnis zur bleibenden
Erwählung seiner ihm verwandten Brüder nach dem Fleisch; denn er würde
zugleich ihre Verwerfung (ootoßokf) avxcöv) lehren. Trifft das wirklich zu?

Diese Frage versuche ich im folgenden zu beantworten. Das Ergebnis möge
auch als Beispiel für die exegetischen Konsequenzen einer Textanalyse
dienen, die sich an den Regeln antiker Epistolographie und Rhetorik orientiert.
Das bedeutet, dass wir stets im Auge behalten, dass der Brief als Rede ein
zusammenhängendes Ganzes sein muss. Hübsch formuliert das Piaton1:

«Aber das wirst du, glaube ich, doch wohl zugestehen, dass jede Rede wie
ein lebendiges Wesen organisch zusammengefügt sein und dass sie gewisser-
massen ihren Leib haben müsse, so dass sie weder kopflos ist noch ohne
Füsse, sondern Mitten und Enden hat, so verfasst, dass die Teile in sich und
unter sich im rechten Verhältnis stehen.»2 Überdies erinnern wir uns daran,
dass der antike Mensch sich in weit höherem Mass als wir heute über
Doppel-, ja Mehrdeutigkeit der Wörter wundern und freuen konnte.3

1 Piaton, Phaidr. 264c.
2 Diese Auffassung ist während der ganzen Antike gültig geblieben. Cicero z.B.

vergleicht die Rede mit dem Kosmos und seiner harmonischen Ordnung (in de or. 3,20.80,
179-181).

3 Vgl. dazu H. Dörrie, Zum Problem der Ambivalenz in der antiken Literatur, in:
Antike und Abendland, Bd. XVI (1970) 85-88.



Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief 327

II. Befund heute

A. Kommentare

Wer Kommentare zu diesem Vers konsultiert, findet überall für curoßokf|
«Verwerfung» und entsprechende Erklärungen. Stellvertretend seien hier
drei Kommentare vorgestellt:

1. H. Schlier: «Vers 15 nimmt Vers 12 wieder auf und stellt eine Begründung

der Verse 13 ff. dar... <Wenn schon seine Verwerfung Versöhnung der
Welt ist.. .>.»4

2. E. Käsemann: «Vers 15 nimmt Vers 12 auf und begründet gleichzeitig
13f... Die Pointe liegt im Nachsatz, der über 12b hinausgreift und das

Elandeln des Apostels als notwendig begreift. Die Antithese von ajtoßokfi
Verwerfung und jcgoakriprpiç Annahme findet sich auch in der Glosse zu
Sirachl0,20.. .»5

3. C. E. B. Cranfield: «ajtoßokfi caixtwv must mean their temporary casting

away by God» - muss ihre zeitlich bedingte Verwerfung durch Gott
bedeuten.6

Merkwürdig ist, dass sowohl Käsemann als auch Schlier eine Glosse zu
Sir 10 anführen: JtQookfjp'ijjecoç ccqxü 4>ößo5 xuptou - exßokfjg ôè ctpxn
axkïiguapoç xal fmeQï]4>avCa - der Aufnahme Anfang ist die Furcht vor
dem Herrn, der Verbannung Anfang aber ist Verhärtung und Hochfahren-
heit. Hier steht aber deutlich exßokfj - Verbannung, und nicht ccjToßoÄ/ri -
Verlust.

B. Übersetzungen

Entsprechend reden - soweit ich es überprüfen konnte - fast alle Übersetzungen

von «ihrer Verwerfung» (Luther, Zürcher Bibel, Einheitsübersetzung,

Jerusalemer Bibel), ebenso U. Wilckens: «Denn wenn schon ihre
Verwerfung zur Versöhnung der Welt mit Gott führte.. ,»7

Mehr oder weniger paraphrasierende Übersetzungen formulieren die
Sache gelegentlich noch schärfer: Die Gute Nachricht: «Als sie Verstössen
wurden, bedeutete das für die ganze Welt Frieden mit Gott.»8 Jörg Zink:
«Denn wenn Menschen aus den andern Völkern Gott fanden dadurch, dass

4 HThK VI (1977) 331.
5 HNT 8a, 1974, 294.
6 ICC 1979, 562.
7 Das Neue Testament, Ex Libris, Zürich 1970, 540.
8 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart 1982,177.



328 Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief

Israel ihn verlor, dann geschieht - wenn Gott sein Volk aufs neue zu sich ruft
- nicht weniger als eine Auferstehung von Toten.»9

Positiv ist allein eine italienische Übersetzung: «Wenn Gott sie beiseite
gelegt hat.. .»I0

Dieser Befund macht zwar einen klaren, eindeutigen Eindruck, wird aber
äusserst fragwürdig, sobald wir den Vers 11,15 im Zusammenhang zu verstehen

suchen: Einen Vers in seinem Zusammenhang verstehen heisst, jeden
Vers als Teil einer kleinen Einheit und diese wiederum als Teil einer grösseren

zu verstehen, die zusammen ein in sich stimmiges Ganzes bilden. Das

war der Anspruch der antiken Rhetorik und damit die unbewusste und
bewusste Erwartung der Hörer-/Leserlnnen.

Gleich zu Beginn des Kapitels nimmt Paulus das Thema der Einheit 9-11

wieder auf: «Sage ich nun, dass Gott sein Volk Verstössen hat? Das sei ferne!
Auch ich bin ja Israelite, vom Samen Abrahams, vom Stamm Benjamin.»
Wie Elia gehört Paulus zum Rest, der allen offenbarer Beweis von Gottes
Treue zu seinem Volk ist. Die andern, die kourot (V. 11,7), sind nicht Verstössen,

sondern von Gott eingeschläfert. Gott hat Israel ein jrveüpa xaxav-
u^ecoç, einen Geist des Schläfrig-Seins geschickt (V. 8). Hier sogleich auf
zwei Punkte aufmerksam zu machen, scheint mir unentbehrlich:

1. Paulus zitiert nach Jes 29,10, wo das Jtveùpa xaxavuÇecoç ein Hauch ist,
der die Menschen schläfrig und schlafen macht; ihre Augen fallen zu, sie

werden taub und gefühllos und gleichen zwar Toten, sind es aber nicht.
2. Dem rtveüpa xaxavu^ecoç, das Gott über die Juden hat kommen

lassen, entspricht das Jiveùpa Ç,cofjç, der Hauch, der Erwachen und Leben
bewirkt, welches Gott durch Jesus den Völkern gebracht hat (8,2). Sie

werden jetzt an Stelle der Juden aktiv. Das bedeutet, dass Gott die Schicksale

von Juden und Nichtjuden funktionell miteinander verbunden hat, und
zwar in einem reziproken Verhältnis. Wenn wir nun curoßokfi aüxcov (V. 15)

mit «ihre Verwerfung» übersetzen, so widerspricht das der These von 11,1

und ihrer in den folgenden Versen durchgeführten Entfaltung.
Darauf hat schon E. Gaugier hingewiesen, löst dann aber m.E. den

Widerspruch nicht überzeugend dadurch, dass er cutoßokf) aüxörv als

«zeitweilige Zurücksetzung» versteht.11 Warum übersetzt er dann doch mit dem
viel stärkeren Begriff «Verwerfung»? Eine andere Lösung schlägt H.
Kremers vor: «Ihre Verwerfung» bedeutet für ihn soviel wie «sie haben <etwas>

verworfen».12 Grammatikalisch gesprochen fasst er anxcov als genetivus sub-

9 Das Neue Testament, Kreuz Verlag, Stuttgart 1965, 357.
10 Parola del Signore. II Nuovo Testamento, traduzione interconfessionale, Roma 1979.
11 Prophezei, II, 1952,186.
12 Judenmission heute, Neukirchen 1979, 45f.



Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief 329

iectivus auf. Das geht aber aus zwei Gründen nicht: Zum einen entspricht es

nicht griechischem Sprachgebrauch, zum andern bringt die Auffassung von
aÜTürv als genetivus subiectivus die zusätzliche Schwierigkeit, dass wir dann
ein Objekt ergänzen müssen - da eben das Griechische stets ein Objekt
dabei hat.13 Das müsste dann an unserer Stelle «das Evangelium» oder «den
Messias» heissen, doch kommen diese beiden Begriffe im Kontext nicht vor.

C. Der lexikalische Befund

1. Alle griech./dt. Lexika bieten für ajtoßokfj: 1. Wegwerfen, 2. Verlust.
2. Ebenso das ausgezeichnete griech./engl. Lexikon von Liddell/Scott.
3. Das Entsprechende gilt vom zugehörigen Verb oatoßdüico.
Unter diesen Umständen erscheint es mir als wissenschaftlich zumindest

äusserst fragwürdig, wenn das einschlägige griech./dt. Lexikon für das Neue
Testament von W. Bauerzu outoßokf| angibt: «I. die Verwerfung, übertragen
auf die Verwerfung der Juden durch Gott, Rom 11,15» und als Belegstelle für
diese Übersetzung Josephus, ant. 4,314 anführt, wo aber omoßo/.r] eindeutig
«Verlust» heisst, wie es auch die englische Übersetzung zeigt: «aber sie

werden nicht einmal verloren sein (yet will they be lost not once).»14

D. Der Textbefund

1. In der Septuaginta begegnet das Substantiv cutoßokr) nicht, und das

zugehörige Verb craoßäkXeiv, das wohl vorkommt, ist nirgendwo die Übersetzung

eines hebräischen Äquivalents, das die Verwerfung im theologischen Sinn

meint; für diesen Begriff braucht die Septuaginta etwa die Verben:
a. ajtcofteopou, Hos 9,17: Gott wird sie verwerfen.
b. ê^ouftevéco, wie I Sam 8,7: Sie haben nicht dich verworfen...
c. àjtoôoxLpà^co, wie Jer 14,19: Hast du denn Juda ganz verworfen?

2. Im Neuen Testament kommt cotoßokf] neben Rom 11,15 noch einmal in
Apg 27,20 vor; hier meint es «Verlust», und zwar des Lebens.

Soweit der lexikalische Befund. Nun drängt sich die Trage auf, wie es

trotzdem zu dieser einseitigen, oft von demütigenden, ja beschämenden
Kommentaren begleiteten Übersetzung gekommen ist.

13 Vgl. dazu Liddell/Scott, s.v. duToßokrj, 193.
14 H. St. Thackeray, Loeb 1930, 627.



330 Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief

Dies hat m.E. vor allem zwei Gründe:
1. Das Versäumnis, den zur Diskussion stehenden Vers aus seinem Kontext

heraus zu verstehen.
2. Das Wiederaufblühen des Antijudaismus in Europa im 15./16. Jahrhundert.15

Das lässt sich schon daran sehen, dass z.B. sogar ein Erasmus, der in
der Vulgata für aJToßokfi «amissio» vorgefunden hat, in seiner eigenen
lateinischen Übersetzung das Wort «reiectio» benützt. Luther bleibt zwar
vorerst in der Bahn der Vulgata, indem er mit «Verlust» übersetzt, fasst dann
aber Vers 11,15 ganz negativ im Sinne einer Verwerfung auf, was daran
deutlich wird, dass er den Vers irreal versteht und übersetzt: «denn so ihrer
Verlust der Welt Versöhnung wäre, was wäre das anders, als wenn man das

Leben von den Toten hernähme?»16

Dieser Tenor hat sich bis heute gehalten. Wir müssen annehmen, er
beruhe auf entsprechenden bewussten und/oder unbewussten Vorentscheidungen.

Es sind jedoch Vorentscheidungen, die ich nicht nachvollziehen
kann. Darum möchte ich an ihrer Stelle folgendes voraussetzen:

Ich gehe davon aus, dass ein Vers und seine Funktion nur im Kontext zu
verstehen sind und dass eine sorgfältige Textanalyse die Berücksichtigung
und möglichst neutrale Prüfung sämtlicher Übersetzungsmöglichkeiten
verlangt. Grundsätzlich hoffe ich, dass eine solche Arbeit mir eine Sicht vermittelt,

die unsern heutigen Pflichten und Ansprüchen bezüglich Offenheit,
inkludierendem Denken und Toleranz entspricht.

III. Analyse von Rom 11,15

A. Kontext

Prüfen wir also vor der folgenden Detailanalyse, was das Thema des

Briefes ist:
Es wird in 1,15/16 angeschlagen:
Das Evangelium ist die ôuvaptç ©eoù etç amxriQCav Jtavxl xaj juaxeuovxt

TouôaCu) xe jiqcöxov xal 'Ekkrivi - die Kraft Gottes zur Rettung für jeden,
der glaubt (erg. dass Jesus der verheissene Messias ist), sowohl für den
Juden - zuerst - als auch für den Griechen. In diesem «Programm» ist die

Frage

15 Beeindruckend dargestellt in: E. Stegemann, Luthers Bibelübersetzung und das

jüdisch-christliche Gespräch, EvTh (1984) 386-415.
16 Luthers Werke, Bibelübersetzung 4. Protokolle zum Neuen Testament und

handschriftliche Einträge in das Neue Testament 1540, 338.



Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief 331

impliziert: «Und was bedeutet es, dass eben nicht alle Juden diesen Glauben
haben, nämlich dass Jesus der Messias ist - Juden, die doch seit alters die
auserwählten Bundespartner Gottes gewesen sind?» Es ist diese aktuelle,
gerade Paulus bedrängende Frage (vgl. Rom 8,2), auf die er in den drei
Kapiteln 9-11 zu antworten sucht:

«Auserwählte Bundespartner sind sie in jedem Fall», bestätigt er gleich zu
Beginn (9,4/5), und «darum ist Gottes Wort weiterhin gültig (9,6a).» - Das
ist die These der Argumentationseinheit 9—II17, welche abschliessend im
eschatologischen Kontext überhöht als jtôç Tagaf)A. oorüfiaeTai erscheint
(11,26).

Doch nach dieser Skizzierung des grossen Argumentationsbogens zurück
zum kleinen Teil 11,11-15:

B. Einzelanalysen

Die Verse 11,11-15 betrachte ich als kleine Sinneinheit, in denen das

bisher behandelte Thema eine neue Wendung nimmt. Das wird durch die
«diatribenartige»18 Redefigur des falschen Schlusses und seiner Verwerfung
mit pf) yevotxo deutlich.19 V. 11 führt aber nicht nur gedanklich etwas Neues
ein, sondern auch methodisch. Methodisch neu im ganzen Abschnitt 11,11-15

ist die Tatsache, dass die wichtigen Wörter (hier Verben und Substantive)
öfter und in ihrer Doppel- bis Mehrdeutigkeit20 durch andere «Gegenwörter»

je neu differenziert werden, und zwar für jüdisch-hellenistisch und
griechisch-hellenistisch orientierte Hörer/innen bzw. Leser/innen gleicherweise.

Darauf möchte ich im folgenden eingehen:
Weitere Zeichen dafür, dass Paulus 11,11-15 als Einheit verstanden wissen

wollte, ist einerseits Xéyco ot'v, das den Anfang markiert, andererseits
beginnt in V. 16 die Beschreibung eines neuen Bildes (vgl. auch Jtapa^ijkoüv in
den VV.ll und 14/15, womit Anfang und Ende der Einheit markiert sind).

17 Vgl. dazu die Ausführungen von P. von der Osten-Sacken, Grundzüge einer Christo-
logie im christlich-jüdischen Gespräch, München 1982, 45-61.

18 Da es die Diatribe als literarisches Genus nicht gegeben hat, ist es gerechtfertigt, den
Ausdruck in Anführungszeichen zu setzen. Vgl. dazu Th. Schmeller, Paulus und die

«Diatribe», Aschendorff, Münster 1987.
19 So bei St. K. Stowers, The Diatribe and Paul's letter to the Romans, SBL1981, Diss.

Series 57,177.
20 Vgl. dazu H. Dörrie, op. cit.



332 Verena Jegher-Bucher, Erwählung und. Verwerfung im Römerbrief

IIa:
Doppeldeutig ist Jtéocoaiv. nijtxeiv kann einerseits «hinfallen» heissen

und evoziert den im folgenden geltenden Bildbereich des Wettrennens. Es
kann aber auch «fallen» im Sinne von «sterben» bedeuten21 und stellt so die

Verbindung nach hinten, näherhin zu den Mischzitaten her - eine kleine
Transitio! Der Begriff, auf den es sich da besonders bezieht, scheint mir das

rtveüpa xaxavu^ecoç zu sein; denn xaxavuÇiç bedeutet soviel wie «das

Schläfrig-Werden, das Einnicken, das Eingeschläfert-Werden oder -Sein».
Ein Mensch in diesem Zustand nimmt vom Geschehen in seiner Umwelt
nichts mehr wahr, seine Augen und Ohren sind zu, er sieht aus wie ein
Schlafender oder gar Entschlafener. Dass dieser Aspekt von JtCjtxoo weiterhin

im Auge zu behalten ist, zeigt seine Wiederaufnahme in V. 15 mit ^œf] èx

vexgcöv: Die Veränderung, die xaxakkayr], die sich in wunderbarer Weise

ereignen wird, geschieht so, dass die vom Jtveùpa xaxavb^ecoç Eingeschläferten

durch das Jtveùpa 'Çtofjç wieder wach und aktiv werden.
Es ist m.E. von grundsätzlicher Bedeutung, hier darauf hinzuweisen,

dass die beiden Begriffe Çcoi| und vexgol in diesem Zusammenhang überhöht

und metaphorisch zu verstehen sind.

IIb:
Hier formuliert Paulus seine These:
Durch ihr jtapdjtxcopa <wird> oojxpgia für die Nichtjuden.
Wie IIa zeigt, befinden wir uns im Bildbereich des Sports - es geht um ein

Wettrennen. Hier bedeutet Jtagdutxcopa «Fehltritt, Straucheln» und

acoxriQia bedeutet dann «heile Ankunft».22
V. 12 enthält Variationen der These:

12 a:

Dieser Vers kann die Hörer-/Leserlnnen gleich zwei Bildbereiche assoziieren

lassen, nämlich den der Politik und den der Wirtschaft.
Zum Bildbereich der Politik.
Hier handelt es sich um das politische Vertragsrecht; denn jtapoOTxeopa

kann als Übersetzungsmöglichkeit (speziell bei Ezechiel) für mä'al «Bruch
eines Treueverhältnisses»23 bedeuten. Da das zugleich ein Vergehen gegen
Gott ist, kommen auch entsprechende Folgen für den Treulosen in den

Blick; von hier aus ist vielleicht das «Gegenwort» jrkoûxoç so zu verstehen,
dass es die positive Folge für die Bewahrung der Treue bezeichnet und somit
«Gedeihen» bzw. «segensreiches Leben» heissen kann. In diesem Sinne

21 Vgl. Liddell/Scott, s.v. jujttcd, II, 1,1407.
22 Vgl. Liddell/Scott, s.v. acoxrigia 1,3, 1751.
23 So im THAT, s.w.mâ'al, 4., Sp. 921.



Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief 333

konnte es sowohl ein Jude (als Übersetzung von käböd24) als auch ein
Grieche25 verstehen.

Deutlicher wird mit n/.ohxog aber wohl der Bildbereich der Wirtschaft
evoziert.

Dann heisst jtaQcbtxcopa «Fehler im Betrag von Rechnungen,
Rechnungsfehler, Veruntreuung». Auch diese Bedeutung von jraQdjtxcopa konnte

sowohl einem Juden26 als auch einem Griechen27 bekannt sein.
12 b:

f|xxr|iia auxörv <wird> Jtkoûxoç èttvdiv.

Auch dieser Vers kann zwei Bildbereiche evozieren, nämlich den Bildbereich

der Wirtschaft; denn f|xxr}|i,a kann «Manko» heissen (wie I Kor 6,7).
Das «Gegenwort» rdoûxoç bedeutet dann «Reichtum» im Sinne von «Über-
fluss». JT/.oöxoc als Übersetzung von saepä2S war somit wieder sowohl einem
Juden als auch einem Griechen bekannt.

Zugleich assoziieren wir aber auch den Bildbereich der Erziehung; denn

f|xxr]pa tönt mit dem attischen Doppeltau anstatt dem in der Koine üblichen

Doppelsigma wie ein attisches Fremdwort; es mag Juden und Griechen an

einen bekannten Fachausdruck der Rhetorik erinnert haben, der bei den

Juden «Kaiwachomer», bei den Griechen29 xo fjxxov xal xö pä/Aov - das

Weniger und das Mehr - heisst. Es bezeichnet pfiffigerweise den Schluss,
den Paulus gerade in diesem Vers anwendet,
12 c:

jtöocp Liä/J.ov xö jTkfjpcnpa ahxcöv - wieviel mehr ihre Fülle.
Allerdings wird dieser Schluss gekonnt und höchst wirksam verfremdet,

indem dem komparativischen f|xxri|ia das superlativische nApotoito.
gegenübergestellt wird.

Ich habe die beiden Verse 11 und 12 so eingehend und detailliert analysiert,

um deutlich zu machen, dass Paulus in diesem Abschnitt mit Bildern
aus dem täglichen Leben theologisch argumentiert. Und im selben Stil fährt
er weiter:
V. 13 f.:

Hier fällt zunächst das Stichwort öiaxovia - «Dienst». Das Stichwort
aco^eiv - «retten» von Vers 14 macht uns deutlich, was für ein Dienst gemeint
ist; wir befinden uns im Bildbereich der Mission, die verstanden wird als

24 Vgl. Hatch/Redpath s.v. jAoûtoç 6,1150.
25 Vgl. Liddell/Scott, s.v. jAoûtoç 1,2,1423.
26 Vgl. THAT, s.v. mä'al, 1., Sp. 920.
27 Vgl. Liddell/Scott, s.v. jtaQdjtxopa, 4., 1322.
28 Vgl. Hatch/Redpath, s.v. saepä, 9., 1150.
29 So bei Aristoteles, Rhet. 1397b.



334 Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief

Gottes-dienst, als tatkräftige Mitarbeit an Gottes Erlösung der Welt. Dazu
sind in erster Linie die Juden berufen, zuvorderst durch die Gabe der Tora,
wie Paulus es schon in Rom 2,17-20 formuliert hat: «Als Hüter der Tora sind
sie auserwählt, Gottes Willen zu kennen und dadurch Führer der Blinden,
Licht in der Dunkelheit, Lehrer von Unerwachsenen zu sein, da sie die

Verkörperung der Erkenntnis und der Wahrheit in der Tora haben» - berufen

weiterhin durch alle andern Gaben, die Paulus in Rom 9, f. aufgezählt
hat, wie Gotteskindschaft, Segen, Bundesschlüsse, Bundeszeichen, Gottesdienst

und Verheissungen. Nach 11,14 versteht Paulus seine Mission unter
den Völkern auch als den Versuch, einige seiner jüdischen Schwestern und
Brüder zur Mitarbeit und Teilhabe an Gottes Erlösung <wieder> zu gewinnen.

15 a:
denn wenn ihre outoßokrj xaxakkayf] der Welt <bedeutet>

ajtoßokij bedeutet somit in eben diesem Zusammenhang «Verlust», nämlich

von Mitarbeitern, von Bundesgenossen. Paulus stellt also fest, dass Gott
seine langjährigen Mitarbeiter bis auf wenige verloren hat.30 Wenn dies
Geschehen auch sehr schmerzhaft für Paulus ist (vgl. Rom 9,2: «mein Kummer

ist gross, und pausenlos quälen mich Geburtswehen»), so bringt das

Ergebnis dieses Aussteigens die xaxakkayf) und damit eine Hoffnung.
Auch xaxakkayf] kann doppelt verstanden werden, nämlich einerseits

ganz neutral als «Vertauschung»; der Satz bedeutet dann: «Was vor Jesu

Erscheinen die Juden als Mitarbeiter Gottes waren, das sind jetzt die Nicht-
juden.» Hoffnungsvoll aber erscheint das Wort in seiner anderen Bedeutung
von «Versöhnung» (vgl. Rom 5,10; II Kor 5,18).
15 b:

Da wir uns in diesem Vers im Bildbereich der Mission befinden, bedeutet
jtQÔaXïUJAjHÇ (ein neutestamentliches Hapax legomenonl) «Aufnahme»,
nämlich von Bundesgenossen, Mitarbeitern31; das bedeutet in unserm
Zusammenhang: wenn die übrigen (die Xoutol von V. 11,7, die eingeschläfert
wurden) sich wieder als Mitarbeiter an Gottes Erlösung der Welt beteiligen,
dann wird sich «Leben aus Toten» ereignen, dann wird alle Welt erlöst
werden.

30 Melanchthon spricht von «defectio» - Abfall, erg. von Bundesgenossen, in: Epistula
Pauli in Romanos, ed. R. Schäfer, Gütersloher Verlagshaus, Gerd Mohn, 1965 Bd. V, 277.

31 Das zugehörige Verbum jtgoakapßäveodat wird öfters in dieser Bedeutung
gebraucht, z.B. Apg.18,26: IIpiaxOAa xal 'AxuXaç xtQoaeXaßovxo afhöv - Priscilla und

Aquila nahmen ihn (Apollos) als Mitarbeiter auf;
Phlm 17: xpocAaßon oujtov ôç êpé - nimm ihn als Mitarbeiter auf wie/als mich.



Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief 335

Nach diesen Überlegungen scheint mir also einzig die Übersetzung «Verlust»

an dieser Stelle gerechtfertigt. So passt es auch zur Aussage von V. 11,1:

«Gott hat sein Volk nicht Verstössen», zu derjenigen von Vers 11,26: «Ganz
Israel wird gerettet werden» und zu 11,29: «unaufhebbar sind die Gnadengaben

und die Berufung Gottes.»

C. Übersetzung

(Eine adäquate Übersetzung dieses m. E. nahezu genial gestalteten
Textabschnitts ist mir bis anhin nicht gelungen, da ich keine deutschen Entsprechungen

gefunden habe, die sich in gleicher Weise mit denselben
Sinnverschiebungen einsetzen lassen. Darum habe ich mich nolens volens von der
Doppel- bzw. Mehrdeutigkeit auf die Eindeutigkeit zurückgezogen.)

«Sage ich nun, sie hätten sich gestossen, dass sie hinfallen? Das sei ferne.
Vielmehr <wird> durch ihr Stolpern die heile Ankunft für die Völker <mög-
lich>, um sie <zum Wettlauf> anzuspornen. Wenn aber durch ihren
Rechnungsfehler reicher Gewinn für die <übrige> Welt <entsteht> und durch ihr
Manko Überschuss für die Völker, um wieviel mehr dann ihr Total?32 Euch
aber, den Völkern, sage ich: Soweit nun ich Apostel unter den Völkern bin,
verherrliche ich meinen Dienst, <indem ich versuchen ob ich irgendwie
meine Blutsverwandten <zum Mitläufern anspornen und einige von ihnen
zum Heil bringen kann. Denn wenn ihr Verlust einen Wandel in der Welt
<bewirkt>, was <ist> dann ihre Hinzuziehung, wenn nicht Aufwachen zum
Leben von scheinbar Toten?»

Rom 11,11-15 ist eine in sich geschlossene Argumentationseinheit33 innerhalb

von Kapitel 11. Ich hoffe, mit der vorliegenden Textanalyse deutlich
gemacht zu haben, dass Paulus hier auf verschiedene Arten - auch das

gemäss den Empfehlungen der antiken Rhetorik34 - seine Hörer- und Leserinnen

zu überzeugen sucht, dass Gott sein Volk nicht Verstössen, sondern

«nur» eingeschläfert hat und dass das Schicksal von Israel und den andern
Völkern so verbunden ist, dass kein Teil leben oder gar das Heil erlangen
kann, ohne mit seinem Handeln oder Nichthandeln den andern sogleich und
wesentlich zu beeinflussen. Dass dieser Gedanke für Paulus von zentraler

32 Vgl. Liddell/Scott, s.v. jrX.fj(XO[MX, I, 4,1420.
33 In der Ausgabe von Tischendorff deutlich so abgegrenzt.
34 Vgl. z.B. Cicero, or. 137: sic dicet ille, ut verset saepe multis eadem - er (d.h. der

ideale Redner) wird so sprechen, dass er das Thema mehrfach und auf verschiedene Weise
behandelt.



336 Verena Jegher-Bucher, Erwählung und Verwerfung im Römerbrief

Wichtigkeit war, zeigt eben die Tatsache, dass er ihn immer neu darstellt.
Mit Bildern aus dem Alltag, aus den Bereichen von Sport, Politik,
Wirtschaft, Erziehung und Mission, von denen jeder und jedem zumindest eines
bekannt war, wird theologisch argumentiert, da keine Lebensäusserung sich
ohne Gott vollzieht, und da die einzelnen Hörer/innen bzw.Leser/innen, in
ihrer persönlichen Existenz angesprochen, das zentrale Anliegen des Apostels

so wohl besser verstehen konnten als jede noch so scharfsinnig angelegte
theoretische Argumentation.

Verena Jegher-Bucher, Basel

Literatur

Aristoteles, Rhetoric, Loeb Nr. 193, London 1975

Bauer, W., Wörterbuch zum Neuen Testament, Verlag A. Töpelmann, Berlin W 35 51958

Cicero, orator, Tusculum, Heimeran Verlag, München 21980

Cranfield, C.E.B., The Epistle to the Romans, ICC 1979

Dörrie, H., Zum Problem der Ambivalenz in der antiken Literatur, in: Antike und Abendland,
Bd. XVI1970

Gaugier, E., Prophezei, Der Römerbrief, II, 1952

Hatch/Redpath, A concordance to the Septuagint and the other Greek versions of the Old
Testament, Oxford, at the Clarendon Press 1887

Käsemann, E., An die Römer, HNT 8a, 31974

Kisch, G., Erasmus' Stellung zu Juden und Judenmission, Tübingen 1969

Kremers, H., Judenmission heute? Neukirchener 1979

Liddell/Scott, Greek/English Lexicon, Oxford, at the Clarendon Press 91940

Luthers Werke, Bibelübersetzung 4, Protokolle zum Neuen Testament und handschriftliche
Einträge in das Neue Testament 1540

Melanchthon, Ph., Commentarii in epistulam Pauli ad Romanos, ed. Rolf Schäfer, Gütersloher
Verlagshaus, Gerd Mohn 1965, Bd. V

Schlier, H., Der Römerbrief, HThK 1977

Schmeller, Th., Paulus und die «Diatribe», Aschendorff, Münster 1987

Stegemann, E., Luthers Bibelübersetzung und das jüdisch-christliche Gespräch, in: EvTh 1984

Stowers, St.K., The Diatribe and Paul's Letter to the Romans, SBL 1981, Diss. Series 57

THAT von Jenni/Westermann, Chr. Kaiser Verlag, München 1984

von der Osten-Sacken, P., Grundzüge einer Christologie im christlich-jüdischen Gespräch, Chr.
Kaiser, München 1982

Wilckens, U., Das Neue Testament, Ex Libris, Zürich 1970

Zink, J., Das Neue Testament, Kreuz Verlag, Stuttgart 1965


	Erwählung und Verwerfung im Römerbrief? : Eine Untersuchung von Röm 11, 11-15

