Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 4

Artikel: Erwéahlung und Verwerfung im Rémerbrief? : Eine Untersuchung von
Rom 11, 11-15

Autor: Jegher-Bucher, Verena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erwidhlung und Verwerfung im Romerbrief?

Eine Untersuchung von Rom 11,11-15

I. Einleitung

Das Bekenntnis zur «bleibende(n) Erwihlung des jiidischen Volkes als
Gottes Volk», wie es im Beschluss der Evangelischen Kirche im Rheinland
vom Januar 1980 eindriicklich formuliert wurde, ist fiir eine Erneuerung des
Verhiltnisses von Christen und Juden sicher fundamental und unabdingbar.
Es hat auch gute biblische Griinde fiir sich, zu denen nicht zuletzt Rom 11,29
zihlt. Ja, es dient doch wohl der ganze Abschnitt Rom 9-11 dazu, die blei-
bende Erwéhlung des jiidischen Volkes zu begriinden, und zwar gerade
angesichts dessen, dass es in der Mehrheit den Glauben an Jesus Christus
nicht teilt. Allein, wenn man den Ubersetzungen und Kommentaren zu
Rom 11,15 folgen miisste, dann wiire Paulus ein schlechter, jedenfalls nicht
iiber jeden Zweifel erhabener Biirge fiir das Bekenntnis zur bleibenden
Erwihlung seiner ihm verwandten Briider nach dem Fleisch; denn er wiirde
zugleich ihre Verwerfung (dmofoAn avt®dv) lehren. Trifft das wirklich zu?
Diese Frage versuche ich im folgenden zu beantworten. Das Ergebnis moge
auch als Beispiel fiir die exegetischen Konsequenzen einer Textanalyse die-
nen, die sich an den Regeln antiker Epistolographie und Rhetorik orientiert.
Das bedeutet, dass wir stets im Auge behalten, dass der Brief als Rede ein
zusammenhingendes Ganzes sein muss. Hiibsch formuliert das Platon':
«Aber das wirst du, glaube ich, doch wohl zugestehen, dass jede Rede wie
ein lebendiges Wesen organisch zusammengefiigt sein und dass sie gewisser-
massen ihren Leib haben miisse, so dass sie weder kopflos ist noch ohne
Fiisse, sondern Mitten und Enden hat, so verfasst, dass die Teile in sich und
unter sich im rechten Verhiltnis stehen.»’ Uberdies erinnern wir uns daran,
dass der antike Mensch sich in weit hoherem Mass als wir heute iiber
Doppel-, ja Mehrdeutigkeit der Worter wundern und freuen konnte.?

! Platon, Phaidr. 264c.

? Diese Auffassung ist wiihrend der ganzen Antike giiltig geblieben. Cicero z.B. ver-
gleicht die Rede mit dem Kosmos und seiner harmonischen Ordnung (in de or. 3,20.80,
179-181).

* Vgl. dazu H. Dérrie, Zum Problem der Ambivalenz in der antiken Literatur, in:
Antike und Abendland, Bd. XVT (1970) 85-88.



Verena Jegher-Bucher, Erwihlung und Verwerfung im Romerbrief 327

I1. Befund heute

A. Kommentare

Wer Kommentare zu diesem Vers konsultiert, findet iiberall fiir dmwofioiy
«Verwerfung» und entsprechende Erkldrungen. Stellvertretend seien hier
drei Kommentare vorgestellt:

1. H. Schlier: «Vers 15 nimmt Vers 12 wieder auf und stellt eine Begriin-
dung der Verse 13ff. dar... <Wenn schon seine Verwerfung Versohnung der
Welt ist. . .>.»*

2. E. Kédsemann: «Vers 15 nimmt Vers 12 auf und begriindet gleichzeitig
13f... Die Pointe liegt im Nachsatz, der iiber 12b hinausgreift und das
Handeln des Apostels als notwendig begreift. Die Antithese von dmofoAy| =
Verwerfung und mpdoiuyig = Annahme findet sich auch in der Glosse zu
Sirach10,20...»°

3. C.E.B. Cranfield: «dmofoin adt@®v must mean their temporary cast-
ing away by God» — muss ihre zeitlich bedingte Verwerfung durch Gott
bedeuten.®

Merkwiirdig ist, dass sowohl Késemann als auch Schlier eine Glosse zu
Sir 10 anfithren: mpooAjuypewg doyn ¢6fog nvplov — €xPoriic & doym
orAnovonog rai vmeondavia — der Aufnahme Anfang ist die Furcht vor
dem Herrn, der Verbannung Anfang aber ist Verhértung und Hochfahren-
heit. Hier steht aber deutlich éxpoAf] — Verbannung, und nicht drofolf —
Verlust.

B. Ubersetzungen

Entsprechend reden —soweit ich es iiberpriifen konnte — fast alle Uberset-
zungen von «ihrer Verwerfung» (Luther, Ziircher Bibel, Einheitsiiberset-
zung, Jerusalemer Bibel), ebenso U. Wilckens: «Denn wenn schon ihre
Verwerfung zur Versohnung der Welt mit Gott fiihrte. . .»’

Mehr oder weniger paraphrasierende Ubersetzungen formulieren die
Sache gelegentlich noch schirfer: Die Gute Nachricht: «Als sie verstossen
wurden, bedeutete das fiir die ganze Welt Frieden mit Gott.»® Jorg Zink:
«Denn wenn Menschen aus den andern Volkern Gott fanden dadurch, dass

* HThK VI (1977) 331.

S HNT 8a, 1974, 294,

® ICC 1979, 562.

" Das Neue Testament, Ex Libris, Ziirich 1970, 540.
8 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart 1982, 177.



328 Verena Jegher-Bucher, Erwdhlung und Verwerfung im Romerbrief

Israel ihn verlor, dann geschieht — wenn Gott sein Volk aufs neue zu sich ruft
— nicht weniger als eine Auferstehung von Toten.»’

Positiv ist allein eine italienische Ubersetzung: «Wenn Gott sie beiseite
gelegt hat. . .»"

Dieser Befund macht zwar einen klaren, eindeutigen Eindruck, wird aber
dusserst fragwiirdig, sobald wir den Vers 11,15 im Zusammenhang zu verste-
hen suchen: Einen Vers in seinem Zusammenhang verstehen heisst, jeden
Vers als Teil einer kleinen Einheit und diese wiederum als Teil einer grosse-
ren zu verstehen, die zusammen ein in sich stimmiges Ganzes bilden. Das
war der Anspruch der antiken Rhetorik und damit die unbewusste und
bewusste Erwartung der Horer-/LeserInnen.

Gleich zu Beginn des Kapitels nimmt Paulus das Thema der Einheit 9-11
wieder auf: «Sage ich nun, dass Gott sein Volk verstossen hat? Das sei ferne!
Auch ich bin ja Israelite, vom Samen Abrahams, vom Stamm Benjamin.»
Wie Elia gehort Paulus zum Rest, der allen offenbarer Beweis von Gottes
Treue zu seinem Volk ist. Die andern, die Aouwrot (V. 11,7), sind nicht verstos-
sen, sondern von Gott eingeschlédfert. Gott hat Israel ein mvetpa rotov-
0Eewg, einen Geist des Schlafrig-Seins geschickt (V. 8). Hier sogleich auf
zwei Punkte aufmerksam zu machen, scheint mir unentbehrlich:

1. Paulus zitiert nach Jes 29,10, wo das tvebuo xatoaviEews ein Hauch ist,
der die Menschen schlifrig und schlafen macht; ihre Augen fallen zu, sie
werden taub und gefiihllos und gleichen zwar Toten, sind es aber nicht.

2. Dem mvebpo ratoviEewg, das Gott liber die Juden hat kommen
lassen, entspricht das mveUuo Cwfjg, der Hauch, der Erwachen und Leben
bewirkt, welches Gott durch Jesus den Volkern gebracht hat (8,2). Sie
werden jetzt an Stelle der Juden aktiv. Das bedeutet, dass Gott die Schicksa-
le von Juden und Nichtjuden funktionell miteinander verbunden hat, und
zwar in einem reziproken Verhéltnis. Wenn wir nun dmof3oAn avtdv (V.15)
mit «ihre Verwerfung» iibersetzen, so widerspricht das der These von 11,1
und ihrer in den folgenden Versen durchgefiithrten Entfaltung.

Darauf hat schon E. Gaugler hingewiesen, 16st dann aber m.E. den
Widerspruch nicht iiberzeugend dadurch, dass er dmwofoAn avtd@v als «zeit-
weilige Zuriicksetzung» versteht."! Warum iibersetzt er dann doch mit dem
viel stdrkeren Begriff «Verwerfung»? Eine andere Losung schligt H. Kre-
mers vor: «lhre Verwerfung» bedeutet fiir ihn soviel wie «sie haben <etwas>
verworfen»."”” Grammatikalisch gesprochen fasst er a0t®v als genetivus sub-

® Das Neue Testament, Kreuz Verlag, Stuttgart 1965, 357.

10 Parola del Signore. Il Nuovo Testamento, traduzione interconfessionale, Roma 1979.
I Prophezei, I1, 1952, 186.

12 Judenmission heute, Neukirchen 1979, 45f.



Verena Jegher-Bucher, Erwdhlung und Verwerfung im Romerbrief 329

iectivus auf. Das geht aber aus zwei Griinden nicht: Zum einen entspricht es
nicht griechischem Sprachgebrauch, zum andern bringt die Auffassung von
avt@®v als genetivus subiectivus die zusitzliche Schwierigkeit, dass wir dann
ein Objekt erginzen miissen — da eben das Griechische stets ein Objekt
dabei hat."” Das miisste dann an unserer Stelle «das Evangelium» oder «den
Messias» heissen, doch kommen diese beiden Begriffe im Kontext nicht vor.

C. Der lexikalische Befund

1. Alle griech./dt. Lexika bieten fiir dmwoffor: 1. Wegwerfen, 2. Verlust.

2. Ebenso das ausgezeichnete griech./engl. Lexikon von Liddell/Scott.

3. Das Entsprechende gilt vom zugehorigen Verb dmwofdAlw.

Unter diesen Umsténden erscheint es mir als wissenschaftlich zumindest
dusserst fragwiirdig, wenn das einschlégige griech./dt. Lexikon fiir das Neue
Testament von W. Bauer zu dmtofiolt) angibt: «I. die Verwerfung, iibertragen
auf die Verwerfung der Juden durch Gott, Rom 11, 15» und als Belegstelle fiir
diese Ubersetzung Josephus, ant. 4,314 anfiihrt, wo aber dmropol) eindeutig
«Verlust» heisst, wie es auch die englische Ubersetzung zeigt: «aber sie
werden nicht einmal verloren sein (yet will they be lost not once).»™

D. Der Textbefund

1. In der Septuaginta begegnet das Substantiv dmofoAn nicht, und das
zugehorige Verb duropérerv, das wohl vorkommt, ist nirgendwo die Uberset-
zung eines hebriischen Aquivalents, das die Verwerfung im theologischen Sinn
meint; fiir diesen Begriff braucht die Septuaginta etwa die Verben:

a. drwdéounar, Hos 9,17: Gott wird sie verwerfen.
b. éEovdevéw, wie I Sam 8,7: Sie haben nicht dich verworfen. . .
c. dmodoxlpdlm, wie Jer 14,19: Hast du denn Juda ganz verworfen?

2. Im Neuen Testament kommt dwofoAi) neben R6m 11,15 noch einmal in
Apg 27,20 vor; hier meint es «Verlust», und zwar des Lebens.

Soweit der lexikalische Befund. Nun dréingt sich die Frage auf, wie es
trotzdem zu dieser einseitigen, oft von demiitigenden, ja beschimenden
Kommentaren begleiteten Ubersetzung gekommen ist.

B Vgl. dazu Liddell/Scott, s. v. dmoBoiy, 193.
¥ H. St. Thackeray, Loeb 1930, 627.



330 Verena Jegher-Bucher, Erwdhlung und Verwerfung im Rémerbrief

Dies hat m. E. vor allem zwei Griinde:

1. Das Versdumnis, den zur Diskussion stehenden Vers aus seinem Kon-
text heraus zu verstehen.

2. Das Wiederaufblithen des Antijudaismus in Europa im 15./16. Jahrhun-
dert.” Das lisst sich schon daran sehen, dass z. B. sogar ein Erasmus, der in
der Vulgata fiir dmoPol| «amissio» vorgefunden hat, in seiner eigenen
lateinischen Ubersetzung das Wort «reiectio» beniitzt. Luther bleibt zwar
vorerst in der Bahn der Vulgata, indem er mit «Verlust» {ibersetzt, fasst dann
aber Vers 11,15 ganz negativ im Sinne einer Verwerfung auf, was daran
deutlich wird, dass er den Vers irreal versteht und tibersetzt: «denn so ihrer
Verlust der Welt Versohnung wire, was wire das anders, als wenn man das
Leben von den Toten hernihme?»"

Dieser Tenor hat sich bis heute gehalten. Wir miissen annehmen, er
beruhe auf entsprechenden bewussten und/oder unbewussten Vorentschei-
dungen. Es sind jedoch Vorentscheidungen, die ich nicht nachvollziehen
kann. Darum mochte ich an ihrer Stelle folgendes voraussetzen:

Ich gehe davon aus, dass ein Vers und seine Funktion nur im Kontext zu
verstehen sind und dass eine sorgfiltige Textanalyse die Beriicksichtigung
und moglichst neutrale Priifung simtlicher Ubersetzungsmoglichkeiten ver-
langt. Grundsiétzlich hoffe ich, dass eine solche Arbeit mir eine Sicht vermit-
telt, die unsern heutigen Pflichten und Anspriichen beziiglich Offenheit,
inkludierendem Denken und Toleranz entspricht.

III. Analyse von Rom 11,15

A. Kontext

Priifen wir also vor der folgenden Detailanalyse, was das Thema des
Briefes ist:

Es wird in 1,15/16 angeschlagen:

Das Evangelium ist die d0voulg @eot eig owtnoioy TovTl T@ TLOTEVOVIL
Tovdaiw te mpdtov noi ‘EAAnve — die Kraft Gottes zur Rettung fiir jeden,
der glaubt (erg. dass Jesus der verheissene Messias ist), sowohl fiir den
Juden - zuerst — als auch fiir den Griechen. In diesem «Programmy» ist die
Frage

15 Beeindruckend dargestellt in: E. Stegemann, Luthers Bibeliibersetzung und das jii-
disch-christliche Gesprich, EvTh (1984) 386-415.

16 Luthers Werke, Bibeliibersetzung 4. Protokolle zum Neuen Testament und hand-
schriftliche Eintrdge in das Neue Testament 1540, 338.



Verena Jegher-Bucher, Erwdhlung und Verwerfung im Romerbrief 331

impliziert: «Und was bedeutet es, dass eben nicht alle Juden diesen Glauben
haben, némlich dass Jesus der Messias ist — Juden, die doch seit alters die
auserwahlten Bundespartner Gottes gewesen sind?» Es ist diese aktuelle,
gerade Paulus bedringende Frage (vgl. Rom 8,2), auf die er in den drei
Kapiteln 9-11 zu antworten sucht:

«Auserwihlte Bundespartner sind sie in jedem Fall», bestétigt er gleich zu
Beginn (9,4/5), und «darum ist Gottes Wort weiterhin giiltig (9,6a).» — Das
ist die These der Argumentationseinheit 9-11", welche abschliessend im
eschatologischen Kontext iiberhoht als méc *Iogani cwdfoetor erscheint
(11,26). ‘

Doch nach dieser Skizzierung des grossen Argumentationsbogens zuriick
zum kleinen Teil 11,11-15:

B. Einzelanalysen

Die Verse 11,11-15 betrachte ich als kleine Sinneinheit, in denen das
bisher behandelte Thema eine neue Wendung nimmt. Das wird durch die
«diatribenartige»" Redefigur des falschen Schlusses und seiner Verwerfung
mit uf) yévorro deutlich.” V.11 fiihrt aber nicht nur gedanklich etwas Neues
ein, sondern auch methodisch. Methodisch neu im ganzen Abschnitt11,11-15
ist die Tatsache, dass die wichtigen Worter (hier Verben und Substantive)
ofter und in ihrer Doppel- bis Mehrdeutigkeit®® durch andere «Gegenwor-
ter» je neu differenziert werden, und zwar fiir jiidisch-hellenistisch und
griechisch-hellenistisch orientierte Horer/innen bzw. Leser/innen gleicher-
weise.

Darauf mochte ich im folgenden eingehen:

Weitere Zeichen dafiir, dass Paulus 11, 11-15 als Einheit verstanden wissen
wollte, ist einerseits Aéym ovv, das den Anfang markiert, andererseits be-
ginnt in V.16 die Beschreibung eines neuen Bildes (vgl. auch magalniotv in
den VV.11 und 14/15, womit Anfang und Ende der Einheit markiert sind).

7 Vgl. dazu die Ausfiihrungen von P. von der Osten-Sacken, Grundziige einer Christo-
logie im christlich-jiidischen Gespréch, Miinchen 1982, 45-61.

18 Da es die Diatribe als literarisches Genus nicht gegeben hat, ist es gerechtfertigt, den
Ausdruck in Anfithrungszeichen zu setzen. Vgl. dazu Th. Schmeller, Paulus und die
«Diatribe», Aschendorff, Miinster 1987.

9 So bei St. K. Stowers, The Diatribe and Paul’s letter to the Romans, SBL 1981, Diss.
Series 57, 177.

2 Vgl. dazu H. Dérrie, op. cit.



332 Verena Jegher-Bucher, Erwdhlung und Verwerfung im Romerbrief

11 a:

Doppeldeutig ist méowouiv. ITimtery kann einerseits «hinfallen» heissen
und evoziert den im folgenden geltenden Bildbereich des Wettrennens. Es
kann aber auch «fallen» im Sinne von «sterben» bedeuten® und stellt so die
Verbindung nach hinten, ndherhin zu den Mischzitaten her — eine kleine
Transitio! Der Begriff, auf den es sich da besonders bezieht, scheint mir das
nvedpo xatoviEewg zu sein; denn xotdvuElg bedeutet soviel wie «das
Schlifrig-Werden, das Einnicken, das Eingeschliafert-Werden oder -Sein».
Ein Mensch in diesem Zustand nimmt vom Geschehen in seiner Umwelt
nichts mehr wahr, seine Augen und Ohren sind zu, er sicht aus wie ein
Schlafender oder gar Entschlafener. Dass dieser Aspekt von nimtw weiter-
hin im Auge zu behalten ist, zeigt seine Wiederaufnahme in V.15 mit Com) éx
verp®v: Die Veridnderung, die natailayy|, die sich in wunderbarer Weise
ereignen wird, geschieht so, dass die vom mvetpa rataviEems Eingeschli-
ferten durch das mvetuo Cwijc wieder wach und aktiv werden.

Es ist m.E. von grundsitzlicher Bedeutung, hier darauf hinzuweisen,
dass die beiden Begriffe Tw und vexpol in diesem Zusammenhang iiber-
hoht und metaphorisch zu verstehen sind.

11 T

Hier formuliert Paulus seine These:

Durch ihr mogdntopa «wird> cwtneta fiir die Nichtjuden.

Wie 11a zeigt, befinden wir uns im Bildbereich des Sports — es geht um ein
Wettrennen. Hier bedeutet mopdmtwupo «Fehltritt, Straucheln» und
omtnoia bedeutet dann «heile Ankunft».?

V. 12 enthilt Variationen der These:

12 a:

Dieser Vers kann die Horer-/LeserInnen gleich zwei Bildbereiche assozi-
ieren lassen, ndmlich den der Politik und den der Wirtschaft.

Zum Bildbereich der Politik.

Hier handelt es sich um das politische Vertragsrecht; denn mwapdmtwpo
kann als Ubersetzungsméglichkeit (speziell bei Ezechiel) fiir md‘al «Bruch
eines Treueverhiltnisses»> bedeuten. Da das zugleich ein Vergehen gegen
Gott ist, kommen auch entsprechende Folgen fiir den Treulosen in den
Blick; von hier aus ist vielleicht das «Gegenwort» who¥1tog so zu verstehen,
dass es die positive Folge fiir die Bewahrung der Treue bezeichnet und somit
«Gedeihen» bzw. «segensreiches Leben» heissen kann. In diesem Sinne

2 Vgl. Liddell/Scott, s.v. wimrw, 11, 1, 1407.
22 Vgl. Liddell/Scott, s.v. owtyoio 1,3, 1751.
# So im THAT, s.v.mdal, 4., Sp. 921.



Verena Jegher-Bucher, Erwihlung und Verwerfung im Romerbrief 333

konnte es sowohl ein Jude (als Ubersetzung von kabod*) als auch ein
Grieche® verstehen.

Deutlicher wird mit mAoUtog aber wohl der Bildbereich der Wirtschaft
evoziert. ”

Dann heisst mopdntopa «Fehler im Betrag von Rechnungen, Rech-
nungsfehler, Veruntreuung». Auch diese Bedeutung von mopdrtoua konn-
te sowohl einem Juden® als auch einem Griechen® bekannt sein.

12 b:

Hrrnua adtdv wird> Thottog E0vav.

Auch dieser Vers kann zwei Bildbereiche evozieren, ndmlich den Bildbe-
reich der Wirtschaft; denn fittnua kann «Manko» heissen (wie I Kor 6,7).
Das «Gegenwort» mhotitog bedeutet dann «Reichtum» im Sinne von «Uber-
fluss». mhottog als Ubersetzung von Saepd®® war somit wieder sowohl einem
Juden als auch einem Griechen bekannt.

Zugleich assoziieren wir aber auch den Bildbereich der Erziehung; denn
fittnua tont mit dem attischen Doppeltau anstatt dem in der Koine iiblichen
Doppelsigma wie ein attisches Fremdwort; es mag Juden und Griechen an
einen bekannten Fachausdruck der Rhetorik erinnert haben, der bei den
Juden «Kalwachomer», bei den Griechen® 10 fittov ol ™ pdilov — das
Weniger und das Mehr — heisst. Es bezeichnet pfiffigerweise den Schluss,
den Paulus gerade in diesem Vers anwendet,

12 ¢

T60@ pdhhov o TAjowuo ovTdv — wieviel mehr ihre Fiille.

Allerdings wird dieser Schluss gekonnt und hochst wirksam verfremdet,
indem dem komparativischen #fjttnuo das superlativische mAfjpopa gegen-
iibergestellt wird.

Ich habe die beiden Verse 11 und 12 so eingehend und detailliert analy-
siert, um deutlich zu machen, dass Paulus in diesem Abschnitt mit Bildern
aus dem tédglichen Leben theologisch argumentiert. Und im selben Stil fahrt
er weiter:

V. 13f.:

Hier fillt zunédchst das Stichwort dvanovia — «Dienst». Das Stichwort
o@lelv — «retten» von Vers 14 macht uns deutlich, was fiir ein Dienst gemeint
ist; wir befinden uns im Bildbereich der Mission, die verstanden wird als

# Vgl. Hatch/Redpath s. v. mhottog 6, 1150.

% Vgl. Liddell/Scott, s.v. mhottog 1,2, 1423.

% Vgl. THAT, s.v. md‘al, 1., Sp. 920.

27 Vgl. Liddell/Scott, s.v. nagdmatwua, 4., 1322.
% Vgl. Hatch/Redpath, s.v. Saepd, 9., 1150.

2 So bei Aristoteles, Rhet. 1397b.



334 Verena Jegher-Bucher, Erwdhlung und Verwerfung im Romerbrief

Gottes-dienst, als tatkriftige Mitarbeit an Gottes Erlosung der Welt. Dazu
sind in erster Linie die Juden berufen, zuvorderst durch die Gabe der Tora,
wie Paulus es schon in ROm 2,17-20 formuliert hat: «Als Hiiter der Tora sind
sie auserwihlt, Gottes Willen zu kennen und dadurch Fiihrer der Blinden,
Licht in der Dunkelheit, Lehrer von Unerwachsenen zu sein, da sie die
Verkorperung der Erkenntnis und der Wahrheit in der Tora haben» — beru-
fen weiterhin durch alle andern Gaben, die Paulus in Rom 9,f. aufgezihlt
hat, wie Gotteskindschaft, Segen, Bundesschliisse, Bundeszeichen, Gottes-
dienst und Verheissungen. Nach 11,14 versteht Paulus seine Mission unter
den Volkern auch als den Versuch, einige seiner jiidischen Schwestern und
Briider zur Mitarbeit und Teilhabe an Gottes Erlosung <wieder> zu gewin-
nen.

15 a:

denn wenn ihre dmofohn ratallayn der Welt <bedeutet> . ..

dmofoli) bedeutet somit in eben diesem Zusammenhang «Verlust», nim-
lich von Mitarbeitern, von Bundesgenossen. Paulus stellt also fest, dass Gott
seine langjidhrigen Mitarbeiter bis auf wenige verloren hat.* Wenn dies
Geschehen auch sehr schmerzhaft fiir Paulus ist (vgl. Rom 9,2: «mein Kum-
mer ist gross, und pausenlos quilen mich Geburtswehen»), so bringt das
Ergebnis dieses Aussteigens die ®atoihayn und damit eine Hoffnung.

Auch xotaiioyn kann doppelt verstanden werden, ndmlich einerseits
ganz neutral als «Vertauschung»; der Satz bedeutet dann: «Was vor Jesu
Erscheinen die Juden als Mitarbeiter Gottes waren, das sind jetzt die Nicht-
juden.» Hoffnungsvoll aber erscheint das Wort in seiner anderen Bedeutung
von «Versohnung» (vgl. Rom 5,10; IT Kor 5,18).

15 b:

Da wir uns in diesem Vers im Bildbereich der Mission befinden, bedeutet
meéoAu s (ein neutestamentliches Hapax legomenon!) «Aufnahme»,
ndmlich von Bundesgenossen, Mitarbeitern®; das bedeutet in unserm Zu-
sammenhang: wenn die tibrigen (die Aowtol von V.11,7, die eingeschliifert
wurden) sich wieder als Mitarbeiter an Gottes Erlosung der Welt beteiligen,
dann wird sich «Leben aus Toten» ereignen, dann wird alle Welt erlost
werden.

% Melanchthon spricht von «defectio» — Abfall, erg. von Bundesgenossen, in: Epistula
Pauli in Romanos, ed. R. Schifer, Giitersloher Verlagshaus, Gerd Mohn, 1965 Bd. V, 277.
3 Das zugehorige Verbum mpochoupdaveotal wird ofters in dieser Bedeutung ge-
braucht, z.B. Apg.18,26: IToioxida xal *Axthag mpooerdfovro avtdv — Priscilla und
Aquila nahmen ihn (Apollos) als Mitarbeiter auf;
Phlm 17: mpoohafot avtov dg éué — nimm ihn als Mitarbeiter auf wie/als mich.



Verena Jegher-Bucher, Erwdhlung und Verwerfung im Romerbrief 335

Nach diesen Uberlegungen scheint mir also einzig die Ubersetzung «Ver-
lust» an dieser Stelle gerechtfertigt. So passt es auch zur Aussage von V.11, 1:
«Gott hat sein Volk nicht verstossen», zu derjenigen von Vers 11,26: «Ganz
Israel wird gerettet werden» und zu 11,29: «unaufhebbar sind die Gnadenga-
ben und die Berufung Gottes.»

C. Ubersetzung

(Eine adiquate Ubersetzung dieses m. E. nahezu genial gestalteten Text-
abschnitts ist mir bis anhin nicht gelungen, da ich keine deutschen Entspre-
chungen gefunden habe, die sich in gleicher Weise mit denselben Sinnver-
schiebungen einsetzen lassen. Darum habe ich mich nolens volens von der
Doppel- bzw. Mehrdeutigkeit auf die Eindeutigkeit zuriickgezogen.)

«Sage ich nun, sie hitten sich gestossen, dass sie hinfallen? Das sei ferne.
Vielmehr <wird> durch ihr Stolpern die heile Ankunft fiir die Volker amog-
lich>, um sie <zum Wettlauf> anzuspornen. Wenn aber durch ihren Rech-
nungsfehler reicher Gewinn fiir die <iibrige> Welt <entsteht> und durch ihr
Manko Uberschuss fiir die Volker, um wieviel mehr dann ihr Total?** Euch
aber, den Volkern, sage ich: Soweit nun ich Apostel unter den Volkern bin,
verherrliche ich meinen Dienst, «<indem ich versuche>, ob ich irgendwie
meine Blutsverwandten <zum Mitlaufen> anspornen und einige von ihnen
zum Heil bringen kann. Denn wenn ihr Verlust einen Wandel in der Welt
<bewirkt>, was <st> dann ihre Hinzuziehung, wenn nicht Aufwachen zum
Leben von scheinbar Toten?»

Rom 11,11-15 ist eine in sich geschlossene Argumentationseinheit® inner-
halb von Kapitel 11. Ich hoffe, mit der vorliegenden Textanalyse deutlich
gemacht zu haben, dass Paulus hier auf verschiedene Arten — auch das
gemiiss den Empfehlungen der antiken Rhetorik® —seine Horer- und Leser-
Innen zu iiberzeugen sucht, dass Gott sein Volk nicht verstossen, sondern
«nur» eingeschlifert hat und dass das Schicksal von Israel und den andern
Volkern so verbunden ist, dass kein Teil leben oder gar das Heil erlangen
kann, ohne mit seinem Handeln oder Nichthandeln den andern sogleich und
wesentlich zu beeinflussen. Dass dieser Gedanke fiir Paulus von zentraler

32 Vgl. Liddell/Scott, s.v. mifjoopa, 1, 4, 1420.

3 In der Ausgabe von Tischendorff deutlich so abgegrenzt.

% Vgl. z.B. Cicero, or. 137: sic dicet ille, ut verset saepe multis eadem — er (d.h. der
ideale Redner) wird so sprechen, dass er das Thema mehrfach und auf verschiedene Weise
behandelt.



336 Verena Jegher-Bucher, Erwihlung und Verwerfung im Romerbrief

Wichtigkeit war, zeigt eben die Tatsache, dass er ihn immer neu darstellt.
Mit Bildern aus dem Alltag, aus den Bereichen von Sport, Politik, Wirt-
schaft, Erziechung und Mission, von denen jeder und jedem zumindest eines
bekannt war, wird theologisch argumentiert, da keine Lebensidusserung sich
ohne Gott vollzieht, und da die einzelnen Horer/innen bzw.Leser/innen, in
ithrer personlichen Existenz angesprochen, das zentrale Anliegen des Apo-
stels so wohl besser verstehen konnten als jede noch so scharfsinnig angeleg-
te theoretische Argumentation.

Verena Jegher-Bucher, Basel

Literatur

Aristoteles, Rhetoric, Loeb Nr. 193, London 1975

Bauer, W., Worterbuch zum Neuen Testament, Verlag A. Topelmann, Berlin W 35 31958

Cicero, orator, Tusculum, Heimeran Verlag, Miinchen 21980

Cranfield, C.E.B., The Epistle to the Romans, ICC 1979

Dorrie, H., Zum Problem der Ambivalenz in der antiken Literatur, in: Antike und Abendland,
Bd. XVI 1970

Gaugler, E., Prophezei, Der Rémerbrief, 11, 1952

Hatch/Redpath, A concordance to the Septuagint and the other Greek versions of the Old
Testament, Oxford, at the Clarendon Press 1887

Kisemann, E., An die Rémer, HNT 8a, 1974

Kisch, G., Erasmus’ Stellung zu Juden und Judenmission, Tiibingen 1969

Kremers, H., Judenmission heute? Neukirchener 1979

Liddell/Scott, Greek/English Lexicon, Oxford, at the Clarendon Press 1940

Luthers Werke, Bibeliibersetzung 4, Protokolle zum Neuen Testament und handschriftliche
Eintrége in das Neue Testament 1540

Melanchthon, Ph., Commentarii in epistulam Pauli ad Romanos, ed. Rolf Schifer, Giitersloher
Verlagshaus, Gerd Mohn 1965, Bd. V

Schlier, H., Der Romerbrief, HThK 1977

Schmeller, Th., Paulus und die «Diatribe», Aschendorff, Miinster 1987

Stegemann, E., Luthers Bibeliibersetzung und das jiidisch-christliche Gespréch, in: EvTh 1984

Stowers, St. K., The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans, SBL 1981, Diss. Series 57

THAT von Jenni/Westermann, Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1984

von der Osten-Sacken, P., Grundziige einer Christologie im christlich-jiidischen Gesprich, Chr.
Kaiser, Miinchen 1982

Wilckens, U., Das Neue Testament, Ex Libris, Ziirich 1970

Zink, J., Das Neue Testament, Kreuz Verlag, Stuttgart 1965



	Erwählung und Verwerfung im Römerbrief? : Eine Untersuchung von Röm 11, 11-15

