
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 3

Artikel: Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie

Autor: Gerber, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen
Studium der Theologie*

0. Problemstellung

Blicken wir auf die Geschichte des Christentums und des damit verbundenen

universitären Studiums der Theologie, so hat sich das Studieren trotz
grundlegender Veränderungen der gesellschaftlichen Verhältnisse und
Bedingungen faktisch nicht geändert. In welche Richtung müssten wir
Veränderungen, Umorientierungen, so etwas wie einen Paradigmenwechsel
vornehmen, wenn wir die Geschichte unserer (typisch «westlichen») Gesellschaft

als Bezugsnetz des Theologiestudiums zu begreifen versuchen?
Dass es keine neutrale Gesellschaftsanalyse gibt, dass meine theologisch

gemeinte Interpretation gesellschaftlicher Strukturen und Entwicklungen
lediglich eine plausible Hypothese sein will, dass ich kein abgerundetes
Konzept eines Theologiestudiums haben kann, das sich auf die Grundoption
nach glückendem Leben, Zusammenleben und Leben mit unserer Mitwelt
in kritischer Erinnerung an Jesu Lebensmodell des «Daseins mit anderen»
bezieht und entsprechend Studieren als Einübung in Gesprächs-, Frage- und
Problemlösungsverhalten im Medium dieser Option organisieren
möchte..diese und andere Prämissen und Implikationen setze ich hier einfach
einmal voraus. Die folgenden kurzen Überlegungen zum Weg der Theologie
vom theistischen Dogmatismus zur Möglichkeit eines nachtheistischen
Theologisierens und die kritischen Ausführungen zum heute üblichen
Theologiestudium wollen weniger Information als vielmehr Anstoss und Provokation

für weitere, tiefergehende Überlegungen und Vorschläge sein.

* Referat, gehalten an der Arbeitstagung der Theologischen Fakultät Basel auf dem

Leuenberg, Mai 1990.



276 U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie

1. Vom theistischen Dogmatisieren zum nachtheistischen Theologisieren

1.1 Vom Dogmatismus zum Pluralismus (und zurück)

In diesem Abschnitt möchte ich anderweitig ausgeführte Rekonstruktionen

von Dogmatismus und Pluralismus zusammenfassen.1 Theologie hat sich
im Mittelalter vom nachsprechenden Deuten des vorgegebenen Traditionskonsenses

zum eigenen Deuten dieser Vorgabe weiterentwickelt. Dies ist
sichtbar in den Disputationen, wenn der «Lehrer» über das Ordnen der
überlieferten Sentenzen hinaus eigene Argumente anführt. Allerdings bleiben

Theologie, Kirche und Glaubenslehren «dogmatisch» im Rahmen des

staatskirchlich vorgegebenen Konsenses, der «von oben nach unten» in der

Figur einer Pyramide verbürgt wird: Gott —> Herrscher (weltlich/geistlich)
—» Geistlichkeit —> Volk (Stände). Wer diesen himmlisch-kosmisch-irdischen
Ordo stört, wird als Häretiker oder Schismatiker ausgeschlossen.

Die Reformation brachte als Antwortversuch auf den durch Renaissance,
Humanismus und andere Reformbewegungen getragenen Modernisierungsschub

die 1648 politisch sanktionierte Konfessionalisierung des (abendländischen)

Christentums, wobei die Konzeption von einem universal gültigen
und einsichtigen Naturrecht als die «humanistische Konfession» eines dei-
stisch gefärbten Christentums bezeichnet werden kann.

Die mit der Konfessionalisierung gestellte Frage nach der anfänglichen
Pluralisierung der christlichen Wahrheit geht in der Folgezeit, exemplarisch
bei Lessing, weiter in die Konzeption einer Toleranz den Religionen gegenüber

aus Vernunftgründen. Dieses überkonfessionelle Modell eines

vernünftigen, die Menschheit erzieherisch betreffenden Christentums in der
Toleranz anderen Religionen gegenüber löst die traditionellen Lehraussagen

und Moralvorstellungen auf in das Postulat universaler Humanität im
Angesicht Gottes des himmlischen Schöpfers und seines irdischen Religionsstifters

und Humanisten Jesus von Nazareth. Verschärfter Konfessionalismus,

Orthodoxie, Pietismus und andere «positivistische» Gegenbewegungen

suchen die eine Wahrheit des Christentums durch Dogmatik oder durch
persönliche Bekehrung, durch Biblizismus oder Faktenglauben zu retten.

1U. Gerber, Pluralismus und Dogmatismus in der Theologie, Offene Kirche Nr. 8/Oktober
1986, 15-17; vgl. H. E. Richter: Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens

an die Allmacht des Menschen, Reinbek 1979.



U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie 277

Entsprechend vielfältig hätte das Theologisieren an Universitäten inhaltlich
aussehen können, wenn es nicht einfach in den Bahnen der «gelehrten
Tradition» geblieben wäre.

Mit Kant wird das postkonfessionelle, ethische Christentum des autonomen

Privatchristen dem konfessionalisierten öffentlichen Kirchenchristentum

gegenübergestellt. Die Kirche wird in dieser Perspektive zum
negativrestriktiven Bezugspunkt oder sogar zum Gegenpol aufgeklärten Theologi-
sierens. Der wahre christliche Konsens ist reduziert und formalisiert auf die
drei Postulate von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit, die sich in der heutigen

Zivilreligion als gegen Autonomie gewandte Unterscheidungsmerkmale
einer angeblich demokratischen Gesellschaft und Kirche zu Wort melden.
Dazwischen liegt aber der vorerst letzte Schritt des Christentums hinein in
unsere moderne Industrie- und Risikogesellschaft: der Schritt in die Plurali-
tät aller Konfessionen, Religionen und Ideologien bis hin zum Atheismus,
der erst seit etwa gut hundert Jahren als Lebenseinstellung in der westlichen
Welt möglich ist. Wir sprechen insofern vom post-christlichen Zeitalter, als

der bis ins letzte Jahrhundert bestimmende christliche Konsens seine

Alleinbestimmung an die Sinngebungsangebote verloren hat, als die christliche

Kirche(n) ihren Absolutheits- und Exklusivitätsanspruch verloren hat.
Und wir sprechen insofern sogar von einer nach-religiösen Situation, als die
bislang bestimmenden Religionen wie etwa Judentum, Christentum, Islam,
dann auch Buddhismus, Hinduismus, Taoismus in den «westlichen»
Gesellschaften in die Skala der Wahlmöglichkeiten des Privatbürgers/in
einschliesslich dem neuzeitlichen Atheismus eingetreten sind. Fundamentalismus,

Integrismus, Wiederbelebungsversuche des christlichen Abendlandes
sind demgegenüber zwar verständliche, aber doch antiaufklärerische Versuche,

eine christliche Monokultur wiederherzustellen, in der dann morgen die
Defizite von heute in anderem Gewände wiederkehren werden.

1.2 Fünf Lebens- und Theorieformen des Christentums

Wie sieht das Christentum in seiner Selbstdarstellung und Vermittlung
heute aus?2 Wir können ganz grob folgende Darstellungsweisen unterschei-

2 U. Gerber, Bildungsfaktor Religion im Kontext beruflicher Qualifizierung, in: ders.

(Hg.). Bildungsfaktor Religion. Alsbach/Bergstrasse 1989, 1-7; 30-45; ders., Gottes-Bil-
der, BRU. Magazin für die Arbeit mit Berufsschülern 12: Gott in unserer Hand (1990),
9-11; ders., Funktion von Religion im gesellschaftlichen Prozess - öffentliche Relevanz von
Theologie und Kirche? Eine Thesenreihe, ThZ46 (1990) 173-177.



278 U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie

den: (1) das quantitativ wie in seiner öffentlichen Wirksamkeit zurückgehende
traditionelle kirchliche, öffentliche Christentum, das sich dem status quo

verpflichtet weiss und bestenfalls dessen Symptome kuriert und Opfer
versorgt, diesen status quo aber nicht grundsätzlich in Frage stellt (trotz
Hungerkatastrophen, Golfkrieg usw.); (2) mehr oder weniger greifbare
parakirchliche fundamentalistische Gruppierungen, welche die gesellschaftlichen

Vorgänge «von oben her» in der Gut-Böse-Diastase beurteilen und
heilsgeschichtlich einordnen, sich selbst aber «unbefleckt» halten; (3) einen

zivilreligiösen Strang liberaler Christlichkeit, der «Gott» (etwa in Präambeln
und Eiden) als nicht hinterfragbaren Grundkonsens mit dem moralischen,
kulturellen, politischen, wirtschaftlichen usw. status quo zusammenbindet
und sich darin meist mit dem kirchlichen Christentum trifft, indem beide alle
Zweifler und Kritiker als «Systemdissidenten» zur abendländisch-kulturprotestantischen

Ordnung rufen; (4) eine privatisierte, entkirchlichte
Christlichkeit mit hohem Synkretismus, in dem verschiedenste Elemente (Lehren,
Visionen, ebenso Praktiken und Verhaltensmuster und Gruppierungsformen)

aus anderen Religionen und Weltanschauungen (etwa New Age) in die
egozentrische Vision einer ganzheitlichen Selbstverwirklichung - welches
Paradox! - einbezogen werden; (5) ein der Kirche entwachsenes,
gesellschaftskritisches, ökumenisches Christentum (etwa Politische Theologien,
Befreiungs-, Feministische Theologien).

Worauf sollen sich die Studierenden und Lehrenden der Theologie beziehen,

wenn in der Neuzeit das kirchlich-institutionelle Christentum zu einer
Vermittlungs- und Darstellungsweise neben anderen geworden ist? Jedenfalls

kann Theologie nicht mehr ohne weiteres als exklusiv «kirchliche
Wissenschaft» deklariert und universitär betrieben werden. Hier müssen wir mit
der Frage nach dem Theologiestudium gleichzeitig die Frage nach einer
heute notwendigen kritischen Ekklesiologie stellen (etwa als Theorie einer
«geschwisterlichen Beteiligungskirche von unten»).

1.3 Vier Szenarien zukünftigen postchristlichen Christentums

Ich möchte noch einen Schritt weitergehen und abschliessend vier Szenarien

eines postchristlichen Christentums aufzeigen: (1) Marginalisierung und

Etablierung einer neuen synkretistischen Religion, z.B. New Age, Ökologische

Religion, feministische Religionen (Frauenkirchen), Computer-Religion

(E. Fromm) u.a.m.; (2) Marktmodell der christlichen Sekten in
pluralistischer Konkurrenz auf dem Boden einer typisch westlichen Gesellschaft,



U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie 279

die dualistisch geteilt ist in ein öffentlich herrschendes «System», besonders

repräsentiert durch die Kapitalistische Wirtschaft, und die Privatsphäre der
modernen Bürger/innen, in welcher alle persönlichen Entscheidungen
fallen, von der Zugehörigkeit zu einer Religion, Partei, Vereinigung bis zur
Wahl des Partners/in und der Kindererziehung usw. (z.B. Denominationen
in den USA); (3) «Rechristianisierung» des Abendlandes, was sich tendenziell

im Katholizismus zeigt, bei vielen Fundamentalisten, aber auch bei
Theologen wie W. Pannenberg; (4) «Repolitisierung» des Christentums in
Gestalt einer kritischen Befreiungsreligion, welche die Transformation
unserer derzeitigen Gesellschaft einschliesst. Diese Bewegung und Gruppierung

versucht, den Dualismus unserer Gesellschaft zu überwinden, indem
die Option auf glückendes Leben, Zusammenleben und Leben mit der

Schöpfung im Sinne von Jesu Reich-Gottes-Lebensstil - heute intentional
und teilweise gegen die Kirchen formuliert etwa in Grundrechten,
Menschenrechten, auch Rechten der Kreatur und Umwelt - zur Grundoption
wird und von hier aus alle anderen inzwischen segmentierten Subsysteme
wie Politik, Kultur, Universität, aber auch Kirche (Christentum) und Familie

gestaltet werden können. Das Beziehungsnetz des Theologiestudiums ist
dann nicht mehr nur die (prüfende und anstellende) Kirche, sondern bei uns
die Gesellschaft und im weitesten Sinne die Menschheit in ihrer Zerrissenheit

und Sehnsucht nach gutem Leben. Theologie ist so etwas wie die
theoriebildende christliche Advokatin für die Menschlichkeit aller Frauen,
Männer, Kinder und der Schöpfungsnatur. (Dies hat natürlich viele
Konsequenzen, etwa für die Gotteslehre, dass z.B. ein nachtheistisch-pantheisti-
sches Gottesbild zu erarbeiten wäre, etwa auch für den Umgang mit der
Bibel, dass z.B. die Wechselseitigkeit der Bibel als norma normans und
zugleich norma normata zum Interpreten/in als ebenfalls norma normans
und normata durchzuführen wäre usw.3)

1.4 Vorläufiges Ergebnis

Ein vorläufiges Ergebnis dieser Andeutungen: Obwohl sich Gestalt,
Inhalte, Vermittlungsweisen, Begründungsmuster und Lebensstile des Chri-

3 U. Gerber, Notwendige Denkanstösse einer Theologie für die nächsten Jahrzehnte.
Eine Thesenreihe, in: Erziehen heute. Mitteilungen der Gemeinschaft Evangelischer
Eltern und Erzieher 39/2 (1989) 22-24; ders., Glück haben - Glück machen? Entwürfe für
sinnerfülltes Leben, Stuttgart 1991.



280 U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie

stentums besonders seit dem ausgehenden Mittelalter teilweise rasant und
grundlegend geändert, pluralisiert, subjektiviert, auch enttraditionalisiert
und privatisiert haben und laut der exemplarischen Szenarien sich weiter
ändern werden4, sind Kirche und Theologische Fakultäten bei einem
«mainstream» geblieben, der mit Rück-Sicht auf die Bibel, die Tradition, auf das

Verhältnis zum Staat, zur eigenen Klientel als traditionell vernünftig,
funktionierend, praktikabel und mehrheitlich akzeptabel ausgegeben wird. Kirche

und Theologiestudium (Theologische Fakultäten) sind zwei aufeinander
bezogene, ruhende Pole. Die Frage ist einfach: Soll und kann dies so
bleiben?

2. Kritisches zum Theologiestudium

2.1 Theologie-Studium als ökonomische Produktion

In Abwandlung einer Sentenz, die der moralphilosophische Schriftsteller
der Gegenreformationszeit La Rochefoucauld auf die Philosophie gemünzt
hatte, möchte ich die derzeitige Situation unseres Theologisierens
apostrophieren: «Die Theologie wird leicht mit vergangenen und künftigen Übeln

fertig. Aber die gegenwärtigen Übel werden leicht mit der Theologie fertig».
Theologie ist demnach kompetent im Präsentieren von Vergangenem und
im Besser-Wissen über Zukünftiges. Dies liegt neben anderen Gründen
meiner Meinung nach vornehmlich an zwei Übeln unserer Konzeptionen
von Theologie-Studium, nämlich zum einen an der normativen («dogmati-
stischen») Vorgabe theologischer Inhalte besonders in Gestalt der Bibel
(und da wieder des Neuen Testamentes) als norma normans und der
theologischen Tradition als deren wirkungsgeschichtlicher Interpretationsgeschichte,

und zum anderen an der zwar oftmals impliziten, aber ebenso
normativen Vorgegebenheit der Kirche in Form der prüfenden und
anstellenden Landeskirchen. Wir Lehrenden sollen demnach junge Frauen und
Männer, die sich für das Studium der Theologie aus verschiedensten Gründen

interessieren (etwa persönliche Lebensfragen, Dialog der Religionen,

4 U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt 1986;

U. Beck, E. Beck-Gernsheim, Das ganz normale Chaos der Liebe, Frankfurt 1990; Glauben:

Kursbuch 93/September 1988; U. Gerber, New Age - ein Beispiel neuzeitlichen
Hoffnungs- und Utopieverlustes, Junge Kirche 50 (1989) 92-104.



U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie 281

Lehrer/in, Pfarramt, Missionstätigkeit, Entwicklungshilfe u.a.m.), mit
theologischem Wissen versehen und sie zugleich kompetent machen zur
Übernahme eines Gemeindepfarramtes. Deswegen verläuft das Studium seit eh
und je wie eine Sanduhr: Zuerst wird theologisches Wissen in der Studierpyramide

von der Bibelkunde, Philosophie, den exegetischen und
kirchengeschichtlichen Proseminaren aufwärts bis zur Krönung durch das systematische

Hauptseminar in Dogmatik und Ethik angeeignet - und dann wird diese

Sanduhr herumgedreht und durch das Nadelöhr der fiktiven Gemeinde
homiletisch, gemeinde- und religionspädagogisch «umgesetzt». Ein Weg,
der bekanntlich mit dem Zweiten Examen endet und im Amt nur von einer
verschwindenden Minderheit «wiederholt» wird, weil man/frau ab jetzt ohne
Wissenschaft auskommen kann. Offensichtlich stimmt in unserem Studienbetrieb

eben der Praxis-Theorie-Umgang nicht, weil er von vornherein auf
die Universität als wissenschaftliche «Vorbereitung» und auf das Pfarramt
als praktische «Verwendung» abgestellt ist - die klassische

Applikationshermeneutik (im metaphysisch begründeten Theorie-Praxis-Gefälle),

die zuerst in der «theoria» die zu wissenden und die zu ordnenden
Materialien (Exegese, KG usw.) formuliert und dann in der «applicatio»
nach Mitteln, Wegen, Methoden, Strategien fragt. Dieser der klassischen

Metaphysik inhärente Zwei-Schritt hat sich säkularisiert fortgesetzt im
neuzeitlichen Produktionsprozess, der ebenfalls seine Produkte ohne Rückkop-
pelung an die Bedürfnisse der Klienten herstellt als angebliche Notwendigkeiten

(in unserem Fall in Gestalt der exegetischen, kirchengeschichtlichen
usw. Materialien) und dann diese Produkte der Verteilungsindustrie (Praktische

Theologie und Zweite Ausbildungsphase) und der Konsumindustrie (in
Gestalt der Kirchen) überlässt in der Erwartung grösstmöglicher Effizienz.

Bleiben wir kurz in diesem Bild: dann ist universitäre Theologie gleichsam

die Instanz der Lehr-Produktion für die Klientel namens Kirche, die
ihrerseits als auf derselben Wellenlänge konsumierende Instanz Erfolg oder
Misserfolg indirekt über Studierende, Lehrende, Oberkirchenräte
zurücksignalisiert - ein funktionierender Regelkreis oder ein sogenanntes
Christentum-Sprachspiel. Die Theologie kann schlussendlich in einem relativ

geschlossenen Regelkreis der permanenten Selbstreproduktion an den

Theologischen Fakultäten funktionieren, die nur dann korrigiert wird, wenn
seitens der Kirchen oder gar des Staates oder der Gesellschaft, die vielleicht
sogar die Legitimation Theologischer Fakultäten anzweifelt, ernsthafte
Bedenken und Akzeptanzschwierigkeiten kommen. Das Studieren von Theologie

bildet insofern ausschliesslich für das Pfarramt aus, als Studium und
Pfarramt dem Ablauf von Produkt-Verteilung-Verwertung dienen. In den
Gemeinden wird das Produkt «Evangelium» faktisch gar nie diskutiert,



282 U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie

sondern nur seine Chancen der Verteilung und seine Methoden des
Konsumierens, weshalb Pfarrer/innen bei Fortbildungsveranstaltungen die
Theoriebildung übergehen und sofort zur Anwendungsebene schreiten möchten.
Umgekehrt schlagen Verteilung und Konsum aufgrund des herrschenden
Wissenschafts- und Produktionsverständnisses faktisch nicht zurück auf die
universitäre Produktionsstätte, weshalb man diese für «blosse Theorie» hält.
(Diese sogenannte Verkopfung der Theologie besteht dann darin, dass

Theologie sich mittels instrumenteller Vernunft selbst transportiert und ihre
eigene Praxis [im Regelkreis mit der Kirche] ständig reproduziert und dass

sie deswegen viel zu wenig beobachtend, phantasievoll, selbstkritisch
darüber nachdenkt, was alltagsweltlich, also ausserhalb ihrer selbst, in den
Personen der Lehrenden und Studierenden und deren Beziehungen
«abläuft». Theologie ist so gesehen zu wenig theoretisch, sie denkt zu wenig,
weil sie faktisch nur sich selbst bedenkt.)

2.2 Ein Ortswechsel

Richten wir realutopisch-experimentierend den Blickwinkel einmal
anders herum: Gehen wir anstatt von einer wohlhabenden, leistungsstarken
und konsumierenden Betreuungskirche von einer sich selbst tragenden
Beteiligungskirche «von unten» aus, statt von einer entmündigenden, funktio-
nalistischen, kapitalistischen Industrie- und Risikogesellschaft von einer
demokratisierenden, partizipatorischen Kommunikationsgesellschaft, statt
von einem verwalteten Menschen, der halbiert ist in eine entfremdete,
versingelte Funktionsmonade und in ein privatisiertes Konsumsingle, von
einem Menschen, dem in der Kommunikation mit anderen Menschen und
der Welt die Chancen menschenwürdigen, eigenen, glückenden Lebens
zustehen (wofür sich Jesus exemplarisch eingesetzt hat), dann verändern
sich Ziele, Inhalte, Vermittlungsformen usw. eines universitären Theologi-
sierens: Die Subjekte des Theologisierens sind dann nicht mehr nur die
Bibel, Luther und andere Autoritäten oder der Heilige Geist, sondern wir
Studierende und Lehrende selbst in der Erfahrung des Guten Geistes von
Beziehungen. Die Objekte (Themen) des Theologiestudiums sind nicht
vornehmlich die vorgegebenen theologischen «Produkte», sondern zunächst
unsere Lebenserfahrungen, die es selbstverständlich in der Perspektive und
nicht unter der Normativität christlicher Überlieferung und im Diskurs mit
anderen betroffenen religiösen, weltanschaulichen, ideologischen Heilslehren

zu entfalten gilt. Dies ist hochschuldidaktisch nur möglich durch studen-



U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie 283

tenorientierte Projektstudien mit begleitenden Informationsphasen
(Vorlesungen, Lesephasen u.ä.); methodologisch muss pluralistisch verfahren
werden.

2.3 Einige Vorschläge

Inhaltlich haben unsere Studienangebote, so haben wir festgestellt, mit
den gesellschaftlichen, kulturellen usw. Modernisierungsschüben nicht
kritisch Schritt gehalten. Säkularisierung, Privatisierung, Enttraditionalisie-
rung, Versingelung usw. haben eine neue Situation gebracht, auf die bis dato
faktisch nur traditionell geantwortet wird. Ich könnte mir vorstellen, dass

wir mittelfristig, also etwa in Zehn- bis Fünfzehn-Jahres-Rhythmen, Probleme

fach-interdisziplinär aufarbeiten (exegetisch, kirchengeschichtlich usw.),
z.B. den heute im Vordergrund stehenden Konziliaren Prozess mit den

grundlegenden Themen: Frieden, Gerechtigkeit, Bewahrung der Schöpfung.

Diese Themenbereiche können so aufgeschlüsselt werden, dass jeweils
zwei Semester einen jeweils eingegrenzten Themenschwerpunkt haben;
Beispiel: Frieden in gelingenden und scheiternden Beziehungen unter dem
besonderen Aspekt von Schuld/Sühne/Vergebung. Hier fallen uns sofort
exegetische Fragestellungen ein: Genesisl-3, die ganze Urgeschichte,
Propheten usw., dann entsprechende Geschichten der Evangelien, Sühnopfervorstellung

in den christologischen Deutungen des NTs und in der Kirchenbzw.

Theologiegeschichte bis heute; in der Dogmatik z.B. spezielle Bearbeitung

der Hamartiologie, Christologie und Soteriologie im Gespräch mit
juristischen, soziologischen, psychologischen, religionsgeschichtlichen usw.

Bearbeitungen dieser Frage; Frage der Gewalt und der damit verbundenen
Opfer-Vollzüge und der Möglichkeit von Gewaltlosigkeit, Vergebung (vom
Sündenbock bis zu Abspaltungen, wie sie H. E. Richter in «Der Gotteskomplex»

gezeigt hat) usw. So könnte der lebensweltliche «rote Faden» theologischer

Theoriebildung für alle Beteiligten deutlich bleiben. Und die
Studierenden können sowohl ihre eigenen Erfahrungen theoretisieren als auch
andere Erfahrungen und Deutungsmuster kennenlernen und sich mit diesen
auseinandersetzen.5

5 Versuche solcher zugleich narrativen wie argumentativen Elementarisierung und
Reduzierung gibt es bereits, aber sie sind hochschuldidaktisch wenig relevant geworden.
Es gibt verschiedene Arbeitskreise, die sich mit diesem Projekt befassen, so dass «Besserung»

zu erhoffen ist.



284 U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie

Innerhalb dieses Rahmens müssten an entsprechenden inhaltlichen
Anschlussstellen methodische Übungen, etwa der Exegese als historisch-kritischer,

sozialgeschichtlicher, tiefenpsychologischer, feministischer usw. (die
exemplarisch gesehen eben auch in der Kirchengeschichte oder der Dogma-
tik angewandt werden) in Blockeinheiten durchgeführt werden, etwa
Exegesen von Genesis 2 und 3 als Bilder von Schuld-Erfahrung und Schuld-
Verarbeitung als Friedensarbeit. Ebenso wären in einem solchen Projekt-
Studieren periodisch wiederkehrende mehr inhaltsbezogene Veranstaltungen

durchzuführen, etwa zu Grundmustern und entsprechender Begrifflichkeit

christologischen Denkens zwischen einer Jesulogie, die uns Schuld und
Vergebung als eigene Beziehungsfragen in kritischer Erinnerung an Jesu

Dasein-mit-anderen zuweist (Bonhoeffer, Metz, Solle u.a.), und einer
solchen präexistenz- und inkarnations- oder auferweckungstheologisch gedachten

Christologie, in welcher das «extra nos» des sühnenden Heilswerkes
Christi dem Vater gegenüber uns Sündern zugute die Zurechtbringung der
sündigen Welt belegt (Barth u.a.). Wichtig ist dabei, dass die vorliegenden
Lehrinhalte von den zur Diskussion stehenden Erfahrungen her exemplarisch

reduziert und dabei didaktisch so reduziert werden, dass die letztlich
leitenden Motive und Erfahrungsmuster etwa von Schuld und Vergebung
aus der Lebenswelt der Studierenden/Lehrenden heraus im Dialog mit dem

angesammelten theologischen «Stoff» sowohl lebensweltlich immer deutlicher

als auch zugleich in ihrer speziell theologischen Aufbereitung im
interdisziplinären Theoriebildungsdiskurs hervortreten und darin ihren Gültig-
keitsumfang erweisen.6 In diesem Studierverfahren wird sich herausstellen,
welche inhaltlichen Schwerpunkte, Lösungs- und Umsetzungsmöglichkeiten,

welche Arbeitsweisen und Methoden usw. exemplarisch und in einer
solchen Weise transparent gelernt werden können, dass diese Erfahrungen,
Prozesse und Fertigkeiten im sogenannten Berufsalltag von den Absolventen/innen

transferiert werden können, sei es in einem Gemeindepfarramt, in
einer Leitungsfunktion wie in einem Oberkirchenrat, in einer Universität
oder in der Entwicklungshilfe.

6 Es gibt in anderen Bereichen Diskussionen zum «didaktischen Raum» aus der
vertikalen didaktischen Reduktion, der horizontalen didaktischen Reduktion und der
Methodenvariation, etwa bei U. A. Michelsen, Exemplarizität als Lehre von Strukturen, in:
K.-H. Sommer (Hg.), Pädagogische und sozio-psychologische Perspektiven im beruflichen

und nachberuflichen Bereich, Esslingen 1989,148-177, mit Literatur. Die dort
aufgeworfenen Fragen müssten jetzt im oben gezeigten Rahmen hochschuldidaktisch reflektiert
werden. - Insgesamt vgl. K. Knorr-Cetina, Die Fabrikation von Erkenntnis. Zur Anthropologie

der Naturwissenschaft, stw 959, Frankfurt 1991, bes. 126ff. zur
Wissenschaftlergemeinde.



U. Gerber, Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie 285

Deswegen bilden wir nicht Pfarrer/innen aus, sondern Theologen/innen,
was die Frage nach dem Begründungskontext des Theologiestudiums erneut
aufwirft: Theologie inhaltlich, methodisch usw. als «Fach für sich», das dann
auch (im Bild einer Zwei-Reiche-Lehre) Kontakte zu anderen Fächern (und
Lebenswelten) aufnimmt - oder Theologie als Advokatin für Menschlichkeit

und für Rechte der Schöpfungsnatur, wodurch Theologie im Ansatz
politisch-diskursiv, konsensuell, prozessual-offen geschieht7. Zu dieser
Diskussion möchte ich mit meinen kritischen Flinweisen, die mehr Stichworte
als ein Konzept sind, anregen.

«.. .Wofür arbeitet ihr? Ich halte dafür, dass das einzige Ziel der Wissenschaft darin besteht,
die Mühseligkeit der menschlichen Existenz zu erleichtern. Wenn Wissenschaftler, eingeschüchtert

durch selbstsüchtige Machthaber, sich damit begnügen. Wissen um des Wissens willen
aufzuhäufen, kann die Wissenschaft zum Krüppel gemacht werden, und eure neuen Maschinen

mögen nur neue Drangsale bedeuten. Ihr mögt mit der Zeit alles entdecken, was es zu entdecken

gibt, und euer Fortschritt wird doch nur ein Fortschreiten von der Menschheit weg sein. Die Kluft
zwischen euch und ihr kann eines Tages so gross werden, dass euer Jubelschrei über irgendeine
neue Errungenschaft von einem universalen Entsetzensschrei beantwortet werden könnte...»
(Bert Brecht)

Uwe Gerber, Darmstadt

7 Vgl. die Diskussion über Kirche und Moderne: P. Koslowski, R. Spaemann, R. Low
(Hg.), Moderne oder Postmoderne? Zur Signatur des gegenwärtigen Zeitalters, Weinheim
1986, 103ff.; F. J. Hinkelammert: Der Glaube Abrahams und der Ödipus des Westens,
Münster 1989; in anderer Abzweckung bei Karin Knorr-Cetina a.a.O. (Anm. 6); in
theologischer Perspektive bei D. Solle, Gott denken. Einführung in die Theologie, Stuttgart
1990; Reformatio 1990/29 Pfarrer(in); E. Arens (Hg.), Habermas und die Theologie,
Düsseldorf 1989.


	Einige kritische Bemerkungen zum derzeitigen Studium der Theologie

