
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 3

Artikel: Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

Autor: Daiber, Karl-Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel*

Zwei Vorbemerkungen

1. Die Analyse des Zusammenhangs zwischen dem Studium der Theologie

und religiös-kirchlichen Gesamtlagen kann nicht von der Annahme
ausgehen, dass die Untersuchung einer gewandelten gesellschaftlichen
Ausgangssituation schon die zureichende Grundlage für die Beschreibung eines

notwendig werdenden Handlungsbedarfs und seiner Ziele darstellt. Der
Grund, warum dieser Weg nicht beschreitbar ist, liegt darin, dass Analysen,
soweit es sich bei ihnen um theoretisch fundierte Interpretationen von
empirischen Fakten handelt, sich selbst einem hermeneutischen Prozess verdanken,

in den die Interessen des Beobachters als wahrnehmungskonstitutive
Fakten eingegangen sind.1 Analyse, Feststellung von Handlungsbedarf und
Definition von Handlungszielen sind als ein zu diskutierender Gesamtpro-
zess zu verstehen.

2. Mit dem Begriff <religiös-kirchlicher Wandeh als Bezugsgrösse des

Studiums der Theologie sind eine ganze Reihe von Sachverhalten angesprochen:

Der Sachverhalt, dass Veränderungen im Feld von Religion nicht
ideengeschichtlich allein interpretierbar sind, sondern Teilphänomene von
sozialen, gesellschaftlichen und strukturellen Wandlungsprozessen im ganzen

meinen. Es ist zum zweiten damit angedeutet, dass Wandel ein Grund-
Charakteristikum von modernen Gesellschaften ist, es sich bei dem Phänomen

von religiös-kirchlichem Wandel nicht um eine neue Erscheinungsform
handelt, sondern um einen Prozess, der die Sozialgeschichte industriell hoch
entwickelter Gesellschaften fortdauernd prägt. Dabei ist vorausgesetzt, dass

religiös-kirchlicher Wandel nicht einlinig zu begreifen ist, im Sinne einer sich
ausweitenden Entkirchlichung oder Säkularisierung, sondern dass gerade
auf der symbolischen Ebene der Bearbeitung von sozialem Wandel die
Phasen der Suche nach Neuorientierungen von Phasen der Orientierung an

vertrauten Symbolisierungen, wie sie das Religionssystem mitbeinhaltet,
abgelöst werden. Zum dritten meint der Begriff des Wandels nicht das

* Referat, gehalten an der Arbeitstagung der Theologischen Fakultät Basel auf dem

Leuenberg, Mai 1990.
1

Vgl. in diesem Zusammenhang meine Analyse: Funktion und Leistungsfähigkeit von
Konzepten für den Gemeindeaufbau, PTh 78 (1989) 362-380.



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 255

Entstehen von sprunghaft Neuem, sondern eher Vorgänge kontinuierlicher
Entwicklungen und Rückentwicklungen, die überaus langfristig angelegt
sind. Gerade von empirischen Untersuchungen der religiösen Situation aus

wird deutlich, dass wahrscheinlich mehr noch im religiösen Feld wie in
anderen Feldern gesellschaftlicher Wirklichkeit schnelle, Kontinuitäten
überspringende Veränderungen nicht häufig stattfinden. Die Perspektive,
heute in einer Zeit völligen religiösen Umbruchs zu leben, ist eher Ausdruck
einer spezifischen subjektiven Wahrnehmung der Problemlage als adäquater
Widerspiegelung gesellschaftlicher Wirklichkeit.

I. Beschreibungen von religiös-kirchlichem Wandel

Kirchenaustritte

Beschreibt man religiös-kirchlichen Wandel anhand von harten Fakten,
so müssen, im Blick etwa auf die Situation in der Bundesrepublik Deutschland,

vor allem die Kirchenaustritte genannt werden. Getaufte, konfirmierte
und in den meisten Fällen Kirchensteuer bezahlende Kirchenmitglieder

treten aus der Kirche aus, und zwar nach dem üblichen, rechtlich geordneten
Verfahren. Sie entledigen sich damit aller Pflichten der Kirche gegenüber.
Sie verzichten auf ihre formalen Rechte. Der Kirchenaustritt kann der letzte
Schritt einer Entfremdung von der Kirche sein, so ist er wohl am häufigsten
zu beschreiben. Gleichzeitig ist festzuhalten, dass Kirchenaustritte durchaus
keine restlose Lösung von den religiösen Traditionen des Christentums,
nicht einmal von der Kirche bedeuten.

Aus ländlichen Gemeinden Niedersachsens wird beispielsweise berichtet,
dass aus der Kirche ausgetretene Gemeindemitglieder der Meinung waren,
aus der Landeskirche ausgetreten zu sein, nicht aber aus der örtlichen
Kirchgemeinde. Nicht wenige Gemeinden berichten über die Mitarbeit von
Menschen, die aus der Kirche ausgetreten sind, in gemeindlichen Gruppen.
Häufig genug nehmen Familien von aus der Kirche Ausgetretenen Kasua-
lien in Anspruch. Diese Tatbestände zeigen die Interpretationsnotwendigkeit

eines scheinbar eindeutigen Tatbestandes.

Nichtsdestoweniger gilt: Der Kirchenaustritt ist eine Möglichkeit. Er
wird wahrgenommen, in der Bundesrepublik jährlich etwa von 0,4% der
Kirchenmitglieder, dies entspricht einer absoluten Zahl von etwa 100000.

Auch Katholiken treten aus der Kirche aus, wenn auch nicht im gleichen



256 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

Umfang. Allerdings hat die katholische Kirche Österreichs eine ähnliche
Austrittquote wie die Protestanten in der Bundesrepublik. Dies hat zur
Folge, dass in einer ehemals religiös-einheitlich geprägten Gesellschaft die
Konfessionslosigkeit zumindest bei einer Minderheit zum Normalfall wird.
Folgt man den Prognosen, kann wiederum im Blick auf die Situation in der
westlichen Bundesrepublik damit gerechnet werden, dass 30% der Bürger
um das Jahr 2030 keiner christlichen Konfession angehören. Im Gebiet der
früheren Deutschen Demokratischen Republik liegen die Verhältnisse zah-

lenmässig anders. Dort gehören heute schon etwa zwei Drittel der Bevölkerung

keiner christlichen Konfession an.
Das eigentümlich Neue der Entwicklung der letzten 25 Jahre ist dies, dass

der faktisch schon seit dem 19. Jahrhundert mögliche Kirchenaustritt in
zunehmendem Umfang praktiziert wird, und insbesondere in den grossen
Städten keinen negativen gesellschaftlichen Sanktionen mehr unterliegt,
vielmehr in einer ganzen Reihe von Gruppierungen Anerkennung findet,
zumindest gesellschaftliche Normalität darstellt. Weil keine gesellschaftlichen

Sanktionen mehr zu erwarten sind, Religion und Kirchenmitgliedschaft

nicht mehr gesellschaftlichen Zwängen unterliegen, ist mit einem
Rückgang der Kirchenaustritte auch nicht zu rechnen.2

Die Entwicklung ist deshalb von besonderer Bedeutung, weil sich in ihr
eine Verschiebung der Sozialgestalt des Christentums andeutet: Die Kirche
tritt als religiöse Institution der Gesamtgesellschaft, der man lebensweltlich
selbstverständlich angehört, zurück und wird auf der Ebene des Grossverbandes

Teil der Systemebene der Organisationen, die gerade für die Neuzeit
und ihre funktionale Differenzierung typisch sind. Organisationen sind
Sozialgebilde, die partielle Funktionen wahrnehmen, nicht jeder braucht ihnen
notwendig zuzugehören. Über Zugehörigkeit bestimmen Interessenlagen
und subjektive Lebensumstände, die Zugehörigkeit unterliegt subjektiver
Entscheidung, man tritt ein oder scheidet aus ihr aus. Kirche wird zwar nicht
vollständig, aber doch in unübersehbaren Ansätzen, die sich weiterentwik-
keln, zur freiwilligen Vereinigung. Die Mitgliedschaft in ihr richtet sich nach
einem spezifischen Interesse, Funktionen müssen erfüllt werden, die für das

Mitglied wichtig sind.3 Kirchenaustritt signalisiert demnach eine Soziallage
des Christentums, in der über die Bindung an die christliche Gemeinschaft
entschieden werden muss. Es muss in zunehmender Weise Position bezogen
werden.

2 Vgl. zur Gesamtsituation: Religion, Kirche und Gesellschaft - Gegenwartskunde,
Sonderheft 5, 37, Jg. 1988.

3 Vgl. hierzu unter theoretischer Perspektive die verschiedenen Arbeiten von N. Luh-
mann, insbes.: Funktion der Religion, Frankfurt 1977.



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 257

Allerdings sollte nun gesehen werden, dass Entscheidungshandeln im
Blick auf Zugehörigkeit zu christlichen bzw. kirchlichen Gruppen keineswegs

vollständig neu ist. Seit langem besteht die Möglichkeit, den Grad der
Intensität der Kirchenmitgliedschaft zu wählen: Teilnahme am Gottesdienst,

Teilnahme an den Amtshandlungen, Teilnahme an kirchlichen Wahlen,

Teilnahme an kirchlichen Gruppen, dies alles sind seit langem
entscheidbare Sachverhalte, die zu entsprechenden Gruppenbildungen innerhalb

der Kirche geführt haben. Auffallend ist, dass in bikonfessionell
geprägten Regionen die Wahlmöglichkeit keineswegs in besonders deutlicher

Weise zur Wahl zwischen den möglichen konfessionellen Traditionen
geführt hat. Überhaupt scheinen sich deutliche Annäherungen zwischen den

Engagierten innerhalb der verschiedenen Konfessionen abzuzeichnen: gute
Protestanten sind guten Katholiken näher als gute Protestanten
distanzierten Protestanten bzw. gute Katholiken distanzierten Katholiken.4

Faktisch führt der praktizierte Kirchenaustritt, wie gesagt, zu einer
Reduktion der Kirchenmitgliederzahlen. In Kirchenleitungen wird von daher
festgestellt, erstmals sei infolge der Zunahme von Konfessionslosen eine
nachchristliche missionarische Situation gegeben.

«Traditionsabbruch»

Zur Kennzeichnung der kirchlich-religiösen Situation wird in den letzten
Jahren immer wieder der Begriff des Traditionsabbruches verwendet. Der
Begriff suggeriert dramatische Wandlungsprozesse, die die bisher gegebene
Kontinuität religiöser Überlieferung innerhalb der Gesellschaft in Frage
stellen. Traditionsabbruch wird dabei häufig festgemacht am Nichtvorhandensein

von religiösem Wissen. Pfarrer konstatieren in wachsendem Masse,
dass die Kinder, die den Konfirmandenunterricht besuchen, nur ein geringes
religiöses Wissen in den Unterricht mitbringen. Im Blick auf die Situation in
der westlichen Bundesrepublik ist dies deshalb überraschend, weil weitaus
der grösste Teil der Kinder den Religionsunterricht an öffentlichen Schulen
besucht. Wie immer aber das Faktum zunächst zu erklären ist, die Wahrnehmung

bleibt selbst ein soziales Faktum: kirchliche Funktionsträger empfinden

die gegenwärtige Situation als in hohem Masse von Traditionsabbruch in
religiöser Hinsicht geprägt.

4 Vgl. hierzu die Untersuchungen von Ingrid und Wolfgang Lukatis, in: K.-F. Daiber
(Hg.), Religion und Konfession, Hannover 1989,17ff.



258 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

Dass dieser Begriff nur unter Vorbehalt verwendet werden kann, zeigen
eine Reihe von gegenläufigen Beobachtungen. Gemessen an der Gesamtzahl

der Kichenmitglieder ist der Anteil derer, die aus der Kirche austreten,
nach wie vor gering. Die Beteiligung am Gottesdienst ist zwar in den
deutschen protestantischen Kirchen eher niedrig. (Die Zahl der Gottesdienstbesucher

pro Sonntag liegt bei etwa 5% der Kirchenmitglieder. Sieht man von
den Freikirchen ab, ergeben sich im gesamteuropäischen protestantischen
Bereich allerdings überall ähnliche Verhältnisse.) Die Inanspruchnahme der
Amtshandlungen Taufe, Konfirmation, Trauung, Begräbnis ist jedoch
kontinuierlich hoch, von der Trauung - und hier spielen spezielle Probleme des

Eheschliessungsverhaltens eine Rolle - abgesehen. Die Verweigerungen,
Kirchensteuer zu bezahlen, sind insgesamt von nachgeordneter Bedeutung.
Die finanzielle Kapazität der Kirchen ist beachtlich, ihre diakonischen Werke

sind so umfangreich wie nie, ihre Präsenz in den Medien ist deutlich
erkennbar, bei allen einzelnen Unterschieden. Von daher gesehen lässt sich

sagen, dass jedenfalls Phänomene einer zumindest organisatorischen
Traditionskontinuität zu konstatieren sind, dass zugleich dort, wo eine
lebensweltliche Verankerung der kirchlichen Handlungen stattfindet, die Kirchen
als Verkörperung religiöser Orientierung nach wie vor eine hohe Bedeutung
haben. Dies zeigt sich nicht zuletzt an der Hochschätzung der Pfarrer und
ihrer gesellschaftlichen Anerkennung, am Vertrauen, das sie gemessen,
auch dann, wenn Abgrenzungen signalisiert werden, so dass die Ambivalenz
dieser Vertrauensposition sichtbar wird. Der Pfarrer scheint bis heute keine
auf die Organisation der Kirche beschränkte Rolle zu verkörpern, wie dies

für die Prediger der Sondergemeinschaften gilt. Der Pfarrer hat eine öffentliche

Rolle. Auch dort, wo Religion funktional auf der Ebene der Öffentlichkeit

zurücktritt, bleibt sie personal in der Gestalt der Pfarrer präsent.
Auffällig ist, dass die Faktoren der Traditionskontinuität im Rahmen

einer theologischen Analyse der Situation nicht den gleichen Rang innehaben

wie die Faktoren, die Traditionsabbruch signalisieren. Zu ihnen zählen
der bereits konstatierte Rückgang an religiösem Wissen, die verminderte
Bereitschaft zur Teilnahme am Gottesdienst, die schwache Identifikation
mit der kirchlichen Lehre, der Bedeutungsverlust von Formen geprägter
Frömmigkeit, und zwar gerade nicht nur im Lebensbereich örtlicher
Gemeinden, sondern in den Familien wie im Lebensvollzug der je einzelnen.

Allerdings sollte in Rechnung gestellt werden, dass mit dem Begriff
Traditionsabbruch beschriebene Phänomene auch auf Veränderungen im Blick
auf Traditionsweitergabe verweisen können. Suchbewegungen im Blick auf
neue Möglichkeiten werden deshalb wichtig: die Suche nach symbolischen
Ausdrucksformen des Christlichen, nach punktuellen, nach funktionsbezo-



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 259

genen, nach personalen, auch nach Gemeinschaftsformen, in denen die

Glaubensüberlieferung glaubwürdig gelebt werden kann. Es ist zu vermuten,

dass der Protestantismus mit seiner deutlichen Orientierung an der
rechten Lehre, am Vollzug des zugesprochenen Evangeliums in der Predigt,
deutlicheren Veränderungen ausgesetzt ist als andere christliche Konfessionen.

Revitalisierungen

Die in diesem Zusammenhang zu konstatierenden Tatbestände betreffen
keineswegs die Kirche allein, sondern eher das Gesamtfeld des Religiösen.
Auf der öffentlich-politischen Ebene liess sich beispielsweise während der
letzten Jahrzehnte im Bereich der Dritten Welt beobachten, wie Religionen
auch in der Gestalt von Religionssynthesen zivilreligiös zur Fundierung der
staatlichen Gemeinschaft herangezogen wurden (Beispiel: Indonesien seit
der postkolonialen Staatengründung, aber auch afrikanische Staaten. Das

Zivilreligionsprojekt des Lutherischen Weltbundes hat hier einiges
Nachdenkenswerte zutage gebracht). Die Formierung und Bewahrung regionaler
und nationaler Identität ist bis heute wesentlich mit dem Festhalten an

spezifischen religiösen Institutionen und Traditionen verknüpft (Nordirland,

Polen, das Luthertum in Finnland, insbesondere aber auch der Iran).
Christliche Kirchen erwiesen sich in der politischen Auseinandersetzung als

Orte auch bürgerlicher Freiheit gegenüber politischen Ideologisierungsan-
sprüchen und den aus ihnen resultierenden kapitalistischen und sozialistischen

Wirtschaftssystemen (Befreiungstheologie in Süd- und Mittelamerika,
die Rolle der evangelischen Kirchen in der DDR).

Innerhalb der industriell hochentwickelten Gesellschaften führte der

technologische Fortschritt zu Handlungssituationen, die systemintern nicht
mehr völlig steuerbar sind, die Frage nach neuen ethischen Orientierungsmöglichkeiten

wuchs. Hier entstanden zum Teil Erwartungen speziell an die
christlichen Kirchen, die diese von ihren theologischen Möglichkeiten her
oft nur schwer einlösen können. Ihre Funktion scheint aber immerhin als

Katalysator ethischer Diskussion gebraucht zu sein.

Angesichts der Differenzierungsprozesse innerhalb der entwickelten
Gesellschaften, an denen der einzelne über die von ihm wahrzunehmenden
Rollen teilhat, wird es schwerer, eine persönliche Identität aufzubauen. Um
so deutlicher entsteht das Bedürfnis nach Identitätsreflexion. Der Gesamtbereich

der Lebenshilfeangebote, der psychologischen Beratung, der Thera-



260 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

piereformen, einschliesslich der vielfältigen Formen esoterischer Orientierungen

gehört in diesem Zusammenhang genannt. Hier wird denn auch

deutlich, dass Revitalisierungen, die funktional gesehen im engen
Zusammenhang zu überlieferten Formen von Religion stehen, jedenfalls im Blick
auf den sich stellenden inhaltlichen Problemzusammenhang in ihren
Antworten häufig gerade an der überlieferten Religion vorbeigehen, insbesondere

auch an den Formen christlicher Religion. Die religiös-esoterische
Welle gibt so den Kirchen nur bedingt Oberwasser, führt vielmehr oft zu
neuen Klärungsnotwendigkeiten in der Gruppe derer, die als engagierte
Kirchenmitglieder zugleich für die neuen Orientierungen offen sind.

Folgt man schliesslich den Spuren der Diskussion um die Postmoderne,
könnten sich unter dem Aspekt der Pluralisierung der Weltdeutungen neue
Freiheitsspielräume und Anerkennungsräume auch für die tradierte christliche

Religion ergeben. Bislang allerdings steht diese in hohem Masse im
Blick auf ihre Wahrnehmung von aussen her, d.h. aus der Sicht von
Menschen, die sich nicht mit ihr unbedingt identifizieren, eher unter einem
Blickwinkel, der die Negativseiten ihrer Geschichte präsent hält. Kirche
wird eben nicht nur als Motor gesellschaftlicher Differenzierung gesehen,
etwa durch die Etablierung eines klaren Gegenübers von Kirche und Staat,
sondern wird wahrgenommen als Institution der Verflechtung mit all denen,
die Fortschritte gehindert haben, Menschenrechte zurückdrängten. Unliebsame

gewaltsam zu Tode brachten. Von dieser Perspektive her gibt es für
viele Menschen heute keinen erfahrungsoffenen Zugang zur kirchlichen
Religion. Die Negativgeschichte der Kirche bestimmt ihre Wahrnehmung in
der Gegenwart. Wie sich dem ungeachtet die genannten Revitalisierungen
speziell auf das Problem der Zukunft der christlichen Kirche in Mitteleuropa
auswirken, lässt sich schwerlich sagen. Jedenfalls deutet sich an, dass die
Rolle der Religion längst nicht zu ihrem Ende gekommen ist, und dass von
daher wohl auch neue Möglichkeiten kirchlichen Handelns entstehen können.

Konstantes

Eine wesentliche Konstante ist bereits angedeutet: die Fortdauer der

religiösen Orientierung. Wo Menschen unbedingt Angehendes thematisieren,

Erfahrungen machen, dass sie von etwas jenseits von Welt und Existenz
her Notwendigem gefordert sind, stellt sich immer von neuem auch das

Problem der Wahrheit der christlichen Überlieferung. Leiden und Tod,



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 261

Glück und Unglück, Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, Vergangenheit
und Zukunft, Erfahrung von Möglichkeiten und Erfahrung von Grenzen,
Überwältigtsein von Dank, Hineingenommensein in Hoffnung, dies alles
benennt Lebenssituationen, die Sprache suchen, Deutungen verlangen, in
denen sich durch Verstehen neue Lebensmöglichkeiten erschliessen. Weil
derartige Situationen von grundlegender religiöser Bedeutung sind, sind
wohl auch die Kasualien wichtige Handlungsformen kirchlicher Praxis.

Eine zweite Konstante, die den Orientierungsrahmen kirchlichen
Handelns in absehbarer Zukunft deutlich bestimmt, liegt auf der Ebene der
Sozialgestalt des Christentums: Trotz Veränderungen des Mitgliederbestandes

werden die grossen christlichen Kirchen in Mitteleuropa und darüber
hinaus Grossorganisationen mit einem in sich höchst differenten Mitgliederbestand

bleiben, einem Mitgliederbestand von Engagierten bis Indifferenten,

von religiös Geprägten bis ethischen Suchenden, von organisatorisch
Aktiven bis solchen, die organisatorisch nie in Erscheinung treten, von
Gläubigen, von Zweiflern, von Frommen und solchen, die das Wort nicht
ausstehen mögen. Dies als Rahmenbedingung kirchlichen Handelns in
absehbarer Zukunft zu benennen, ist notwendig, weil immer wieder Hoffnungen

geäussert werden, Volkskirchen könnten sich zu einer Art Gemeindekirchen

kontinuierlich weiterentwickeln. Allein die sozialstrukturellen
Determinanten (innerkirchliche Bürokratie, Parochialsystem,
Pfarrerrekrutierung, Kirchenfinanzierung) sind so prägend, dass grundlegende
Veränderungen nicht zu erwarten sind. Heute und morgen evangelischer
Pfarrer oder Pfarrerin sein heisst, in einer pluralistischen Kirchenorganisation

Pfarrer sein.

II. Diskussionen um das Studium der Theologie

Eine nicht stattfindende Diskussion: Theologie an staatlichen
Universitäten

Vorstellbar wäre, dass angesichts von Selbstdeutungen moderner
Gesellschaften als säkularer Gesellschaften der Ort der Theologie an der Universität

diskutiert würde. In der augenblicklichen Diskussion scheint diese
Problematik zwar latent präsent zu sein, aber ohne grösseres öffentliches Interesse,

jedenfalls in Westdeutschland. Die staatlichen Fachbereiche und
Fakultäten als Ausbildungsinstitutionen für Geistliche gelten staatskirchen-



262 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

rechtlich als relativ abgesichert. Zwar sind sie Ausdruck der «hinkenden»
Trennung von Staat und Kirche, aber perfekte Problemlösungen sind oft in
der sozialen Wirklichkeit weder opportun noch realitätsgerecht. Möglich
erschiene eine stärkere religionswissenschaftliche Profilierung der theologischen

Fachbereiche, wie es beispielsweise in Schweden seit wenigen Jahren

praktiziert wird, darin zum Teil angelsächsischen Vorbildern folgend, aber
auch diese Lösung steht nicht zur Diskussion. Es gibt überzeugende
Argumente, gerade auch das geglaubte und darin gelebte Christentum zum
Gegenstand wissenschaftlicher Reflexion in der Gestalt seiner Selbstreflexion

zu machen. Die Präsenz christlicher Traditionen scheint in unserer
Gesellschaft selbst ausserhalb der Kirchen immer noch so gewichtig zu sein,
dass die öffentliche Mitverantwortung für Theologie als Wissenschaft
gesellschaftlich angemessen erscheinen kann. Wichtiger als die Frage nach dem

speziellen Ort der Theologie im Rahmen der Universitätsorganisation ist die
Situation der Geisteswissenschaften im Vergleich zu den naturwissenschaftlichen

Fächern insgesamt. Hier im besonderen scheint zu gelten, was Peter
Koslowski so diagnostiziert hat: «öffentliche Zukunftsgüter der Kultur werden

in ihrem Nutzen notorisch unterbewertet.»5

Das Studium der Theologie im Spiegel studentischer Kritik

Wichtige Anfragen an das Studium der Theologie formieren sich im
Rahmen studentischer Kritik, obwohl meinen Erfahrungen nach diese Kritik

nur von einem Teil der Studentenschaft getragen wird. Ein grösserer Teil
hat sich offensichtlich mit den Arrangements des akademischen Theologiestudiums

abgefunden. Am ehesten werden nach meinem Eindruck derzeit
folgende Punkte angesprochen:

Zunächst die Frage nach der inneren Einheit von Theologie. Theologie
wird als hochgradig desintegriert erlebt, die Einheit der Fächer ist nicht
erkennbar. Einen zweiten Problembereich bildet die Kritik an der
Praxisdistanz des Theologiestudiums. Zumindest ein Teil der Studierenden erwartet

eine deutlich akzentuierte Hinführung auf Vollzüge des praktischen
Pfarramtes, die Verknüpfung von Theorie und Praxis scheint oft nur schwer

zu gelingen. In diesem Zusammenhang wird gerade auch die «Philologie-
Orientierung» des Theologiestudiums und der Mangel an Bearbeitung von

5 P. Koslowski, Risikogesellschaft als Grenzerfahrung der Moderne - für eine postmoderne

Kultur, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 36/89,14-30, hier: 28.



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 263

humanwissenschaftlichen Fragestellungen beklagt. Ein dritter Punkt der
Kritik richtet sich auf die Frömmigkeitsdistanz des Studiums. Das Studium
leite zu einer distanzierten Betrachtung christlicher Tradition und Glaubensgehalte

an, wobei es gleichzeitig keine Hilfestellung für eine Frömmigkeitspraxis

gebe, in der wissenschaftliche Theologie als mitbestimmende Erfahrung

eingehe. Eine vierte Anfrage gilt speziell der Organisation des
Studiums. Die Abschlussprüfung erhalte ein zu grosses Gewicht. Zwischenprüfungen

seien nicht möglich (beispielsweise in den exegetischen und
historischen Fächern). Dies führe zu Unsicherheiten bei den Studierenden.

Die Mehrheit dieser Diskussionspunkte hängt sicherlich mit der
institutionellen Ausformung der Theologie als Universitätswissenschaft zusammen,

einschliesslich der sie seit dem späten 18. Jahrhundert begleitenden
Differenzierungsvorgänge. Dieser Differenzierungsprozess hat zunehmend
auch die praktische Theologie erreicht, so dass auch sie nicht mehr in der
Lage ist, die Einheit der Theologie wenigstens in Ansätzen zu vermitteln.
Ob sich diese Einheit überhaupt unter den Bedingungen wissenschaftlicher
Theologie zur Darstellung bringen lässt, und zwar gerade auf der
wissenschaftlichen Ebene, ist fraglich. Die wissenschaftliche Systemdifferenzierung

scheint zu weit fortgeschritten zu sein.

Die Diskussion in Reform-Papieren

Der virulenteste gegenwärtige Diskussionsstrang um das theologische
Studium in Westdeutschland begann mit einem im Dezember 1985 veröffentlichten

Arbeitspapier der Studien- und Planungsgruppe der Evangelischen
Kirche in Deutschland «Strukturbedingungen der Kirche auf längere Sicht».
Diese Studie geht von einer Schrumpfung der Volkskirche aus, konstatiert
die wachsende Bedeutung von Konfessionslosigkeit und fordert vor diesem

analytisch erhobenen Hintergrund die «missionarische Kompetenz» der
Pfarrer. Missionarische Kompetenz meint dabei eine Fähigkeit, die Sache
des Glaubens unter den neuen Bedingungen zu vertreten. Diese Fähigkeit
bewähre sich beispielsweise darin, dass neue Formen der religiösen Primär-
sozialisation in den Familien entwickelt werden, dass entgegen einer
Orientierung an traditionellen, einheitlich geprägten Frömmigkeitstraditionen die

Fähigkeit zur missionarischen Verkündigung ausgebildet wird, die differenzierten

Bewusstseinsansprüchen gerecht wird. Missionarische Kompetenz
meint die Fähigkeit, dazu beizutragen, der Frömmigkeit sichtbar, nicht nur
im stillen Kämmerlein, Ausdruck zu geben, auch die Fähigkeit der Sensibili-



264 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

tät, missionarische Gelegenheiten zu nutzen und im Austausch mit Kirchen
anderer Länder missionarische Programme zu entwickeln.6 Im Anschluss an
diese Zielbestimmung fährt das Papier folgendermassen fort:

«Der Ausbildungsgang von kirchlichen Mitarbeitern und Theologen ist
bisher nicht so angelegt, dass die skizzierten Fähigkeiten und Kompetenzen
gefördert werden; die herkömmliche Ausbildung und das klassische
akademische Studium wirken hier eher hemmend. Die Prägung, die Universität
und Hochschulen vermitteln, ist latent am Leitbild des <Mini-Wissen-
schaftlers> orientiert und übt in erster Linie innerwissenschaftliche
Verständigungsformen ein, was dann zu Sprachbarrieren und Verständigungsproblemen

im Alltagsumgang mit <normalen> Menschen führt. Auch in der
zweiten, kirchlichen Ausbildungsphase lässt sich diese Prägung kaum noch
revidieren.

Auf diese Weise spiegelt das gegenwärtige Ausbildungssystem die
traditionell abendländische Zuordnung von Kirche und Gesellschaft wider. Die
Universität mit ihren theologischen Fakultäten ist auf dem Boden des Staats-
kirchentums und der Koinzidenz von Christentum und Gesellschaft entstanden.

Zugespitzt formuliert: In einem Ausbildungssystem, das sich an der
Volkskirche von gestern orientiert, werden heute die Mitarbeiter für die
Volkskirche von morgen ausgebildet. Es ist zu fragen, ob diese Gleichzeitigkeit

des Ungleichzeitigen nicht zu Korrekturen Anlass gibt. 'Missionarische
Kompetenz> in dem beschriebenen Sinne wird eher durch Einübung und

Training erworben als durch akademische Wissensvermittlung. Wenn also

die Überlegungen zum neuen Stellenwert dieser Kompetenz in der Volkskirche

von morgen zutreffend sind, so zeichnet sich möglicherweise die

Notwendigkeit einer neuen Gewichtsverteilung zwischen Wissenschafts- oder
Praxisorientierung der theologischen Ausbildung ab.»7 Ganz praktisch
schwebt den Verfassern offenbar eine stärkere Verkirchlichung der Ausbildung

vor, offensichtlich auch eine relativ frühe Rekrutierung von Bewerbern
dergestallt, dass diese von den Kirchen ausgewählt und in den «Ausbildungsgang

eingewiesen werden.»8

Erwartungsgemäss hat dieses Konzept Widerspruch erfahren, so etwa
von Wolfgang Huber. Er hat auf die Realität an den Fakultäten hingewiesen,
die längst zwischen wissenschaftlichen Fachgesprächen und Ausbildungsveranstaltungen

trenne. Er hat aber auch darauf hingewiesen, dass gerade dort,

6 Strukturbedingungen der Kirche auf längere Sicht, Hannover 1985, 26f.
7 A.a.O., 27f.
8 A.a.O.



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 265

wo die Wahrheit von anderen als Partnern ernst genommen werde, es

notwendig sei, die Distanz zu den eigenen Vorurteilen, auch zu den eigenen
Lieblingsthemen zu gewinnen. Huber meint: «Nirgendwo ist die Fähigkeit,
auf fremde Wahrheit zu hören, mehr gefragt als in der Theologie.» Von
daher kommt er dann auch zur Forderung einer ökumenischen Kompetenz.
Arbeit an Texten sei ebenso notwendig wie der ökumenische Dialog mit
Menschen unterschiedlicher Herkunft: «Noch immer ist Hörenkönnen eine

spezifische, wenn auch oft unterentwickelte Kompetenz des Theologen.
Wer den Glauben predigen will, der aus dem Hören kommt, muss zuallererst

selbst zum Hören fähig sein.»9

Einen weiteren Schwerpunkt fand die Diskussion um die theologische
Ausbildung im Papier der Gemischten Kommission für die Reform des

Theologiestudiums: Grundsätze für die Ausbildung und Fortbildung der
Pfarrer und Pfarrerinnen der Gliedkirchen der EKD, Hannover 1988. Dort
wird von theologischer Kompetenz gesprochen, die die Ausbildung vermitteln

soll: «<Theologische Kompetenz> ist der Inbegriff der Fähigkeiten, die
für die auftragsgemässe und professionelle Führung des Pfarramtes erforderlich

sind» (6). Und dann grundlegend, für das ganze Papier charakteristisch:
«Der für das Gelingen alles weiteren entscheidende Schritt ist die Aneignung

des Wahrheitsgehalts der in Geltung stehenden kirchlichen Lehre. Das
ist im Blick auf die Gewinnung, die Ausübung und Beurteilung von theologischer

Kompetenz durchgehend zu beachten.» Schliesslich wurde die Diskussion

mit einem Diskussionspapier zur V. Würzburger Konsultation über
Personalplanung in der EKD vom November 1989 «Der Beruf des Pfarrers/
der Pfarrerin heute» fortgesetzt. Hier werden die grundlegenden beruflichen

Fähigkeiten in drei Kompetenzformen beschrieben, einer theologischen

Kompetenz, einer «missionarischen Kompetenz» und einer kybernetischen

Kompetenz (26ff.). Theologische Kompetenz meint im wesentlichen
ein Umgehenkönnen mit biblisch-christlicher Überlieferung im Horizont
gegenwärtiger Lebenswirklichkeit. Missionarische Kompetenz umfasst «die

Fähigkeit zu Kontakt und Kommunikation, zur unaufdringlichen Initiative,
das Vertrautsein mit Arbeitsformen der Gruppenarbeit und mit Methoden
der Gesprächsführung, Kenntnisse über psychologische und soziologische
Zusammenhänge, Sensibilität für Lebenssituationen und ihre Probleme,
Kenntnisse über pathologische Zusammenhänge im Blick auf den Glauben,
Erfahrungen mit Problemen der religiösen Sozialisation.» (30) Missionarische

Kompetenz wird gefordert, weil die traditionelle Vermittlung christlicher

Grundbegriffe nicht mehr gelinge, weil von einer fortschreitenden

9 W. Huber, Fremde Wahrheit, in: Ev. Kom20 (1987) 59ff., insbes. 60 und 61.



266 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

Säkularisation und einem Traditionsabbruch auszugehen sei. Vom Ansatz
her ist missionarische Kompetenz im Sinne dieses Ansatzes von einer
kommunikativen, argumentationsfähigen Theologie her verstanden (31 f.).
Kybernetische Kompetenz meint schliesslich die Wahrnehmung des gemeindeleitenden

Amtes in Kooperation, aber auch die Fähigkeit zur Selbstorganisation,

Zeiteinteilung, eigenen Fort- und Weiterbildung, zur Vorplanung für
längere Zeitabschnitte u.a. (33f.).

Die kritische Auseinandersetzung mit dem Studium der Theologie und
der Pfarrerausbildung insgesamt vollzieht sich hier vorrangig von funktionalen

Argumentationszusammenhängen her. Das Studium der Theologie wie
andere Vollzüge im Rahmen des Vorbereitungsdienstes und der Fortbildung
sind Ausbildungsprozesse, Erwerb und Kompetenzen, nicht immer auf
Berufsausübung hin orientiert, aber wesentlich doch von ihr bestimmt und von
daher programmiert. Die kirchlichen Papiere verraten einen ausgesprochenen

Programmwillen, die Absicht zur einheitlichen Strukturierung, die sich

aus kirchlichen Notwendigkeiten ergibt. Die Notwendigkeit zu dieser

Durchstrukturierung ergibt sich nach Meinung der Verfasser aus der Situation

der Kirche, die als vom Traditionsabbruch bedrohte beschrieben wird,
an nachchristlichem Ort und eben deshalb zur missionarischen Aktion
herausfordernd, wobei allerdings gefragt werden kann, inwieweit das Leitbild
des missionarischen Pfarrers von einem gegenwärtig volkskirchlich geprägten

Pfarrer abweicht. Missionarische Kirchenkonzepte im strengen Sinne
können wohl schwer in dieser «missionarischen Kompetenz» ihre eigenen
Vorstellungen von Mission und missionarischer Kompetenz wieder entdek-
ken. Angesichts der als prekär empfundenen kirchlichen Situation wird
jedenfalls die Ausbildungsplanung als entscheidendes Programm für die

Stabilisierung der Kirche eingesetzt.
Wer im einzelnen die genannten Äusserungen analysiert, wird fraglos

vieles Zustimmungswürdige entdecken können. Fragwürdig ist vor allen
Dingen der Studium als Ausbildung verstehende Gesamtduktus. Im Blick
auf das Papier der Gemischten Kommission freilich auch ein Denkansatz,
der ganz wesentlich lehrorientiert ist, Aneignung von Lehre als wesentliches
Ziel des Studiums versteht, und der von daher die situativen Elemente
verkürzt, eine Gesellschaftsanalyse zwar im Hintergrund hat (säkularisierte
Gesellschaft), aber sich doch nicht explizit auf diese beziehen muss.



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 267

III. Stärken und Schwächen der derzeitigen Organisation des Studiums der
Theologie - Klärungsversuche

Das Theologiestudium als sozialer Gesamtprozess

Das formalisierte Studium der Theologie ist als Ausbildungsvorgang
begriffen nur ein Teilschritt auf dem Weg zum Beruf des Pfarrers bzw. der
Pfarrerin. Dies gilt im übrigen nicht nur für das Theologiestudium, sondern
für alle Studiengänge. Die Hochschulsozialisationsforschung hat die Bedeutung

der Hochschulumwelt für das Studium deutlich herausgearbeitet. So

vollzieht sich das Studium der Theologie nicht nur in Seminaren, Vorlesungen

oder in Examensvorbereitungsgruppen, sondern in einer Vielzahl
informeller Gruppierungsmöglichkeiten und Netzwerken, die das Leben an der
Universität und darüber hinaus ausmachen. Die Diskussionen in den
formellen und informellen Hochschulgruppen sind häufig mindestens ebenso

prägend für Studienprozesse wie das formelle Studiengeschehen. Versteht
man das Studium der Theologie auch als einen Beitrag zur Ausbildung einer

religiösen Identität, so kommt den informellen Begegnungen gerade hierfür
zentrale Bedeutung zu.

Ein Nachdenken über das Theologiestudium muss derartige Fakten
zunächst registrieren. Informelles Begegnen würde getötet, würde es planvoll
eingeordnet. Nichtsdestoweniger kann es gefördert werden. Aus
Projektgruppen in Seminaren können sich informelle Begegnungen ergeben und
weiter entwickeln. Aus diesem Grunde schon sollten Seminarplanungen
Arbeit in Gruppen anregen.

Zur Hochschulumwelt in einem weiteren Sinne gehören für Theologiestudenten

Praktikumsgemeinden und Heimatgemeinden. Dort erlebte Pfarrer

sind für die Gestaltwerdung der Pfarrerpersönlichkeit von nicht geringem

Einfluss. Einübung in Berufsfertigkeiten, in einen Berufshabitus, in
professionelle Handlungsstile werden in der Begegnung mit Pfarrern
studienbegleitend angeeignet, oft sogar unkritisch, so dass sich die theoretische
Reflexion schwertut, wenn sie an die Bearbeitung derartiger eingefahrener
Stile geht. Von daher ergäbe sich beispielsweise die Forderung an Landeskirchen,

Mentoren, die Theologiestudierende im Praktikum betreuen, äusserst

sorgfältig auszuwählen. Nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer theologischen
Richtung, sondern unter dem Gesichtspunkt, wie es ihnen gelingt, eigene
theologische Positionen in die Praxis umzusetzen, aus der Praxis Positionen
zu gewinnen und diesen Doppelschritt zu reflektieren.

In den Bereich der Hochschulumwelt gehört nicht zuletzt die kirchenexterne

Hochschulumwelt, beispielsweise Erfahrungen in Wohngemeinschaf-



268 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

ten oder Studentenheimen, wo sich Studierende unterschiedlicher Fachrichtungen

treffen. Hier erleben Studierende der Theologie, wie sie in Frage
gestellt werden, wie sie Antwort geben müssen. Hier wird Theologie unmittelbar

praktisch, wobei sich eben im Vollzug derartiger lebensweltlicher
Diskurse Theologie als persönlich angeeignete Fähigkeit der Reflexion eigenen

Glaubens weiterzuentwickeln vermag, allerdings auch ihre Kraft verlieren

kann, wenn die Anfragen als übermächtig erlebt werden, die Ausbildung
der theologischen Identität nicht gelingt.

Es gibt deutliche Tendenzen unter den Studierenden, sich derartigen
Anfragen überhaupt nicht erst auszusetzen, sondern im internen kirchlichen
Feld zu bleiben. Dem kann entgegengewirkt werden, aber eine derartige
Haltung ist nicht in jedem Fall abbaubar.

Stärken des gegenwärtigen Theologiestudiums

Im Normalfall vollzieht sich das Studium der Theologie an einer Universität.

Auch wenn Fachbereichs- und Fakultätsgrenzen inzwischen ungewöhnlich

dicht geworden sind, Kooperationen auf Hochschullehrerebene über
Fachbereichsgrenzen hinweg insgesamt selten sind, die Problematiken und

Fachsprachen der einzelnen Disziplinen sich hochgradig spezialisiert haben,
ist und bleibt vorerst die Universität ein übergreifender Ort
wissenschaftlicher Welt- und Selbsterfahrung. Wissenschaftlich in diesem Sinne
meint eine an einer formellen Methodik geschulte Erfassung von Tatbeständen,

eine Erfassung von Tatbeständen, die Wirklichkeit intersubjektiv
überprüfbar macht oder nur auch als diskutierbare aufweist. Eine Erfassung von
Tatbeständen, in der Einsichten hypothetischen Charakter tragen. Sie werden

publiziert in der Absicht, im Rahmen der wissenschaftlichen
Kommunikationsgemeinschaft auf ihre Tragfähigkeit abgeklopft zu werden, sie gelten
auf Zeit. Von daher ist Wissenschaft an der Erzeugung von neuem Wissen,
auch neuem Verstehen orientiert. Und dies nicht gedacht im Sinne eines

einlinigen wissenschaftlichen Fortschritts, sondern in einem hermeneuti-
schen Sinne der Entdeckung von Wahrheiten an alten Gegenständen, die so

und nicht anders erst von bestimmten Zeitsituationen her entdeckbar geworden

sind. Die Einübung in wissenschaftliche Theologie meint gerade nicht
das Lernen von Lehre, bzw. dieses nur insoweit, als Traditionsstoffe bekannt
sein müssen und Sprachstile eingeübt sein sollten. Wissenschaftliche Theologie

meint, in unabgeschlossenem Prozess die Traditionen des Glaubens
unter jeweiligen neuen individuellen wie kollektiven Bedingungen zu ent-



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 269

decken. In dieser Haltung partizipiert Theologie am wissenschaftlichen
Ethos der Universität. Zu diesem Ethos gehört die Haltung der Kritik. Kritik
endet und beginnt mit der Selbstkritik, mit dem Erkennen der Grenzen des

eigenen Wissens, Denkens und Glaubens. Kritik in diesem Sinne ist nicht
der Feind jeder Affirmation, Kritik in diesem Sinne basiert auf Affirmation,
aber sie ist der Feind jeder blinden Affirmation. Innerhalb der
Wissenschaften ist diese kritische Haltung keineswegs ungefährdet gegeben, sie ist
aber verpflichtendes wissenschaftliches Ethos.

Und daran hat nun auch die Theologie teil, im Umgang mit ihren eigenen
Traditionen, im Umgang mit der Kirche. Wissenschaftliche Theologie
braucht die Distanz zur Kirche. Eben indem sie diese wahrnimmt, kann sie

ihr zugleich in ihrer eigenen Funktion nahe sein.
Die wissenschaftliche Theologie an Universitäten und Kirchlichen

Hochschulen des universitätsnahen Typs übt wissenschaftliche Praxis durch den

Umgang mit den Traditionsstoffen des Glaubens wesentlich in der Gestalt
von Traditionshermeneutik. Die Theologie ist darin hochgradig historisch
orientiert. So wird sie denn auch von anderen Forschungsinstitutionen
wahrgenommen und gerade in ihrer historischen Ausprägung akzeptiert. Die
Auslegung der Stoffe der biblischen Überlieferung, der Kirchengeschichte,
der Dogmengeschichte, oder, wenn auch in äusserst begrenztem Umfang der
Religionsgeschichte, prägen das Gesamtbild von Theologie an der Universität.

Doch warum handelt es sich in all diesen Zusammenhängen um Stärken
der Theologie und des Studiums der Theologie? Wissenschaft scheint doch
gerade eine elementare Praxis des Glaubens zu zerstören und eine missionarische

Ausübung des Pfarrerberufs jedenfalls nicht zu fördern. Kritikfähigkeit
scheint Distanz zu einem unmittelbaren Lebenszusammenhang christlicher

Gemeinschaft hervorzubringen, und die Traditionsorientierung scheint
den Gegenwartsbezug zu konterkarieren.

Die wissenschaftlich-kritische Wahrnehmung von Welt ist ein Konstituti-
vum der Moderne. In der Teilhabe der Theologie an diesem gesellschaftlich
anerkannten Modus der Erfahrungskonstitution wird die Erfahrung des

Glaubens und damit seine Tradition argumentativ im Horizont gegenwärtiger

Kultur vertretbar, und zwar gerade nicht im Sinne einer Apologie des

Bestehenden, sondern in der hermeneutischen Neukonstitution seiner
Aussagen, dies aber eben in einer Welt, die in bedeutendem Umfang dem
Wandel unterworfen ist, einem Wandel nicht nur im engeren Sinne grundliegender

Veränderung, sondern auch im Sinne von Moden, von wechselnden
Stilrichtungen, plötzlich auftauchenden neuen Denkungsarten. In einer
Gegenwart, die so wenig selbstverständlich die Orientierungsleistungen der



270 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

Tradition aufzunehmen vermag, ist die Reflexionsfähigkeit der christlichen
Überlieferung im jeweils neuen Horizont eine wichtige Bedingung ihrer
Kommunikation, ganz abgesehen vom Tatbestand, dass ältere Ausdrucksformen

von Glauben immer ja auch von gesellschaftlichen und historischen
Bedingungen abhängig sind, ihr Festhalten nicht nur ein Festhalten an
Wahrheitsgehalten ist, sondern an ideologischen Überformungen von Wahrheit.

Gerade darum ist die kritische Weiterreflexion des Glaubens notwendig.

Wissenschaftliche Theologie in ihren verschiedenen Ausformungen leitet

dazu an. Was sie an Modellen der Welterfahrung vermittelt, ist keineswegs

nur auf den Kommunikationsraum der Wissenschaft beschränkt, es

geht um Haltungen und Stile, die auch lebensweltlich von Bedeutung sind,
von Bedeutung selbst für die Praxis des Pfarrers, für seine Selbstpraxis wie
für seine Amtspraxis.

Dabei ist speziell die Traditionsorientierung der wissenschaftlichen Theologie

für die Praxis des Pfarrers funktional bedeutsam. Das Lima-Papier
über Taufe, Eucharistie und Amt schreibt in seinen Überlegungen zur
Bedeutung des Bischofsamtes diesem den Dienst an der Einheit zu. Es ist gut
protestantisch, das Pfarramt als Bischofsamt zu verstehen. Dies würde meinen:

das Amt eines evangelischen Pfarrers ist auch Dienst an der Einheit der
Gemeinde, Dienst an der Einheit unterschiedlicher Gruppen in der Gemeinde,

Dienst an der Einheit der verschiedenen Gemeinden innerhalb einer
Kirche, Dienst an der Einheit der Weltgemeinschaft der Christenheit. Eine
Pfarrerin muss dazu Theologie in ökumenischer Perspektive betreiben, sie

muss die Traditionen ihrer Kirche kennen, unterschiedlicher Kirchen, die
Kräfte aus der Tradition, die zu unterschiedlichen Gruppenbildungen auch
in ihrer Gemeinde führen.

Das Wissen um die Tradition und die Fähigkeit, mit ihr umzugehen, ist
aber nicht nur in synchronischer Perspektive wichtig, sondern in gleicher
Weise in diachronischer. Einheit der Kirche meint ja auch Einheit der Kirche
in ihrer Geschichte, und so ist der Dienst des Pfarrers als Dienst an der
Einheit auch ein Dienst an der in dieser Geschichte zutage getretenen
Traditionswahrheit. Zu diesem Dienst an der Einheit kann das Studium der
Theologie nach wir vor und recht praktiziert vorbereiten.

Schwächen des gegenwärtigen Studiums der Theologie

Die zentrale Schwäche des derzeitigen Studiums der Theologie entsteht
aber nun gerade durch das Übergewicht der Traditionsorientierung, das



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 271

Übergewicht traditionshermeneutischer Fragestellungen. Was eigentlich
ergänzend notwendig ist, ist die Praxis einer Situationshermeneutik, die konsequent

bei Situationen ansetzende Generierung des Stoffes theologischen
Nachdenkens. Was damit gemeint ist, lässt sich am Beispiel der Homiletik
verdeutlichen: Die Homiletik als praktisch-theologische Disziplin partizipiert
bis heute an der überwiegend traditionshermeneutischen Orientierung der

Theologie bzw. sogar der kirchlichen Gesamtpraxis, soweit sie in Programmen

und Bekenntnissen festgeschrieben ist. Predigt ist von daher gesehen
Textpredigt, textauslegende Predigt. Predigt legt Situationen nur aus, soweit
sie durch Texte der biblischen Überlieferung entdeckbar sind. So kommt es

zu eigentümlichen Verkürzungen. Provozierende Erfahrungen der Gegenwart

kommen unzureichend zur Sprache. Der Mut, die Perikopenordnung
um der Situation willen zu verlassen, ist unterentwickelt. Man müsste so

predigen, wie der junge Barth 1914 gepredigt hat. Situationen des Unglücks
und des Glücks, des Leidens, des Sterbens, des Todes, der Befreiung und

Unterdrückung, der Angst und der Hoffnung sollten auf ihre theologische
Aussagefähigkeit hin situationshermeneutisch erschlossen werden.

Was im Blick auf die Homiletik gesagt wurde, ist hier nur ein Beispiel. Wo
die derzeitige Universitätstheologie und das Studium der Theologie an
Universitäten, wie gesagt, deutliche Lücken haben, ist dies, dass durch die
Überfülle des Traditionsstoffes und der Orientierung an ihm, der Stoff
gegenwärtiger Welterfahrung zurücktritt. Was bewegt sich nicht alles im
Bereich individueller und kollektiver Sinnsuche? Das Verstehen des Todes
ist um des Lebens willen eine Thematik, die Menschen heute hochgradig
beschäftigt. Entsprechendes gilt für ethische Problemstellungen im engeren
Sinne, für die Friedensethik, die Umweltethik, für die Frage nach den

Bedingungen humanen Sterbens, sogar für die Wirtschaftsethik, um nur
einige Problembereiche zu nennen.

In der Theoriebildung der praktischen Theologie lässt sich seit einigen
Jahren, verstärkt aber wieder in den neuesten Diskussionen, das deutliche
Bemühen um die Abkehr von einer pastoraltheologischen Engführung
beobachten. Von daher droht eine grenzenlose Ausweitung des

praktischtheologischen Stoffes: Praktische Theologie will sich den vielfältigen
Lebenssituationen und der in ihnen gebotenen Praxis der Christen stellen. Die
Ausdehnung des Gegenstandes der praktischen Theologie ins Grenzenlose
christlich-religiöser Praxis scheint mir nicht unproblematisch zu sein. Sie

entsteht, weil die anderen theologischen Fächer nicht praktisch genug sind.
Und praktisch sei in diesem Zusammenhang einmal definiert als von den

Prinzipien einer Situationshermeneutik geleitet, nicht in erster Linie von der
Traditionshermeneutik her bestimmt. Dies würde für die systematische



272 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

Theologie ein Eingehen auf die religiöse Situation der Gegenwart, auf die

Auseinandersetzung mit anderen Religionen, auf das Verstehen des Bedürfnisses

nach religiösen Synkretismen bedeuten.10 Dies meint, dass der Ethik,
besonders der Sozialethik, ein neuer Stellenwert im Rahmen der
Universitätstheologie zukommen sollte. Für die Exegese könnte dies auch eine
thematische Zentrierung ihres Stoffes nach sich ziehen. Für die praktische
Theologie geht es mit um die Auseinandersetzung mit kirchlichen Situationen

im Rahmen der Gemeindepraxis, damit auch um die Auseinandersetzung

mit der sozialen Wirklichkeit, in der Gemeinden als Gemeinschaften
zu leben versuchen müssen. Nicht dass diese Fragestellungen in theologischen

Lehrangeboten nicht auch eine Rolle spielen würden. Natürlich spielen

sie eine Rolle. Aber sie sind für das Gesamtbild wissenschaftlicher
Theologie bislang nicht konstitutiv. Die Theologie ist in ihrer Gesamtheit
nicht praktisch genug, nicht auf die Fragestellungen, die das Leben aufwirft,
ausreichend bezogen. Vermutlich würde man bei dem Sich-Einlassen auf
diese Aufgabe entdecken, dass Theologen im Blick auf Situationsdeutungen
gelegentlich weniger zu sagen haben, als sie manchmal meinen, sagen zu
können. Dies wäre ein Erkenntnisgewinn. Luhmanns Anfragen an die
theologische Kompetenz im Rahmen ethischer Orientierungssuche sind hier
durchaus ernst zu nehmen. Die Rücknahme theologischer Legitimationen
ethischer, von Theologen entwickelter Positionen scheint angesichts der
begrenzten Möglichkeiten der Theologie von Fall zu Fall geboten zu sein.11

Auch wenn die Regeln des Sicheinbringens von Theologie in den ethischen

Dialog wieder neu zu bedenken sind, ändert dies nichts an der Notwendigkeit

der Teilhabe an diesem Dialog.

Das Theologiestudium als Angebot: Wahlmöglichkeiten als Bedingung

Das Theologiestudium als Abschnitt auf dem Weg zum Pfarrerinsein oder
Pfarrersein ist bei allen Gleichförmigkeiten und Regelhaftigkeiten doch ein
jeweils recht personenspezifischer, immer einmaliger Prozess. Glücklicherweise

führt diese Einmaligkeit des Nachdenkens über den Glauben nicht in
die totale Subjektivität, vielmehr entstehen Bündnisgenossenschaften.
Menschen, die ähnlich denken, ähnlich argumentieren, ähnlich fühlen, werden
sichtbar und schliessen sich zusammen. Das Gesellschaftssystem als ganzes

10 Vgl. hierzu W. Greive/R. Niemann (Hg.), Neu glauben? Gütersloh 1990.
11

Vgl. N. Luhmann, ökologische Kommunikation, Opladen 1986, 183ff. sowie das

Luhmann-Interview der Lutherischen Monatshefte: LM28 (1989) 509-513, bes. 512.



Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel 273

trägt heute subjektiven Ausprägungen von Weltwahrnehmung und den
jeweiligen Bündnisgenossenschaften der Gleichgesinnten in hohem Masse

Rechnung: Die Demokratie etwa durch die Ausbildung politischer Parteien,
keineswegs nur Spiegelung von Interessenlagen, sondern von subjektiven
Einschätzungen gleichermassen; vielleicht heute mehr als vor 100 Jahren,
nicht mehr klassenorientiert, sondern nach Prägungen und Einstellungsmustern.

Das Feld beruflichen Handelns etwa, wenn auch nicht grenzenlos,
aber doch deutlich ausgeprägt, dem Wahlverhalten offen, subjektiven
Selbstdefinitionen Raum gebend, überdies durch die Freiräume von Freizeit
noch einmal zusätzlich disponibel. Und dann eben auch u.a. das Feld von
Kirche und Religion, heute bis in die Formalisierungen hinein persönlichem
Entscheiden offen. Die Wahl religiöser Organisationen ist nur ein Epiphä-
nomen, auch ihre Abwahl. Längst ist es zu subjektiv definiertem Verhalten
in Sachen Religion gekommen, auch zur Parteibildung und Positionsbestimmung.

Angesichts dieser Sachlage ist das Studium der Theologie an einer
Universität höchst funktional. Wahlverhalten ist in hohem Masse möglich.
Neben der Theologie können andere universitäre Fächer studiert werden.
Innerhalb der Theologie können unterschiedliche Akzente gesetzt werden.
Innerhalb einer theologischen Fakultät kann zwischen verschiedenen Lehrern

gewählt werden. Das Lehrangebot selber ist Angebot. Unter den
verschiedenen Hochschulgruppen können bestimmte Bezugsgruppen gewählt
werden. Die Wahl wird zwar einigen zur Last, aber insgesamt entspricht sie

gegenwärtigen Bedingungen gesellschaftlichen Handelns.
Jede Form der Neuprogrammierung des theologischen Studiums muss

der Bedingung, dass Theologie wie auch Glaube insgesamt mit Wahlen
verbunden ist, mit Entscheidungen, mit der Möglichkeit, sich unterschiedlichen

Positionen, unterschiedlichen Gruppierungen anzuschliessen, Rechnung

tragen. Aus diesem Grunde ist mit einer Verkirchlichung der theologischen

Ausbildung eigentlich nichts gewonnen. Sie müsste strukturell gesehen

ähnliche Bedingungen des Theologiestudiums ermöglichen wie heute
die Universität. Eine theologische Hochschule vom Typ der Freien
Evangelisch-theologischen Akademie Basel ist nur antipodisch zu universitären
Ausbildungsstätten denkbar.

Sind die Universitäten die nahezu alleinigen Träger des theologischen
Studiums, müssen theologische Fachbereiche und Fakultäten innerorganisatorisch

Pluralität ermöglichen, eine Pluralität, die Wahlen nötig macht und
zur Ausbildung von Positionen verhilft. Dabei ist es wohl eine Täuschung, zu
meinen, Positionen würden sich im Studium bilden. Positionen werden im
Studium eher geklärt, in neuen Sprachmustern dargestellt, neu chiffriert. In
der Regel werden sie bereits mitgebracht, sie gründen ganz deutlich in



274 Karl-Fritz Daiber, Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

persönlichen Dispositionen.12 Auch dort, wo Theologie sowohl traditions-
hermeneutisch wie situationshermeneutisch orientiert ist, muss sie
unterschiedlichen Positionen Raum geben können.

Vor diesem Hintergrund entsteht die Frage nach einem möglichen Konsens.

Möglicherweise ist es eine zentrale Aufgabe, das Problem der
Konsensbildung auch fundamentaltheologisch zu bearbeiten. Es geht ja
nicht immer um die Unterscheidung zwischen Konsens und Dissens. Es sind
mannigfache Stufen der Übereinstimmung und der Entwicklung von
Übereinstimmung denkbar. Die ökumenische Bewegung bildet in diesem
Zusammenhang ein eindrucksvolles Lehrfeld. Auch von daher gesehen scheint die
ökumenische Dimension der theologischen Arbeit heute besonders wichtig
zu sein.

Schlussbemerkung

Das institutionalisierte Christentum unterliegt heute quantitativ gesehen
einem Schrumpfungsprozess. Ich halte diesen Prozess für wenig beeinflussbar,

auch nicht durch noch so viele missionarisch kompetente Pfarrer und
Pfarrerinnen. Aber dies bedeutet nicht, dass christlicher Glaube und die auf
ihm fussende Theologie ihre Bedeutung im Prozess der Kultur aufgeben
müssten, das Gegenteil scheint der Fall. So wird es in der Tat darauf ankommen,

wie dem sachgerecht Rechnung getragen wird, nicht zuletzt durch
theologisch gebildete Pfarrerinnen und Pfarrer. Dies kann nicht uniform
geschehen, sondern wahrscheinlich, wie immer schon, recht vielfältig, positiv

und liberal, sozialistisch und eher konservativ orientiert, um den persönlichen

Glauben als Antwort auf Gottes Ruf bemüht oder kulturprotestantisch

angehaucht. Wichtig ist nur eines, dass dabei die Theologen der
verschiedenen Couleur Prinzipien des wissenschaftlichen Ethos folgend, ein
wenig Distanz zu sich selbst bewahren.

Karl-Fritz Daiber, Hannover

12 Vgl. die Untersuchung von D. Engels, Religiosität im Theologiestudium, Stuttgart
1990.


	Theologiestudium und religiös-kirchlicher Wandel

