Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 3

Artikel: Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration : zur
Inspirationslehre Philos von Alexandrien

Autor: Burkhardt, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878144

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Inspiration der Schrift durch weisheitliche
Personalinspiration™

Zur Inspirationslehre Philos von Alexandrien

I. Zur Situation der Inspirationslehre in der neueren Theologie

Eigentlich brauchten wir, jedenfalls wenn wir der in der Dogmatik herr-
schenden Lehrmeinung folgen wollten, heute gar nicht iiber das Thema der
Schriftinspiration zu reden. Denn dieses gilt seit Jahrzehnten als endgiiltig
erledigt. Bereits gegen Ende des vergangenen Jahrhunderts stellte Julius
Kaftan, damals einer der fithrenden systematischen Theologen, in den Pro-
legomena seines {iber Jahrzehnte hin massgebenden dogmatischen Lehr-
buchs mit allem Nachdruck fest: «. . .die Inspirationslehre ist fiir uns hinféllig
geworden».'

Beim Wort Inspiration denkt Kaftan, entsprechend der Bedeutung des
lateinischen Wortes inspiratio (= Einhauchung), grundsétzlich nur an die
Verbalinspiration, wie sie mit logischer Konsequenz durch die protestanti-
sche Orthodoxie entfaltet wurde: Die Schrift ist danach — so Kaftan — bis in
den Wortlaut hinein von Gott eingegeben, und zwar so, dass dabei die
menschlichen Verfasser nichts anderes waren als «die Sekretédre oder die
Federn des heiligen Geistes».*

Ansitze zu diesem Inspirationsgedanken finden sich nach Kaftan zwar
schon in der Schrift selbst, aber nur als Reste einer in Naturreligion wurzeln-
den Mantik. Kennzeichnend fiir diesen Ursprung sei, dass der Mantiker
seine Offenbarung im Zustand der Verziickung empfange. Der biblische
Offenbarungsgedanke bei den Propheten und Aposteln aber steht, meint
Kaftan, solcher geschichtslosen Mantik véllig fern.? Der Inspirationsgedan-
ke der Mantik sei dem Christentum deshalb fremd und nur als ein sekundé-
rer Zug in dasselbe eingetragen.* So waren vor allem «die ersten Theologen

* Vortrag vom 27.8.1989 im Bengel-Haus in Tiibingen, anldsslich der Verleihung des
Johann-Tobias-Beck-Preises 1989 an den Verfasser.

1J. Kaftan, Dogmatik, in: Grundriss der Theologischen Wissenschaften, V, 1; Freiburg
1897, 51.

2 A.a.0. 48.

3 A.a.0. 45.

* A.a.0. 51.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 215

der christlichen Kirche durch ihre heidnische Vergangenheit dazu dispo-
niert, die Offenbarung in der Form der Mantik vorzustellen.»’

Aber die Inspirationslehre steht fiir Kaftan nicht nur in innerem Wider-
spruch zum Wesen biblischer Offenbarung als geschichtlich vermittelter
Offenbarung, sie ist auch, als Entstehungstheorie der christlichen Bibel, seit
dem Beginn ihrer geschichtlichen Erforschung in der Aufkldrungszeit wis-
senschaftlich unhaltbar geworden. Solange die alte Inspirationslehre in Gel-
tung war, «konnte ein geschichtliches Versténdnis der Schrift nicht aufkom-
men ... denn jene Lehre verneint den menschlich-geschichtlichen Ursprung
der heiligen Schriften».® Dieser menschlich-geschichtliche Ursprung liege
aber jetzt fir jedermann offen zutage. Fiir die Dogmatik habe das nun die
Folge gehabt, «dass die orthodoxe Inspirationslehre in ihr so gut wie allge-
mein aufgegeben worden ist.»’

Sie sei auch nicht etwa durch eine neue, modifizierte Inspirationslehre zu
ersetzen, sondern, da der Begriff der Inspiration von seinem mantischen
Ursprung nicht ablosbar sei, grundsitzlich aufzugeben.®

Es mag naheliegen, diese Schlussfolgerung Kaftans mit dem Hinweis auf
bei ihm vorliegende einseitige Uberzeichnung des Bildes von der herkémm-
lichen Inspirationslehre abzuweisen. So gebe es etwa durchaus Fassungen
des Inspirationsgedankens, die keineswegs geschichtsfremd seien.

Tatsdchlich hat man bereits in der Alten Kirche, als Reaktion auf den
ekstatischen Prophetismus Montans, versucht, die ekstatischen Elemente in
der Schilderung der Schriftinspiration mdglichst zu unterdriicken.’ Die Fra-
ge aber, wieweit es dabei gelungen ist, wirklich biblischem Denken Raum zu
geben, oder wieweit doch noch vorher vorhandene mantische Vorstellungen
nach wie vor wirksam sind, bedarf sicher eingehender Untersuchung.

Eben solche Priifung sollte umgekehrt aber auch der Frage nachgehen,
wieweit nicht doch in der von Kaftan vorausgesetzten Herleitung der Inspi-
rationslehre aus heidnischer Mantik voreilig Zusammenhénge angenommen
werden, die so gar nicht bestehen, und es so zu einer Verzeichnung des
Bildes vom Ursprung der christlichen Inspirationslehre gekommen ist, die
dringend der Revision bediirfte.

> A.a.0. 46.

¢ A.a.0. 49u.

7 A.a.0. 500.

P Aa.0. 50

® H. Cremer, Art. Inspiration, in: PRE VI (3. A.) 188.



216 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration
II. Das Verstindnis der Schriftinspiration bei Philo von Alexandrien

Als wichtigster Vermittler einer an ekstatischer Mantik griechisch-helle-
nistischen Ursprungs orientierten Inspirationslehre an die christliche Theo-
logie gilt bis heute allgemein der jiidische Schriftausleger und Philosoph
Philo von Alexandrien (ca. 20 vor bis 50 nach Chr.)." Vor allem der auch im
Literaturverzeichnis von Kaftan erwidhnte Artikel H. Cremers in der Prote-
stantischen Realenzyklopidie zum Stichwort Inspiration hat diese These
unter Theologen bekannt und populidr gemacht." Zwar riittelten vor allem
Untersuchungen des Altphilologen und Philo-Forschers I. Heinemann Ende
der 20er Jahre und neuerdings seines Schiilers Y. Amir an der Herrschaft
jener opinio communis, ohne dass es aber bisher gelang, sie zu brechen.”

Dass jene These von der mantisch-ekstatischen Inspirationslehre Philos
sich so allgemein einbiirgern und bis heute hartnickig halten konnte, ist in
gewisser Weise durchaus verstédndlich. Denn es finden sich bei Philo tatsich-
lich Spuren einer ekstatischen Mantik.” So kann er zur Beschreibung des
Phidnomens der Prophetie gelegentlich geradezu das ganze Arsenal der
Terminologie griechischer Mantik aufbieten. In der Beschreibung des von
Dt18,15 angekiindigten Propheten heisst es bei Philo:

«Es wird ein gottgesandter (Yeopoonrtog) Prophet erscheinen und weissagen (deamiel »al
mpogntevoel), der nichts eigenes vortriagt — denn wer wirklich hingerissen (rateyduevog) und des
Gottes voll ist (évdouvoudv), kann das, was er sagt, selbst nicht begreifen (xatahaPeiv) —, sondern
nur wiedergibt, was thm eingegeben wird (évnyeitai), wie wenn ein anderer ihm vorsagte
(bopfdhhovrog); denn die Propheten sind Dolmetscher (£ounveic) fiir Gott, der sich ihrer
Organe (0gyavol) zur Offenbarung (d\Awoig) seines Willens bedient.»

(spec 1,65).

Und ganz allgemein sagt Philo vom Propheten, dass er, im Unterschied
zum Vertreter einer vom Menschen ausgehenden kiinstlichen Mantik, in
gotterfiillter Ergriffenheit (8vieog notorwyr) iiberhaupt nichts Eigenes
verkiindet,

1 Zu Person und Werk Philos vgl. H. Burkhardt, Art. Philo in: Grosses Bibellexikon
Bd. 3, Wuppertal/Giessen 1989, 1203 1.

" Cremer a.a.O. 186f.

2 1. Heinemann, Philons griechische und jiidische Bildung, Breslau 1929-1932, Nach-
druck Hildesheim 1973; Y. Amir, Die hellenistische Gestalt des Judentums bei Philon von
Alexandrien, Neukirchen 1983; vgl. den Forschungsbericht in: H. Burkhardt, Die Inspira-
tion heiliger Schriften bei Philo von Alexandrien, Giessen 1988, 6-72. Die letztgenannte
Arbeit unternimmt den Versuch, gezielt und auf moglichst breiter Quellenbasis die Frage
des Verstdndnisses der Inspiration bei Philo einer Kldrung zuzufiihren.

B Vgl. dazu Burkhardt a.a.O. 164f.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 217

«...er ist vielmehr nur Dolmetscher (éounvevg), dem ein anderer alles in den Mund legt
(bmoparher), was er hervorbringt; wenn er begeistert ist (éwdovoid), gerit er in Bewusstlosigkeit
(dyvora), da das Denken (hoyioudg) schwindet und die Burg der Seele verlassen hat, der
gottliche Geist (Jelov mvebpo) aber eingezogen ist und seine Wohnung darin aufgeschlagen hat;
und dieser bringt den ganzen Stimmapparat (69yavomoia uviic) zum Schallen und Ténen
(vnyoTvtog), so dass er deutlich zum Ausdruck bringt, was er ihm vorsagt (moodeomiCel).»
(spec IV 49).

Der Ursprung dieser Terminologie in griechischer Mantik mag deutlich
werden an einem Zitat aus der Schrift Ion des von Philo sehr verehrten
griechischen Philosophen Plato, in der dieser kiinstlicher Reimerei (téyvn)
die dichterische Inspiration gegeniiberstellt:

«Denn ein leichtes Wesen ist der Dichter ... und nicht eher vermogend zu dichten, als bis er
begeistert worden ist und bewusstlos (&vireog xal Exgowv) und die Vernunft nicht mehr in ihm
wohnt (6 voiig unxett év avt® &vy). Denn solange er diesen Besitz noch ... festhiilt, ist jeder
Mensch unfihig zu dichten oder Orakel zu geben (yonouwdelv) ... Daher auch der Gott nur,
nachdem er ihnen die Vernunft (votg) genommen, sie und die Orakelséinger und die gottlichen
Wahrsager (totg yonouwdolg nol tolg pavteowy toig Uetorg) zu Dienern gebraucht, damit wir
Hérer wissen mogen, dass nicht diese es sind, welche so Wertvolles sagen, denen ihre Vernunft ja
nicht innewohnt, sondern dass der Gott selbst es ist, der es sagt, und dass er nur durch diese zu uns
spricht.» (534b-d).

Im Dienst dieser Sicherung der Gewissheit des gottlichen Ursprungs des
Gesagten steht die ganze mantische Terminologie, die, wie bei Philo, im
Gedanken des Dolmetschens gipfelt: Wahre Dichtkunst ist

«nichts Menschliches ... und von Menschen, sondern Goéttliches und von Gdéttern, die Dich-
ter aber sind nichts als Dolmetscher (€ounveig) der Gotter, besessen (natexduevol) jeder von
dem, der ihn eben besitzt» (534e). (13).

Gemeinsam ist Philo mit Plato vor allem, dass die Prophetie bzw. Wahrsa-
gung im Gegensatz zu verniinftiger Uberlegung und Schlussfolgerung gese-
hen wird: im Offenbarungsvorgang ist die Vernunft, ja die Personlichkeit des
Propheten bzw. Mantikers ausgeschaltet.

Das Vorhandensein ekstatischer Inspirationsterminologie bei Philo ist
also nicht zu bestreiten. Darin hat die alte Theorie zweifellos recht. Fraglich
ist aber einmal, welchen Stellenwert die mantisch-ekstatische Terminologie
eigentlich im Denken Philos hat, zum anderen wie weit sie von ihm wirklich
auf seine Vorstellung von der Entstehung der Heiligen Schrift angewandt
wird.

Zunichst ist festzuhalten, dass Philo an allen bisher genannten Stellen
nicht speziell von der Heiligen Schrift, sondern allgemein von Prophetie



218 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

spricht. Da er nun Mose, den Autor des grundlegenden Bestandteils der
Schrift, des Gesetzes, als Propheten schildert und die Schrift selbst als aus
Orakeln (yonowot) bestehend bezeichnet (Mos II 187f.), liegt natiirlich der
iibliche Schluss nahe, dass Philo also auch die Autorschaft des Mose sich in
der Art ekstatischer Mantik vorgestellt habe."

Eben dieser Schluss aber erweist sich bei ndherer Priifung als Kurz-
schluss. Eine genauere Untersuchung der letztgenannten Stelle der Mose-
Vita zeigt, dass Philo hier keineswegs von der Schrift nur pauschal gleichsam
als einer Orakelsammlung spricht, sondern verschiedene Arten von Prophe-
tie unterscheidet.

«Von den Orakeln sind die einen von Gott selbst gesprochen durch Vermittlung des gottlichen
Propheten als Dolmetscher, andere wurden aufgrund von Frage und Antwort geweissagt, andere
von Mose selbst im Zustand der Begeisterung und Ergriffenheit aus sich selbst heraus (€€
Gutod).» (Mos I 188)

Von den hier aufgefiihrten drei Arten von Prophetie kommt die erste der
oben geschilderten mantisch-ekstatischen Inspiration am néichsten, da hier
der Prophet nur als Dolmetscher fungiert, selbst also am wenigsten zum
Zuge kommt. Die Inspiration der Schrift wird von Philo nun aber gerade
nicht mit dieser, sondern mit der dritten Art Prophetie ineinsgesetzt, in der
der Prophet selbst zu Wort kommt, mit der ihm eigenen Gabe der Prophetie
(Mos 11 190). Das wird besonders deutlich, wenn Philo gegen Ende der
Mose-Vita die Erzdhlung des Mose von seinem eigenen Tod (in Dt 34) als
Beispiel fiir diese dritte Art Prophetie auffiithrt (Mos 11 291)%.

Diese Inspirationsvorstellung entspricht aber nicht der erwidhnten plato-
nischen, sondern der uns von der Traumtheorie des mittelstoischen Philoso-
phen Poseidonios (ca. 135-50 v.Chr.) her bekannten. Dieser hatte drei
Arten von gottgesandten Triumen unterschieden:

1. Traume, in denen der menschliche Geist durch sich selbst in die Zukunft
schaut,

2. Traume, die durch Mittelwesen in der Luft zwischen Himmel und Erde
vermittelt sind,

3. Trdume, in denen die Gottheit selbst zu den Schlafenden redet (Cicero,

De div 164)."°

4 So die heute fast einhellige Uberzeugung; vgl. wieder meinen Anm.12 genannten
Forschungsbericht, bes. die Zusammenfassung 70-72.

1 Burkhardt a.a.0. 170.

'® Auf den Zusammenhang mit Poseidonios wies vor allem hin E. Brehier, Les idees
philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie, Paris 1907, 186.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 219

Offensichtlich von Poseidonios beeinflusst unterscheidet auch Philo (nur
in umgekehrter Reihenfolge) in seiner Schrift «Ob die Traume gottgesandt
sind» ebenfalls drei Arten von Trdumen:

1. Trdume, bei denen die Bewegung direkt von Gott ausgeht,

2. Trédume, bei denen der Geist des Menschen in dieselbe Bewegung geriit
wie das Weltall.

3. Trdume, bei denen die Bewegung aus der menschlichen Seele selbst

heraus entsteht (somn 1,1; 11,2)."

Das gleiche Dreierschema hat Philo nun, wie es scheint, auch auf die
mosaische Prophetie angewandt:

1. Orakel, die von Gott selbst gegeben sind,
2. Orakel, die durch menschliche Frage und gottliche Antwort entstehen,
3. Orakel, die vom Propheten selbst gegeben werden (Mos 11 188).

Auch diese letzte Art Prophetie ist wirklich Prophetie, ja nach Philo sogar
die, die ihn, wie er sagt, im eigentlichen Sinn (xvoiwg) als Propheten er-
scheinen lédsst. Sie kann deshalb auch durchaus mit den Farben des Enthusi-
asmus gezeichnet werden.” Kennzeichnend fiir sie ist aber, dass in ihr die
Personlichkeit des Propheten nicht (wie bei der ersten Form) ausgeschaltet
wird, sondern ausdriicklich zum Zuge kommt. Dass aber eben diese Art
Prophetie fiir Philo tatséchlich die ist, durch die die Schrift entstand, wird
nun durch eine Fiille weiterer Beobachtungen bestitigt.

Dabei sind zweierlei Art Aussagen Philos zu beriicksichtigen:

1. Aussagen Philos, die sich ausdriicklich mit der Autorschaft des Mose
beschéftigen.
2. Formeln, mit denen Philo Schriftzitate einfiihrt oder auf Aussagen der

Schrift Bezug nimmt.

Zul:

Zum Eingang der Mose-Vita nennt Philo als Hauptquelle seiner Darstellung
die heiligen Schriften, die Mose selbst «als wunderbares Denkmal seiner
Weisheit hinterlassen hat» (Mos 1,4). Wire die Entstehung der heiligen
Schrift von Philo als durch mantisch-ekstatische Inspiration zustandekom-
mend gedacht, wéire anzunehmen, dass die geistige Qualitédt des Autors und
aller Akte seines Bewusstseins keinerlei Einfluss auf das Zustandekommen
der Schrift hdtten. Das Gegenteil aber ist nach der eben zitierten Aussage
Philos offensichtlich der Fall: Die Schrift ist «Denkmal der Weisheit» des
Mose.

7 Vgl. Burkhardt a.a.O. 166f.
B A.a.0. 162f. 169.



220 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

Dieser Gedanke ist zu Beginn des zweiten Buchs der Mose-Vita wieder
aufgenommen und weitergefiihrt: Mose zeichnet sich vor anderen Gesetzge-
bern aus durch die Tugenden der Menschenliebe, der Liebe der Gerechtig-
keit und des Guten sowie durch den Hass alles Schlechten. Ohne diese
personlichen Eigenschaften des Mose aber wire es, meint Philo, unméglich
gewesen, dass er die heiligen Biicher «unter Anleitung Gottes hitte schrei-
ben und tiberliefern kénnen» (Mos 11,11).

Es ist zwar ein auch in griechischer Mantik verbreiteter Gedanke, dass
man bei einem Orakelempfinger wie etwa der Pythia in Delphi sittliche
Reinheit voraussetzt. Diese ist aber nur eine allgemeine kultische Vorausset-
zung, hat mit dem Inhalt der erteilten Orakel nichts zu tun."” Anders hier bei
Philo, nach dem die Sittlichkeit des Mose ihren direkten Niederschlag in
seinem Gesetzeswerk findet. Er schreibt zwar «unter Anleitung Gottes»
(bgpnynoauévov Yeol). Aber er selbst ist es, der schreibt, und zwar offen-
sichtlich nicht nur im Sinne eines Schreibers von ihm Diktiertem, sondern als
wirklicher Autor. Denn die Gesetze lassen, wie in einem Spiegel, seine
eigenen Tugenden erkennen, sie erweisen, wie Philo etwas spiter in der
gleichen Schrift feststellt, die Tugendhaftigkeit ihres Verfassers (Mos 11,45).
Die Prigung seiner Personlichkeit durch jene Tugenden ist die Vorausset-
zung fiir die Leitung durch Gott wihrend seiner Autorschaft. Gott leitet
Mose aber nicht auf ihm schlechthin Fremdes, sondern auf ihm Entspre-
chendes hin. Seine Personlichkeit wird also gerade nicht, wie in ekstatischer
Mantik anzunehmen wére, ausgeschaltet, sondern gleichsam als Wurzelbo-
den der Schrift unldslich mit ihr verbunden.

Entsprechend kann Philo an anderer Stelle von Mose auch sagen, er sei
sozusagen in seiner Person eine Verkorperung des Gesetzes (vopog Euy-
¥0G, Mos 1,162; 11,4) zu nennen. Er ist es einerseits durch natiirliche Veran-
lagung, hat diese aber andererseits durch die ihm zuteil gewordene umfas-
sende wissenschaftliche Bildung entfaltet: Seine gutveranlagte Seele (ev-
puijc Yuyr) kam dabei der Belehrung auf halbem Wege entgegen (Mos
1,22). Er hatte in allem nur ein Ziel: ein nach dem inneren Gesetz der Natur
(dem 60U0¢g Adyos pUoemg) ausgerichtetes Leben (I,48). So ist er,

«da er doch Gesetzgeber sein sollte, schon lange vorher in seiner Personlichkeit (attdg) durch
gottliche Vorsehung zum mit Seele und Geist begabten Gesetz geworden.» (I1,162).

In gleicher Weise schildert Philo auch die Patriarchen: als Seele und
Vernunft gewordene Gesetze haben sie, nur der eigenen Stimme folgend
und durch sich selbst belehrt, sich an die Ordnung der Natur angeschlossen

¥ So W. Fauth, Art. Pythia in: PW-RE XX, Sp. 518f.; vgl. Burkhardt a.a.O. 177.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 221

(Abr 5-6). Mit diesem Gedanken des menschgewordenen Naturgesetzes
nimmt Philo sehr wahrscheinlich einen Gedanken der pythagoréischen poli-
tischen Philosophie auf.”

Diesen Gedanken stellt er nun aber keineswegs in Gegensatz zu dem
prophetischer Offenbarung, sondern integriert ihn in seine Vorstellung von
Prophetie. Ahnlich wie einst Plato den Gedanken eines philosophischen
Wahnsinns (wovio) entwickelte, damit sophistischen Rationalismus und po-
puldren Irrationalismus zugleich verbindend und iiberbietend (Phaidros
249-250),* so kommt hier Philo zu einer die menschliche Vernunft und ihre
Moglichkeiten nicht ausschliessenden, sondern zugleich aufnehmenden und
iberbietenden Konzeption von einer weisheitlich-philosophischen Inspira-
tion.

Dies mogen zwei weitere Aussagen Philos iiber Mose und seine Autor-
schaft weiter verdeutlichen:

Im Bericht iiber die Ubersetzung der Tora ins Griechische schildert Philo
diesen Vorgang als wie unter Inspiration sich vollziehend: die Ubersetzer
kiindeten prophetisch «wie unter gottlicher Eingebung . .. als ob jedem von
ihnen unsichtbar ein Lehrer diktierte.» (Mos 11,37). Eben diesen Vorgang
aber deutet er unmittelbar darauf wieder weisheitlich: es sei ihnen namlich
gelungen, in der Ubersetzung «durch sonnenklares Denken mit dem reinen
Geiste des Mose Schritt zu halten.» (1I,40).

Ahnlich heisst es in der Schrift tiber die Weltschépfung, Mose habe im
biblischen Schopfungsbericht Gott als den allem Geschaffenen schlechthin
iberlegenen Schopfer der Welt («besser als das Gute an sich») beschreiben
konnen, weil er «bis auf den Gipfelpunkt der Philosophie vorgedrungen und
durch Orakel belehrt» worden sei (op 7).

Auch hier stehen philosophisches Denken und Inspiration nicht in einem
sich ausschliessenden Gegensatz, sondern greifen ineinander, die letztere
das erstere in sich aufnehmend und zum letzten Ziel fithrend.

2 So I. Heinemann, Poseidonios’ metaphysische Schriften II, Breslau 1928, 275;
E.R. Goodenough, By Light, Light, New Haven 1935 38f. u.6., vgl. Burkhardt a.a.O.
174, Anm. 83.

2 Burkhardt a.a.0O. 218, Anm. 174.



222 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

Zn.2;

Die Annahme, dass die Inspiration der Schrift nach Philo im Sinne der
dritten Art von Prophetie zu denken ist, in der also die Person des Propheten
als solche beteiligt ist und zum Zuge kommt, wird weiter durch eine gerade-
zu erdriickende Fiille von Zitier- bzw. Bezugnahmeformeln bestitigt, in
denen die Schriftautorschaft des Mose als in Regungen und Bestimmtheiten
seiner Personlichkeit griindend zum Ausdruck kommt: Aussagen der Schrift
werden zuriickgefiihrt auf die Wahrnehmung des Mose, sein Nachdenken,
sein Wissen, Urteilen, Wollen und Empfinden, und zwar durch alle Schrif-
ten des umfangreichen Werkes Philos hindurch (soweit sich dort Bezugnah-
men auf die Schrift finden). Einige Beispiele mogen hier fiir viele andere
stehen:*

Als Tugendfreund (gihéoetoc) zeichnet Mose die Siebenzahl besonders

aus (op128);

weil Mose es gewohnt war (elwdadg), das Fernliegende mit schérferen

Augen griindlich zu betrachten, rechnete er nicht alles Wasser zum vier-

ten Element, sondern nur das Meer (op131);

Mose sah (édpa), dass die Korpergestalt des Mannes und der Frau

ungleich war und hielt es deshalb fiir niitzlich (8xoive ov gepdv), entspre-

chende Anordnungen zu treffen (virt 19);

sich selbst getreu nennt Mose den siebenten Tag Ruhe (Abr 28);

der hochheilige Mose wollte als Liebhaber (épaotic) und Lehrer der

Wahrheit die gleiche Sinnesart ein fiir allemal erhalten (spec 1 59).

Es war ein entscheidender methodischer Fehler fritherer Untersuchun-
gen zu unserem Thema, dass sie diese — hier wie gesagt nur angedeutete —
Materialfiille ganz iibergingen und sich auf einige wenige Aussagen iiber
prophetische Inspiration meinten beschridnken zu konnen. Indem die Schil-
derungen mantisch-ekstatischer Prophetie bei Philo einseitig herausgestellt
wurden, wurden sie zugleich isoliert und aus ihrem urspriinglichen hellenisti-
schen Kontext interpretiert anstatt im Zusammenhang des philonischen
Denkens. In diesem letzteren aber ist die mantisch-ekstatische Terminologie
nicht wortlich als Ausschaltung der Personlichkeit zu verstehen. Vielmehr
verdeutlicht sie nur, dass die Weisheit des Mose nicht eigenmichtige

** In meiner Dissertation habe ich iiber 200 Belege aufgefiihrt, vgl. a.a.0. (Anm.11)
191-211.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 223

menschliche Weisheit ist, sondern an Gott ausgerichtete und von ihm emp-
fangene und gepriigte Weisheit.”

Zusammenfassung der Ergebnisse:

a. Die bis heute allgemein verbreitete These von der mantisch-ekstatischen
Inspirationstheorie Philos ist als unhaltbar aufzugeben.

b. Die von Philo aus griechischer Uberlieferung aufgenommene mantische
Terminologie (einschliesslich ihrer ekstatischen Elemente) dient ihm da-
zu, auf den gottlichen Ursprung der mosaischen Weisheit hinzuweisen,
lasst aber nur sehr bedingt Schliisse auf das Wie des Vorgangs der Inspira-
tion zu.

c. Sofern einerseits Philo an dem Gedanken der Inspiration festhilt, ande-
rerseits solche Inspiration sich durch Prigung und Inanspruchnahme der
ganzen Personlichkeit des Propheten vollzieht, kommt Philos Inspira-
tionsverstindnis dem modernen Gedanken der Personalinspiration na-
he.

d. Dabei steht sein Inspirationsgedanke nicht im Widerspruch zu einem
Schriftverstdndnis, das die ganze Schrift als inspiriert ansieht, also zum
modernen Gedanken der Verbalinspiration. Wohl aber interpretiert Phi-

# Wollte man auch dieses Inspirationsverstindnis — in grundsitzlich berechtigter Ab-
wehr eines rationalistischen Missverstdndnisses der Inspirationslehre Philos — ekstatisch
nennen, so miisste man dabei auch terminologisch deutlich machen, dass solche «Ekstase»
zu unterscheiden ist von jener, in der die Person des Propheten mit ihrem Bewusstsein
ausgeschaltet ist. In einem solchen anderen, sozusagen weiteren Sinn kann etwa das NT
gelegentlich durchaus positiv von «Ekstase» reden: Apgl0,10 und 11,5 (Offenbarung
durch Gesicht an Petrus); 22,17 (Verziickung des Paulus beim Gebet im Tempel); vgl. auch
Mk 5,42; 16,8; Lk 5,26; Apg 3,10 (hier jeweils im Sinne des Erschrockenseins).

Fragt man allerdings nach Philos eigenem Sprachgebrauch, so fillt seine durchgehende
Distanz gegeniiber diesem Wort auf: in cher 69 und ebr15 ist £xotaolg schlicht krankhafte
Geistesgestortheit, Verwirrung des Geistes. Ebenso nennt Philo in plant147 die géxotaolg
als Tod des Geistes etwas noch Schlimmeres, als der leibliche Tod es ist (vgl. auch spec III
99 und cont 40). Lediglich an zwei Stellen der griechisch tiberlieferten Schriften Philos
findet sich auch positiver Gebrauch des Wortes, aber in beiden Fillen gleichsam nur durch
den ihm vorliegenden griechischen Text erzwungen (all I119 zu Gen 2,21 und her 249ff. zu
Gen15,12). Durch dies Vorkommen des Begriffs im Wortlaut der Heiligen Schrift sieht sich
Philo zu einer differenzierteren Sicht gendtigt. Er unterscheidet in her 249ff. vier Arten
von Ekstase: 1. die krankhafte Verwirrung des Geistes; 2. die Bestlirzung angesichts
unerwarteter Ereignisse; 3. die Stille des Geistes im Schlaf; 4. die (nach Philo hier in Gen15
gemeinte) «gottgewollte Ergriffenheit und Begeisterung, die dem Propheten eignet.»

Solche Zuriickhaltung Philos gegeniiber dem Begriff der Ekstase macht es m.E. hochst
problematisch, ihn zur Kennzeichnung seines Inspirationsverstindnisses zu benutzen.



224 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

los personale Inspirationsvorstellung den Gedanken der Inspiration der
ganzen Schrift in einem Sinn, der eine sog. mechanische Verbalinspira-
tion ausschliesst.

Konsequenzen:

Philo ist endlich vom Vorwurf zu befreien, der eigentliche geistige Vater der
mechanischen Inspirationslehre und damit der Urheber aller ihr angelaste-
ten theologischen Fehler und Irrwege wie etwa dem eines schlechthin ge-
schichtslosen Schriftverstdndnisses zu sein.

Vielmehr enthilt sein Inspirationsverstindnis in der Wahrung der Per-
sonlichkeit des Offenbarungsmittlers durchaus ein die Welt- und Geschichts-
losigkeit mantisch-ekstatischer Inspiration sprengendes Element.

Sofern die Person des Offenbarungsmittlers wie der Inhalt der Offen-
barung bei Philo nun aber doch weitgehend aus der Geschichte geldst und
wesentlich nur im Kontext der Natur und der in ihr nach griechisch-philoso-
phischem Verstindnis waltenden zeitlosen Wahrheiten gesehen werden,
kann Philos Inspirationsverstdndnis doch nicht als wirklich biblisch und fiir
unser Schriftverstdndnis vorbildlich bezeichnet werden.

III. Nachwort aus gegebenem Anlass:*

Eben in diesem Punkt, in der der Bibel entsprechenden Verwurzelung
der Inspiration in der Geschichte Gottes mit Israel und der Menschheit, der
Heilsgeschichte, hat im vergangenen Jahrhundert J.T. Beck die Inspira-
tionslehre weitergefiihrt. Gegen alle seit der Zeit der Aufkldrung sich voll-
ziehende Auflésung der Lehre von der Inspiration der Schrift in sog. Realin-
spiration (also eben nicht Inspiration der Schrift, sondern nur bestimmte
ihrer Inhalte) und Personalinspiration (also auch nicht der Schrift, sondern
nur ihrer Autoren), hielt Beck an der Gottgegebenheit der ganzen Schrift im
Sinne ihrer Theopneustie fest. Denn Wort und Geist lassen sich nicht tren-
nen.” Aber er erneuert auch nicht die mechanische Verbalinspirationslehre.
Vielmehr lenkt er, wie einst Philo, unter Bezugnahme auf das biblische
Zeugnis selbst ausdriicklich den Blick auf die biblischen Autoren:

* Vgl. oben Anm.*
» J.T. Beck, Einleitung in das System der christlichen Lehre oder Propiédeutische
Entwicklung der Christlichen Lehrwissenschaft, Stuttgart 1837, 1970, 230.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 225

«Miindliche und schriftliche Bezeugung, Inhalt, Form und Verstidndnis der gottlichen Wahr-
heit treten in die wesentlichste und homogenste Geistes-Korrespondenz mit einander durch eine
und dieselbe Theopneustie, indem der eigene der Apostel in ihrer Offenbarungs-Wirksamkeit
dynamisch (nicht mechanisch oder bloss ideal) geeint ist mit dem nous des Herrn durch die ihre
Personlichkeit organisch durchdringende, beseeligende Gegenwart seines Geistes.»™

Ganz dhnlich hitte auch Philo sprechen konnen. Aber: Inhalt der Offen-
barungsurkunde sind bei Beck — anders als bei Philo — nicht zeitlose Wahr-
heiten, sondern «die gottlichen Reichsgeheimnisse»?’, die die geschichtlich
fortschreitende Bewegung der «Reichsokonomie» umschliessen, in der sich
die Weltgeschichte vollendet.”® Und die Autoren der Schrift stehen ihrerseits
an einem je einzigartigen heilsgeschichtlichen Ort, an dem sie von Gott zu
ihrem uniiberholbaren, geistgewirkten Zeugnis bevollméchtigt werden.”

Zwar wird auch Becks Inspirationsverstédndnis von uns nicht einfach
tibernommen werden konnen. Sein Schiiler A. Schlatter etwa hat die Frage
gestellt, ob Beck, bestimmt vom naturhaften Organismusgedanken romanti-
scher Naturphilosophie, die Wendung zur Geschichte konsequent genug
vollzog.*® Das dndert aber nichts daran, dass Becks heute weithin vergessene
Konzeption von der Theopneustie eines erneuten ernsthaften Bedenkens
wert wire — eine Aufgabe, auf die hier natiirlich nur hingewiesen werden
konnte.

Helmut Burkhardt, Grenzach-Wyhlen

% Beck a.a.O. 231.

¥ Beck a.a.0. 232.

% Beck a.a.0. 137.

¥ Beck a.a.O. 226ff.

30 A. Schlatter, J. T. Becks theologische Arbeit, in: BzFchTh 1904, 25-43, hier S. 31.



	Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration : zur Inspirationslehre Philos von Alexandrien

