
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 3

Artikel: Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration : zur
Inspirationslehre Philos von Alexandrien

Autor: Burkhardt, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inspiration der Schrift durch weisheitliche
Personalinspiration*

Zur Inspirationslehre Philos von Alexandrien

I. Zur Situation der Inspirationslehre in der neueren Theologie

Eigentlich brauchten wir, jedenfalls wenn wir der in der Dogmatik
herrschenden Lehrmeinung folgen wollten, heute gar nicht über das Thema der

Schriftinspiration zu reden. Denn dieses gilt seit Jahrzehnten als endgültig
erledigt. Bereits gegen Ende des vergangenen Jahrhunderts stellte Julius
Kaftan, damals einer der führenden systematischen Theologen, in den
Prolegomena seines über Jahrzehnte hin massgebenden dogmatischen
Lehrbuchs mit allem Nachdruck fest: «.. .die Inspirationslehre ist für uns hinfällig
geworden».1

Beim Wort Inspiration denkt Kaftan, entsprechend der Bedeutung des

lateinischen Wortes inspiratio Einhauchung), grundsätzlich nur an die

Verbalinspiration, wie sie mit logischer Konsequenz durch die protestantische

Orthodoxie entfaltet wurde: Die Schrift ist danach - so Kaftan - bis in
den Wortlaut hinein von Gott eingegeben, und zwar so, dass dabei die
menschlichen Verfasser nichts anderes waren als «die Sekretäre oder die
Federn des heiligen Geistes».2

Ansätze zu diesem Inspirationsgedanken finden sich nach Kaftan zwar
schon in der Schrift selbst, aber nur als Reste einer in Naturreligion wurzelnden

Mantik. Kennzeichnend für diesen Ursprung sei, dass der Mantiker
seine Offenbarung im Zustand der Verzückung empfange. Der biblische
Offenbarungsgedanke bei den Propheten und Aposteln aber steht, meint
Kaftan, solcher geschichtslosen Mantik völlig fern.3 Der Inspirationsgedanke

der Mantik sei dem Christentum deshalb fremd und nur als ein sekundärer

Zug in dasselbe eingetragen.4 So waren vor allem «die ersten Theologen

* Vortrag vom 27.8.1989 im Bengel-Haus in Tübingen, anlässlich der Verleihung des

Johann-Tobias-Beck-Preises 1989 an den Verfasser.
1 J. Kaftan, Dogmatik, in: Grundriss der Theologischen Wissenschaften, V, 1; Freiburg

1897, 51.
2 A.a.O. 48.
3 A.a.O. 45.
4 A.a.O. 51.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 215

der christlichen Kirche durch ihre heidnische Vergangenheit dazu disponiert,

die Offenbarung in der Form der Mantik vorzustellen.»5

Aber die Inspirationslehre steht für Kaftan nicht nur in innerem Widerspruch

zum Wesen biblischer Offenbarung als geschichtlich vermittelter
Offenbarung, sie ist auch, als Entstehungstheorie der christlichen Bibel, seit
dem Beginn ihrer geschichtlichen Erforschung in der Aufklärungszeit
wissenschaftlich unhaltbar geworden. Solange die alte Inspirationslehre in
Geltung war, «konnte ein geschichtliches Verständnis der Schrift nicht aufkommen

denn jene Lehre verneint den menschlich-geschichtlichen Ursprung
der heiligen Schriften».6 Dieser menschlich-geschichtliche Ursprung liege
aber jetzt für jedermann offen zutage. Für die Dogmatik habe das nun die

Folge gehabt, «dass die orthodoxe Inspirationslehre in ihr so gut wie allgemein

aufgegeben worden ist.»7

Sie sei auch nicht etwa durch eine neue, modifizierte Inspirationslehre zu
ersetzen, sondern, da der Begriff der Inspiration von seinem mantischen

Ursprung nicht ablösbar sei, grundsätzlich aufzugeben.8
Es mag naheliegen, diese Schlussfolgerung Kaftans mit dem Hinweis auf

bei ihm vorliegende einseitige Überzeichnung des Bildes von der herkömmlichen

Inspirationslehre abzuweisen. So gebe es etwa durchaus Fassungen
des Inspirationsgedankens, die keineswegs geschichtsfremd seien.

Tatsächlich hat man bereits in der Alten Kirche, als Reaktion auf den
ekstatischen Prophetismus Montans, versucht, die ekstatischen Elemente in
der Schilderung der Schriftinspiration möglichst zu unterdrücken.9 Die Frage

aber, wieweit es dabei gelungen ist, wirklich biblischem Denken Raum zu
geben, oder wieweit doch noch vorher vorhandene mantische Vorstellungen
nach wie vor wirksam sind, bedarf sicher eingehender Untersuchung.

Eben solche Prüfung sollte umgekehrt aber auch der Frage nachgehen,
wieweit nicht doch in der von Kaftan vorausgesetzten Herleitung der
Inspirationslehre aus heidnischer Mantik voreilig Zusammenhänge angenommen
werden, die so gar nicht bestehen, und es so zu einer Verzeichnung des

Bildes vom Ursprung der christlichen Inspirationslehre gekommen ist, die

dringend der Revision bedürfte.

5 A.a.O. 46.
6 A.a.O. 49u.
7 A.a.O. 50o.
8 A.a.O. 52.
9 H. Cremer, Art. Inspiration, in: PRE VI (3. A.) 188.



216 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

II. Das Verständnis der Schriftinspiration bei Philo von Alexandrien

Als wichtigster Vermittler einer an ekstatischer Mantik griechisch-hellenistischen

Ursprungs orientierten Inspirationslehre an die christliche Theologie

gilt bis heute allgemein der jüdische Schriftausleger und Philosoph
Philo von Alexandrien (ca. 20 vor bis 50 nach Chr.).10 Vor allem der auch im
Literaturverzeichnis von Kaftan erwähnte Artikel H. Cremers in der
Protestantischen Realenzyklopädie zum Stichwort Inspiration hat diese These

unter Theologen bekannt und populär gemacht.11 Zwar rüttelten vor allem
Untersuchungen des Altphilologen und Philo-Forschers I. Heinemann Ende
der 20er Jahre und neuerdings seines Schülers Y. Amir an der Herrschaft
jener opinio communis, ohne dass es aber bisher gelang, sie zu brechen.12

Dass jene These von der mantisch-ekstatischen Inspirationslehre Philos
sich so allgemein einbürgern und bis heute hartnäckig halten konnte, ist in
gewisser Weise durchaus verständlich. Denn es finden sich bei Philo tatsächlich

Spuren einer ekstatischen Mantik.13 So kann er zur Beschreibung des

Phänomens der Prophétie gelegentlich geradezu das ganze Arsenal der

Terminologie griechischer Mantik aufbieten. In der Beschreibung des von
Dt 18,15 angekündigten Propheten heisst es bei Philo:

«Es wird ein gottgesandter (üeo(pÖQr|TOg) Prophet erscheinen und weissagen ({tsajtiet xal
JTQOcpr)*ü£t3o£i), der nichts eigenes vorträgt - denn wer wirklich hingerissen (naxexôpEvoç) und des

Gottes voll ist (èvttouaicôv), kann das, was er sagt, selbst nicht begreifen (xctxaXaßetv) -, sondern

nur wiedergibt, was ihm eingegeben wird (ëvrix£txat), wie wenn ein anderer ihm vorsagte
(6 jtoßdXkovxog) ; denn die Propheten sind Dolmetscher (êQpr|veîç) für Gott, der sich ihrer
Organe (ögyavoi) zur Offenbarung (ôfjkcoôrç) seines Willens bedient.»

{spec 1,65).

Und ganz allgemein sagt Philo vom Propheten, dass er, im Unterschied
zum Vertreter einer vom Menschen ausgehenden künstlichen Mantik, in

gotterfüllter Ergriffenheit (êvdeoç xaToxtoxh) überhaupt nichts Eigenes
verkündet,

10 Zu Person und Werk Philos vgl. H. Burkhardt, Art. Philo in: Grosses Bibellexikon
Bd. 3, Wuppertal/Giessen 1989,1203f.

11 Cremer a.a.O. 186f.
12 I. Heinemann, Philons griechische und jüdische Bildung, Breslau 1929-1932, Nachdruck

Hildesheim 1973; Y. Amir, Die hellenistische Gestalt des Judentums bei Philon von
Alexandrien, Neukirchen 1983; vgl. den Forschungsbericht in: H. Burkhardt, Die Inspiration

heiliger Schriften bei Philo von Alexandrien, Giessen 1988, 6-72. Die letztgenannte
Arbeit unternimmt den Versuch, gezielt und auf möglichst breiter Quellenbasis die Frage
des Verständnisses der Inspiration bei Philo einer Klärung zuzuführen.

13 Vgl. dazu Burkhardt a.a.O. 164f.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 217

«...er ist vielmehr nur Dolmetscher (ÊQpr|VEiJç), dem ein anderer alles in den Mund legt
(fmoßdX.XEi), was er hervorbringt; wenn er begeistert ist (ëwôotmâ), gerät er in Bewusstlosigkeit
(öyvoia), da das Denken (Xoyiapog) schwindet und die Burg der Seele verlassen hat, der

göttliche Geist (Heiov jtvEüpa) aber eingezogen ist und seine Wohnung darin aufgeschlagen hat;
und dieser bringt den ganzen Stimmapparat (ÖQYavÖJtoi,a (pamjç) zum Schallen und Tönen

(êvrixoûvxoç), so dass er deutlich zum Ausdruck bringt, was er ihm vorsagt (jtgodEajitÇei).»
(spec IV 49).

Der Ursprung dieser Terminologie in griechischer Mantik mag deutlich
werden an einem Zitat aus der Schrift Ion des von Philo sehr verehrten
griechischen Philosophen Plato, in der dieser künstlicher Reimerei (xexvrj)
die dichterische Inspiration gegenüberstellt:

«Denn ein leichtes Wesen ist der Dichter und nicht eher vermögend zu dichten, als bis er
begeistert worden ist und bewusstlos (ëvEIeoç xaC ÊxcpQcov) und die Vernunft nicht mehr in ihm
wohnt (ô vorig pr|>tETL êv aitxfl) Ëvr|). Denn solange er diesen Besitz noch festhält, ist jeder
Mensch unfähig zu dichten oder Orakel zu geben (xpr]apa>Ô£lv) Daher auch der Gott nur,
nachdem er ihnen die Vernunft (vorig) genommen, sie und die Orakelsänger und die göttlichen
Wahrsager (xotç xeriapcoôotç na! xotç pâvxeaiv xotg ftetoig) zu Dienern gebraucht, damit wir
Hörer wissen mögen, dass nicht diese es sind, welche so Wertvolles sagen, denen ihre Vernunft ja
nicht innewohnt, sondern dass der Gott selbst es ist, der es sagt, und dass er nur durch diese zu uns

spricht.» (534b-d).

Im Dienst dieser Sicherung der Gewissheit des göttlichen Ursprungs des

Gesagten steht die ganze mantische Terminologie, die, wie bei Philo, im
Gedanken des Dolmetschens gipfelt: Wahre Dichtkunst ist

«nichts Menschliches und von Menschen, sondern Göttliches und von Göttern, die Dichter

aber sind nichts als Dolmetscher (êppï]VEÎç) der Götter, besessen (xaxExöpEvoi) jeder von
dem, der ihn eben besitzt» (534e). (13).

Gemeinsam ist Philo mit Plato vor allem, dass die Prophétie bzw. Wahrsagung

im Gegensatz zu vernünftiger Überlegung und Schlussfolgerung gesehen

wird: im Offenbarungsvorgang ist die Vernunft, ja die Persönlichkeit des

Propheten bzw. Mantikers ausgeschaltet.
Das Vorhandensein ekstatischer Inspirationsterminologie bei Philo ist

also nicht zu bestreiten. Darin hat die alte Theorie zweifellos recht. Fraglich
ist aber einmal, welchen Stellenwert die mantisch-ekstatische Terminologie
eigentlich im Denken Philos hat, zum anderen wie weit sie von ihm wirklich
auf seine Vorstellung von der Entstehung der Heiligen Schrift angewandt
wird.

Zunächst ist festzuhalten, dass Philo an allen bisher genannten Stellen
nicht speziell von der Heiligen Schrift, sondern allgemein von Prophétie



218 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

spricht. Da er nun Mose, den Autor des grundlegenden Bestandteils der
Schrift, des Gesetzes, als Propheten schildert und die Schrift selbst als aus
Orakeln (xcnapoi) bestehend bezeichnet (Mos II 187f.), liegt natürlich der
übliche Schluss nahe, dass Philo also auch die Autorschaft des Mose sich in
der Art ekstatischer Mantik vorgestellt habe.14

Eben dieser Schluss aber erweist sich bei näherer Prüfung als Kurz-
schluss. Eine genauere Untersuchung der letztgenannten Stelle der Mose-
Vita zeigt, dass Philo hier keineswegs von der Schrift nur pauschal gleichsam
als einer Orakelsammlung spricht, sondern verschiedene Arten von Prophétie

unterscheidet.

«Von den Orakeln sind die einen von Gott selbst gesprochen durch Vermittlung des göttlichen
Propheten als Dolmetscher, andere wurden aufgrund von Frage und Antwort geweissagt, andere

von Mose selbst im Zustand der Begeisterung und Ergriffenheit aus sich selbst heraus (êî;

ävToü).» (Mos II 188)

Von den hier aufgeführten drei Arten von Prophétie kommt die erste der
oben geschilderten mantisch-ekstatischen Inspiration am nächsten, da hier
der Prophet nur als Dolmetscher fungiert, selbst also am wenigsten zum
Zuge kommt. Die Inspiration der Schrift wird von Philo nun aber gerade
nicht mit dieser, sondern mit der dritten Art Prophétie ineinsgesetzt, in der
der Prophet selbst zu Wort kommt, mit der ihm eigenen Gabe der Prophétie
(Mos II 190). Das wird besonders deutlich, wenn Philo gegen Ende der
Mose-Vita die Erzählung des Mose von seinem eigenen Tod (in Dt 34) als

Beispiel für diese dritte Art Prophétie aufführt (Mos II 291)15.

Diese Inspirationsvorstellung entspricht aber nicht der erwähnten
platonischen, sondern der uns von der Traumtheorie des mittelstoischen Philosophen

Poseidonios (ca. 135-50 v.Chr.) her bekannten. Dieser hatte drei
Arten von gottgesandten Träumen unterschieden:
1. Träume, in denen der menschliche Geist durch sich selbst in die Zukunft

schaut,
2. Träume, die durch Mittelwesen in der Luft zwischen Himmel und Erde

vermittelt sind,
3. Träume, in denen die Gottheit selbst zu den Schlafenden redet (Cicero,

De div I 64).16

14 So die heute fast einhellige Überzeugung; vgl. wieder meinen Anm.12 genannten
Forschungsbericht, bes. die Zusammenfassung 70-72.

15 Burkhardt a.a.O. 170.
16 Auf den Zusammenhang mit Poseidonios wies vor allem hin E. Brehier, Les idees

philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie, Paris 1907,186.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 219

Offensichtlich von Poseidonios beeinflusst unterscheidet auch Philo (nur
in umgekehrter Reihenfolge) in seiner Schrift «Ob die Träume gottgesandt
sind» ebenfalls drei Arten von Träumen:
1. Träume, bei denen die Bewegung direkt von Gott ausgeht,
2. Träume, bei denen der Geist des Menschen in dieselbe Bewegung gerät

wie das Weltall.
3. Träume, bei denen die Bewegung aus der menschlichen Seele selbst

heraus entsteht (somn 1,1; II,2).17
Das gleiche Dreierschema hat Philo nun, wie es scheint, auch auf die

mosaische Prophétie angewandt:
1. Orakel, die von Gott selbst gegeben sind,
2. Orakel, die durch menschliche Frage und göttliche Antwort entstehen,
3. Orakel, die vom Propheten selbst gegeben werden (Mos II 188).

Auch diese letzte Art Prophétie ist wirklich Prophétie, ja nach Philo sogar
die, die ihn, wie er sagt, im eigentlichen Sinn (xuptooç) als Propheten
erscheinen lässt. Sie kann deshalb auch durchaus mit den Farben des Enthusiasmus

gezeichnet werden.18 Kennzeichnend für sie ist aber, dass in ihr die
Persönlichkeit des Propheten nicht (wie bei der ersten Form) ausgeschaltet
wird, sondern ausdrücklich zum Zuge kommt. Dass aber eben diese Art
Prophétie für Philo tatsächlich die ist, durch die die Schrift entstand, wird
nun durch eine Fülle weiterer Beobachtungen bestätigt.

Dabei sind zweierlei Art Aussagen Philos zu berücksichtigen:
1. Aussagen Philos, die sich ausdrücklich mit der Autorschaft des Mose

beschäftigen.
2. Formeln, mit denen Philo Schriftzitate einführt oder auf Aussagen der

Schrift Bezug nimmt.

Zu 1:

Zum Eingang der Mose-Vita nennt Philo als Hauptquelle seiner Darstellung
die heiligen Schriften, die Mose selbst «als wunderbares Denkmal seiner
Weisheit hinterlassen hat» (Mos 1,4). Wäre die Entstehung der heiligen
Schrift von Philo als durch mantisch-ekstatische Inspiration zustandekommend

gedacht, wäre anzunehmen, dass die geistige Qualität des Autors und
aller Akte seines Bewusstseins keinerlei Einfluss auf das Zustandekommen
der Schrift hätten. Das Gegenteil aber ist nach der eben zitierten Aussage
Philos offensichtlich der Fall: Die Schrift ist «Denkmal der Weisheit» des

Mose.

17 Vgl. Burkhardt a.a.O. 166f.
18 A.a.O. 162f. 169.



220 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

Dieser Gedanke ist zu Beginn des zweiten Buchs der Mose-Vita wieder
aufgenommen und weitergeführt: Mose zeichnet sich vor anderen Gesetzgebern

aus durch die Tugenden der Menschenliebe, der Liebe der Gerechtigkeit

und des Guten sowie durch den Hass alles Schlechten. Ohne diese

persönlichen Eigenschaften des Mose aber wäre es, meint Philo, unmöglich
gewesen, dass er die heiligen Bücher «unter Anleitung Gottes hätte schreiben

und überliefern können» (Mos 11,11).

Es ist zwar ein auch in griechischer Mantik verbreiteter Gedanke, dass

man bei einem Orakelempfänger wie etwa der Pythia in Delphi sittliche
Reinheit voraussetzt. Diese ist aber nur eine allgemeine kultische Voraussetzung,

hat mit dem Inhalt der erteilten Orakel nichts zu tun.19 Anders hier bei
Philo, nach dem die Sittlichkeit des Mose ihren direkten Niederschlag in
seinem Gesetzeswerk findet. Er schreibt zwar «unter Anleitung Gottes»
(ücpriY^oapevou Oeoü). Aber er selbst ist es, der schreibt, und zwar
offensichtlich nicht nur im Sinne eines Schreibers von ihm Diktiertem, sondern als

wirklicher Autor. Denn die Gesetze lassen, wie in einem Spiegel, seine

eigenen Tugenden erkennen, sie erweisen, wie Philo etwas später in der
gleichen Schrift feststellt, die Tugendhaftigkeit ihres Verfassers (Mos 11,45).
Die Prägung seiner Persönlichkeit durch jene Tugenden ist die Voraussetzung

für die Leitung durch Gott während seiner Autorschaft. Gott leitet
Mose aber nicht auf ihm schlechthin Fremdes, sondern auf ihm Entsprechendes

hin. Seine Persönlichkeit wird also gerade nicht, wie in ekstatischer
Mantik anzunehmen wäre, ausgeschaltet, sondern gleichsam als Wurzelboden

der Schrift unlöslich mit ihr verbunden.
Entsprechend kann Philo an anderer Stelle von Mose auch sagen, er sei

sozusagen in seiner Person eine Verkörperung des Gesetzes (vopoç êptpu-

Xoç, Mos 1,162; II, 4) zu nennen. Er ist es einerseits durch natürliche
Veranlagung, hat diese aber andererseits durch die ihm zuteil gewordene umfassende

wissenschaftliche Bildung entfaltet: Seine gutveranlagte Seele (en-
cpufjç T|)ir/f|) kam dabei der Belehrung auf halbem Wege entgegen (Mos
1,22). Er hatte in allem nur ein Ziel: ein nach dem inneren Gesetz der Natur
(dem opûoç koyoç qmaecoç) ausgerichtetes Leben (1,48). So ist er,

«da er doch Gesetzgeber sein sollte, schon lange vorher in seiner Persönlichkeit (oräxög) durch

göttliche Vorsehung zum mit Seele und Geist begabten Gesetz geworden.» (1,162).

In gleicher Weise schildert Philo auch die Patriarchen: als Seele und
Vernunft gewordene Gesetze haben sie, nur der eigenen Stimme folgend
und durch sich selbst belehrt, sich an die Ordnung der Natur angeschlossen

19 So W. Fauth, Art. Pythia in: PW-RE XX, Sp. 518f.; vgl. Burkhardt a.a.O. 177.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 221

(Abr5-6). Mit diesem Gedanken des menschgewordenen Naturgesetzes
nimmt Philo sehr wahrscheinlich einen Gedanken der pythagoräischen
politischen Philosophie auf.20

Diesen Gedanken stellt er nun aber keineswegs in Gegensatz zu dem

prophetischer Offenbarung, sondern integriert ihn in seine Vorstellung von
Prophétie. Ähnlich wie einst Plato den Gedanken eines philosophischen
Wahnsinns (|tavCa) entwickelte, damit sophistischen Rationalismus und
populären Irrationalismus zugleich verbindend und überbietend (Phaidros
249-250),21 so kommt hier Philo zu einer die menschliche Vernunft und ihre
Möglichkeiten nicht ausschliessenden, sondern zugleich aufnehmenden und
überbietenden Konzeption von einer weisheitlich-philosophischen Inspiration.

Dies mögen zwei weitere Aussagen Philos über Mose und seine Autorschaft

weiter verdeutlichen:
Im Bericht über die Übersetzung der Tora ins Griechische schildert Philo

diesen Vorgang als wie unter Inspiration sich vollziehend: die Übersetzer
kündeten prophetisch «wie unter göttlicher Eingebung als ob jedem von
ihnen unsichtbar ein Lehrer diktierte.» (Mos 11,37). Eben diesen Vorgang
aber deutet er unmittelbar darauf wieder weisheitlich: es sei ihnen nämlich
gelungen, in der Übersetzung «durch sonnenklares Denken mit dem reinen
Geiste des Mose Schritt zu halten.» (11,40).

Ähnlich heisst es in der Schrift über die Weltschöpfung, Mose habe im
biblischen Schöpfungsbericht Gott als den allem Geschaffenen schlechthin
überlegenen Schöpfer der Welt («besser als das Gute an sich») beschreiben
können, weil er «bis auf den Gipfelpunkt der Philosophie vorgedrungen und
durch Orakel belehrt» worden sei (op 7).

Auch hier stehen philosophisches Denken und Inspiration nicht in einem
sich ausschliessenden Gegensatz, sondern greifen ineinander, die letztere
das erstere in sich aufnehmend und zum letzten Ziel führend.

20 So I. Heinemann, Poseidonios' metaphysische Schriften II, Breslau 1928, 275;
E.R. Goodenough, By Light, Light, New Haven 1935 38f. u.ö., vgl. Burkhardt a.a.O.
174, Anm. 83.

21 Burkhardt a.a.O. 218, Anm. 174.



222 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

Zu 2:

Die Annahme, dass die Inspiration der Schrift nach Philo im Sinne der
dritten Art von Prophétie zu denken ist, in der also die Person des Propheten
als solche beteiligt ist und zum Zuge kommt, wird weiter durch eine geradezu

erdrückende Fülle von Zitier- bzw. Bezugnahmeformeln bestätigt, in
denen die Schriftautorschaft des Mose als in Regungen und Bestimmtheiten
seiner Persönlichkeit gründend zum Ausdruck kommt: Aussagen der Schrift
werden zurückgeführt auf die Wahrnehmung des Mose, sein Nachdenken,
sein Wissen, Urteilen, Wollen und Empfinden, und zwar durch alle Schriften

des umfangreichen Werkes Philos hindurch (soweit sich dort Bezugnahmen

auf die Schrift finden). Einige Beispiele mögen hier für viele andere
stehen:22

Als Tugendfreund (tptkàQETOç) zeichnet Mose die Siebenzahl besonders
aus (opl28);
weil Mose es gewohnt war (eicofkog), das Fernliegende mit schärferen
Augen gründlich zu betrachten, rechnete er nicht alles Wasser zum vierten

Element, sondern nur das Meer (opl31);
Mose sah (êcopa), dass die Körpergestalt des Mannes und der Frau
ungleich war und hielt es deshalb für nützlich (expive av cpepöv), entsprechende

Anordnungen zu treffen (virt 19) ;

sich selbst getreu nennt Mose den siebenten Tag Ruhe (Abr 28);
der hochheilige Mose wollte als Liebhaber (êpaaTfiç) und Lehrer der
Wahrheit die gleiche Sinnesart ein für allemal erhalten (spec I 59).
Es war ein entscheidender methodischer Fehler früherer Untersuchungen

zu unserem Thema, dass sie diese - hier wie gesagt nur angedeutete -
Materialfülle ganz übergingen und sich auf einige wenige Aussagen über
prophetische Inspiration meinten beschränken zu können. Indem die
Schilderungen mantisch-ekstatischer Prophétie bei Philo einseitig herausgestellt
wurden, wurden sie zugleich isoliert und aus ihrem ursprünglichen hellenistischen

Kontext interpretiert anstatt im Zusammenhang des philonischen
Denkens. In diesem letzteren aber ist die mantisch-ekstatische Terminologie
nicht wörtlich als Ausschaltung der Persönlichkeit zu verstehen. Vielmehr
verdeutlicht sie nur, dass die Weisheit des Mose nicht eigenmächtige

22 In meiner Dissertation habe ich über 200 Belege aufgeführt, vgl. a.a.O. (Anm.ll)
191-211.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 223

menschliche Weisheit ist, sondern an Gott ausgerichtete und von ihm
empfangene und geprägte Weisheit.23

Zusammenfassung der Ergebnisse:
a. Die bis heute allgemein verbreitete These von der mantisch-ekstatischen

Inspirationstheorie Philos ist als unhaltbar aufzugeben.
b. Die von Philo aus griechischer Überlieferung aufgenommene mantische

Terminologie (einschliesslich ihrer ekstatischen Elemente) dient ihm dazu,

auf den göttlichen Ursprung der mosaischen Weisheit hinzuweisen,
lässt aber nur sehr bedingt Schlüsse auf das Wie des Vorgangs der Inspiration

zu.
c. Sofern einerseits Philo an dem Gedanken der Inspiration festhält,

andererseits solche Inspiration sich durch Prägung und Inanspruchnahme der

ganzen Persönlichkeit des Propheten vollzieht, kommt Philos
Inspirationsverständnis dem modernen Gedanken der Personalinspiration nahe.

d. Dabei steht sein Inspirationsgedanke nicht im Widerspruch zu einem
Schriftverständnis, das die ganze Schrift als inspiriert ansieht, also zum
modernen Gedanken der Verbalinspiration. Wohl aber interpretiert Phi-

23 Wollte man auch dieses Inspirationsverständnis - in grundsätzlich berechtigter
Abwehr eines rationalistischen Missverständnisses der Inspirationslehre Philos - ekstatisch

nennen, so müsste man dabei auch terminologisch deutlich machen, dass solche «Ekstase»

zu unterscheiden ist von jener, in der die Person des Propheten mit ihrem Bewusstsein
ausgeschaltet ist. In einem solchen anderen, sozusagen weiteren Sinn kann etwa das NT
gelegentlich durchaus positiv von «Ekstase» reden: Apgl0,10 und 11,5 (Offenbarung
durch Gesicht an Petrus); 22,17 (Verzückung des Paulus beim Gebet im Tempel); vgl. auch

Mk5,42; 16,8; Lk5,26; Apg3,10 (hier jeweils im Sinne des Erschrockenseins).
Fragt man allerdings nach Philos eigenem Sprachgebrauch, so fällt seine durchgehende
Distanz gegenüber diesem Wort auf: in eher 69 und ebrl5 ist exotaaiç schlicht krankhafte
Geistesgestörtheit, Verwirrung des Geistes. Ebenso nennt Philo in plantl47 die ëxoxaaiç
als Tod des Geistes etwas noch Schlimmeres, als der leibliche Tod es ist (vgl. auch spec III
99 und cont 40). Lediglich an zwei Stellen der griechisch überlieferten Schriften Philos
findet sich auch positiver Gebrauch des Wortes, aber in beiden Fällen gleichsam nur durch
den ihm vorliegenden griechischen Text erzwungen (all II 19 zu Gen 2,21 und her 249ff. zu
Gen 15,12). Durch dies Vorkommen des Begriffs im Wortlaut der Heiligen Schrift sieht sich
Philo zu einer differenzierteren Sicht genötigt. Er unterscheidet in her249ff. vier Arten
von Ekstase: 1. die krankhafte Verwirrung des Geistes; 2. die Bestürzung angesichts
unerwarteter Ereignisse ; 3. die Stille des Geistes im Schlaf; 4. die (nach Philo hier in Gen 15

gemeinte) «gottgewollte Ergriffenheit und Begeisterung, die dem Propheten eignet.»
Solche Zurückhaltung Philos gegenüber dem Begriff der Ekstase macht es m.E. höchst
problematisch, ihn zur Kennzeichnung seines Inspirationsverständnisses zu benutzen.



224 Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration

los personale Inspirationsvorstellung den Gedanken der Inspiration der

ganzen Schrift in einem Sinn, der eine sog. mechanische Verbalinspiration
ausschliesst.

Konsequenzen:
Philo ist endlich vom Vorwurf zu befreien, der eigentliche geistige Vater der
mechanischen Inspirationslehre und damit der Urheber aller ihr angelasteten

theologischen Fehler und Irrwege wie etwa dem eines schlechthin ge-
schichtslosen Schriftverständnisses zu sein.

Vielmehr enthält sein Inspirationsverständnis in der Wahrung der
Persönlichkeit des Offenbarungsmittlers durchaus ein die Welt- und Geschichts-
losigkeit mantisch-ekstatischer Inspiration sprengendes Element.

Sofern die Person des Offenbarungsmittlers wie der Inhalt der
Offenbarung bei Philo nun aber doch weitgehend aus der Geschichte gelöst und
wesentlich nur im Kontext der Natur und der in ihr nach griechisch-philosophischem

Verständnis waltenden zeitlosen Wahrheiten gesehen werden,
kann Philos Inspirationsverständnis doch nicht als wirklich biblisch und für
unser Schriftverständnis vorbildlich bezeichnet werden.

III. Nachwort aus gegebenem Anlass:24

Eben in diesem Punkt, in der der Bibel entsprechenden Verwurzelung
der Inspiration in der Geschichte Gottes mit Israel und der Menschheit, der
Heilsgeschichte, hat im vergangenen Jahrhundert J.T.Beck die
Inspirationslehre weitergeführt. Gegen alle seit der Zeit der Aufklärung sich
vollziehende Auflösung der Lehre von der Inspiration der Schrift in sog.
Realinspiration (also eben nicht Inspiration der Schrift, sondern nur bestimmte
ihrer Inhalte) und Personalinspiration (also auch nicht der Schrift, sondern

nur ihrer Autoren), hielt Beck an der Gottgegebenheit der ganzen Schrift im
Sinne ihrer Theopneustie fest. Denn Wort und Geist lassen sich nicht
trennen.25 Aber er erneuert auch nicht die mechanische Verbalinspirationslehre.
Vielmehr lenkt er, wie einst Philo, unter Bezugnahme auf das biblische
Zeugnis selbst ausdrücklich den Blick auf die biblischen Autoren:

24 Vgl. oben Anm.*
25 J.T. Beck, Einleitung in das System der christlichen Lehre oder Propädeutische

Entwicklung der Christlichen Lehrwissenschaft, Stuttgart 1837,1970, 230.



Helmut Burkhardt, Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration 225

«Mündliche und schriftliche Bezeugung, Inhalt, Form und Verständnis der göttlichen Wahrheit

treten in die wesentlichste und homogenste Geistes-Korrespondenz mit einander durch eine

und dieselbe Theopneustie, indem der eigene der Apostel in ihrer Offenbarungs-Wirksamkeit
dynamisch (nicht mechanisch oder bloss ideal) geeint ist mit dem nous des Herrn durch die ihre
Persönlichkeit organisch durchdringende, beseeligende Gegenwart seines Geistes.»26

Ganz ähnlich hätte auch Philo sprechen können. Aber: Inhalt der
Offenbarungsurkunde sind bei Beck - anders als bei Philo - nicht zeitlose
Wahrheiten, sondern «die göttlichen Reichsgeheimnisse»27, die die geschichtlich
fortschreitende Bewegung der «Reichsökonomie» umschliessen, in der sich
die Weltgeschichte vollendet.28 Und die Autoren der Schrift stehen ihrerseits
an einem je einzigartigen heilsgeschichtlichen Ort, an dem sie von Gott zu
ihrem unüberholbaren, geistgewirkten Zeugnis bevollmächtigt werden.29

Zwar wird auch Becks Inspirationsverständnis von uns nicht einfach
übernommen werden können. Sein Schüler A. Schlatter etwa hat die Frage
gestellt, ob Beck, bestimmt vom naturhaften Organismusgedanken romantischer

Naturphilosophie, die Wendung zur Geschichte konsequent genug
vollzog.30 Das ändert aber nichts daran, dass Becks heute weithin vergessene
Konzeption von der Theopneustie eines erneuten ernsthaften Bedenkens
wert wäre - eine Aufgabe, auf die hier natürlich nur hingewiesen werden
konnte.

Helmut Burkhardt, Grenzach-Wyhlen

26 Beck a.a.O. 231.
27 Beck a.a.O. 232.
28 Beck a.a.O. 137.
29 Beck a.a.O. 226ff.
30 A. Schlatter, J. T. Becks theologische Arbeit, in: BzFchTh 1904, 25-43, hier S. 31.


	Inspiration der Schrift durch weisheitliche Personalinspiration : zur Inspirationslehre Philos von Alexandrien

