
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 3

Artikel: Karl Ludwig Schmidt : Abschied von Illusionen über Jesus und die
Kirche

Autor: Schweizer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 47 1991 Heft 3

Karl Ludwig Schmidt - Abschied von Illusionen über
Jesus und die Kirche*

Karl Ludwig Schmidt ist für mich noch immer der Lehrer, der zu den
Bauern in Nesslau sprechen konnte wie zu uns Studenten im Seminar, der
sich im Aramäischen und Syrischen1 so heimisch fühlte wie im klassischen,
hellenistischen und modernen Griechisch2 und sich als Çévoç («Fremder»)
für die ^evia («Gastfreundschaft») Basels bedankte3, der sich im Judentum4
auskannte wie in der Patristik5, in der Geschichte der Faustüberlieferung6,
der Heiligenlegenden und Mönchsgeschichten7, bei Luther8 und den Baslern
Overbeck9 und Jakob Burckhardt10, der als Herausgeber der Theologischen

* Festvortrag in der Theologischen Fakultät Basel am 5.2.1991 zur Erinnerung an Karl
Ludwig Schmidt, der am 5.2.1891 geboren wurde.
Von K.L. Schmidt werden im folgenden zitiert:
Formgeschichte: RGG2 II (Tübingen 1928) 638-640 -
Die Polis in Kirche und Welt, Rektoratsprogramm Basel 1939 -
Jesus Christus: RGG2 III (Tübingen 1929) 110-151 -
Der Rahmen der Geschichte Jesu (Berlin 1919), nachgedruckt: Darmstadt 1969 -
Die Stellung der Evangelien in der allgemeinen Literaturgeschichte: EYXAPIZTHPION
(FS - H. Gunkel) II (Göttingen 1923) 50-134 -
Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament (ThWNT) III (1938) Artikel xaXslv etc.
488-539 (éxxkr|aCa 502-539).
In: Zur Formgeschichte des Evangeliums, ed. F. Hahn, 1985 (WdF 81) sind die Artikel
«Formgeschichte» (123-126) und «Stellung» (126-228) nachgedruckt.

1 ThWNT III 529 f.
2 ThWNT III 494; 499; 516-519; Polis 9f; 97-107.
3 Polis V.
4 Z.B. Polis 26-31, Exkurs über Philo: 91-94.
5 Z. B. Polis 41-81 mit Exkurs zu Origenes (81-84); ThWNT III 536f.
6 Stellung 91-99 (Zur Formgeschichte 176-185).
7 Ebd. 99-124 (185-215).
8 ThWNT III 537 f.
9 Formgeschichte 638 (Zur Formgeschichte 123f.); Stellung 132-134, auch 129, Anm4

(225-228, 222, Anm.187).
10 Polis VI.



194 E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche

Blätter tapfer gegen den Strom des Nationalsozialismus kämpfte und deren
Spalten für das Anliegen der Formgeschichte öffnete11, als das noch keine
andere Zeitschrift tat, der dann die sich zur Zeit im besten Lebensalter
befindliche Theologische Zeitschrift gründete, und dessen (damals ohne
Hilfe einer Sekretärin geschriebene!) Briefe darum laufende Nummern wie
1937/918 trugen.12

1. Jesus

1.1 Für uns Ältere verbindet sich mit seinem Namen sofort der Titel «Der
Rahmen der Geschichte Jesu»13.1901 hatte W. Wrede das Messiasgeheimnis
als markinische Konstruktion gesehen, die erklären sollte, warum ein
ursprünglich unmessianisches Leben Jesu später erst als messianisches erkannt
wurde.14 In einem grossartigen Überblick hatte A. Schweitzer die bisherige
Leben-Jesu-Forschung als Sackgasse erwiesen,15 freilich auch selbst
versucht, Jesus als Apokalyptiker zu verstehen und so sein Leben zu rekonstruieren.

Beides liess sich nicht halten. Markus kämpft gerade umgekehrt
gegen eine Auffassung Jesu als grossen Wundertäter, und Schweitzer arbeitete

mit einem, erst noch in der Reihenfolge umgestellten, sekundären
Aufriss des Matthäus.16 Das Verdienst K. L. Schmidts bestand darin, dass er
bei Markus Perikope für Perikope analysierte und damit endgültig zum
Ergebnis kam, dass Markus zwar den «ältesten Aufriss der Geschichte Jesu»

bietet, aber höchstens «trümmerhafte Bruchteile eines Itinerars sich
herausarbeiten lassen».17 Der durch Jahrzehnte hindurch erbittert geführte Kampf,
ob Markus, nach dem Jesus nur eine Woche in Jerusalem und im ganzen
wohl nur etwa ein Jahr wirkte, oder Johannes, nach dem er innerhalb von

11 O. Cullmann, Die neuen Arbeiten zur Geschichte der Evangelientradition: idem,
Vorträge und Aufsätze 1925-1962, Tübingen/Zürich 1966, 52 (Zur Formgeschichte 324).
Schon 1932 erschien in der Januarausgabe der Theol. Blätter (12,18-21) E. Lohmeyers
Offener Brief an H. Lietzmann, der für die Entwicklung der neutestamentlichen Arbeit in
Deutschland typisch war.

12 Damals schrieb man noch Briefe, bei denen man schreibend und lesend sogar
nachdenken konnte; das Telefon war für Notfälle reserviert.

13 Habilitationsschrift Berlin, Adolf Deissmann gewidmet.
14 Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, Göttingen 1901 (Nachdruck 41969).
15 Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübingen 1906 (Nachdruck: München/Hamburg

1966).
16 Kritisch schon Rahmen VII f.
17 Rahmen VI; 317.



E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche 195

mindestens drei Jahren dreimal in Jerusalem war, recht habe, war damit
erledigt. Dabei ist der Hinweis Schmidts, dass allerlei auf eine engere
Verbindung Jesu mit Jerusalem deute18, nicht zu vergessen, weil wir unbewusst
immer eher die markinische als die johanneische Darstellung im Kopf
haben.

1.2. Im gleichen Jahr 1919 erschien «Die Formgeschichte des Evangeliums»

von M. Dibelius19, zwei Jahre später R. Bultmanns «Geschichte der
synoptischen Tradition»20. Beide fragten nicht mehr nach einer Chronologie
des Lebens Jesu, sondern nach den Formen der Worte (z.B. Paradigmen
oder Apophthegmata, also geschichtlich eingekleidete Worte) oder
Erzählungen (z.B. Wundergeschichten, Legenden), um so über Markus hinaus
rückwärts in die «<Paläontologie> der Evangelien» einzudringen, wie es

Schmidt aufgrund einer Overbeckschen Anregung formulierte.21 Dass «die
älteste Jesusüberlieferung kultisch bestimmt ist»,22 hat auch er schon 1919

betont, wobei er beachtenswerterweise nicht nur an Gottesdienst und Mission

dachte, sondern auch die reine Freude am Erzählen in Rechnung
stellte.23 In den folgenden Jahren präzisierte er, dass «die Evangelien der
Ausdruck eines religiösen Faktums, einer religiösen Bewegung» sind24 und
«der <Stil> eine soziologische Tatsache»25. Die Form oder, wie man mit
H. Gunkel formulierte, die Gattung einer Perikope diente, wie
K. L. Schmidt referierend zusammenfasste,26 zur Aufspürung ihres Sitzes im
Leben, also des Ortes, an dem Jesustradition übernommen, verändert oder
auch neugeschaffen wurde. So liess sich sachlich ihre Verwendung in
Predigt, Katechese, Apologetik, örtlich oft auch ihre Heimat in palästinischem,
jüdisch-hellenistischem oder rein hellenistischem Milieu erschliessen. Auf
Jesus selbst wurde zurückgeführt, was weder aus dem Judentum noch aus
der christlichen Gemeinde ableitbar war, mit geringerer Sicherheit, was sich

18 Rahmen 301 f., Jesus 125.
19 Tübingen 1919,1971.
20 1921 (FRLANT, NF 12), mit Ergänzungsheften bis zu 41971.
21 Formgeschichte 638 (Zur Formgeschichte 123f.); Stellung 134 (ebd. 228).
22 Rahmen VI, von G. Bertram radikalisiert aufgenommen: Cullmann a.a.O.

(Anm.ll) 49f. (32f.).
23 Rahmen 304, Jesus 119.
24 Stellung 127 (Zur Formgeschichte 219), besonders schön Jesus 115f.: Da es um die

Menschwerdung des Logos geht (auch schon in den Synoptikern), «ist alle Steigerungsmöglichkeit

sozusagen abgeriegelt», so dass es wenig Legendenbildung um Jesu Gestalt
herum gibt.

25
Formgeschichte 639, vgl. auch Stellung 89 (Zur Formgeschichte 125,173) und Dibelius

a.a.O. (Anm.19) 7 (ab 2. A.).
26 Stellung 86-89 (Zur Formgeschichte 171-173) und 1928: Formgeschichte.



196 E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus lind die Kirche

diesem Kern gut einordnete oder was in verschiedenen Traditionssträngen
überliefert war.

Hier stehen wir heute in einer eigentlichen Grundlagenkrise.27 Die Scheidung

zwischen palästinischer und hellenistischer Gemeinde lässt sich kaum
mehr aufrecht erhalten. Das Judentum in Palästina war zur Zeit Jesu schon
über 300 Jahre lang hellenisiert und, wie die Funde vom Toten Meer zeigen,
in sich sehr verschiedenartig.28 Das Kriterium zur Bestimmung echten Jesusgutes

ist fraglich, weil Jesus selbstverständlich auch jüdische Tradition
übernahm und die Urgemeinde Jesus-Überlieferung.29 Vor allem aber ist der

Begriff «Gattung» sehr unbestimmt. Fast jede Form ist polyfunktional und
jede Funktion polymorph. Dasselbe Gleichnis vom verlorenen Schaf kann,
wie wohl bei Jesus selbst, zur grossen Freude Gottes einladen, die in allen
Varianten im Zentrum steht,30 kann wie in Lkl5,lf. vor pharisäischer
Selbstüberschätzung warnen oder wie in Mtl8,14 zur Sorge mahnen gegenüber
den «Kleinen» in der Gemeinde, die sich verirren. Umgekehrt kann diese

Mahnung innerhalb von Mtl8 in der Form eines Apophthegmas, eines

apokalyptischen Worts, einer Paraklese, eines Gleichnisses und einer
Gemeinderegel erfolgen. Vor allem aber ist die Grenze zwischen mündlicher
und schriftlicher Überlieferung31 sehr viel undurchlässiger als man lange
dachte, und Formgeschichte ist eben «Erforschung der mündlichen
Tradition»32. Mündlich wird nämlich eine Geschichte, in geringerem Mass sogar
ein Jesuswort jedesmal neu kreativ gestaltet, je nach dem Hörerkreis und
der Person des Erzählers. Schon die Selektion dessen, was erwähnt oder
weggelassen wird, geht durch den «Filter der sozialen Identifizierung»33.

1.3 Längst bevor das deutlich wurde, führte der Versuch, hinter die

Evangelien zurückzutragen, zur Blüte der Traditionsgeschichte. Anhand der
Verwendung desselben Stoffs, wie z.B. des Gleichnisses vom verlorenen
Schaf, in den verschiedenen Evangelien liessen sich Übernahme und Verän-

27 G. Sellin, «Gattung» und «Sitz im Leben » auf dem Hintergrund der Problematik von
Mündlichkeit und Schriftlichkeit synoptischer Erzählungen, EvTh 50 (1990) 311.

28 Vgl. z. B. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, WUNT 10 (1969) 565-567.
29 Diese Kritik schon bei O. Cullmann, Heil als Geschichte, Tübingen 1965, 169-171;

vgl. idem, a.a.O. (Anm.ll) 63-66 (335-339).
30 Lk 15,6.7.9.10, vgl. 32; Mtl8,13.
31 E Hahn, Die Formgeschichte des Evangeliums. Voraussetzungen, Ausbau und

Tragweite, in: idem (ed.). Zur Formgeschichte, a.a.O. (Anm.*) 470f. ; vor allem W. H. Kelber,
The Oral and the Written Gospel, Philadelphia 1983, und die in E. Schweizer, Theologische

Einleitung in das Neue Testament GNT2 (1989) in Anm. 48 Genannten.
32 Formgeschichte 638 (Zur Formgeschichte 124).
33 Kelber bei Sellin a.a.O. (Anm. 27) 316f.



E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche 197

derung von Tradition nachzeichnen.34 Dieser Prozess Hess sich auch über die
Grenze der Evangelien hinaus nachweisen. Das wahrscheinlich auf Jesus

zurückgehende Gleichnis vom Hausherrn, der nicht weiss, wann der Dieb
einbrechen wird (Lk 12,39 Q)35, wird in der Gemeinde zum blossen
Vergleich.36 «Der Tag des Herrn kommt wie ein Dieb in der Nacht» (I Thess 5,2;
II Petr 3,10). «Christianisiert»37 wird es direkt auf den Wiederkommenden
selbst bezogen: «Ich komme wie ein Dieb, und du weisst nicht, zu welcher
Stunde ich über dich komme» (Apk 3,3; vgl. 16,15), während es enteschato-

logisiert, aber sachlich weit verständlicher im Thomasevangelium (21) den
Einbruch der Welt beschreibt. Jedoch ist Traditionsgeschichte fast
ausschliesslich innerhalb der schriftlichen Überlieferung durchführbar. Sie hat
darum konsequenterweise zur Redaktionsgeschichte geführt, d.h. zur
Untersuchung der Theologie der Endredaktoren, also der Evangelisten, eventuell

auch von Q. Der «Sitz im Leben», der uns wirklich zugänglich ist, ist

derjenige innerhalb der Struktur des ganzen Evangeliums.
1.4 Methodisch, wenn auch nicht sachlich, wurde hier also wieder an

Wrede angeknüpft,38 der das theologische Anliegen des Markus darin sah,
ein ursprünglich unmessianisches Leben Jesu jetzt als messianisches zu
verstehen. Für die Evangelisten liegt in der Tat der Primat bei der Gesamtkonzeption

des Evangeliums, und man muss fragen, welche Funktion die Einzel-
perikope darin übernimmt.39 Der Zusage Gottes an seinen Sohn in der Taufe

folgt bei Markus die Proklamation durch die Dämonen, die Jesus zurückweist,

die Offenbarung der Gottessohnschaft an die Jünger bei der Verklärung

und schliesslich das Bekenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz.
Auch wenn man darin schwerlich ein Schema von Apotheose, Präsentation
und Inthronisation (am Kreuz!)40 sehen kann, ist doch die Steigerung bis hin
zur Offenbarung Jesu als Gottessohn unter dem Kreuz an die Welt der
Völker deutlich. Noch wichtiger scheint mir, dass Jesu Wirken in Galiläa
durch das Petrusbekenntnis in zwei Perioden aufgeteilt ist. Die erste setzt

34 Ein Beispiel dafür: O. Cullmann, Que signifie le sel dans la parabole de Jésus?,
RHPhR 37 (1957) 36-43.

35 Vom ôiognooeiv der xX.éjrt<xi (Mt 24,43 Lkl2,39) spricht auch der bei Lukas damit
verbundene Spruch vom Schatz im Himmel, freilich nur nach Mt 6,19f (nicht in Lkl2,33).

36 R. Bauckham, Synoptic Parousia Parables Again, NTS 29 (1983) 129: «deparaboliza-
tion».

37 R. H. Gundry, The Hellenization of Dominical Tradition and the Christianization of
Jewish Tradition in the Eschatology of 1-2 Thessalonians, NTS 33 (1987) 170.

38 Vgl. Sellin a.a.O. (Anm. 27) 313, Anm. 6.
39 Ebd. 318f.
40 P. Vielhauer, Erwägungen zur Christologie des Markus, in: idem, Aufsätze zum

Neuen Testament, TB 31 (1965) 212-214.



198 E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche

dreimal mit Berufung, Erwählung und Sendung der Jünger, jedesmal eingeleitet

durch ein kurzes Summarium von Jesu Wirken, ein (1,14-20; 3,7-19;
6,6b—11) und endet dreimal mit der Verwerfung Jesu durch Pharisäer und
Herodianer, die schon seinen Tod planen, durch seine Mitbürger und durch
seine eigenen Jünger (3,6; 6,1-6; 8,14-21). Die zweite Periode ist gegliedert
durch die dreimalige Ankündigung des Leidens, jedesmal gefolgt von völligem

Missverständnis der Jünger und Jesu erneutem Aufruf zur Nachfolge
(8,31-38; 9,30-37; 10,32-45). Wie am Ende der ersten Periode folgt wiederum

eine Blindenheilung: nur Gottes Wunder kann einem Menschen die

Augen öffnen und ihn zum «Nachfolgen auf dem Weg» (nach Jerusalem:
V. 32!) befähigen (10,52). Daraufhin kann nur noch die Leidensgeschichte
erzählt werden.41 Wollten also die beiden Blindenheilungen ursprünglich
wohl die Wunderkraft Jesu verkünden, so haben sie jetzt eine ganz andere
Funktion übernommen: sie verkünden, dass nur Gottes Wunder Glauben an
den am Kreuz endenden Sohn schaffen kann.

1.5 Zweifellos ist also Markus nicht der, der «im Grunde nur Einzelperi-
kopen nebeneinander reiht»42, sondern ein Theologe von Format. Die an
sich richtige Unterscheidung der Evangelisten von Schriftstellerpersönlichkeiten

im Griechentum, die K. L. Schmidt im Aufsatz über «Die Stellung der
Evangelien in der allgemeinen Literaturgeschichte»43 vollzieht, müsste heute

differenzierter erfolgen. Einzelperikopen mögen in «unbewusstem
Vorgang» als «etwas von selbst Gewachsenes» entstanden sein;44 aber die
Verfasser der Evangelien sind nicht so einfach den «bestimmt fassbaren
Schriftstellerpersönlichkeiten» des Griechentums45 entgegenzusetzen. Hilfreicher
ist Schmidts Vergleich mit den auch nicht genannten Verfassern alttesta-

41 E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus, NTD1 (1989) 214; idem, Die theologische

Leistung des Markus, EvTh 24 (1964) 337-355 idem, Beiträge zur Theologie des

Neuen Testaments, Zürich 1970, 21-42; Nachdruck: Das Markusevangelium, ed. R. Pesch
1979 [WdF161] 163-189 mit Nachtrag S. 183f.), englisch: Mark's Contribution to the Quest
of the Historical Jesus, NTS 10 (1963/64) 421M32, spanisch: La aportaciön teolögica de

Marcos, SelTeol33 (1970) 60-61. Dass die Einordnung der apokalyptischen Aussagen in
8,38-9,1; 13; 14,62 nicht unwesentlich ist, ist mir bewusst. Sie ist aber stärker umstritten.
Ich denke, dass sie im Anschluss an 8,31-37 die Mahnung zur Nachfolge auch im Leiden
begründen will, ähnlich in Kap. 13, das mit dem Gleichnis vom Türhüter schliesst, in dem,
schon leicht entapokalyptisiert, auf das Verhalten aller Knechte, von denen jeder seinen

Auftrag hat, abgestellt ist. 14,62 steht der Triumph des Menschensohns am Anfang der
Leiden Jesu und definiert den Christustitel.

42 Rahmen 317.
43 Besonders 51-62; 76; 124-129 (Zur Formgeschichte 126-140; 157f.; 215-221), auch

Jesus 114.
44 Ebd. 61, vgl. 76 (138-157).
45 Ebd. 51 (127).



E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche 199

mentlicher Bücher.46 Wesentlich bleibt die Tatsache, dass sie mit ihrem Buch
verkünden, Glauben schaffen wollen und aus eigenem Glauben heraus
schreiben.47

Das ändert aber nichts daran, dass Schmidts Hauptthese richtig bleibt:
ein Aufriss des Lebens Jesu ist nicht mehr rekonstruierbar. Wir sind seither
noch skeptischer geworden; denn auch der Versuch, durch Bestimmung der
Formen zu bestimmten Gattungen und damit zu klar fixierbaren «Sitzen im
Leben» zu kommen, ist für die Zeit der mündlichen Tradition weithin
gescheitert.48 Was einigermassen geklärt werden kann, ist die theologische
Konzeption der Endredaktoren und der von ihnen verwendeten schriftlichen

Quellen (vor allem Q). Dennoch gilt O. Cullmanns Satz immer noch,
dass «die Formgeschichte dazu berufen sein könnte, die Theologie aus einer
Sackgasse herauszuführen, in die sie durch den Historismus des letzten
Jahrhunderts geraten ist».49 Die entscheidende theologische Einsicht besteht
doch darin, dass wir keinen «harmlosen» Jesus mehr finden können,
sondern nur den, der den Glauben derer, die ihm begegnet sind, geschaffen und
bestimmt hat, wobei ich wiederum mit Cullmann meine, dass ihr Jesusbild
erstaunlich zuverlässig ist in der Gesamtschau, wenn auch nicht in den
Einzelheiten.50 Man kann also Jesus nicht ohne das Kerygma erkennen,
sondern muss ihn mit der ganzen Jesusbewegung zusammensehen, wie es

E. Schillebeeckx formuliert.51 Damit sind wir beim zweiten Brennpunkt des

Werks von K. L. Schmidt.

46 Ebd. 67 (146) nach Th. Zahn.
47 Auch Schmidt, Jesus 115f. Man sollte also auch nicht mit neueren Forschern in USA

die Unterschiede fast ganz ausebnen, vgl. Hahn a.a.O. (Anm. 31) 473f.
48 Sie war nicht so leicht «ins Leben der christlichen Gemeinde hineinzustellen», wie

O. Cullmann es noch hoffte (a.a.O. [Anm. 11] 45 [Zur Formgeschichte 316]).
49 Ebd. 51 f., vgl. 87 (323, 362).
50 Die Kritik L. Köhlers, dass eine innerhalb von drei Jahrzehnten entstandene Tradition

nicht einfach wie eine in Jahrhunderten entstandene behandelt werden darf (bei Hahn
a.a.O. [Anm. 31] 455), hat immer noch ein gewisses Recht.

51 «Der konstante Faktor [im Neuen Testament] ist: Bestimmte Gruppen von
Menschen finden entscheidendes Heil von Gott her in Jesus von Nazaret» (Jesus - Geschichte
eines Lebenden, Freiburg 1975, 48f.). «Das Christentum ist nicht so sehr eine Botschaft,
die geglaubt werden muss, sondern eine Glaubenserfahrung, die Botschaft wird» (Die
Auferstehung Jesu als Grund der Erlösung, QD 78 (1979) 62). Zum Problem vgl. schon

Schmidt, Jesus 110-112.



200 E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche

2. Die Kirche

2.1 Kirche war noch anfangs dieses Jahrhunderts52 für den Katholizismus
eine Heilsanstalt, die sich kontinuierlich von der Schar Jesu zur heutigen
Gestalt entwickelte,53 für den Protestantismus ein Verein, eine «Gemeinschaft,

welche nur durch freie, menschliche Handlungen entsteht», nämlich
«durch das Zusammentreten der einzelnen Wiedergeborenen» (Schleiermacher)54.

Beide Konzeptionen hat K.L.Schmidt in seinem grossen Artikel
abschliessend als unmöglich erwiesen: exxA.r]oCa kann nicht von der Etymologie

her als «die Herausgerufene» verstanden werden,55 wie es die Kirchenväter

triumphierend gegen die Synagoge behaupteten.56 Es ist ein von seiner
griechischen wie von seiner alttestamentlichen Form her profaner Ausdruck
für eine «Versammlung», als Akt des Sich-sammelns oder als versammelte
Schar verstanden.57 Kirche ist also eine Anzahl von Menschen, die sich

versammeln oder schon versammelt sind, ist «der Haufe Gottes», wie es

Luther formuliert,58 und Zusätze wie «die heilige Kirche» finden sich erst bei
den Apostolischen Vätern59. Vor allem ist der eschatologische Vorbehalt
sehr ernst zu nehmen: nicht die irdische Schar, sondern erst die vollendete
jenseits des jüngsten Gerichts ist das heilige, reine Gottesvolk, bzw. die
Gottesstadt, wie es Schmidt im Rektoratsprogramm von 1939 gegenüber
späteren Entwicklungen betont.60 Die Verfassung der Kirche ist nebensäch-

52 Sehr hilfreich für die Forschungsgeschichte: O. Linton, Das Problem der Urkirche in
der neueren Forschung, Diss. Lund 1932.

53 Der Schluss der Bulle «Unam sanctam» von 1302 (Bonifatius VIII) erklärt die
Unterordnung unter das Papsttum für heilsnotwendig (QGP [C. Mirbt] Nr. 372, S. 211 61967,

Nr. 746, S. 460; der Rückgriff darauf Ende des 19. Jh. ebd. 210 [Literatur]). 1910 formuliert
der Antimodernisteneid: «ecclesiam per ipsum verum atque historicum Christum

proxime ac directo institutam eandemque super Petrum apostolicae hierarchicae principem
eiusque in aevum successores aedificatam» (ebd. Nr. 658, S. 516, sub 3). Vgl. noch W. Koe-
ster, Die Idee der Kirche beim Apostel Paulus, NTA (1928) 30.

54 F. Schleiermacher, Der christliche Glaube, Berlin 71960,112 (4) §2,2: «Auf jeden Fall
ist die Kirche eine Gemeinschaft, welche nur durch freie menschliche Handlungen entsteht
und nur durch solche fortbestehen kann». II 215 (264) § 115: «Die christliche Kirche bildet
sich durch das Zusammentreten der einzelnen Wiedergeborenen zu einem geordneten
Beieinanderwirken und Miteinanderwirken.» Vgl. Sohm in Anm. 68.

55 So Peterson (ThWNT III 538, Anm. 99), dagegen 533f.: weder êtocodeîv noch
êxxkr|TÔç findet sich im Neuen Testament.

56 Ebd. 538, Anm. 99.
57 Ebd. 505, 516, für die LXX 531.
58 Ebd. 537 mit Anm. 98. Luther kann «Kirche» zur Bezeichnung heidnischer Heiligtümer

verwenden (ebd. 535, Anm 92).
59 Ebd. 536.
60 Polis 108-110, übernommen von O. Cullmann, a.a.O. (Anm. 29) 235.



E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche 201

lieh, weil je nach den Verhältnissen mehr oder weniger selbstverständlich
übernommen; fatal ist erst der Übergang von der res iuris humani («menschlichem

Recht») zur res iuris divini («göttlichem Recht»)61. Das ändert sich
auch nicht, wenn die Petrusverheissung in Mtl6,18 historisch wäre.62 Das ist
freilich schon wegen der Formulierung «meine Kirche» unwahrscheinlich;63
denn die Echtheit wäre nur zu erkaufen mit der Voraussetzung
K.L. Schmidts, dass k'nistä' das Grundwort wäre, Jesus also eine

Sondersynagoge, freilich «mit dem Exklusivanspruch, das wahre Israel
darzustellen», gegründet hätte,64 was an sich schon fast contradictio in adiecto ist,
vor allem aber sehr viel besser in die Sicht der Pharisäer oder Essener passte
als in die Jesu.65 Noch viel weniger ist die Kirche ein Verein; dafür hätte es

mindestens vier verschiedene griechische Wörter gegeben, die im Neuen
Testament ebenso wenig erscheinen wie etwa die Bezeichnung «Jesua-
ner».66

2.2. A.v. Harnack versuchte 1884 und noch 1910, ausgehend von der
Didache und IKorl2,28 zu unterscheiden zwischen charismatischen,
zugleich gesamtkirchlichen, und administrativen, auf die Ortsgemeinde
beschränkten Diensten.67 R. Sohm zeigte 1892 und 1923, dass alle Dienste in
der Kirche von Christus geschenkt, also charismatisch sind. Das ging bei ihm
aber so weit, dass er den grossen Abfall darin sah, dass die Kirche ihre
Ordnung nicht mehr dem Staat überliess, sondern sie in eigene Hände

61 ThWNT III 539.
62 So K.L. Schmidt ebd. 527; 528; idem, Jesus 148; vgl. O. Cullmann, Christus und die

Zeit, Zürich 31962, 139, Anm. 5, 158f.; idem a.a.O. (Anm. 29) 203.
63 U. Luz. Das Evangelium nach Matthäus, EKK 1/2 (1990) 456 mit Anm. 30.
64 ThWNT III 528-530, vorsichtiger Jesus 148f.: «der Fels der Gemeinde Gottes, des

Volkes Gottes, das sich mit dir als das wahre Israel konstituiert» (ohne: «Ich werde meine
Gemeinde bauen»!).

65 W. G. Kümmel, Verheissung und Erfüllung, AThANT 6 (1953) 131f., mit reichen

Literaturangaben; idem, Kirchenbegriff und Geschichtsbewusstsein in der Urgemeinde
und bei Jesus, SYBU1 (1943) 23-25 (zum Aramäischen), 26-43 (S.33f. zu Dan7);
W. Schräge, Art. auvaycoYT ThWNT VII 828 (mit weiterer Literatur). Die Formulierung
«meine Kirche» ist für Jesus kaum denkbar; auch «ich werde bauen» ist nur verständlich,
wenn man annimmt, dass Jesus eine Zwischenzeit zwischen seinem Tod und der Parusie
annahm (so Cullmann a.a.O. [Anm. 62] 138f). Vgl. F. Hahn in: Das kirchliche Amt im
Neuen Testament, ed. K. Kertelge, WdF 439 (1977) 552.

66 ThWNT III 519.
67 Die Lehre der zwölf Apostel, TU 2 (1884) 145-149; idem, Entstehung und Entwicklung

der Kirchenverfassung und des Kirchenrechts in den ersten zwei Jahrhunderten,
Leipzig 1910,168.



202 E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche

nahm;68 Kirche existiert immer nur im Vollzug wie «Wellen», von denen
nichts mehr übrig bleibt, wenn sie vorbeigerollt sind.69 Beiden gegenüber
zeigt K.L. Schmidt, wie in den Ortskirchen immer die eine Kirche gegenwärtig

ist,70 lebt sie doch einzig durch «Gott in Christus», so wie die
«Versammlung» Israels durch den «Herrn».71 Ekklesiologie ist für das Neue
Testament Christologie und umgekehrt.72 «Die mit der Auferstehung Jesu
Christi zum ersten Mal wirklich gewordene Versammlung Gottes des neuen
Bundes leitet Auftrag und Anspruch nicht aus dem Enthusiasmus von
Pneumatikern und Charismatikern ab, sondern allein aus einer bestimmten
Anzahl bestimmt abgegrenzter Erscheinungen des Auferstandenen», denn «die
neutestamentliche Versammlung Gottes in Christus ist nichts anderes als die
erfüllte alttestamentliche Versammlung Gottes».73 «Jerusalem» bezeichnet
als das letzte Ziel Gottes «ein längst von Ewigkeit her gelegtes Kraftfeld»,
weil «Gott seiner... heiligen Stadt die Treue hält».74 So ist die wirkliche,
«geistliche Kirche» also gewiss nicht unsichtbar, wohl aber nur im Glauben
erfassbar75, nicht in den Strukturen einer durch «göttliches Recht» festgefügten

Anstalt.76

68 Kirchenrecht, I München/Leipzig 1892, II 1923: «Der freie Vertragsschluss seitens
der Einzelgemeinden, die Vereinsbildung, woraus wie einst der Bau der Einzelgemeinde,
so jetzt Verfassungsbau und Macht der Kirche abgeleitet wird»(14). «...die christliche
Gemeindeverfassung... dem Wesen nach eine Vereinsverfassung.. .»(11). «Die Aufklärung
hat dem weltlichen Kirchenregiment des Landesherrn den Boden hinweggenommen»
(696). «Weil die Kirche Christi keine rechtliche Gewalt besitzt, kann rechtliches Regiment
in der Kirche Christi nach lutherischem Bekenntnis... nur durch die weltliche Obrigkeit
geführt werden. An Stelle der Kirche Christi ist ein kirchlicher Verein getreten... Wie
jeder Verein so besitzt auch die Kirche jetzt eine Gewalt zu eigenem Recht, die Vereinsge-
walt»(695). Vgl. II 142. («Alle äussere Ordnung ist religiös gleichgültig und fällt
daher unter die weltliche Obrigkeit»), 169 («Die Kirche im religiösen Sinn ist eine
überweltliche Grösse Weltlicher Ordnung ist sie, wie nicht bedürftig, so nicht fähig»).

69 A.a.O. (Anm. 68) I 66: «Es gibt vielmehr nur Versammlungen (Ekklesien) und
alle diese Versammlungen sind gewissermassen nur Wellen Hat die Versammlung sich

aufgelöst, so ist ihre Spur nicht mehr zu finden.»
70 ThWNT III 538 f. Das ist auch die grundlegende Basis für O. Cullmanns Vorschlag

einer «konziliaren Versammlung», «dass es die ganze Kirche ist, die in jeder Einzelkirche
verkörpert ist» (Einheit durch Vielfalt, Tübingen 21990, 205; 157).

71 Ebd. 509, für LXX 531.
72 Ebd. 515, vgl. 512 und idem, Amt und Ämter im Neuen Testament, ThZ 1 (1945) 311.
73 Ebd. 510, 515 f.
74 Polis 37.
75 «Sola fide perceptibilis» (Luther 1521): ThWNT III 538, Anm. 98.
76 Vgl. zu Anm. 61.



E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche 203

Heisst das, dass ihre Ordnung gleichgültig ist? K. L. Schmidt weist darauf
hin, dass die Bezeichnungen der Kirche als «Versammlung», «Volk»,
«Haus» und ihrer Glieder als «Beisassen» und «Fremde» weithin der politischen

Sprache entstammen.77 Anders als E. Brunner78 erinnert E. Käsemann

daran, dass im Neuen Testament der Geist auch Recht setze, freilich
im Gegensatz zu dem, was wir Kirchenrecht nennen, nicht als ein zu handhabendes,

sondern ein zum Gehorsam rufendes, das «auf den jüngsten Tag
ausgerichtet und von ihm her begründet» ist.79 Vor allem darf nicht vergessen

werden, dass die Ordnung der Gemeinde genauso ihr Christuszeugnis
ablegt wie ihre Verkündigung - oder dieses eben zerstört.80

2.3 Von der Kirche als dem Leib Christi spricht K.L. Schmidt nur im
Zusammenhang mit dem Kolosser- und dem Epheserbrief, wo er im Hintergrund

noch den gnostischen Mythos vom Urmenschen vermutete, freilich
eher polemisch als zustimmend aufgenommen.81 Ich selbst habe noch gut ein
Jahrzehnt später im Artikel Jtvenpa («Geist») die Gnosis am Anfang, später
bei ocöpa («Leib») freilich am Ende behandelt. Seither ist nämlich klar
geworden, dass es jedenfalls für den «Leib Christi» in neutestamentlicher
Zeit keine gnostischen Vorbilder gibt.82 Weit verbreitet war das stoische
Gleichnis vom Leib, dessen Glieder gegen den faulen, immer nur gefütterten

und verdauenden Magen rebellierten, bis sie einsehen mussten, dass sie
ohne ihn nicht leben konnten.83 Es soll sogar eine Revolution der Unterprivilegierten

gegen den römischen Adel beendet haben. Das mag in IKor12,14-
25 nachwirken, wo Paulus den Leib als blosses Bild für einen Vergleich
benützt, kann aber die Gleichsetzung der Kirche mit dem Leib Christi nicht
erklären. Schon lange war der Kosmos als grosser Mensch, als Makroan-
thropos verstanden und zur Zeit des Neuen Testaments auch mit Gott

77 Polis VII.
78 Das Missverständnis der Kirche, Zürich 1951 (z.B. 84-86 [Stuttgart 1951: 73-75]).
79 Sätze heiligen Rechts im Neuen Testament, NTS 1 (1954/55) 248-260 Exegetische

Versuche und Besinnungen II, Tübingen 1964, 69-82 [Zitat: 81]). Formal sind diese Sätze
freilich nicht neu: G.-Chr. Kähler, Das Matthäus-Evangelium als Rekonstruktionsbasis für
die «Anfänge christlicher Theologie» (Wissenschaftl. Hausarbeit Jena 1969); K. Berger,
Die sog. «Sätze heiligen Rechts» im Neuen Testament, ThZ 28 (1972) 305-330; E. Schweizer,

Geist und Gemeinde im Neuen Testament und heute, TEH 32 (1952) 33-37.
80 E. Schweizer, Das Leben des Herrn in der Gemeinde und ihren Diensten, AThANT

8 (1946) 15-17; idem, Gemeinde und Gemeindeordnung 1959, AThANT 35 (T962) 7-13

(la).
81 Das betont er gegenüber H. Schlier ThWNT III 513, Anm.18.
83 ThWNT VII (1964) 1088-1090; K. M. Fischer, Tendenz und Absicht des Epheserbrie-

fes, (Ost-)Berlin 1973, 58-68.
83 J. Horst, ThWNT VI 560,29ff., Titus Livius, Ab urbe condita (Leipzig 1854) II 32.



204 E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche

gleichgesetzt,84 wobei der «Aether», der «Aion» oder «Zeus» als oberster
Gott ihn lenkte, als Haupt oder als Seele der Welt.85 Zweifellos beeinflusst
diese All-Gott-Vorstellung neutestamentliche Sprache. Umstritten ist nur,
ob sie schon vor dem Kolosser- und dem Epheserbrief die Aussage vom Leib
Christi beeinflusst (vermutlich auf dem Weg über die Sophia- und Logosspekulation

des hellenistischen Judentums), ja sie geradezu hervorgerufen hat,
wie K.M. Fischer vorschlägt86.

Nun nimmt aber bei Paulus (vor dem Kolosser- und dem Epheserbrief)
das «Haupt» keine Sonderstellung ein, sondern ist einfach eins der Glieder
(IKor 12,21). Gerade der wichtigste Punkt, dass Christus an die Stelle des

Logos oder der Sophia als «Haupt des Leibs» tritt, wäre also von Paulus

ausgeklammert worden, um erst im Kolosser- und im Epheserbrief wieder
eingeführt zu werden. Das ist nicht unmöglich, wenn Paulus nur auf die
frühen stoischen Ansichten vom Kosmos als dem von Gott durchwalteten
Leib zurückgegriffen und zugleich Christus an die Stelle Gottes gesetzt
hätte. Aber Fischer selbst betont die Sonderstellung des Haupts gegenüber
dem Leib in der Allgott-Spekulation, stellt auch ausserdem fest, dass der

Allgott keine Erlöserfunktion ausübt.87 Ich halte daher eine andere Genese
für wahrscheinlicher.

2.4 Im Zusammenhang mit dem letzten Mahl Jesu, das er als Kirchenstiftung

verstehen will, weist K.L. Schmidt daraufhin, dass der Menschensohn
von Dan 7 «kein blosses Individuum, sondern der Repräsentant des <Volkes>

der <Heiligen des Höchstem ist», wobei er Kattenbusch zitiert, der «am
tiefsten in diese Zusammenhänge hineingesehen hat»: «Christus hat ein

Sonderdasein, so gut wie jeder der <Seinen>, ist aber er selbst nur im ocöpa».88

Ich halte diesen Hinweis für sehr bemerkenswert, noch abgesehen davon ob
und wie er die Menschensohnaussagen Jesu geprägt hat. Eine Reihe vor
allem britischer Kollegen betonen von da aus die Vorstellung der «corporate
personality», also des Stammvaters, der schon sein ganzes Volk bestimmt
und in dem schon alle kommenden Generationen leben,89 wie es ja
IKor 15,22 von Adam und Christus aussagt, wie auch Gal3,27f. von den
Christen als denen spricht, die in Christus hineingetauft in ihm als dem einen

84 E. Schweizer, ThWNT VII1035,37ff.
85 Ebd. 1036,8ff.
86 A.a.O. (Anm. 82) 76-78.
87 Ebd. 76 (2) und (3).
88 ThWNT III 525 mit Anm. 59.
89 Z. B. C.F. D. Moule, The Origin of Christology, Cambridge 1977,47-96; 152-155, wo

auch auf Davies, Dodd. Dunn verwiesen ist (zum acöpa-Begriff: besonders 69-89, zu Dan
7:157f.); idem. The Holy Spirit, London/Oxford 1978, 70-74.



E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche 205

Nachkommen Abrahams eins geworden sind, oder Hebr7,4-10 argumentiert,

Levi sei schon «in» den Lenden Abrahams gewesen und so hätten
schon alle Leviten «durch Abraham» dem Melchisedek den Zehnten
entrichtet.

Die Schwierigkeit dieser Ableitung besteht darin, dass ursprünglich zeitliche

Begriffe, die ein Nacheinander beschreiben, zu räumlichen geworden
sind, die ein Ineinander beschreiben. Aber das tut ja IKorl5,22 eindeutig:
«In Adam... in Christus» lebt je eine Menschheit. In Gal 4,25f. steht dem

«jetzigen» Jerusalem das «obere» gegenüber. Nach Rom 6,8-11 sind wir
(zeitlich) «mit Christus gestorben» und können uns nur (räumlich) «in Christus

Jesus als tot für die Sünde und lebend für Gott» sehen. Nach Phil 3,20
«ist unser Bürgertum im Himmel, von dem her wir den Herrn Jesus Christus
als Retter erwarten», wo die räumlichen Aussagen, wie K.L. Schmidt
feststellt,90 tatsächlich zeitlich-eschatologisch zu verstehen sind.

Für diese Herleitung spricht m.E. eine weitere Beobachtung. In
Johl5,1-5 erklärt Jesus: «Ich bin der wahre Weinstock Bleibt in mir und
ich in euch Ich bin der Weinstock, ihr die Reben.» Der Weinstock ist
schon feststehende Bezeichnung Israels,91 so dass Jesus sich als «der wahre
Israel» offenbart.92 Das wird, meine ich, durch Johl,51, worauf schon Cull-
mann hinweist93, bestätigt, wo der Menschensohn (Jesus) genau so beschrieben

wird wie Jakob, der von Gott selbst zu «Israel» umgenannt wird
(Gen 32,28): «die Engel Gottes stiegen auf und nieder auf (ihm)»
(Gen 28,12, wörtlich gleich in Johl, 51, nur dass im Kontext die verba finita
in Partizipien umgestaltet werden müssen). Freilich bezieht sich «auf ihm»
im Urtext wohl auf die (hebräisch auch maskuline) Leiter, kann aber, wie
spätere Rabbinen zeigen, auch auf Jakob selbst bezogen werden.94
Wahrscheinlich liegt also schon eine vorjohanneische Interpretation des Men-

90 Polis 21f., vgl. 108. Sollte man, was K.L. Schmidt als Frage stellt, das Relativpronomen

wegen des Singulars neben oupavot sogar auf jiokiTEupa («Staatswesen, Reich,
Kolonie») beziehen, wären die räumlichen Bilder noch betonter.

91 Vgl. Ps. 80,9-17 (in LXX 79,16 mit dem Menschensohn gleichgesetzt: C.H. Dodd,
The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge 1953, 411f.); Hosl0,l; Joell,7;
Jes5,2 (LXX apjtekov sg.); Jer2,21; 6,9; Ezl5,6; 17,5-8 (hier wohl der König Israels);
19,10; IV Esr 5,23.

92 Ausführlich begründet bei R.E. Brown, The Gospel according to John XIII-XXI,
AncB 29 A (1970) 669-672. Da àpirskœv mit âpjrekoç wechseln kann (ebd. 670 und Jes 5,2
LXX) wären noch Jes 27,2 (vgl. 6!); Jerl2,10 den Anm. 91 genannten Stellen zuzufügen.

93 A.a.O. (Anm. 29) 256.
94 Gen rabba 68,18; R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium (1. Teil), HThKIV

(1967) 318-320 leugnet die Beziehung zu Gen 28,12 nicht, bezweifelt aber die Gleichsetzung

des Menschensohns mit Jakob-Israel.



206 E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche

schensohns als des neuen Jakob-Israels vor, vermutlich auch schon durch die

Anschauung ergänzt, dass in ihm alle Jünger zum wahren Israel versammelt
sind. Paulus wollte dann nicht nur die Dimension Israels festhalten, sondern
den universalen, kosmischen Aspekte der Kirche im Bild des «Leibes Christi»

ausdrücken: der alten Menschheit «in Adam» steht die neue «in Christus»

entgegen, das Gottesvolk, das sich in der Herrenmahlfeier manifestiert
und das alle Völker in sich schliesst.95 Dabei könnten die stoischen Aussagen
vom Kosmos als dem von Gott durchwalteten und gelenkten Leib für die
Gestalt des Bildes wegweisend gewesen sein; ich halte aber dafür, dass der
Gedanke des von Jakob-Israel (bzw. vom wahren Jakob-Israel Jesus Christus)

bei Johannes und des von Adam (bzw. vom «letzten Adam»,
IKorl5,45) geprägten Volks bei Paulus der theologisch tragende ist.

2.5 Das ist deswegen wichtig, weil damit der von K.L. Schmidt betonte
Volkscharakter der Kirche selbst im vierten Evangelium und in der Konzeption

des «Leibes Christi» noch bestimmend ist. «Volk» oder «Israel» sind
dann nicht nur Parallelausdrücke zu «Kirche», wie Schmidt formuliert,96
sondern bezeichnen sie in ihrem eigentlichen Wesen.97 Sie ist dann mit ihm
wirklich geschichtlich-eschatologisch wie schon Israel98 als Volk Gottes auf
der Wanderschaft zum letzten Ziel zu erfassen, in scharfem Gegensatz zu
einem metaphysischen, platonisierenden Dualismus.99 Das zugrunde liegende

hebräische Wort qahal kann ja in der Septuaginta auch mit oykoç
(«Volk») wiedergegeben werden.100 Die Kirche ist als êx>dr|ata letztlich «das

Aufgebot Jahwes», das im Unterschied zu auvaycoytj auch Frauen und
Kinder einschliesst,101 also «die neutestamentliche Heilsgemeinde», wie
K.L. Schmidt im Anschluss an H. Cremer formuliert.102

95 E. Schweizer, ThWNT VII 1065f.; 1069. Das erklärt, warum die Sicht Jesu als des

Hauptes (parallel zur Stellung des Logos und der Sophia) erst im Kolosser- und im
Epheserbrief erscheint (dort vom Makroanthropos über die Logos- und Sophiaspekulationen

des hellenistischen Judentums beeinflusst), und wieso der Leib Christi von Anfang an
Erlöserfunktion hat (parallel zum Stammvater, vgl. die Rolle von Adam/Christus und
Abraham bei Paulus).

96 ThWNT III 520 f.
97 Vgl. E. Schweizer a.a.O. (Anm. 95) 1071f.
98 Polis 20, Anm. 46: «Tota res publica Israelis spectabat Christum» (J. A. Bengel).
99 Von der «Stadt Gottes»: Polis 21 f.; 37f.; 46; 108; vgl. ThWNT III 525f.
100 ThWNT III 532.
101 Ebd. 533, Anm. 90 (Hinweis auf L. Rost).
102 Ebd. 504.



E. Schweizer, K. L. Schmidt - Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche 207

Die Formulierung O. Cullmanns von der «Reduktion von den Vielen bis
hin zum Einen, Christus, und dann weiter vom Einen wieder zu den Vielen,
der Kirche, zur Menschheit»103 dürfte also im wesentlichen richtig sein.
Damit wären wir wieder bei der Basler Fakultät der Vierziger- und Fünfziger
Jahre angelangt, in der O. Cullmann neben K. L. Schmidt als Neutestament-
ler wirkte, und können damit diese Feststunde, die die Dankbarkeit für
dessen Dienst ausdrücken soll, würdig abschliessen.

Eduard Schweizer, Zürich

103 A.a.O. (Anm. 29) 241f. mit Berufung auf Gal 3-4. Auf Dan 7,13ff. weist Cullmann
a.a.O. (Anm. 62) 111-113 hin wie schon in idem, Königsherrschaft Christi und Kirche im
Neuen Testament, ThSt(B)10 (1941) 35f.


	Karl Ludwig Schmidt : Abschied von Illusionen über Jesus und die Kirche

