
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90 : ein
Beitrag zum Problem protestantischer Identität

Autor: Nowak, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die evangelische Kirche im politischen Umbruch
der DDR 1989/90

Ein Beitrag zum Problem protestantischer Identität*

Trutz RencLtorff zum 60. Geburtstag

Im Leipziger Herbst 1989 war an einer Brücke, unter der sich die Teilnehmer

der weltberühmten Montagsdemonstration hindurchbewegten, das

Spruchband zu sehen: «Kirche - wir danken dir!» Meinte das Dankeswort
eine Bekräftigung der kirchlichen Rolle in der Politik oder die Verabschiedung

der Kirche aus der Politik? Noch im Oktober 1989 wäre die Antwort
nicht zweifelhaft gewesen: Bekräftigung. Vier Wochen später war bereits
eine andere Deutung möglich: Verabschiedung. Unter den 200000 bis
300000 Menschen, die sich Anfang November 1989 über den Leipziger
City-Ring bewegten und die Losung skandierten «Wir sind das Volk», wirkten

die Christen schon ein wenig verloren mit ihren Kerzen, ihren farbigen
Kirchentagsbändern und den melodischen, doch dünnen Gesang Dona nobis

pacem.
Nochmals veränderte sich die Lage am Ende des Jahres. Die bereits aus

ihrer politischen Stellvertreterverantwortung mit Dank entlassene Kirche
kehrte vehementer denn je zuvor in die Politik zurück. Allerdings geschah
das nicht mit kirchlichen Denkschriften, mit politischen Bischofsworten und
Interviews von Kirchenführern in den Massenmedien. Die Rückkehr der
Kirche vollzog sich in laizistischer Gestalt. Die grosse Zahl von Pastoren in
politischen Ämtern und die Moderation der «Runden Tische» durch
Kirchenmänner kann über die Verlagerung des Schwergewichts zum Laientum
nicht hinwegsehen lassen. Pastoren, die politische Ämter übernahmen - bis
hinauf in die Ministerränge - verstanden sich nicht als Pastoren in der
Politik, sondern als Politiker, die von Beruf Pastoren sind. Die in der politischen

Wende neuentstandenen oder neu profilierten Parteien haben einen

kräftigen Schub christlichen Geistes erhalten, und Laien haben dabei eine

wichtige Rolle gespielt.

* Vorgetragen beim Herbstkollegium 1990 der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft

in Bern.



172 K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90

1. Gesellschaftliche Neuentfaltung des Protestantismus?

Woher kommt die neue Laien-Christlichkeit in den säkularisierten
Ursprungsregionen des Protestantismus? Die Frage ist deshalb gewichtig, weil
auf dem einstigen Territorium der DDR Protestantismus nahezu identisch
mit evangelischer Kirche war - eine Gleichsetzung, die von vielen für
selbstverständlich gehalten wird, es aber keineswegs ist. Die «Verkirchlichung»
des Protestantismus hat historische Gründe, die nicht mit der Herrschaft des

«real existierenden Sozialismus» kurzgeschlossen werden dürfen. Sie
reichen sehr viel weiter zurück. Um so überraschender erscheinen manche

Entwicklungen der jüngsten Gegenwart. Im Umbruch von 1989 sind längst
vergessene oder gar totgeglaubte Lebenskräfte des Protestantismus ausserhalb

der Kirche neu erwacht. Die Einführung des Fachs Religionskunde an
den Schulen ist ein Reflex der so überraschend gewandelten Lage. Bevor
über die Rolle des Protestantismus in der Wende vom Herbst 1989 zu sprechen

ist, ist es reizvoll, zunächst die Perspektive umzukehren, also über die
Wirkungen der Wende auf den Protestantismus zu sprechen. Erst dann
eröffnen sich hinreichend weiter Horizonte.

Das neue Leben des Protestantismus wird aus vielen Quellen gespeist.
Ein wichtiges Reservoir bilden zunächst die Kirchen selbst. Wer sich in der
DDR-Gesellschaft zur Kirche hielt, hatte sich nicht allein von der christlichen

Botschaft ansprechen lassen, sondern auch eine kulturelle Alternative
gewählt. Wo anders war es sonst noch möglich, ein durch die herrschende

Ideologie nicht verzerrtes Verhältnis zur Wirklichkeit zu gewinnen? Für
viele Menschen in der DDR ist Kirche zu einer Erfahrung der Freiheit
geworden. In der Kirche lebte das Gespräch über Grenzerfahrungen des

Daseins, über die offiziell verpönten Denkangebote der modernen Philosophie,

über Literatur, über die Rand- und Problemgruppen der Gesellschaft.
Wenn die offizielle Gesellschaft die Wirklichkeit in die Einbahnstrasse des

Marxismus-Leninismus einmünden liess, so öffnete die Kirche Horizonte
alternativer Erfahrungen. Sie besass die Funktion eines geistigen und
soziologischen Kontrasts zur offiziellen Kultur.

Unter anderen Verhältnissen wären viele Glieder der evangelischen
Kirchen in der DDR wahrscheinlich gleichfalls Christen, nicht aber Kirchenchristen

gewesen. Unter den Bewerbern zum Theologiestudium hielt sich
die Zahl derer, die problemlos ins Pfarramt strebten, generell in einer etwas

prekären Balance zu jenen jungen Leuten, die aus ganz anderen Gründen in
die theologischen Fakultäten bzw. kirchlichen Seminare kamen. Mancher
hätte gern ein anderes Studienfach gewählt, bevor er zur Theologie stiess.

Und selbst unter langgedienten Pastoren und Pastorinnen finden sich so



K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90 173

manche verhinderten Architekten, Historiker, Mediziner, Psychologen,
Journalisten. Das kirchliche Milieu stellte ein Refugium für anderweitig
nicht einlösbare Lebenskonzepte dar, sei es auf der Basis alternativen Mit-
einanders in der Freizeit, sei es in der Berufswahl. Ein Kirchenmann in
hoher Stellung äusserte vor der Wende privatim, unter freien politischen
Verhältnissen wäre er nicht Präsident eines Landeskirchenamtes, sondern
Präsident eines Landtages geworden.

Potentiale gesellschaftlicher Kompetenz, die bis 1989 kirchlich eingebunden
waren, sind durch die Wende in Richtung Öffentlichkeit freigesetzt worden.
Der Redakteur eines Kirchenblattes avancierte unter der Regierung de Maizi-
ère zum Medienminister, ein Landpastor zum Aussenminister, ein weiterer
Pastor zum Regierungssprecher. Das sind wenige Beispiele aus einer langen
Reihe beruflicher Metamorphosen. Zum Teil haben sie mit dem moralischen
Bonus der Kirche vor und in der Wende zu tun. Als Breitenphänomen wären
sie kaum erklärbar, zöge man man nicht die lange hintangehaltene Bereitschaft
zu anderen Karrieren und Lebensstilen in Betracht.

Ein anderes Reservoir des Christentums in atheistischer Umgebung stellte

die CDU dar. Wegen des gespannten Verhältnisses der Kirchen zur CDU,
die bis zur Wende als korrumpierte Blockpartei angesehen wurde, wollten
die Kirchenchristen nicht wahrhaben, dass es Christen auch dort gab. Aktive
Kirchengliedschaft und aktive Mitgliedschaft in der CDU stellten die
Ausnahme dar, obwohl die CDU sich stets als Anwalt kirchlicher Interessen in
der DDR-Gesellschaft anbot. Nach Lage der Dinge konnte sie es - wegen
ihrer festen Einbindung in die SED-Machtstrukturen - freilich gar nicht
sein. Von bestimmten Bürgern der DDR, die Christen sein wollten, ohne
mit der Kirche Kontakt zu halten, ist der Beitritt zur CDU eine Lösung für
gleich mehrere Probleme gewesen. Man entwich der SED, ohne krass aus
deren Karrieremustern auszubrechen. Man konnte sich als Christ verstehen,
ohne in das staatssicherheitsdienstlich überwachte kirchliche Milieu
einzutauchen. Und man konnte, wenngleich in ziemlich problematischen
Formen, andere Politik-, Kultur- und Sozialkonzepte zu lancieren versuchen als

die SED. All dies hat in der Vergangenheit den Typ des sogenannten «CDU-
Christen» geschaffen, mit dem man als Kirchenchrist nichts zu schaffen
haben wollte. Gewiss gab es zwischen CDU-Gremien und kirchlichen Stellen

manche Verflechtungen. Vom kirchlichen Normalmilieu wurden sie aber
mehr beargwöhnt als gutgeheissen. Ausnahmen bildeten lediglich kirchlich
dominierte Enklaven, zum Beispiel das pietistische Herrnhut, das katholische

Eichsfeld und Lobetal bei Bernau. Dort war CDU-Mitgliedschaft ein
pragmatisches Instrument der kommunalen Politik, um nicht die SED ans
Ruder zu bringen.



174 K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90

Nach dem Wegfall der politischen Zwänge seit Herbst 1989 konnte sich in
der CDU ein öffentlicher Protestantismus neu artikulieren. Besondere Nähe

zur Kirche wird nach wie vor nicht gesucht. Ähnlich ist es bei der DSU,
obwohl sie sich noch prononcierter als die CDU als christliche Partei verstehen

möchte. Es wirkt wie eine Bestätigung bestimmter Varianten von
Christlichkeit in der DDR-Gesellschaft, wenn man wahrnimmt, dass die
Zahl der Theologen und Pastoren in der CDU ungleich geringer ist als ihre
Zahl in anderen Parteien. Das hängt nicht nur mit den unterschiedlichen
politischen Programmen der Parteien zusammen.

Ein drittes Reservoir war und ist der Bereich des Künstlertums. In
keinem Ostblockland sonst, stellte ein Kunstfachmann aus Frankreich
fest, seien die biblische Ikonographie, aber auch die alten Kompositionsformen

bis hin zu mehrgliedrigen Altären so lebendig, so tonangebend.
«Es war keine geringe Leistung der Künstler, einer atheistischen Obrigkeit,

welche die Partei, die neue Klasse, den Fortschritt und die strahlenden

Zukunftshelden verherrlicht sehen wollte, das Recht auf Rückwen-
dung auf christliche Themen, ein düsteres Menschenbild, die Darstellung
von Sündenfall und Schuld abzutrotzen. In der angeblichen Partei- und
Staatskunst wimmelte es von Kreuzigungen und Kreuzabnahmen, von
Pietà- und Ecce-Homo-Darstellungen, von Himmelfahrten und
Höllenstürzen, Engeln und Heiligen, Asketen, Bekennern und Propheten. Die
Motive bezeugen überdeutlich, dass die Künstler nicht in der Partei,
sondern eher in einer theologisch geprägten Gegenwelt beheimatet sind.»
Ähnliches könnte man von der Musikkultur sagen. Um diesen aktiven
Kern von Kunstproduktion und -reproduktion mit religiöser Sinnrichtung
kristallisierten sich Menschen, die den Pfarrern der Kirchgemeinden
überhaupt nicht bekannt waren, Teilhaber an einem kirchendistanziert-
dogmenfreien Christentum mit aber immer noch erkennbar
konfessionell-protestantischem Hintergrund.

Im Umbruch der DDR, der sich nicht nur auf der politischen Ebene
vollzogen hat, sondern alle Lebensbereiche umfasst, ist Verschüttetes
neuerlich freigesetzt und in die gesellschaftliche Motorik eingebracht worden.
Das protestantische Spektrum hat sich über die Kirchenmauern hinaus
erweitert. Dieser Beobachtung muss die auf den Standesämtern und
Notariaten in letzter Zeit sichtbare Kirchenaustrittswelle nicht widersprechen.
Der Grund zum Kirchenaustritt ist massiv materieller Natur - einsehbar

angesichts der Einkommensverluste und sozialen Härten, welche die deutsche

Einheit für die Ostdeutschen mit sich gebracht hat.



K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90 175

2. Politische Identität im Spannungsfeld von kritischer Solidarität und
Dissens

Von der SED-Parteiführung ist den evangelischen Kirchen bis tief in die

sechziger Jahre vorgehalten worden, ihre theologischen Perspektiven und
sozialen Verhaltensmuster an der bundesrepublikanischen Wirklichkeit zu
orientieren. Sie forderte von den Kirchen eine Haltung, die erkennen lasse,
dass sie in der DDR-Gesellschaft lebten und wirkten. Versichert wurde
dabei, die Schaffung einer «sozialistischen Kirche» sei nicht gemeint. Dem
widerspreche schon das Prinzip strikter Trennung von Staat und Kirche.

Die Mahnungen und Erwartungen der SED fielen auf einen längst gelok-
kerten Boden. Durch den Mauerbau von 1961 war eine blosse Interims-
Existenz des DDR-Staates nicht mehr wahrscheinlich. Vielmehr musste auf
unabsehbar lange Zeit mit einer eigenständigen DDR-Gesellschaft gerechnet

werden. Bereits vor 1961 sichtbare Impulse zur «gesellschaftlichen Stand-

ortfindung» - man könnte auch sagen zum gesellschaftlichen Arrangement -
verstärkten sich nach dem Mauerbau erheblich. Einen ersten Abschluss fand
dieser Prozess in der organisatorischen Lösung der DDR-Kirchen von der
EKD im Jahr 1968/69 und in der Formel «Kirche im Sozialismus» von 1971.

Man muss diesen Begriff komplementär zu einer anderen Formel verstehen:
«Kirche für andere». «Kirche im Sozialismus» meinte, «in dieser so geprägten

Gesellschaft, nicht neben ihr, nicht gegen sie» zu leben. Die Kirchen
wollten in der DDR «ihren Staat» sehen, in den sie in Zeugnis und Dienst als

«Kirche für andere» hineingestellt seien. Ausserdem wurde bekundet: «Wir
haben auch zu bedenken, ob unser christliches Engagement etwa damit
ausgesprochen ist, dass wir uns <im Sozialismus heimisch> fühlen.» Die
Kirche sah sich aufgerufen, ihren Dienst so zu ordnen, «wie er unter den

jeweiligen Verhältnissen am besten geschehen kann». So drückte es der
Vorsitzende der Konferenz der Kirchenleitungen, Bischof D. Albrecht
Schönherr, am 24. Februar 1971 auf einem Empfang durch den Staatssekretär

für Kirchenfragen bei der Regierung der DDR aus.
Das Begriffspaar «Kirche im Sozialismus» - «Kirche für andere» hat in

den Jahren 1971 Motive und Energien entbunden, die sich in einer weiteren
handlichen Wortprägung zusammenfassen liessen: «kritische Solidarität».
Die Kirche beabsichtigte nicht, sich willfährig den Staats- und Parteizwek-
ken unterzuordnen, erkannte aber im Sozialismus den Versuch an, eine
bessere Gesellschaftsform als jemals zuvor in der Geschichte anzustreben.
Mit den ihnen gemässen Mitteln wollten Kirche und Christen an diesem Ziel
mitarbeiten. Der in jenen Jahren gestiftete innenpolitische Frieden zwischen
Protestantismus und «real existierendem Sozialismus» war ein Frieden der



176 K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90

kirchenpolitischen Vernunft und des theologischen Engagements in der
Spurbahn des Erbes von Dietrich Bonhoeffer, Karl Barth und der Barmer
Theologischen Erklärung. Seine Befürworter fanden sich vor allem in der
unierten Kirche von Berlin-Brandenburg.

Die Pfarrer und Gemeinden, durch viele schmerzliche Alltagserfahrungen

gebrannte Kinder, haben der neuen «gesellschaftlichen Standortfin-
dung» zunächst nicht viel abgewinnen können. Der Kurs der kirchenleitenden

Instanzen unter Bischof Schönherr erzeugte in ihnen den Eindruck, mit
ihren Sorgen und Belastungen, aber auch mit ihren prinzipiell kritischen
Einwänden gegen den DDR-Staat im Stich gelassen zu werden.

Am 6. März 1978 fand das Spitzengespräch zwischen einer Delegation des

Kirchenbundes unter Vorsitz Bischof Schönherrs und dem Vorsitzenden des

Staatsrats, Erich Honecker, statt. Es stellte den Höhepunkt und die Bekräftigung

des seit 1971 eingeschlagenen Kurs dar. Die Reaktionen, die es auslöste,

waren allerdings sehr zwiespältig. Die Kirchendiplomatie feierte das

Gespräch als grossen Erfolg. Die Masse des Kirchenvolks interpretierte die

Begegnung als einen Akt des Opportunismus und des Verrats am christlichen

Gewissen.
Der politische Umbruch von 1989 macht es nicht leichter, Recht oder

Unrecht der einen wie der anderen Seite angemessen zu beurteilen. Befanden

sich die Kirchenleitungen mit ihrer staatsloyalen Politik, aus der je nach
Umständen entweder der Akzent «kritisch» oder «solidarisch» hervortrat,
auf dem richtigen Weg? Oder lag die richtige Einsicht bei dem sich ablehnend

verhaltenden Kirchenvolk? Die Selbstverbrennung von zwei Pastoren
erinnert noch heute an die Spannungen der damaligen Lage. Wie auch
immer: sowohl die Kirchenleitungen wie die Gemeinden haben sich nach
dem Jahr 1978 in die Gesellschaft der DDR eingelebt. Ja, sie sind sogar tiefer
in das prätendierte Selbstverständnis der sozialistischen Gesellschaft
hineingewachsen, als es ursprünglich beabsichtigt war. All das, was in der offiziellen

politischen Kultur blosse Phrase gewesen ist, wurde in den Kirchen
ernstgenommen: das Engagement für die Dritte Welt, die schonsame Balance

zwischen Mensch und Natur, die Moral gemeinschaftlichen Lebens, die

Wendung gegen den Kult bloss ökonomischer Werte, der Einsatz für Frieden

und Abrüstung. Die in der Ökumene verhandelten Themen bestärkten
die Christen der DDR in dieser Haltung.

Seit Anfang der achtziger Jahre verband sich das Leben der DDR-Christen

mit zunehmender Kritik am «real existierenden Sozialismus», und zwar
aus eben jenem ethischen und politischen Horizont, der durch das Ernstnehmen

des Sozialismus gewonnen war. Besondere Spannungen entstanden
1981/82 im Zusammenhang mit den Kämpfen gegen die Nachrüstung und um



K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90 177

die pazifistische Option «Schwerter zu Pflugscharen». Verdichtet haben sich
dann die Impulse, den «real existierenden Sozialismus» aus sozialistischem
und christlichem Geist zu kritisieren, in der «Kirche von unten» und in den
autonomen Gruppen für Menschenrechte, Wehrdienstverweigerung, ökologische

Politik. Die Gruppenkultur zählt zu den soziologisch interessantesten,

zugleich zu den umstrittensten Phänomenen in der DDR. Numerisch
betrachtet bildeten die Gruppen kein grosses Potential. Man schätzt sie auf
etwa 20000 Mitglieder. Wie gross aber war die Bedeutung dieser
oppositionellen Kerne für den gesellschaftlichen Umbruch? Wie gestaltete sich

ihr Verhältnis zu den Kirchenleitungen, Pastoren und Gemeinden? Die
wechselseitigen Einflüsse, also sowohl der Kirche auf die Gruppen wie
der Gruppen auf die Kirche - wie sahen sie aus? Fragen dieser Art liessen
sich fortsetzen. Sie signalisieren die Spannweite von Problemen, die sich
mit der erst in den Anfängen befindlichen Erforschung der «Gruppenkultur»

verbinden. Die einen sahen in den Gruppen lediglich amorphe und

zersplitterte Aktionszentren politischer Dilettanten, andere begriffen sie
als «Stimme der sonst sehr diffusen Artikulation des politischen Willens»
der Bevölkerung.

Die Kirche ist von der Zielstrebigkeit und Energie der Gruppen
überrascht worden. Sie sah kritische Ideen auf sich zukommen, die sie teilweise
selbst in die Gesellschaft abgegeben hatte, dies nun aber in Formulierungen
und Aktionsstilen, auf die sie nicht vorbereitet war. Diese Mischlage schuf
erhebliche Irritationen. Die Gruppen sind seit ihren Anfängen sicherheitsdienstlich

scharf überwacht worden. Für die Kirche entstand aus der Solidarität

mit den Gruppen deshalb das zusätzliche Problem, dass die kritischloyale

Solidarität zwischen Kirche und Staat ins Rutschen kommen könne.
In der Prägung griffiger Formeln nicht ungeübt, wurde in der Kirche das

sowohl eingehende wie ausgrenzende Diktum geboren: «Die Kirche ist für
alle da, aber nicht für alles». Präzis zu definieren, was das «nicht für alles»
konkret bedeuten sollte, fiel nach Lage der Dinge schwer. Klare Grenzlinien
waren wegen der vielen identischen Kritikansätze nicht möglich. Deshalb ist
die Differenz zwischen Kirche und Gruppen am ehesten noch am
Handlungsstil sichtbar geworden. Die Gruppen waren nicht zu institutionellen
Rücksichten genötigt. Sie konnten sich Aktionen und Artikulationen gestatten,

die der Kirche verwehrt waren. Sie zu moderaten Formen zu mahnen,
nützte wenig. Einerseits waren die Anliegen der Gruppen an vielen Stellen
konsensfähig, andererseits sah sich die Kirche durch die harten Massnahmen
des Staates gegen sie humanitär in die Pflicht genommen. Zusätzliche
Schwierigkeiten entstanden, weil ein Teil der Gruppen die Kirche zielstrebig
instrumentalisierte. Nicht Christenglaube, sondern Oppositionspolitik stand



178 K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90

hier im Vordergrund. Im kirchlichen Sprachgebrauch erhielten diese Kräfte
die Bezeichnung «Trittbrettfahrer» beigelegt.

Nach Auffassung der SED-Partei- und Staatsführung standen Kirche und

Gruppen seit dem Herbst 1987 schon viel enger beisammen, als es der
Kirchendiplomatie lieb war. Die Kirche sah sich als innenpolitische Opposition

behandelt. Am 19. Februar 1988 machte Werner Jarowinsky, im Politbüro

der SED für Kirchenfragen zuständig, dem Vorsitzenden des Kirchenbundes,

Landesbischof Dr. Werner Leich, schwere Vorhaltungen. Er
erinnerte an die Abmachungen des 6. März 1978 und meinte dann: «So wie wir
die Religionsfreiheit garantieren und uns nicht in die religiösen Angelegenheiten

der Kirchen einmischen, kann und darf die Kirche weder dem Staat

obliegende Funktionen wahrnehmen noch sich in die staatliche Angelegenheiten

einmischen Wer versucht, in die kirchliche Tätigkeit Fragen
einzubringen, die mit der Kirche nichts zu tun haben, stört das gute Verhältnis
zwischen Kirche und Staat, handelt gegen die Interessen der Gläubigen und

untergräbt die eigene Basis».

Der Versuch, die Kirche in den Kultraum zurückzudrängen, schlug fehl.
Kurze Zeit nach der Begegnung Jarowinsky-Leich, die nach Inhalt und
Form mehr den Charakter einer Abstrafung als eines Gesprächs trug,
benutzte Dr. Leich die Gelegenheit, die Gravamina der DDR-Nation an höchster

Stelle vorzutragen. Das geschah am 3. März 1988 vor Erich Honecker
aus Anlass des zehnten Jahrestages der Begegnung vom 6. März 1978. Der
Rubikon von der «kritischen Solidarität» zur demokratischen Opposition
war damit noch nicht überschritten. Überblickt man die Entwicklung vom
Frühjahr 1988 bis zur Synode des Kirchenbundes vom September 1989,

treten zwei sich überkreuzende Argumentations- und Verhaltenslinien hervor.

Die eine Linie bestand in der Weiterführung der Kritik am «real existierenden

Sozialismus» in «kritischer Solidarität». Dafür steht beispielweise
der Name des Erfurter Propstes Dr. Heino Falcke. Mit dem als

westlichkapitalistisch bezeichneten Modell der demokratisch-pluralistischen Gesellschaft

hatten die Vertreter dieser Position nicht viel im Sinn bzw. eben nur so

viel, dass der Sozialismus nicht preisgegeben wurde. Aussenpolitisch sahen
sie sich an die Gebote europäischer Entspannungspolitik gebunden, die
wohl Reform, nicht aber Abschaffung des sozialistischen Lagers zu gebieten
schien. Die andere Linie zeigte demgegenüber schon eine wesentlich grössere

Nähe zu jenen Politikvorstellungen, die zum Grundbestand neuzeitlichmoderner

Staats- und Gesellschaftsorganisation gehören.
Die Abschlusspapiere der Eisenacher Bundessynode vom September

1989 lesen sich wie eine Durchsetzung der pluralistisch-demokratischen
Linie, ohne dass die Interessen der Reformer des Sozialismus damit schon



K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90 179

ausser Kurs geraten waren. An die Adresse der Partei- und Staatsführung
gewandt forderte die Synode Gewaltenteilung, Einhaltung der Menschenrechte,

demokratische Prozesse der Willensbildung, Pressefreiheit. Gleichwohl

war von einem Abschied vom Sozialismus nicht die Rede.
Die Mischlage hielt sich auch nach der politischen Wende durch. Nach

meinem Urteil besteht sie heute noch. Das Credo politischer Toleranz lässt
die Gegensätze zwischen den Trägern sozialistischer Reformideen und
denen, die sozialistische Gesellschaftsprojekte mittlerweile als unbrauchbar, ja
als schädlich verworfen haben, nicht hart aufeinanderprallen. Nicht wenige
Christen sehen sich im linken Parteienspektrum besser aufgehoben als in der
CDU und DSU. Die Volkskammerwahl vom 18. März 1990 mit dem Sieg der
«konservativen Allianz» ist von ihnen als Verrat der Herbstrevolution
bewertet worden. Pfarrer Friedrich Schorlemmer (Wittenberg) kommentierte
das Wahlergebnis wenige Tage später mit den verbitterten Worten, statt
Demokratie habe man Deutschland und D-Mark gewählt. Gemeint war
sozialistische Demokratie. Dieser offensive Argumentationsstil ist
Protestanten, die sich zu westlichen Demokratie- und Sozialmodellen hinüberbewegt

haben, fremd. Von ihnen hört man derzeit in der politischen Landschaft

weniger als von der protestantischen Linken. Gründe dafür gibt es

viele, vor allem aber wohl den, dass der Protestantismus im östlichen Teil
Deutschlands sich nicht ohne manche Hemmungen und Schwierigkeiten ein
anderes politisches Ufer eroberte, nachdem er sich so lange mit dem «real
existierenden Sozialismus» in ein loyales Verhältnis gebracht hatte.

3. Herausforderungen durch die politische Kultur des geeinten Deutschland

In den Kirchen ist es inzwischen wieder still geworden. Die Pastoren
wenden sich ihren gewohnten Aufgaben zu, sofern sie nicht in kommunalen
Ämtern oder in sozialen, ökologischen und kulturellen Gremien gefordert
werden, die nach der Herbstrevolution 1989 wie Pilze aus dem Boden
geschossen sind. In den deutsch-deutschen und europäischen Prozessen, in
denen wir gegenwärtig leben, haben sich die protestantischen Christen in
zahlreichen Aufgaben und Handlungsfeldern zu bewähren.

Die Wende hat einen Paradigmenwechsel bewirkt. Er reicht bis in die
letzten Nervenenden und Seelenwinkel jedes einzelnen Menschen.
Jahrzehntelang in provinzieller Enge gehalten und durch eine wirklichkeitsfremde

Ideologie reglementiert, sind die Bürger der einstigen DDR mit einem



180 K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90

Schlag in die Freiheit gefallen. Dieser Schlag war betäubend. Das Erlebnis
des Zusammenbrechens all jener potemkinschen Fassaden des schönen
Scheins, die den Bürgern der DDR durch Verführung und Gewalt als
fortgeschrittene historische Realität suggeriert worden war, ist sehr tiefgreifend.
Die Historiker bezeichnen die deutsche Gesellschaft nach dem Sturz des

Dritten Reiches im Jahr 1945 gelegentlich als «Zusammenbruchgesellschaft».

In der Zusammenbruchgesellschaft der DDR halten sich im Gegensatz

zum Kriegsende die materiellen Schäden in Grenzen, obwohl auch sie

beträchtlich sind. Gewichtiger sind die Zusammenbrüche von Biographien
und Lebenskonzepten, die in oft mühseligen Arrangements mit der Situation

geformt worden sind.
In dieser Lage sind die Kirchen dringlich zur Konfliktbearbeitung

aufgefordert. Viele Menschen, gerade auch NichtChristen, warten auf seelsorgerliche

Angebote. Zu den grössten Problemen zählt das «Stasi-Syndrom». Die
Kirche kann und darf sich nicht an Hexenjagden beteiligen. Soweit es sich

um juristisch relevante Verfehlungen und Verbrechen handelt, ist dies Sache
der Staatsanwälte und ordentlichen Gerichte. Die moralischen Dimensionen

des Denunziantentums, des Karrierismus, der Umfunktionierung von
Opfern der Staatssicherheit zu Mittätern, die Bewältigung der Grauzonen
sind Felder der Seelsorge, des Zuspruchs, der Mahnung, des Angebots
neuer Gemeinschaft. Gegenwärtig stehen aus den Reihen der einstigen
DDR-Bevölkerung immer wieder unerbittliche Rächer auf, wobei die makabre

Pointe ihrer Vergeltungsrufe manchmal darin besteht, dass sie selber bis

zur Wende mit dem alten System eng verbunden waren. Die Kirche kann
ihre Hand nicht einer Mentalität des «Abrechnens» reichen. Ebensowenig
kann sie sich freilich an den Prozessen der Verdrängung beteiligen, die
ebenfalls zum «Stasi-Syndrom» gehören.

Ein anderer kirchlicher Dienst in Umbruch und Neugestaltung ist die

«lebenspraktisch orientierte Interpretation der Situation auf dem Hintergrund

der biblischen Tradition, ohne dass diese in jedem Satz ausdrücklich
beschworen wird». Die Gottesdienste zum Tag der deutschen Einheit am
3. Oktober 1990 sind eine erste grosse Probe auf die Kompetenz der Kirchen
in diesem Sinn gewesen. «Nehmt einander an, so wie Christus euch
angenommen hat», lautete das Wort, das dem ökumenischen Gottesdienst in der
Berliner Marienkirche zugrundelag. Sein Bezug zu einem schwerwiegenden
Gegenwarts- und Zukunftsproblem des geeinten Deutschland war fast schon
überdeutlich: zur gespaltenen Gesellschaft. Trotz gemeinsamer Sprache,
Geschichte und Kultur sind die Deutschen in Ost und West in ihren Lebensstilen

und weltanschaulichen Grundmustern weiter auseinandergedriftet, als

es nach der Euphorie des 9. November 1989 den Anschein hatte. Die Last,



K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90 181

sich als «Deutscher 2. Klasse» zu empfinden, liegt auf den Schultern der
Osdeutschen. Bei nicht wenigen Westdeutschen gelten sie als brutal konsu-
mistisch orientiert, als rassistisch und als ökologische Vandalen, als Zerstörer

eines bundesrepublikanischen Lebensraums, den Arnulf Baring als

«Puppenstube» bezeichnet hat. Umgekehrt ist bei den Ostdeutschen eine

Negativ-Imagologie der Westdeutschen aufgebaut. Sie seien ichbezogen,
sozial unsensibel, überheblich. Die Kirche kann hier aus der Mitte ihrer
Botschaft heraus dazu beitragen, eine tragfähige Gemeinschaft zu stiften.

Soll die Kirche ihren Auftrag so weit spannen, dass sie Angebote neuer
gesellschaftlicher Sinnstiftung aus dem Geist des Christentums entwickelt?
Die utopischen Träume aus der Marxschen Ideologie sind erschöpft.
Andererseits scheinen pluralistische Gesellschaften vielen Menschen nicht jenen
Halt zu bieten, auf den sie sich angewiesen glauben. Postmoderne Beliebigkeit

will vielen nur als bekämpfenswerte Zivilisationskrankheit, nicht aber
als akzeptable Realität erscheinen. Soll sich die Zivilisation bloss noch auf
die abstrakte Kontrollvernunft des Aufklärungsgeistes verlassen, oder
braucht sie mehr? Wenn Macht- und Ideologiesysteme sich verselbständigen,

in Krisen geraten oder auch einfach nicht mehr die Fähigkeit besitzen,
Antworten auf bedrängende Fragen zu finden, melden sich Alternativen an.
Manche Kulturtheoretiker prognostizieren für die kommenden Jahre einen
erheblichen Bedeutungszuwachs des Christentums. Sollte dies zutreffen,
wie kann man dann mit der Rolle des Christentums in der Gesellschaft
umgehen? Keine Gesellschaft ist vom Christentum her absolut zu rechtfertigen.

Der göttliche Grund der Geschichte ist gesellschaftlich nicht instrumentalisierbar.

Dennoch nimmt das Christentum, mag es sich dagegen auch

wehren, bestimmte zivilreligiöse Funktionen wahr. Mit der Spannung des

christlichen Vorbehalts auf der einen, den zivilreligiösen Elementen auf der
anderen Seite kritisch-reflektiert umzugehen, dürfte für die Kirchen in
Ostdeutschland, die bislang in Kategorien des «kirchlichen Protestantismus»
gedacht haben, eine besondere Herausforderung darstellen.

Von Politikern und Wirtschaftsfachleuten wird dem Ostteil Deutschlands
die Funktion einer Brücke zu den Ländern Osteuropas beigelegt. Über die
kulturelle und kirchliche Brückenfunktion nachzudenken und hier Zeichen
zu setzen, ist eine weitere grosse Aufgabe, der sich die Kirche zu stellen hat.
Selbst unter den Rahmenbedingungen der «sozialistischen Völker- und
Staatengemeinschaft» - oder vielleicht gerade deshalb? - war der ostdeutsche
Protestantismus stets mehr nach Westeuropa als nach Osteuropa orientiert.
Das hatte nicht nur konfessionelle Gründe, die sich in den starken Positionen

der römisch-katholischen Kirche und der Orthodoxie in Osteuropa
ausdrücken. Die mangelnde Osteuropa-Orientierung verweist auf tiefere



182 K. Nowak, Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90

historische und kulturelle Dimensionen. Die Vergangenheit des Deutschen
Reiches 1871-1945 stellt eine Mahnung dar, konsequent europäisch und
damit auch osteuropäisch zu denken. Im übrigen würde der auch im Munde
der Kirche inzwischen geläufige Dank an die Demokratiebewegungen in
Ungarn, der Tschechoslowakei, in Polen und der Dank an Gorbatschow,
also an jene Kräfte und Personen, welche direkt und indirekt an der Wiege
der Wende in der DDR sowie der deutschen Einheit stehen, zur hohlen
Phrase erstarren, wenn ihm nicht Taten nachfolgten.

Kirche und Christen in der DDR sind im Rahmen der Umstände
Geburtshelfer der «sanften Revolution» vom Herbst 1989 gewesen. Die Bestimmung

ihres Standortes in der Gesellschaft ist seither nicht leichter, sondern
schwerer geworden. Gegenwärtig sind geistliche Inspiration und Sachverstand

nach vielen Seiten gefordert. Verheissungsvoll sind dabei die sprunghaft

gestiegenen Möglichkeiten des Miteinanders von akademischer Theologie

und kirchlicher Praxis. Kirchenpolitische Rücksichten und das Stehenbleiben

des Denkens auf halben Wege gehören der Vergangenheit an. Angst
vor der Freiheit, Angst vor der Geschichte - von Vaclav Havel in seiner

Salzburger Rede als negativer Effekt der erfolgreichen Revolutionen in
Ostmitteleuropa beschrieben -, sollten die Protestanten nicht haben.

Kurt Nowak, Leipzig


	Die evangelische Kirche im politischen Umbruch der DDR 1989/90 : ein Beitrag zum Problem protestantischer Identität

