
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Morphologie des Untergangs : Zivilisations- und Technikkritik bei
Oswald Spengler ; Alfred Jäger zum 50. Geburtstag

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Morphologie des Untergangs

Zivilisations- und Technikkritik bei Oswald Spengler

Alfred Jäger zum 50. Geburtstag

.denn alles, was entsteht,
ist wert, dass es zugrunde geht.

Mephistopheles, J.W. Goethe, FaustI

Wohl kaum ein geschichts- und kulturphilosophischer Entwurf hat in
diesem Jahrhundert eine Breitenwirkung erzielt wie das Hauptwerk Oswald
Spenglers. <Der Untergang des Abendlandes> ist nicht nur Titel eines
Buches, das wie ein Fanal die politische, kulturelle und geistige Situation nach
dem ersten Weltkrieg auszuleuchten schien, sondern darüber hinaus längst
zum kulturpessimistischen Schlagwort geworden. Es hat sich verselbständigt,

und sein Gebrauch läuft nicht selten den anfänglichen Intentionen
Spenglers zuwider. Die bis in die Gegenwart hineinreichende Wirkungsgeschichte

Spenglers dokumentiert die Suggestivkraft einer Idee, welche
ungeachtet ihrer Missverständlichkeit ein bedeutsamer Versuch der Selbstauslegung

der Moderne gewesen ist, von deren Ende heute so viel die Rede ist.1

Im Folgenden sollen in Grundzügen Spenglers Verständnis moderner
Zivilisation und Technik dargestellt und seine Wirkungen, insbesondere bei
Ernst Jünger und Martin Heidegger untersucht werden. Es zeigt sich, dass

Spenglers Philosophie der Technik angesichts der ökologischen Krise der
Gegenwart ungeachtet vieler, nicht zuletzt politischer Fragwürdigkeiten2
auch heute noch durchaus erhellend ist. Dabei sind Spenglers Schriften weit

1 Die zeitgenössischen Reaktionen auf Spenglers Hauptwerk sind von M. Schröter,
Streit um Spengler. Kritik seiner Kritiker, München 1922, gesichtet und kritisch gewürdigt
worden. Zur Wirkungsgeschichte Spenglers siehe auch die Beiträge in: A.M. Koktanek
(Hg.), Spengler-Studien (FG M. Schröter), München 1965. Zur Biographie Spenglers
siehe A.M. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, München 1968; J. Näher, Oswald
Spengler. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten (rm 330), Reinbek 1984.

2 Siehe dazu H. Lübbe, Historisch-politische Exaltationen. Spengler wiedergelesen, in:
P.Chr. Ludz (Hg.), Spengler heute, München 1980, 1-24, bes. 21ff.; H. Möller, Oswald
Spengler - Geschichte im Dienst der Zeitkritik, in: Ludz (Hg.) a. a. O. 49-73, hier 54ff;
M. Schröter, Metaphysik des Untergangs. Eine kulturkritische Studie über Oswald Spengler,

München 1949, 237ff. Schröters in Anm. 1 zitierte Untersuchung ist in diese Studie als

Teil I eingegangen (15-158).



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 149

mehr als eine bislang kaum genutzte Fundgrube griffiger Zitate, die sich gut
in der aktuellen Diskussion verwenden Hessen.3 Spenglers Werk ist auch
mehr als ein blosses Dokument eines von der lebensphilosophischen Antinomie

von Leben und Geist getragenen «Weltschmerzes des technischen
Zeitalters» (Kaltenbrunner)4. Bereits vor Heidegger und anderen Autoren hat
Spengler das Ausmass globaler Gefahren der neuzeitlichen Technik
erkannt.5

Spenglers düsteres Wort vom Untergang des Abendlandes und seiner
technischen Zivilisation wird heutzutage durch das postmoderne Menetekel
des vermeintlichen «Todes der Moderne» überboten.6 Deren postmoderne
Kritiker prophezeien das Ende der «katastrophalen Moderne»7. Der
neuzeitlichen Aufklärungstradition und der von ihr verfochtenen kritischen
Vernunft gibt man die Hauptschuld an der drohenden Menschheitskatastrophe.

Darum setzt beispielsweise P. Sloterdijk der kritischen Vernunft eine

«Lebensphilosophie der Krise» entgegen.8 Eine solche wollte in gewissem
Sinne freilich auch schon die Kulturphilosophie Spenglers sein. Eine erneute,

kritische Lektüre der Bücher Spenglers kann darum die Auseinandersetzung

um das Postulat einer Überwindung der Moderne befruchten, zumal
manche postmoderne Denkfiguren geradezu ein Gegenstück zu Grundgedanken

der Kulturphilosophie Spenglers bilden.
Seine Philosophie der Technik hat Spengler im Rahmen einer Geschichtsund

Kulturphilosophie entwickelt, deren Grundzüge in einem ersten
Untersuchungsschritt dargestellt werden sollen.

3 Zur Aktualität der Technikkritik Spenglers vgl. H. Lübbe in seinem Vorwort zu Ludz
(Hg.) a.a.O. (Anm. 2) IX, sowie G. Merlio, Spengler und die Technik, in: Ludz (Hg.)
a. a. O. (Anm. 2) 100-122, hier 111.

4 Vgl. Merlio a.a.O. (Anm. 2) 110.
5 So lesen wir beispielsweise bei O. Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu

einer Philosophie des Lebens, München 1931, NA 1971, 54f: «Die Mechanisierung der Welt
ist in ein Stadium gefährlichster Überspannung eingetreten. Das Bild der Erde mit ihren
Pflanzen, Tieren, Menschen hat sich verändert. In wenigen Jahrzehnten sind die meisten

grossen Wälder verschwunden, in Zeitungspapier verwandelt worden und damit Veränderungen

des Klimas eingetreten, welche die Landwirtschaft ganzer Bevölkerungen bedrohen;

unzählige Tierarten sind wie der Büffel ganz oder fast ausgerottet, ganze Menschenrassen

wie die nordamerikanischen Indianer und die Australier beinahe zum Verschwinden

gebracht worden. Alles Organische erliegt der um sich greifenden Organisation. Eine
künstliche Welt durchsetzt und vergiftet die natürliche.»

6 Siehe dazu Der Tod der Moderne. Eine Diskussion, Tübingen 1983.
7 Vgl. dazu U. Hornauer, Abgesang der Postmoderne. Die unvernünftige Rede vom

Ende der Aufklärung, EK18 (1985) 492-494.
8 P. Sloterdijk, Kritik der zynischen Vernunft, 2 Bde. (edition suhrkamp 1099), Frankfurt

a.M. 1983, hier Bd. I, 246.



150 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

I. Morphologie der Weltgeschichte

«In diesem Buche», beginnt Spengler seine Einleitung zum <Untergang
des Abendlandes>, «wird zum erstenmal der Versuch gewagt, Geschichte
vorauszubestimmen. Es handelt sich darum, das Schicksal einer Kultur, und
zwar der einzigen, die heute auf diesem Planeten in Vollendung begriffen ist,
der westeuropäisch-amerikanischen, in den noch nicht abgelaufenen Stadien
zu verfolgen».9 Spenglers Morphologie der Weltgeschichte ist das prägnante
Beispiel einer geschichtsphilosophischen Verfallstheorie. Ihr eignet ein
prophetischer, um nicht zu sagen apokalyptischer Grundzug, worauf später
noch einzugehen sein wird. «An Stelle des <So soll es sein> oder <So sollte es
sein> tritt das unerbittliche: So ist es und so wird es sein».10

In seiner der Lebensphilosophie zuzurechnenden11 Kulturphilosophie,
die M. Schröter mit einigem Recht als «Metaphysik des Untergangs»
bezeichnet hat12, lassen sich drei grosse philosophiegeschichtliche Linien
erkennen, deren erste von Kant über Hegel und Dilthey läuft, deren zweite
sich von Herder und Goethe über Schlegel und Burckhardt verfolgen lässt
und deren dritte Rousseau, Schopenhauer und Nietzsche als philosophische
Vorbilder Spenglers verbindet.13 Unter den Genannten sind es nach Spenglers

eigenem Bekunden Goethe und Nietzsche, «denen ich so gut wie alles
verdanke»14.

Spenglers Philosophie des Untergangs setzt einerseits die Reihe der bis in
die Antike zurückreichenden Verfallstheorien fort, andererseits die
abendländische Kulturkritik des 19. Jahrhunderts. In der Fortführung dieser
Kulturkritik, welche bei Spengler von einer Metaphysik der Weltangst getragen
wird, nicht etwa in seiner umstrittenen historiographisch-wissenschaftlichen
Leistung oder seinem Versuch einer Grundlegung der Lebensphilosophie,
liegt die eigentliche Bedeutung Spenglers und seines Werkes.15

9 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der
Weltgeschichte, Bd.I: Gestalt und Wirklichkeit, München 1918, 3M71923, Bd. II:
Weltgeschichtliche Perspektiven, München 1922. Sonderausgabe in einem Bd., München 1981.

Seitenangaben im Folgenden beziehen sich auf die Ausgabe von 1922/23. Das obige Zitat
stammt aus Bd. I, 3.

10 Spengler a. a. O. (Anm. 5) 4.
11 Siehe dazu vor allem O. Spengler, Urfragen. Fragmente aus dem Nachlass. Unter

Mitwirkung von M. Schröter hg. v. A.M. Koktanek, München 1965.
12 Vgl. Schröter a.a.O. (Anm. 2) passim, bes. 251.
13

Vgl. Schröter a.a.O. (Anm. 2) 149ff. Spenglers Werk bezeichnet Schröter als «letzte
deutsche Ausprägung des Untergangsgedankens» (13).

14 Spengler a.a.O. (Anm. 9) I, IX.
15 So auch Schröter a.a.O. (Anm. 2) 252.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 151

Bereits Burckhardt und Nietzsche, aber auch Dostojewski oder Tolstoi
haben vor Spengler den Niedergang der westlichen Kultur prophezeit.16 Wie
sich Spengler als Künder nahender politischer und militärischer Katastrophen

versteht, namentlich in seinem politischen Schrifttum17, so sah auch
Nietzsche in sich den Propheten einer düsteren Zukunft, einen «Wage- und
Versucher-Geist», einen «Wahrsagevogel-Geist»18. Auch von Spengler lässt
sich sagen, was der «Wahrsagevogel-Geist» Nietzsche von sich bekennt, dass

er nämlich «zurückblickt, wenn er erzählt, was kommen wird»19. Der
prophetische Blick zurück in die Geschichte befähigt zur Deutung der Zukunft.
Hierbei hat sich Spenglers Interesse im Laufe der Zeit von den Hochkulturen

auf die Vor- und Frühgeschichte verlagert.20 Mit dieser Verschiebung
sind zugleich gewisse Veränderungen in Spenglers Anschauungen von der
Geschichte verbunden.

Spengler las unter anderem die Werke Baudelaires, in denen schon Kritik
der abendländischen Kultur und Untergangsdenken eine Verbindung
eingegangen waren. Baudelaire schrieb 1851: «Die Welt geht ihrem Untergang
entgegen. Der einzige Grund für ihren Fortbestand ist ihr tatsächliches
Vorhandensein»21. Kritisiert wurde von Baudelaire vor allem die Amerikanisierung

der europäischen Kultur. Bei Spengler lesen wir 1933 in gewisser
Hinsicht die Fortsetzung der Kulturkritik Baudelaires, wenngleich der Tenor
nun ein anderer ist: «Die feige Sicherheit vom Ausgang des vorigen Jahrhunderts

ist zu Ende. Das Leben in Gefahr, das eigentliche Leben der Geschichte,

tritt wieder in sein Recht».22 Was Baudelaire mit Abscheu wahrnahm,
wird von seinem Leser Spengler rückhaltlos bejaht als der Gang des Willens
zur Macht in der Geschichte des Abendlandes. Spengler, der früh den
zweiten Weltkrieg heraufziehen sieht,23 verachtet den seit 1918 in Europa

16 Vgl. K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen

der Geschichtsphilosophie (31953), jetzt in: ders., Sämtliche Schriften 2, Stuttgart
1983, 7-239, hier 108f. Siehe auch H.-J. Schoeps, Vorläufer Spenglers. Studien zum
Geschichtspessimismus im 19. Jahrhundert (ZRGG.B 1), Leiden 21955.

17 Siehe vor allem O. Spengler, Preussentum und Sozialismus, München 1920; ders.,
Neubau des deutschen Reiches, München 1924; ders., Jahre der Entscheidung (I. Deutschland

und die weltgeschichtliche Entwicklung), München 1933.
18 F. Nietzsche, Werke III, hg. v. K. Schlechta, Darmstadt 91982, 634.
19 Ebd.
20 Siehe O. Spengler, Frühzeit der Weltgeschichte. Unter Mitwirkung von M. Schröter

hg. von A.M. Koktanek, München 1966.
21 Zitiert nach Löwith a.a.O. (Anm. 16) 107f.
22 Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17) 12.
23 Vgl. Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17), XI. 16: «Wir sind in das Zeitalter

der Weltkriege eingetreten.»



152 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

herrschenden Frieden, darin einig mit den nationalen Kreisen in der Weimarer

Zeit. Für das bevorstehende Unheil ist nach Spenglers Auffassung das

Wort <Krise> ein schwer erträglicher Euphemismus.24 Nicht Aneinanderreihung

von Krisen, sondern eine Abfolge von Katastrophen ist die Geschichte,

die Spengler mit solchen im Bereich der Natur vergleicht. Geschichtsphilosophie

ist für ihn denkbar nur als Katastrophentheorie. Entsprechend
favorisierte Spengler im Bereich von Biologie und Paläontologie die auf
G. de Cuvier zurückgehende Katastrophentheorie gegenüber der
Evolutionstheorie Darwins.25

Vor allem in Spenglers politischem Schrifttum meldet sich ein ausgesprochen

katastrophischer Untergangsgedanke zu Wort, den Spengler anfänglich

abgewiesen hat. In seiner <Pessimismus>-Schrift, die den seinem Hauptwerk

gegenüber erhobenen Vorwurf des Defaitismus zu entkräften sucht,
bemüht sich Spengler noch darum, seine im <Untergang des Abendlandes)
dargelegte Geschichtsphilosophie von einer Katastrophentheorie abzugrenzen

und mokiert sich über solche Leser, «welche den Untergang der Antike
mit dem Untergang eines Ozeandampfers verwechseln. Der Begriff einer
Katastrophe ist in dem Wort nicht enthalten. Sagt man statt Untergang
Vollendung, ein Ausdruck, der im Denken Goethes mit einem ganz
bestimmten Sinn verbunden ist, so ist die <pessimistische> Seite einstweilen
ausgeschaltet, ohne dass der eigentliche Sinn des Begriffs verändert worden
wäre».26 Unter dem Eindruck der politischen Entwicklungen wird Spenglers
Geschichtsauffassung nach 1921 freilich zunehmend pessimistischer, seine

Zukunftserwartung düsterer.
Was in Spenglers Werk dagegen unverändert durchgehalten wird, ist die

Ablehnung des neuzeitlichen Fortschrittsgedankens. Wohl weist Spengler
den gegen ihn pauschal erhobenen Vorwurf des Pessimismus zurück. «Aber
allerdings, was das <Ziel der Menschheit) angeht, so bin ich ein gründlicher
und entschiedener Pessimist. Menschheit ist für mich eine zoologische Grös-

24 Vgl. Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17), 11: In «allen Versammlungen
und Zeitungen hallt das Wort Krise wider als Ausdruck für eine vorübergehende Störung
des Behagens, mit dem man sich über die Tatsache belügt, dass es sich um eine Katastrophe

von unabsehbaren Ausmassen handelt, die normale Form, in der sich die grossen
Wendungen der Geschichte vollziehen.»

25 Siehe Spengler a.a.O. (Anm. 5) 18f. Zur paläontologischen Katastrophentheorie de
Cuviers und ihren Nachfolgetheorien siehe H. Holder, Geologie und Paläontologie in
Texten und ihrer Geschichte (OA 11/12), Freiburg/München 1960, 473ff.

26 O. Spengler, Pessimismus? (Schriftenreihe der Preussischen Jahrbücher 4), Berlin
1921, 3f.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 153

se. Ich sehe keinen Fortschritt, kein Ziel, keinen Weg der Menschheit,
ausser in den Köpfen abendländischer Fortschrittsphilister. Ich sehe nicht
einmal einen Geist und noch viel weniger eine Einheit des Strebens, Fühlens
und Verstehens in dieser blossen Bevölkerungsmasse. Eine sinnvolle Richtung

des Lebens auf ein Ziel, eine Einheit der Seele, des Willens und
Erlebens sehe ich nur in der Geschichte der einzelnen Kulturen».27 Aber
nicht auf Passivität und Fatalismus, sondern auf Tätigkeit innerhalb der
bestehenden Kultur zielt Spenglers Werk ab. Sein Autor bezeichnet seine

Grundhaltung als «tapferen Pessimismus»28.

Ein Endziel der Geschichte wird von Spengler also ausdrücklich geleugnet.

In seiner Untergangsphilosophie stossen wir auf eine Spielart apokalyptischen

Denkens, freilich nicht eine solche der jüdischen Apokalyptik,
sondern, lebensphilosophisch gewendet, auf stoisches Denken und die uralte
Vorstellung periodischer Weltuntergänge.29 Spenglers Kulturphilosophie
gestaltet das zyklische Denken freilich nicht zu einer Metaphysik der Gesamtwelt

aus. Sie verwendet es vielmehr als metaphysisches Erklärungsprinzip
für die einzelnen Kulturen. Die Darstellung ihrer Einzelgeschichte verzichtet

entschlossen auf eine universalgeschichtliche Perspektive. Stattdessen
wachsen und zerfallen nach Spenglers Auffassung die grossen Kulturen
voneinander völlig unabhängig und eigengesetzlich. Weltgeschichte ist
deshalb nichts als ein «Phantom»30.

Konsequenterweise verwirft Spengler die herkömmliche Einteilung der
Geschichte in Altertum, Mittelalter und Neuzeit.31 An die Stelle dieses

gängigen Schemas rückt ein neues, mit organologischen Begriffen operierendes

Paradigma, das den Eurozentrismus abendländischer Geschichtsschreibung

verwirft32 und dementsprechend von Spengler als «die koperni-
kanische Entdeckung im Bereich der Historie» ausgegeben wird.33 Diese
besteht für Spengler in seiner «Methode der vergleichenden Morphologie»34.

Sie betrachtet die Kulturen als in sich abgeschlossene Organismen,
die dem natürlichen Werden und Vergehen unterworfen sind. Jede Kultur

27 A.a.O. 14.
28 Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17), 13.
29 Zum zyklischen Denken von Spenglers Vorläufer Nietzsche siehe K. Löwith, Nietzsches

Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, Stuttgart 1956.
30 Spengler a. a. O. (Anm. 9) I, 22.
31 Vgl. a.a.O. (Anm. 9) I, 24ff.
32 Spengler a.a.O. (Anm. 9) I, 23f: «Ich nenne dies dem heutigen Westeuropäer

geläufige Schema, in dem die hohen Kulturen ihre Bahnen um uns als den vermeintlichen
Mittelpunkt alles Weltgeschehens ziehen, das ptolemäische System der Geschichte.»

33 A.a.O. (Anm. 9)1,24.
34 A.a.O. (Anm. 9)1,62.



154 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

aber hat «ihre eigne Form», «ihre eigne Idee, ihre eignen Leidenschaften, ihr
eignes Leben, Wollen, Fühlen, ihren eignen Tod»35. Zur Beschreibung der

Entwicklungsgeschichte der einzelnen Kulturen wählt Spenglers vergleichende

Morphologie Analogien aus der Pflanzenwelt.36

Philosophiegeschichtlich betrachtet kehrt in Spenglers vergleichender
Morphologie der Kulturen in abgewandelter Form der Historismus des
19. Jahrhunderts wieder. Das berühmte Diktum Leopold von Rankes, nach
welchem jede Epoche unmittelbar zu Gott ist37, trifft bei Spengler auf die
verschiedenen Kulturen zu, deren Entwicklung im Rahmen einer Philosophie

des Lebens gedeutet wird, die sich der Naturphilosophie Goethes
anschliesst.

Spenglers Methode der vergleichenden Morphologie unterteilt einerseits
die Geschichte der grossen Kulturen in Perioden analog den vier Jahreszeiten

bzw. in die Perioden von Vorzeit, Kultur und Zivilisation. Andererseits
werden analoge Abschnitte innerhalb verschiedener kultureller
Entwicklungsgeschichten einander synchron und synoptisch zugeordnet.38 Dieses
Verfahren ermöglicht es Spengler, eine analoge Abfolge «gleichzeitiger
Geistesepochen» in der indischen, der antiken, der arabischen und der
abendländischen Hochkultur zu entdecken. Ferner werden die Abfolge von
«Kulturepochen» einerseits und «politischen Epochen» andererseits in der
ägyptischen, der antiken, der arabischen und der abendländischen Kultur

35 A.a.O. (Anm. 9) I, 28. Die Rede vom eignen Tod lässt den Einfluss Rilkes vermuten.

36 A. a. O. (Anm. 9) I, 28f: «Es gibt aufblühende und alternde Kulturen, Völker,
Sprachen, Wahrheiten, Götter, Landschaften, wie es junge Eichen und Pinien, Blüten und
Zweige und Blätter gibt, aber es gibt keine alternde <Menschheit>. Jede Kultur hat ihre
neuen Möglichkeiten des Ausdrucks, die erscheinen, reifen, verwelken, und nie
wiederkehren. Es gibt viele, im tiefsten Wesen völlig voneinander verschiedene Plastiken, Malereien,

Mathematiken, Physiken, jede von begrenzter Lebensdauer, jede in sich
selbstgeschlossen, wie jede Pflanzenart ihre eignen Blüten und Früchte, ihren eignen Typus von
Wachstum und Niedergang hat. Diese Kulturen, Lebewesen höchsten Ranges, wachsen in
einer erhabenen Zwecklosigkeit auf, wie die Blumen auf dem Felde. Sie gehören, wie
Pflanzen und Tiere, der lebendigen Natur Goethes, nicht der toten Natur Newtons an. Ich
sehe in der Weltgeschichte das Bild einer ewigen Gestaltung und Umgestaltung, eines

wunderbaren Werdens und Vergehens organischer Formen. Der zünftige Historiker aber
sieht sie in der Gestalt eines Bandwurms, der unermüdlich Epochen <ansetzt>.»

37 L.v.Ranke, Über die Epochen der neueren Geschichte. Vorträge, dem Könige
Maximilian II. von Bayern gehalten. Gedächtnisausgabe zum 100. Jahrestag der Abhaltung

der Vorlesungen, Darmstadt 1954, 7.
38 Vgl. Spenglers Synopsen, a.a.O. (Anm. 9) I, 70ff.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 155

miteinander verglichen. Jede dieser Kulturen durchläuft nacheinander das

Frühlingsstadium der Vorzeit, das in Frühzeit und Spätzeit unterteilte der
Kultur, sowie schliesslich das Stadium der Zivilisation. Während Frühzeit
und Spätzeit der Kulturphase Sommer und Herbst entsprechen, ist die von
ihr unterschiedene Zivilisation gleichbedeutend einem kulturgeschichtlichen

Winter.
Geistesgeschichtliche Kennzeichen der Zivilisation sind nach Spengler

das Aufkommen einer materialistischen Weltanschauung, das Vordringen
philosophischer Skepsis, der Abschluss mathematischer Theorien, das
Absinken der Philosophie auf das Niveau einer professoralen Kathederwissenschaft

sowie die Ausbreitung einer letzten Weltstimmung. Im Unterschied
zur Kultur fehlt es der Zivilisation an innerer Gestaltungskraft. Deren Fehlen

zeigt sich auf künstlerischem Gebiet in der von Spengler kritisierten
«modernen Kunst», im Abgleiten von Kunst und Architektur ins Kunstgewerbe,

im Ende der Formentwicklung und in der Überhandnähme des

Ornamentalen und der Imitation, sowie in einem Stil von Repräsentationskunst

im Dienst der Macht und der Massenwirkung. Politisch schliesslich ist
die Zivilisation die Epoche der Massen, der Metropolen und der kosmopolitischen

Gesinnung. Ihre Kennzeichen sind zunächst die Herrschaft des Geldes

in der Politik und damit das Aufkommen der Demokratie, später die

Ausbildung des Cäsarismus, das heisst der Sieg der Gewaltpolitik einzelner
Führergestalten über Finanzmacht und Demokratie. In dieser Phase lösen
sich die Nationen zu formlosen Bevölkerungsmassen auf, die schliesslich in
einem grossen Imperium miteinander verschmolzen werden, welches despotische

Züge trägt. Gegen Ende des Zeitalters der Zivilisation entsteht der
Nepotismus von Einzelherrschern. Die Welt wird als Beute verteilt oder von
neuen, jungen Völkern nach und nach erobert. Schliesslich treten urmenschliche

Zustände ein und höhlen die hochzivilisierte Lebensform von innen
aus.

Weit davon entfernt, der Gipfel einer geradlinig ansteigenden
Weltgeschichte zu sein, sind das 19. und 20. Jahrhundert nach dem Urteil Spenglers
der Beginn des Untergangs, die Anfangsjahrhunderte des kulturgeschichtlichen

Winters im Abendland, dessen Ende für die Zeit nach 2200 n.Chr.
berechnet wird. Die Gegenwart stellt lediglich ein Durchgangsstadium dar,
wie es unter gewissen historischen, an Kulturen der Vergangenheit zu
studierenden Bedingungen notwendigerweise eintreten muss. Für Spengler gilt es

als ausgemacht, dass die künftige Entwicklung des Abendlandes «ein in
Hinsicht aufForm und Dauer streng begrenztes und unausweichlich bestimmtes

Einzelereignis der Historie vom Umfang weniger Jahrhunderte ist, das aus
den vorliegenden Beispielen übersehen und in wesentlichen Zügen berechnet



156 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

werden kann»39. Der Untergang des Abendlandes ist also keine zukünftige
Katastrophe, sondern ein sich bereits in der Gegenwart abspielendes
Geschehen40, nicht ein plötzlich hereinbrechendes Ereignis, sondern ein Pro-

zess; ein Prozess freilich, über den Spengler Endzeitberechnungen glaubt
anstellen zu können. Der Untergang des Abendlandes ist gleichbedeutend
dem Prozess der Zivilisation.41

Spengler hat sich um eine ontologische Fundierung seiner Geschichtsphilosophie

bemüht. Seine Ontologie ist im <Untergang des Abendlandes> in
nuce in seinen Ausführungen über die Weltangst enthalten. Im Phänomen
der Angst nämlich entdeckt Spengler den eigentlichen hermeneutischen
Schlüssel zum Verständnis jeglicher kultureller Entwicklung. Sehnsucht und
Angst sind die «Urgefühle» jedes auftauchenden Ich. Sie sind die Gefühle
des Werdens und des Gewordenseins. Jene Weltangst der Kinderseele, die

«Angst vor dem Unwiderruflichen, Erreichten, Endgültigen, vor der
Vergänglichkeit selbst als dem Verwirklichten»42, steht als «das schöpferischste
aller Urgefühle» auch am Anbeginn aller kulturellen Entwicklung. In seinen

Ausführungen über die Weltangst, die er erstaunlicherweise nirgends weiter
verfolgt hat, «sind die Keime fast aller Grundgedanken Spenglers förmlich
zusammengeballt, und es hätte nur ihrer Weiterführung und systematischen
Entfaltung bedurft, um auch seine verborgene Metaphysik in ihren Möglichkeiten

wie in ihren Widersprüchlichkeiten ans Licht zu bringen»43. Derartige
Spannungen werden bereits in Spenglers Begriff der Weltangst erkennbar,
der meines Wissens von ihm geprägt worden ist. Während Spengler nämlich
die Weltangst einerseits als gleichrangiges Urgefühl neben der Sehnsucht
ansiedelt, deutet er sie andererseits als aus der Sehnsucht abgeleitetes
Gefühl. Diese Spannung wirkt sich auf die Ontologie Spenglers aus und führt zu
gewissen Aporien, welche die Tragfähigkeit der ontologischen Grundlegung
der Kulturphilosophie Spenglers insgesamt in Frage stellen.44 Das gilt letzten
Endes auch für Spenglers Technikkritik, der wir uns nun zuwenden.

39 A.a.O. (Anm. 9)1, 53.
40 «Die Gegenwart ist eine zivilisierte, keine kultivierte Zeit», Spengler a.a.O.

(Anm. 9) I, 54.
41 Vgl. a.a.O. (Anm. 9) I, 42ff.
42 A.a.O. (Anm. 9) 1,108.
43 Schröter a. a. O. (Anm. 2) 195.
44 Zu den Aporien der Ontologie Spenglers siehe Schröter a.a.O. (Anm. 2) 213ff;

U. Körtner, Weltangst und Weltende. Eine theologische Interpretation der Apokalyptik,
Göttingen 1988, 95.218f.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 157

II. Die Technik als Taktik des Lebens

Zivilisationskritik schliesst bei Spengler eine Kritik der Technik ein.
Technikkritik meint im Falle Spenglers allerdings nicht die Verwerfung der
Technik, sondern eine kritische Analyse ihres Wesens. Es erstaunt freilich
zunächst, dass Spengler sich in seinem voluminösen Werk über den Untergang

des Abendlandes zur Technik lediglich auf den letzten zwölf Seiten
äussert. Auch wenn zu bedenken ist, dass Spengler das Thema der Technik
implizit überall dort im Blick hat, wo er die Probleme der Zivilisation
behandelt, kann man doch mit G. Merlio fragen, «ob der relativistische,
antifortschrittliche Rahmen seiner Geschichtsmorphologie Spengler nicht
daran gehindert hat, der Technik den gebührenden Platz im Untergang des

Abendlandes einzuräumen»45. Spengler hat die Frage nach der Technik freilich

1931 in einer separaten Schrift unter dem Titel <Der Mensch und die
Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens> wieder aufgegriffen.

Im <Untergang des Abendlandes> wird das Wesen der Technik als
«Feststellen» bestimmt. «Fest-steilen» bezeichnet das Wesen des menschlichen
Umgangs mit der Natur, wobei es im Kontext von Spenglers Ontologie als

eine Weise des Bannens zu verstehen ist: Das Bedrohliche wird gebannt,
indem man es in seiner Form und Beschaffenheit «fest-stellt». Wissenschaft
und Technik verhalten sich nach Spengler zueinander wie Mythos und Kultus.

Wie die Wissenschaft, so ist auch die Technik eine Weise des
Feststellens der Natur. «Die entscheidende Wendung in der Geschichte des

höheren Lebens erfolgt, wenn das Fest-stellen der Natur - um sich danach zu
richten - in ein Fest-machen übergeht, durch die sie absichtlich verändert
wird. Damit wird die Technik gewissermassen souverän».46 Das Denken
emanzipiert sich vom Empfinden, und die Entfremdung von der Natur setzt
in dem Moment ein, wo an die Stelle unmittelbaren Erlebens «ein Bild» von
der Welt tritt.47 Das Feststellen der Technik hat grundsätzlich etwas Gewaltsames.

In ungeahntem Ausmass potenziert sich die Gewaltsamkeit gegenüber

der Natur in der modernen Technik des Abendlandes. Spengler nennt
sie im Unterschied zu früheren Formen «die faustische Technik»48. Aufkommend

mit der Gotik, besteht sie in einer von geradezu religiöser Inbrunst
durchdrungenen Gewaltsamkeit. Im «seligen Grübeln frühgotischer Mönche»

offenbart sich «der religiöse Ursprung allen technischen Denkens.
Diese inbrünstigen Erfinder in ihren Klosterzellen, die unter Beten und

45 Merlio a. a. O. (Anm. 3) 100.
46 Spengler a.a.O. (Anm. 9) II, 624.
47 A.a.O. (Anm. 9) II, 625.
48 A.a.O. (Anm. 9) II, 627.



158 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

Fasten Gott sein Geheimnis abrangen, empfanden das als einen Gottesdienst.

Hier ist die Gestalt Fausts entstanden, das grosse Sinnbild einer
echten Erfinderkultur. Die scientia experimentalis, wie zuerst Roger Bacon
die Naturforschung definiert hatte, die gewaltsame Befragung der Natur mit
Hebeln und Schrauben beginnt, was als Ergebnis in den mit Fabrikschloten
und Fördertürmen übersäten Ebenen der Gegenwart vor unseren Augen
liegt».49 Die moderne Technik wird nicht als Folge, sondern als Ursache der
neuzeitlichen Naturwissenschaften aufgefasst. Wie schon H. Bergson vertritt

Spengler die Auffassung, dass der Homo faber dem Homo sapiens
vorausgeht.

Manche seiner Überlegungen aus dem <Untergang des Abendlandes> hat

Spengler in <Der Mensch und die Technik> vertieft. Gleichzeitig hat er sich in
dieser Schrift aufgrund einer nun mehr an den Anfängen menschlicher
Geschichte orientierten Sichtweise um eine allgemeinere, weiter angelegte
Deutung der Technik bemüht. Technik ist jetzt «etwas ungeheuer Allgemeines.

Sie reicht weit über den Menschen zurück in das Leben der Tiere, und
zwar aller Tiere».50 Das Wesen der Technik muss deshalb nicht so sehr aus
der Religion, wie noch im <Untergang des Abendlandes> angenommen,
sondern aus dem Kampf ums Dasein heraus verstanden werden. Um zu
überleben, bedarf es im Kampf des Lebens einer Taktik. «Die Technik ist die
Taktik des ganzen Lebens».51 Vom Tier unterscheidet sich der Mensch
dadurch, dass er «der Schöpfer seiner Lebenstaktik» geworden ist. «Und die
innere Form dieses schöpferischen Lebens nennen wir Kultur».52
Dementsprechend begreift Spengler in seiner Technikschrift Kulturgeschichte als

Geschichte der Technik. Die Frage nach der Technik steht fortan nicht am
Ende, sondern am Anfang seiner Kulturphilosophie.

Spengler führt die Entwicklung der Technik zurück auf eine Stufung des

Lebens. Diese orientiert sich nicht an der zoologischen Anatomie, sondern
an der «Physiognomik», das heisst der Beobachtung lebender Körper im
Lebensvollzug, die nach der Seele eines Tieres fragt.53 Für Spengler ergibt
sich so neben der zoologischen Klassifizierung der Arten «eine ganz andere

49 A. a. O. (Anm. 9) II, 628; vgl. Spengler a. a. O. (Anm. 5) 46ff.
50 A.a.O. (Anm. 5) 5.
51 Ebd.
52 A.a.O. (Anm. 5) 17.
53 Neben der anatomischen Betrachtung und Ordnung des Tierreiches kennt Spengler

«noch eine ganz andere, unsystematische Ordnung von Arten des Lebens, die sich nur dem

ungelehrten Miterleben, der innerlich gefühlten Verwandtschaft von Ich und Du er-
schliesst, wie sie jeder Bauer kennt, aber auch jeder Dichter und Künstler» (a. a. O. 11).



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 159

Rangordnung des Lebens, nicht des Leibes»54. Spengler unterscheidet die
Stufen der Pflanzen und der Tiere. Innerhalb der Tierwelt aber besteht nach

Spengler eine Zweiteilung in Pflanzenfresser und Raubtiere. Diese
Unterscheidung reicht einerseits bis in die Ethik hinein. «Es gibt, wenn man es

richtig versteht, eine Raubtier- und eine Pflanzenfresserethik».55 Andererseits

wird sie an der Physiognomie der Tiere festgemacht, was freilich recht
undifferenziert geschieht.

Der Mensch ist nach Spengler ein Raubtier, «die Bestie Mensch»56. Dem
mag sein Körperbau widersprechen. «Aber das geht uns, die wir sein Leben
betrachten, nichts an. In seinem Schicksal, seelisch, ist er ein Raubtier».57 So

ist der Mensch einerseits mit der Tierwelt verbunden, andererseits aus ihr
herausgehoben. Denn seine Technik ist im Unterschied zu der aller Tiere,
auch anderer Raubtiere, keine unveränderliche «Gattungstechnik»,
sondern individuell gestaltbar und entwicklungsfähig. «Die Technik im Leben
des Menschen ist bewusst, willkürlich, veränderlich, persönlich,
erfinderisch».58 Darum entsteht erst mit dem Menschen die Kultur, welche die
innere Form seiner schöpferischen Technik ist.

Mit der Entstehung des Menschen also setzt die Entwicklung von Kultur
und Technik im engeren Sinne ein, wobei nicht an einen kontinuierlichen
Entwicklungsprozess, sondern an plötzlich auftretende Veränderungen im
Sinne der Mutationstheorie von H. de Vries gedacht ist.59 Die erste
Entwicklungsstufe des «erfinderischen Raubtieres» Mensch60 beginnt mit der
gleichzeitigen Entstehung der menschlichen Hand und Erfindung des
Werkzeugs.61 Auf einer zweiten Stufe bilden sich - wiederum zeitgleich - die
Wortsprache und die gemeinsame Unternehmung von Menschen heraus,
das planmässige Tun zu mehreren.62 In beiden Fällen bedingen die physio-
gnomische und die technisch-kulturelle Entwicklung einander gegenseitig.

Unter dieser Voraussetzung konstruiert nun Spengler eine Kulturgeschichte

der Menschheit. Ursprünglich war der Mensch ein Einzelgänger.
«Der früheste Mensch horstet einsam wie ein Raubvogel».63 Allenfalls bilde-

54 A.a.O. 11.
55 A.a.O. 15.
56 A.a.O. 13.
57 A. a. 0.16, Anm. 1. Zur Raubtierethik, deren Gedanke auf Nietzsche zurückgeht,

vgl. Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17), 13f.
58 A.a.O. (Anm. 5) 17.
59 A.a.O. 18f.
60 A.a.O. 18.
61 Vgl. a.a.O. 18ff.
62 Vgl. a.a.O. 26ff.
63 A.a.O. 23.



160 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

ten die Menschen locker organisierte «Rudel». Erst mit dem Aufkommen
des fliessenden Sprechens, der Wortsprache, kommt es zum Leben in
Verbänden. Damit setzt aber die Hierarchisierung des Lebens ein. «Es gibt
Führerarbeit und ausführende Arbeit» und deshalb fortan für immer «zwei
Arten von Menschen», eben Führer und Geführte.64 Das Entstehen des

Lebens in organisierten Verbänden ist allerdings verbunden mit einem Verlust

an Freiheit. Das gilt für Führer wie Geführte gleichermassen. Diese

Entwicklung führt andererseits zu kulturhistorischen Neuerungen. Aus den

Raubtierkämpfen zwischen einzelnen Individuen wird der organisierte
Krieg, aus der Vernichtung des Besiegten wird das Gesetz, das immer das

Recht des Stärkeren kodifiziert, ebenso der Friede als Recht des Besiegten,
das zwischen Stammesverbänden gilt. Ausserdem wird der Staat gebildet als

«die innere Ordnung eines Volkes für den äusseren Zweck»65.

Gibt es in der kulturellen und technischen Entwicklung scheinbar einen
Fortschritt, obwohl Spengler ursprünglich einen solchen negierte, so ist doch
die Geschichte der Technik zugleich eine Geschichte wachsender Entfremdung

des Menschen von der Natur. Ihr Beginn fällt mit dem ersten Auftreten
des Menschen zusammen. Schon auf dessen frühester Entwicklungsstufe
«beginnt <Kunst> als Gegenbegriff zu Natur». «Der schöpferische Mensch ist
aus dem Verbände der Natur herausgetreten, und mit jeder neuen Schöpfung

entfernt er sich weiter und feindseliger von ihr.» Die Weltgeschichte ist
die tragische «Geschichte eines Empörers»; tragisch deshalb, weil die Natur
letztlich stärker bleibt. «Der Kampf gegen die Natur ist hoffnungslos, und
trotzdem wird er bis zum Ende geführt werden».66

Nur scheinbar verbessern Sprache und Organisation die Ausgangsbedingungen

des Menschen in diesem ungleichen Kampf. Der Fortschritt ist aber
kein tatsächlicher. Zunächst nämlich entsteht mit der Wortsprache das Denken,

welches berechnet und plant und - den Menschen versklavt.67 In dieser
These Spenglers schlägt erkennbar die Abneigung der Lebensphilosophie
gegenüber dem Rationalismus durch. Schliesslich aber wird der Mensch

sogar Sklave seiner eigenen Technik, die nämlich nicht etwa Arbeit erspart,
sondern umgekehrt infolge ihrer ständigen Innovation und Expansion ein
Mehr an Arbeitskräften erfordert.68 Die Technik schafft die Masse als neue
Grösse, gegen die sich der erst hier und jetzt entstehende Individualismus

64 A.a.O. 35.
65 A.a.O. 37.
66 Alle Zitate a. a. O. 24f.
67 A.a.O. 32.
68 Vgl. a.a.O. 39.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 161

zur Wehr setzt, «das letzte Aufbäumen der Raubtierseele gegen die
Gefangenschaft in der Kultur»69.

Eine dritte Phase der Technikgeschichte lässt Aufstieg und Ende der
Maschinenkultur erleben.70 Was sich scheinbar wie Fortschritt ausnimmt, ist
doch tatsächlich der Ausgang der Geschichte, und zwar der Geschichte

überhaupt. War das Symbol der vorhergehenden Epoche das Haus71, so ist
das Sinnbild der Maschinenkultur die Stadt72. Sie symbolisiert die entstehende

Gesellschaft, die einerseits durch den Gegensatz zweier Urstände - Adel
und Priestertum - gekennzeichnet ist. Beide Stände verkörpern die
gegensätzlichen Ideen einer Welt der Tatsachen und des Schicksals und einer Welt
der Wahrheiten und Kausalitäten.73 Andererseits wird die Gesellschaft
durch den Luxus geprägt, das heisst durch «Kultur in anspruchsvollster
Form», welche alle Lebensbereiche durchherrscht und auch die Maschinentechnik

selbst bestimmt.74

Der unversöhnliche Gegensatz von Leben und Denken, der Welt der
Tatsachen und der Welt der Wahrheiten, erreicht seinen Höhepunkt in der
abendländischen, der faustischen Kultur, «in der das stolze Blut der Raubtiere

sich zum letzten Mal gegen die Tyrannei des reinen Denkens auflehnt»75.

In ihr, und zwar in dieser Kultur allein, «ist die Theorie von Anfang an
Arbeitshypothese»76. Die Theorie, insbesondere die mathematische Methode,

ist Werkzeug in der Hand des homo faber. Das Experiment, das Bacon
fordert, ist «die Befragung der Natur mit der Folter». «Es ist die Kriegslist
geistiger Raubtiere».77 Nunmehr sollen nicht nur die Rohstoffvorkommen
der Natur geplündert, sondern die Natur insgesamt und ihre Kräfte als

Arbeitskraft der Technik unterjocht werden. «Der Begriff der Beute des

Raubtieres wird zu Ende gedacht. Nicht dies und das, wie das Feuer, das

Prometheus stahl, sondern die Welt selbst wird mit dem Geheimnis ihrer
Kraft als Beute davongeschleppt, hinein in den Bau dieser Kultur».78

Der scheinbare technische Fortschritt innerhalb der faustischen Kultur ist
doch in Wahrheit die Ursache ihres unvermeidlichen Untergangs.79 Dass es

69 A.a.O. 40.
70 Vgl. a.a.O. 42ff.
71 Vgl. a.a.O. 39.
72 Vgl. a.a.O. 42.
73 A.a.O. 45.
74 A.a.O. 43.
75 A.a.O. 45.
76 A. a. O. 46; vgl. Spengler a. a. O. (Anm. 9) II, Kap. III, § 19.
77 A.a.O. (Anm. 5) 47.
78 A.a.O. 48f.
79 A.a.O. 41.



162 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

zur Kulturkatastrophe kommen muss, ist für Spengler eine unverrückbare
Tatsache. Der vordergründig betrachtet rasante Fortschritt und Aufstieg der
abendländischen Kultur ist in Wirklichkeit «das Tempo der letzten Katastrophen»80.

So nimmt die «Tragödie» ihren Lauf. «Die Schöpfung erhebt sich

gegen den Schöpfer: Wie einst der Mikrokosmos Mensch gegen die Natur, so

empört sich jetzt der Mikrokosmos Maschine gegen den nordischen
Menschen».81 Spengler benennt mehrere Faktoren, die zur Katastrophe führen
müssen. Darunter sind irreversible Schädigungen der Umwelt und Rohstoffmangel

in baldiger Zukunft nicht einmal der entscheidende. Verhängnisvoller
noch ist die Erosion der im technischen Zeitalter überlebensnotwendigen

Schicht der Führungskräfte. «Die Flucht der geborenen Führer vor der
Maschine beginnt. Bald werden nur noch Talente zweiten Ranges, Nachzügler
einer grossen Zeit, verfügbar sein».82 Modern gesprochen führt eine
Aussteigermentalität zum Zusammenbruch der ohne Führungselite lebensunfähigen

technisierten Zivilisation. Zu diesem Niedergang trägt als dritter Faktor
das bei, was Spengler als «Verrat an der Technik» anprangert, nämlich die

Weitergabe technischen Wissens an Entwicklungsländer.83 Die europäischen
Völker büssen auf diese Weise ihre Vormachtsstellung und Absatzmärkte
ein, weshalb beispielsweise die Arbeitslosigkeit und die Weltwirtschaftskrise
Ende der zwanziger Jahre keine Krisen waren, «sondern der Beginn einer
Katastrophe»^. Dass die Geschichte der modernen Technik auf anderen
Kontinenten fortgeschrieben werden könnte, schliesst Spengler aus. «Für
die Farbigen» nämlich «ist die faustische Technik kein inneres Bedürfnis».
Sie werden sich ihrer lediglich so lange bedienen, wie sie die Überlegenheit
gegenüber dem Abendland anstreben. Dann aber wird die faustische Technik

mit dem abendländischen Menschen untergehen. Deshalb also nähert
sich die Geschichte der abendländischen Technik «schnell dem unausweichlichen

Ende. Sie wird von innen her verzehrt werden wie alle grossen
Formen irgendeiner Kultur. Wann und in welcher Weise wissen wir nicht».85

Zusammenfassend muss man feststellen, dass Spengler Kultur und Technik

keineswegs grundsätzlich ablehnt. Im Gegenteil ist nach seiner Auffassung

allgemein betrachtet Technik als Taktik des Lebens im Kampf ums
Dasein unbedingt zu bejahen. Kritisiert wird die Technik des Menschen,
insofern sie das Leben, das sie im Kampf ums Dasein begünstigen soll, in

80 A.a.O. 42.
81 A.a.O. 52.
82 A.a.O. 57.
83 A.a.O. 58ff.
84 A.a.O. 61.
85 Ebd.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 163

seinen eigentlichen Möglichkeiten erheblich und in zunehmendem Masse

beeinträchtigt. Mit Hilfe der Technik behauptet sich der Mensch gegenüber
der restlichen Natur zu einem hohen Preis, nämlich dem Preis seiner Freiheit.

Die Geschichte der Technik und der Kultur ist die Geschichte eines
zunehmenden Freiheitsverlustes. Es ist die tragische Geschichte der Selbst-

überlistung, der Selbstfesselung, der Selbstdisziplinierung und
Selbstverstümmelung des einst so ungebundenen und stolzen Raubtiers. Im Untergang

der Zivilisation vollendet sich die Selbstzerstörung der Bestie Mensch.
Aus Spenglers Philosophie der Technik spricht die Bewunderung für das

Raubtier, für das elementare, durch keine Rationalität von sich selbst
entfremdete Leben. Gleichwohl plädiert Spengler nicht für die Rückkehr zu
archaischen Lebensformen. Spengler sucht nicht nach Wegen zu einem
alternativen Leben. Er mobilisiert nicht wie die zeitgenössische Jugendbewegung

zur Zivilisationsflucht. «Die Zeit lässt sich nicht anhalten; es gibt
keine weise Umkehr, keinen klugen Verzicht».86 Spengler teilt den amorfati
Nietzsches87 und fordert deshalb dazu auf, die Entwicklung der Zivilisation
trotz der ihr innewohnenden Tragik zu bejahen. Konkret heisst das für das

Nachkriegsdeutschland, sich nicht auf die Rolle des Landes der Dichter und
Denker zu beschränken, sondern sich entschieden technischen und
wirtschaftlichen Innovationen zu öffnen. Man versteht, weshalb Spengler gerade

unter den Vertretern der deutschen Industrie Sympathien erweckte.
Freilich endet Spenglers Technikschrift noch düsterer als <Der Untergang

des Abendlandes>. Sah er in seinem Opus magnum noch eine neue Kultur in
Zentralasien heranreifen88, so hält er es in <Der Mensch und die Technik>
allenfalls für möglich, «dass noch ein matter Nachzügler kommt, etwa
irgendwo in der Ebene zwischen Weichsel und Amur und im nächsten
Jahrtausend, hier aber ist der Kampf zwischen der Natur und dem Menschen, der
sich durch sein historisches Dasein gegen sie aufgelehnt hat, praktisch zu
Ende geführt worden»89.

86 Ebd.
87 A.a.O. 15.
88 Siehe dazu G.L. Ulmen, Metaphysik des Morgenlandes - Spengler über Russland,

in: Ludz (Hg.), a.a.O. (Anm. 2) 123-173.
89 Spengler a.a.O. (Anm. 5) 44.



164 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

III. Der Prophet des Untergangs

Spengler ist mehr als ein ruhig den Gang der Geschichte beobachtender
Kulturphilosoph. Durchgängig durchzieht sein Werk ein prophetischer Ton.
Man sagt nicht zuviel, wenn man in Spengler einen selbsternannten Propheten

des Untergangs sieht, dessen eigene Schriften ihrerseits ein Symptom des

prophezeiten Endes, eben ein Zeichen der Zeit sein wollen.90 Die Gegenwart

soll enthüllt werden als Endzeit, als Wirklichkeit im Untergang. Die
Katastrophe - nicht etwa die Krise - wird zur Normalform erklärt, in
welcher sich der Gang der Geschichte vollzieht. «Die Geschichte hat mit
menschlicher Logik nichts zu tun. Ein Gewitter, ein Erdbeben, ein
Lavastrom, die wahllos Leben vernichten, sind den planlos elementaren Ereignissen

der Weltgeschichte verwandt. Und wenn auch Völker zugrunde gehen
und alte Städte altgewordener Kulturen brennen oder in Trümmer sinken,
deshalb kreist die Erde weiter ruhig um die Sonne und die Sterne ziehen ihre
Bahn».91

Mit gewissem Recht lassen sich Spenglers Werke, zumindest die Schriften
seiner letzten Jahre, als moderne Spielart apokalyptischer Enthüllungsliteratur

interpretieren. Aufgedeckt werden soll die katastrophische Verfasst-
heit der Wirklichkeit, die sich in der Gewissheit des Endes aller Dinge
verdichtet. Alles hat seine je eigene Zeit, die definitiv begrenzt ist. Das

apokalyptische Zeitmass der Frist kehrt in Spenglers Geschichtsprognosen
wieder. Geschichtsphilosophie gerät bei ihm zur Katastrophentheorie.
Enthüllt wird aber auch die vermeintlich wahre Natur des Menschen, eben seine

Raubtiernatur, welche den Untergang unvermeidlich werden lässt.

Spenglers Analysen sind vom historischen, vom politologischen, aber
auch vom biologischen, paläontologischen und anthropologischen Standpunkt

aus anfechtbar. Scharfsinnige Einsichten sind eingewoben in
problematische Theoreme und Theorien. Das gilt für Spenglers Historisierung der
Idee der Bestie Mensch ebenso wie für seine Konstruktion autarker Kulturen

und seine Geschichtsspekulation, in die seine Zivilisations- und Technikkritik

eingebettet ist. In vielen Fällen spricht aus der vermeintlichen Zeit-

90 So auch Schröter a.a.O. (Anm. 2) 237ff.
91 Spengler, Jahre der Entscheidung (Anm. 17), 13f.



Ulrich H. 3. Körtner, Morphologie des Untergangs 165

analyse nur der Zeitgeist der konservativen Revolution.92 Die Grenzen
Spenglers werden spätestens daran erkennbar, dass sich sein Untergangsdenken

von vornherein dem Gedanken verschliesst, eine wissenschaftlichtechnische

Weltzivilisation könne heraufziehen und die weitere Geschichte
der Menschheit bestimmen; eine Möglichkeit, mit der etwa Alfred Weber,
Karl Jaspers oder auch Spenglers Freund Leo Frobenius gerechnet haben.

Spengler hat sein Werk nicht nur als Prophezeiung, sondern zugleich als

Symptom des Untergangs verstanden. «Und wir Menschen des 20. Jahrhunderts

steigen sehend hinab. Unser Blick für Geschichte, unsere Fähigkeit,
Geschichte zu schreiben, ist ein verräterisches Zeichen dafür, dass sich der
Weg abwärts senkt. Nur auf dem Gipfel hoher Kulturen, bei ihrem Übergang

zur Zivilisation, tritt für einen Augenblick diese Gabe durchdringender
Erkenntnis auf».93 Spengler glaubte sich im Besitz dieser endzeitlichen Gabe.

Er wird damit als Person selbst einer Interpretation in apokalyptischen
Kategorien zugänglich: In der Zeit nach Vollendung seines Hauptwerkes
über den Untergang des Abendlandes geriet Spengler mehr und mehr in die
Rolle des Unheilspropheten.94 Seine selbstgewählte Rolle war freilich nicht
diejenige des neutestamentlichen Sehers Johannes, dessen Gestalt in
Hölderlins <Patmos> überschriebenem Gedicht nachwirkt, aus dem später Heidegger

seine endzeitliche Hoffnung schöpfte, sondern die Rolle Kassandras,
die Trojas Untergang und den Tod Achills weissagte, dessen Lebenshaltung
sich Spengler zum Vorbild wählte.95

Letztlich wurde Spengler zum Prophet seines eigenen Untergangs. Dass
sich diese latent todessüchtige Untergangsphilosophie an sich selbst
berauschte, gehört zu den vielen Fragwürdigkeiten des Spenglerschen Werkes.

92 Auf den apokalyptischen Geist im (Untergang des Abendlandes> hat bereits Ernst
Blochs Schüler Joachim Schumacher aufmerksam gemacht, Spenglers Werk allerdings
zugleich als «Ideologie des Chaos» und «falsche Apokalypse des Bürgertums» als einer
niedergehenden Klasse diffamiert. Siehe J. Schumacher, Die Angst vor dem Chaos. Über
die falsche Apokalypse des Bürgertums (1937), NA Frankfurt a.M. 1972, 59f. Vgl. auch
G. Lucacs, Von Nietzsche zu Hitler oder der Irrationalismus und die deutsche Politik,
Frankfurt a.M. 1966,149ff. Dass <Der Untergang des Abendlandes> als moderne Spielart
der Gattung apokalyptischer Literatur zuzuordnen ist, zeigt die literaturwissenschaftliche
Arbeit K. Vondungs über die apokalyptischen Traditionen in Deutschland. Siehe K.
Vondung, Die Apokalypse in Deutschland, München 1988,147ff. Zum apokalyptischen Denken

im Werk Spenglers vgl. auch Körtner a. a. O. (Anm. 44) 212ff.
93 Spengler a.a.O. (Anm. 5) 8f.
94 Diesen Aspekt hat C. Breysig, Der Prophet des Untergangs, in: Velhagen u. Kla-

sings Monatshefte 35,1920/21, H.9 beleuchtet.
95 Vgl. Spengler a. a. O. (Anm. 5) 61.



166 Ulrich H. 3. Körtner, Morphologie des Untergangs

IV. Faustische Technik und Ge-Stell

Ungeachtet mancher problematischer Voraussetzungen und Schlussfolgerungen

bleibt Spenglers Beitrag zu einer Philosophie der Technik wichtig,
insofern er neben der Kulturphilosophie E. Jüngers die Technikinterpretation

Heideggers erkennbar beeinflusst hat. Namentlich Spenglers Einfluss
auf die Spätphilosophie Heideggers reicht erheblich weiter als dieser selbst
zu erkennen gibt.96

Heideggers Kritik der abendländischen Metaphysik und seine in diesem

Zusammenhang entwickelte Philosophie der Technik wissen sich ausdrücklich

den Schriften Ernst Jüngers verpflichtet. Heidegger fand in ihnen,
insbesondere in Jüngers Werk <Der Arbeiten von 1932, ein wesentliches
Verständnis der Metaphysik Nietzsches ausgesprochen, durch welches seine

eigene Deutung der Geschichte der Metaphysik und seine Formulierung der
Aufgabe ihrer Überwindung wichtige Anregungen empfangen haben.97

Immerhin hat Heidegger im Rahmen seiner Nietzsche-Interpretation
ausdrücklich die Bedeutung auch der Kulturphilosophie Spenglers unterstrichen

und den Untergang des Abendlandes als Moment der Geschichte des

Seins interpretiert.98
Wenn sich Heidegger im übrigen nur beiläufig auf Spengler beruft, so ist

doch zumindest dessen indirekter Einfluss auf Heideggers Spätwerk, wie
sich zeigen lässt, nicht unerheblich. Denn gerade die Schriften Jüngers, auf
die Heidegger sich beruft, verdanken ihre wesentlichen Grundeinsichten
niemand anderem als Oswald Spengler.

96 Wir suchen im Folgenden eine These zu erhärten, die A. Jäger, Gott. Nochmals
Martin Heidegger, Tübingen 1978, 354, aufgestellt hat. Zum Technikverständnis Heideggers

siehe ausserdem M. Trowitzsch, Technokratie und Geist der Zeit. Beiträge zu einer
theologischen Kritik, Tübingen 1988, 83-195. Jäger wie Trowitzsch weisen zu Recht darauf
hin, dass Heideggers Kritik der neuzeitlichen Technik bisher viel zu wenig Beachtung
gefunden hat, obwohl sie, wie H.-G. Gadamer, Heideggers Wege. Studien zum Spätwerk,
Tübingen 1983,19, hervorhebt, eine gedankliche Konsequenz und Radikalität besitzt, «die

ihresgleichen innerhalb der akademischen Philosophie unseres Jahrhunderts nicht hat».
Zur Technikdeutung Heideggers siehe auch G. Seubold, Heideggers Analyse der neuzeitlichen

Technik, Freiburg 1986.
97 Vgl. M. Heidegger, Überwindung der Metaphysik, in: ders., Vorträge und Aufsätze,

Pfullingen 1954, 71-99, hier 72; ders., Die Selbstbehauptung der Deutschen Universität/Das

Rektorat 1933/34, Frankfurt a.M. 1983, 24.
98 M. Heidegger, Was heisst denken?, Tübingen 1954,14.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 167

Das gilt nicht zuletzt für Jüngers Werk <Der Arbeiten". Ein Exemplar
desselben schickte Jünger an Spengler mit einer handschriftlichen
Widmung.100 Dass diese Widmung weitaus mehr als eine gewisse Sympathie
Jüngers für Spengler bezeugt, zeigt ein Vergleich des <Arbeiters> mit Spenglers

Aufsatz <Preussentum und Sozialismus) von 1920 sowie mit dessen 1933

erschienenem Werk Jahre der Entscheidung). Eine genaue Analyse zeigt,
dass die Grundkonzeption von Jüngers <Arbeiter> in den Schriften Spenglers
bereits enthalten ist, wie auch Jüngers Sozialismusidee mit dem von Spengler

konzipierten preussischen Sozialismus mehr oder weniger identisch ist.101

Aber auch Spenglers Hauptwerk <Der Untergang des Abendlandes) hat die

Metaphysik Jüngers in hohem Masse beeinflusst. Augenscheinlich ist zum
Beispiel auf Spenglers Morphologie der Weltgeschichte der Gestaltbegriff
zurückzuführen, der in Jüngers <Arbeiter> grundlegend ist.102 Jüngers
Technikkritik führt bis in die Einzelheiten hinein, ohne seine Quelle zu erwähnen,

wesentliche Gedanken Spenglers aus dem Schlusskapitel des <Unter-

gangs des Abendlandes) über die Technik fort.103 Von Spengler hat Jünger
die Grundidee eines Reifungsprozesses der sogenannten faustischen Kultur
übernommen, diese jedoch von ihren bei Spengler massgeblichen ge-
schichtsphilosophischen Voraussetzungen gelöst. Im Unterschied zu Spengler

neigt Jünger nämlich durchgängig zu einer universalhistorischen
Geschichtsauffassung, welche Spengler ja im <Untergang des Abendlandes)
ausdrücklich verworfen hat. Übereinstimmung wie Differenz zu Spengler
lässt ein Brief Jüngers aus dem Jahre 1922 erkennen. Einerseits wird in ihm
die Geschichtskonzeption Spenglers kritisiert, weil die Menschheitsgeschichte

eine Einheit bilden müsse, solle Geschichtsphilosophie nicht in

99 E. Jünger, Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Hamburg 1932, NA Stuttgart 1982.
100 Ein Faksimile dieser Widmung ist abgedruckt bei Näher a. a. O. (Anm. 1) 117. Vgl.

auch H.P. des Courdes/H. Mühleisen, Bibliographie der Werke Ernst Jüngers, Stuttgart
1985, 85.

101 Auf die von vielen Interpreten übersehenen Parallelen zwischen Jünger und Spengler

haben H.-P. Schwarz, Der konservative Anarchist. Politik und Zeitkritik Ernst
Jüngers, Freiburg i.B. 1962, bes. 76ff. 79ff., und A. Kerker, Ernst Jünger - Klaus Mann.
Gemeinsamkeit und Gegensatz in Literatur und Politik. Zur Typologie des literarischen
Intellektuellen, Bonn 1974, 26, aufmerksam gemacht.

102 Vgl. Schwarz a. a. O. (Anm. 101) 40f.
103 Sieh dazu auch Schwarz a. a. O. (Anm. 101) 199f.



168 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

Nihilismus münden. Andererseits aber gesteht Jünger, Spengler habe ihm
«wirklich in vielem die Schuppen gelöst»104.

Nicht nur indirekt auf dem Weg über Jüngers <Arbeiter>, sondern auch
direkt lassen sich Parallelen zwischen der Technikkritik Spenglers und der
Technikdeutung Heideggers ziehen. So besteht eine auffällige Nähe von
Heideggers Bestimmung des Wesens der Technik als Ge-Stell zu Spenglers
Analyse des Fest-Stellens. Nach Heidegger erweist sich die moderne Technik

im Umgang mit der Natur als eine Weise des «Entbergens» des im
Seienden Verborgenen, das heisst für Heidegger aber der Wahrheit der
Dinge. Das Entbergen der neuzeitlichen Technik ist im Unterschied zu
früheren Formen kein Hervorbringen im Sinn der jtoîr)oiç, sondern «ein
Herausfordern, das an die Natur das Ansinnen stellt, Energie zu liefern, die
als solche herausgefördert und gespeichert werden kann»105. Die Natur wird
zum Objekt, zum Gegenübergestellten. Sie wird «gestellt» wie ein gehetztes
Wild, gestellt «im Sinne der Herausforderung»106 und damit zum Opfer des

Willens zur Macht. Wie Spengler ordnet auch Heidegger die neuzeitlichen
Naturwissenschaften dem technischen Wissen nach. Wo Spengler beobachtet,

dass an die Stelle unmittelbaren Erlebens ein Bild von der Welt tritt,
spricht Heidegger vom Zeitalter der Technik als «Zeit des Weltbildes»107.

Weil die moderne Technik die Natur «stellt», ändert sich nach Heidegger das

Verhältnis zur Welt, indem nun die Welt vor-gestellt und das heisst zum Bild
wird. Anders als Spengler unterscheidet Heidegger allerdings präziser
zwischen der Technik selbst und dem ihr innewohnenden Wesen. Es ist letzte-

104 E. Jünger, Die Schleife. Dokumente zum Weg von Ernst Jünger, zusammengestellt
von A. Möhler, Frankfurt a.M. 1955, 69. Die Augen geöffnet hat Spengler seinem Leser
Jünger nicht zuletzt für den Untergang der abendländischen Kultur, den Jünger zufolge der
Erste Weltkrieg eingeleitet hat und der globale Ausmasse annimmt. Über den «planetari-
schen» Prozess der Zerstörung herkömmlicher Werte und Lebensformen urteilt Jünger
a. a. O. (Anm. 99) 78: «Wir nehmen an dem Schauspiel eines Untergangs teil, der nur mit
geologischen Katastrophen zu vergleichen ist.» Der Erste Weltkrieg habe die Welt in einen
Zustand versetzt, «in dem die Katastrophe als das a priori eines veränderten Denkens
erscheint» (57).

105 M. Heidegger, Die Frage nach der Technik, in: ders., Vorträge und Aufsätze,
Pfullingen 1954, 13-45, hier 22.

106 Ebd. Ausdrücklich verweist Heidegger im Zusammenhang seiner sich Nietzsche
anschliessenden Beschreibung der raubtierhaften Züge des neuzeitlichen Umgangs mit der
Natur auf Spengler. Vgl. M. Heidegger, Parmenides. Freiburger Vorlesung vom WS 1942/

43, hg. v. M.S.Frings (GA 54), Frankfurt a.M. 1982, 176: «Der Blick des modernen
Subjekts ist, wie Spengler in der Nachfolge Nietzsches gesagt hat, der Raubtierblick: das

Spähen.»
107 Vgl. M. Heidegger, Die Zeit des Weltbildes, in: ders., Holzwege, Frankfurt a.M.

1950, 69-103, bes. 80ff.



Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs 169

res, welches nach Heidegger den neuzeitlichen Naturwissenschaften vorausliegt.108

Voraussetzung der modernen Wissenschaft und ihrer exakten, sich

mathematischer Methoden bedienenden Forschung ist die Vergegenständlichung

der Welt als Objekt, wie sie nach Heideggers Urteil mit Descartes
anhebt. Erst dessen Philosophie markiert den Anfang dessen, was Heidegger

als Vollendung der Metaphysik beschreibt. Bacons scientia experimenta-
lis liegt, abweichend von der Auffassung Spenglers, nicht diesseits, sondern

jenseits der entscheidenden Wende.109 Ist aufgrund der sachlichen Parallelen
mit einer Beeinflussung der Technikdeutung Heideggers durch diejenige
Spenglers zu rechnen, so erweist sich Heideggers Ontologie der Technik
derjenigen Spenglers jedoch weit überlegen.

Freilich ist auch die Nähe des Entwurfs einer Geschichte des Seins bei

Heidegger zu Spenglers Morphologie des Untergangs der abendländischen
Kultur unverkennbar. Wie Spengler spricht auch Heidegger von einem
Untergang, allerdings nicht demjenigen des Abendlandes, sondern vom
«Untergang der Wahrheit des Seienden»110. Bei Heidegger bezeichnet der Begriff
des Untergangs nicht so sehr einen kulturgeschichtlichen Vorgang wie einen
ontologischen Sachverhalt. Ausdrücklich aber, und das ist bemerkenswert,
stellt Heidegger fest, dass sich im seinsgeschichtlichen Untergang der Wahrheit

des Seienden Spenglers These vom Untergang des Abendlandes
bewahrheitet.111 Die von Spengler diagnostizierte Kulturkatastrophe ist nach

Heidegger das verzögert auftretende Symptom einer Katastrophe des Seins.

Anders als Spengler kennt Heidegger freilich noch eine Hoffnung in der
Finsternis «dieses Zeitalters»112. Solche Hoffnung schöpft Heidegger aus der
von ihm wiederholt zitierten Verheissung Hölderlins: «Wo aber Gefahr ist,
wächst/Das Rettende auch»113. Ebensowenig wie Spengler sieht Heidegger
einen Ausweg aus der Katastrophe in der Flucht aus der Zivilisation oder in
Maschinenstürmerei. Aber während Spengler den endgültigen Untergang

108 Vgl. Heidegger a.a.O. (Anm. 105) 29. Zum Technikverständnis Heideggers siehe
ferner M. Heidegger, Die Technik und die Kehre (Opusculal), Pfullingen 21962.

109 Vgl. Heidegger a.a.O. (Anm. 107) 75: «Je exakter der Grundriss der Natur entworfen

ist, um so exakter wird die Möglichkeit des Experiments. Der vielberufene
mittelalterliche Scholastiker Roger Bacon kann daher niemals der Vorläufer des neuzeitlichen
experimentierenden Forschers sein, sondern er bleibt lediglich der Nachläufer des Aristoteles.»

110 Heidegger a. a. O. (Anm. 97) 72.
111 Heidegger a. a. O. (Anm. 98) 14.
112 M. Heidegger, Nietzsches Wort «Gott ist tot» (1943), in: ders., Holzwege, Frankfurt

a.M. 1950,193-247, hier 245.
m F. Hölderlin, Sämtliche Werke 2, hg. v. Fr. Beissner, Stuttgart 1953,173. Vgl. Heidegger

a. a. O. (Anm. 105) 36ff.



170 Ulrich H. J. Körtner, Morphologie des Untergangs

erwartet, sieht Heidegger mit der in höchstem Masse gefahrvollen Entwicklung

der Technik zugleich eine Rettung sich anbahnen, die freilich nur
erahnt werden kann.

Spenglers Technikkritik endet demgegenüber mit einem Todessymbol,
jenem römischen Wachsoldaten, der vor einem Tor in Pompeji starb, weil
man beim Ausbruch des Vesuv vergessen hatte, ihn abzulösen. «Auf dem
verlorenen Posten ausharren ohne Hoffnung, ohne Rettung, ist Pflicht.[...]
Dieses ehrliche Ende ist das einzige, das man dem Menschen nicht nehmen
kann».114

Ob tatsächlich die schonungslos erwartete totale Apokalypse am Ende
des technischen Zeitalters oder aber die Hoffnung auf Rettung das einzige
ist, was man dem Menschen im Zeichen der globalen Bedrohung nicht
nehmen kann, und worauf solche Hoffnung sich gründen lässt, ist heute
mehr denn je eine offene Frage.

Ulrich H. J. Körtner, Iserlohn

114 Spengler a.a.O. (Anm. 5) 62. Das Symbol des verlorenen Postens hat wiederum
E. Jünger von Spengler übernommen. Siehe E. Jünger, Über die Linie, Frankfurt a.M.
1951, 8; ders. a. a. O. (Anm. 99) 55. Vgl. dazu G. Kranz, Ernst Jüngers symbolische
Weltschau (Wirkendes Wort 6), Düsseldorf 1968, 211f.


	Morphologie des Untergangs : Zivilisations- und Technikkritik bei Oswald Spengler ; Alfred Jäger zum 50. Geburtstag

