Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Morphologie des Untergangs : Zivilisations- und Technikkritik bei
Oswald Spengler ; Alfred Jager zum 50. Geburtstag

Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Morphologie des Untergangs

Zivilisations- und Technikkritik bei Oswald Spengler

Alfred Jager zum 50. Geburtstag

...denn alles, was entsteht,
ist wert, dass es zugrunde geht.

Mephistopheles, J. W. Goethe, Faust I

Wohl kaum ein geschichts- und kulturphilosophischer Entwurf hat in
diesem Jahrhundert eine Breitenwirkung erzielt wie das Hauptwerk Oswald
Spenglers. <Der Untergang des Abendlandes> ist nicht nur Titel eines Bu-
ches, das wie ein Fanal die politische, kulturelle und geistige Situation nach
dem ersten Weltkrieg auszuleuchten schien, sondern dariiber hinaus ldngst
zum kulturpessimistischen Schlagwort geworden. Es hat sich verselbstén-
digt, und sein Gebrauch lauft nicht selten den anfénglichen Intentionen
Spenglers zuwider. Die bis in die Gegenwart hineinreichende Wirkungsge-
schichte Spenglers dokumentiert die Suggestivkraft einer Idee, welche unge-
achtet ihrer Missversténdlichkeit ein bedeutsamer Versuch der Selbstausle-
gung der Moderne gewesen ist, von deren Ende heute so viel die Rede ist.!

Im Folgenden sollen in Grundziigen Spenglers Verstindnis moderner
Zivilisation und Technik dargestellt und seine Wirkungen, insbesondere bei
Ernst Jiinger und Martin Heidegger untersucht werden. Es zeigt sich, dass
Spenglers Philosophie der Technik angesichts der 6kologischen Krise der
Gegenwart ungeachtet vieler, nicht zuletzt politischer Fragwiirdigkeiten?
auch heute noch durchaus erhellend ist. Dabei sind Spenglers Schriften weit

! Die zeitgengssischen Reaktionen auf Spenglers Hauptwerk sind von M. Schréter,
Streit um Spengler. Kritik seiner Kritiker, Miinchen 1922, gesichtet und kritisch gewiirdigt
worden. Zur Wirkungsgeschichte Spenglers siehe auch die Beitrige in: A.M. Koktanek
(Hg.), Spengler-Studien (FG M. Schréter), Miinchen 1965. Zur Biographie Spenglers
sieche A.M. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, Miinchen 1968; J. Niher, Oswald
Spengler. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten (rm 330), Reinbek 1984.

? Siehe dazu H. Liibbe, Historisch-politische Exaltationen. Spengler wiedergelesen, in:
P.Chr. Ludz (Hg.), Spengler heute, Miinchen 1980, 1-24, bes. 21ff.; H. Moller, Oswald
Spengler — Geschichte im Dienst der Zeitkritik, in: Ludz (Hg.) a.a.O. 49-73, hier 54ff;
M. Schroter, Metaphysik des Untergangs. Eine kulturkritische Studie tiber Oswald Speng-
ler, Miinchen 1949, 237ff. Schréters in Anm. 1 zitierte Untersuchung ist in diese Studie als
Teil I eingegangen (15-158).



Ulrich H. J. Kortner, Morphologie des Untergangs 149

mehr als eine bislang kaum genutzte Fundgrube griffiger Zitate, die sich gut
in der aktuellen Diskussion verwenden liessen.’ Spenglers Werk ist auch
mehr als ein blosses Dokument eines von der lebensphilosophischen Antino-
mie von Leben und Geist getragenen «Weltschmerzes des technischen Zeit-
alters» (Kaltenbrunner)®. Bereits vor Heidegger und anderen Autoren hat
Spengler das Ausmass globaler Gefahren der neuzeitlichen Technik er-
kannt.’

Spenglers diisteres Wort vom Untergang des Abendlandes und seiner
technischen Zivilisation wird heutzutage durch das postmoderne Menetekel
des vermeintlichen «Todes der Moderne» iiberboten.® Deren postmoderne
Kritiker prophezeien das Ende der «katastrophalen Moderne»’. Der neu-
zeitlichen Aufklarungstradition und der von ihr verfochtenen kritischen
Vernunft gibt man die Hauptschuld an der drohenden Menschheitskatastro-
phe. Darum setzt beispielsweise P. Sloterdijk der kritischen Vernunft eine
«Lebensphilosophie der Krise» entgegen.® Eine solche wollte in gewissem
Sinne freilich auch schon die Kulturphilosophie Spenglers sein. Eine erneu-
te, kritische Lektiire der Biicher Spenglers kann darum die Auseinanderset-
zung um das Postulat einer Uberwindung der Moderne befruchten, zumal
manche postmoderne Denkfiguren geradezu ein Gegenstiick zu Grundge-
danken der Kulturphilosophie Spenglers bilden.

Seine Philosophie der Technik hat Spengler im Rahmen einer Geschichts-
und Kulturphilosophie entwickelt, deren Grundziige in einem ersten Unter-
suchungsschritt dargestellt werden sollen.

3 Zur Aktualitit der Technikkritik Spenglers vgl. H. Liibbe in seinem Vorwort zu Ludz
(Hg.) a.a.0. (Anm. 2) IX, sowie G. Merlio, Spengler und die Technik, in: Ludz (Hg.)
a.a.0. (Anm. 2) 100-122, hier 111.

* Vgl. Merlio a.a.O. (Anm. 2) 110.

> So lesen wir beispielsweise bei O. Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu
einer Philosophie des Lebens, Miinchen 1931, NA 1971, 54f: «Die Mechanisierung der Welt
ist in ein Stadium gefihrlichster Uberspannung eingetreten. Das Bild der Erde mit ihren
Pflanzen, Tieren, Menschen hat sich veréndert. In wenigen Jahrzehnten sind die meisten
grossen Wiilder verschwunden, in Zeitungspapier verwandelt worden und damit Verénde-
rungen des Klimas eingetreten, welche die Landwirtschaft ganzer Bevolkerungen bedro-
hen; unzihlige Tierarten sind wie der Biiffel ganz oder fast ausgerottet, ganze Menschen-
rassen wie die nordamerikanischen Indianer und die Australier beinahe zum Verschwin-
den gebracht worden. Alles Organische erliegt der um sich greifenden Organisation. Eine
kiinstliche Welt durchsetzt und vergiftet die natiirliche.»

® Siehe dazu Der Tod der Moderne. Eine Diskussion, Tiibingen 1983.

7 Vgl. dazu U. Hornauer, Abgesang der Postmoderne. Die unverniinftige Rede vom
Ende der Aufklarung, EK 18 (1985) 492-494.

8 P. Sloterdijk, Kritik der zynischen Vernunft, 2 Bde. (edition suhrkamp 1099), Frank-
furt a. M. 1983, hier Bd. I, 246.



150 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs
1. Morphologie der Weltgeschichte

«In diesem Buche», beginnt Spengler seine Einleitung zum <Untergang
des Abendlandes>, «wird zum erstenmal der Versuch gewagt, Geschichte
vorauszubestimmen. Es handelt sich darum, das Schicksal einer Kultur, und
zwar der einzigen, die heute auf diesem Planeten in Vollendung begriffen ist,
der westeuropéisch-amerikanischen, in den noch nicht abgelaufenen Stadien
zu verfolgen».” Spenglers Morphologie der Weltgeschichte ist das prignante
Beispiel einer geschichtsphilosophischen Verfallstheorie. Ihr eignet ein pro-
phetischer, um nicht zu sagen apokalyptischer Grundzug, worauf spiter
noch einzugehen sein wird. «An Stelle des <So soll es sein> oder <So sollte es
sein> tritt das unerbittliche: So ist es und so wird es sein»."

In seiner der Lebensphilosophie zuzurechnenden" Kulturphilosophie,
die M. Schréter mit einigem Recht als «Metaphysik des Untergangs» be-
zeichnet hat", lassen sich drei grosse philosophiegeschichtliche Linien er-
kennen, deren erste von Kant iiber Hegel und Dilthey lduft, deren zweite
sich von Herder und Goethe tiber Schlegel und Burckhardt verfolgen lésst
und deren dritte Rousseau, Schopenhauer und Nietzsche als philosophische
Vorbilder Spenglers verbindet.” Unter den Genannten sind es nach Speng-
lers eigenem Bekunden Goethe und Nietzsche, «denen ich so gut wie alles
verdanke»".

Spenglers Philosophie des Untergangs setzt einerseits die Reihe der bis in
die Antike zuriickreichenden Verfallstheorien fort, andererseits die abend-
landische Kulturkritik des 19. Jahrhunderts. In der Fortfithrung dieser Kul-
turkritik, welche bei Spengler von einer Metaphysik der Weltangst getragen
wird, nicht etwa in seiner umstrittenen historiographisch-wissenschaftlichen
Leistung oder seinem Versuch einer Grundlegung der Lebensphilosophie,
liegt die eigentliche Bedeutung Spenglers und seines Werkes."

? O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Welt-
geschichte, Bd.I: Gestalt und Wirklichkeit, Miinchen 1918, *-71923, Bd.II: Weltge-
schichtliche Perspektiven, Miinchen 1922. Sonderausgabe in einem Bd., Miinchen 1981.
Seitenangaben im Folgenden beziehen sich auf die Ausgabe von 1922/23. Das obige Zitat
stammt aus Bd. I, 3.

1 Spengler a.a. 0. (Anm. 5) 4.

! Siehe dazu vor allem O. Spengler, Urfragen. Fragmente aus dem Nachlass. Unter
Mitwirkung von M. Schroter hg. v. A.M. Koktanek, Miinchen 1965.

2 Vgl. Schréter a.a. O. (Anm. 2) passim, bes. 251.

B Vgl. Schréter a.a. O. (Anm. 2) 149ff. Spenglers Werk bezeichnet Schroter als «letzte
deutsche Auspriagung des Untergangsgedankens» (13).

" Spengler a.a. 0. (Anm. 9) I, IX.

5 So auch Schréter a.a.O. (Anm. 2) 252.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 151

Bereits Burckhardt und Nietzsche, aber auch Dostojewski oder Tolstoi
haben vor Spengler den Niedergang der westlichen Kultur prophezeit.'® Wie
sich Spengler als Kiinder nahender politischer und militdrischer Katastro-
phen versteht, namentlich in seinem politischen Schrifttum®, so sah auch
Nietzsche in sich den Propheten einer diisteren Zukunft, einen «Wage- und
Versucher-Geist», einen «Wahrsagevogel-Geist»®. Auch von Spengler lisst
sich sagen, was der «Wahrsagevogel-Geist» Nietzsche von sich bekennt, dass
er niamlich «zuriickblickt, wenn er erzihlt, was kommen wird»"”. Der pro-
phetische Blick zuriick in die Geschichte befidhigt zur Deutung der Zukunft.
Hierbei hat sich Spenglers Interesse im Laufe der Zeit von den Hochkultu-
ren auf die Vor- und Friihgeschichte verlagert.*® Mit dieser Verschiebung
sind zugleich gewisse Verdnderungen in Spenglers Anschauungen von der
Geschichte verbunden.

Spengler las unter anderem die Werke Baudelaires, in denen schon Kritik
der abendldndischen Kultur und Untergangsdenken eine Verbindung einge-
gangen waren. Baudelaire schrieb 1851: «Die Welt geht ihrem Untergang
entgegen. Der einzige Grund fiir ihren Fortbestand ist ihr tatséchliches
Vorhandensein»®. Kritisiert wurde von Baudelaire vor allem die Amerikani-
sierung der européischen Kultur. Bei Spengler lesen wir 1933 (!) in gewisser
Hinsicht die Fortsetzung der Kulturkritik Baudelaires, wenngleich der Tenor
nun ein anderer ist: «Die feige Sicherheit vom Ausgang des vorigen Jahrhun-
derts ist zu Ende. Das Leben in Gefahr, das eigentliche Leben der Geschich-
te, tritt wieder in sein Recht».?? Was Baudelaire mit Abscheu wahrnahm,
wird von seinem Leser Spengler riickhaltlos bejaht als der Gang des Willens
zur Macht in der Geschichte des Abendlandes. Spengler, der frith den
zweiten Weltkrieg heraufziehen sieht,” verachtet den seit 1918 in Europa

16 Vgl. K. Léwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset-
zungen der Geschichtsphilosophie (*1953), jetzt in: ders., Sdmtliche Schriften 2, Stuttgart
1983, 7-239, hier 108f. Siehe auch H.-J. Schoeps, Vorldufer Spenglers. Studien zum Ge-
schichtspessimismus im 19. Jahrhundert (ZRGG.B 1), Leiden *1955.

7 Siehe vor allem O. Spengler, Preussentum und Sozialismus, Miinchen 1920; ders.,
Neubau des deutschen Reiches, Miinchen 1924; ders., Jahre der Entscheidung (I. Deutsch-
land und die weltgeschichtliche Entwicklung), Miinchen 1933.

18 F. Nietzsche, Werke I1I, hg. v. K. Schlechta, Darmstadt *1982, 634.

¥ Ebd.

? Siehe O. Spengler, Friihzeit der Weltgeschichte. Unter Mitwirkung von M. Schréter
hg. von A.M. Koktanek, Miinchen 1966.

21 Zitiert nach Loéwith a.a. 0. (Anm. 16) 107f.

2 Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm.17) 12.

% Vgl. Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17), XI. 16: «Wir sind in das Zeitalter
der Weltkriege eingetreten.»



152 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs

herrschenden Frieden, darin einig mit den nationalen Kreisen in der Weima-
rer Zeit. Fiir das bevorstehende Unheil ist nach Spenglers Auffassung das
Wort Krise> ein schwer ertriglicher Euphemismus.* Nicht Aneinanderrei-
hung von Krisen, sondern eine Abfolge von Katastrophen ist die Geschich-
te, die Spengler mit solchen im Bereich der Natur vergleicht. Geschichtsphi-
losophie ist fiir ihn denkbar nur als Katastrophentheorie. Entsprechend
favorisierte Spengler im Bereich von Biologie und Paldontologie die auf
G. de Cuvier zuriickgehende Katastrophentheorie gegeniiber der Evolu-
tionstheorie Darwins.*

Vor allem in Spenglers politischem Schrifttum meldet sich ein ausgespro-
chen katastrophischer Untergangsgedanke zu Wort, den Spengler anfing-
lich abgewiesen hat. In seiner <Pessimismus>-Schrift, die den seinem Haupt-
werk gegeniiber erhobenen Vorwurf des Defaitismus zu entkréften sucht,
bemiiht sich Spengler noch darum, seine im <Untergang des Abendlandes»
dargelegte Geschichtsphilosophie von einer Katastrophentheorie abzugren-
zen und mokiert sich iiber solche Leser, «welche den Untergang der Antike
mit dem Untergang eines Ozeandampfers verwechseln. Der Begriff einer
Katastrophe ist in dem Wort nicht enthalten. Sagt man statt Untergang
Vollendung, ein Ausdruck, der im Denken Goethes mit einem ganz be-
stimmten Sinn verbunden ist, so ist die <pessimistische> Seite einstweilen
ausgeschaltet, ohne dass der eigentliche Sinn des Begriffs verdndert worden
wire».? Unter dem Eindruck der politischen Entwicklungen wird Spenglers
Geschichtsauffassung nach 1921 freilich zunehmend pessimistischer, seine
Zukunftserwartung diisterer.

Was in Spenglers Werk dagegen unveréndert durchgehalten wird, ist die
Ablehnung des neuzeitlichen Fortschrittsgedankens. Wohl weist Spengler
den gegen ihn pauschal erhobenen Vorwurf des Pessimismus zuriick. «Aber
allerdings, was das <Ziel der Menschheit> angeht, so bin ich ein griindlicher
und entschiedener Pessimist. Menschheit ist fiir mich eine zoologische Gros-

* Vgl. Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm.17), 11: In «allen Versammlungen
und Zeitungen hallt das Wort Krise wider als Ausdruck fiir eine voriibergehende Storung
des Behagens, mit dem man sich iiber die Tatsache beltigt, dass es sich um eine Katastro-
phe von unabsehbaren Ausmassen handelt, die normale Form, in der sich die grossen
Wendungen der Geschichte vollziehen.»

% Siehe Spengler a.a. O. (Anm. 5) 18f. Zur palédontologischen Katastrophentheorie de
Cuviers und ihren Nachfolgetheorien siche H. Holder, Geologie und Paldontologie in
Texten und ihrer Geschichte (OA11/12), Freiburg/Miinchen 1960, 473ff.

% 0. Spengler, Pessimismus? (Schriftenreihe der Preussischen Jahrbiicher 4), Berlin
1921, 3f.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 153

se. Ich sehe keinen Fortschritt, kein Ziel, keinen Weg der Menschheit,
ausser in den Kopfen abendldndischer Fortschrittsphilister. Ich sehe nicht
einmal einen Geist und noch viel weniger eine Einheit des Strebens, Fiihlens
und Verstehens in dieser blossen Bevolkerungsmasse. Eine sinnvolle Rich-
tung des Lebens auf ein Ziel, eine Einheit der Seele, des Willens und
Erlebens sehe ich nur in der Geschichte der einzelnen Kulturen».” Aber
nicht auf Passivitdt und Fatalismus, sondern auf Tétigkeit innerhalb der
bestehenden Kultur zielt Spenglers Werk ab. Sein Autor bezeichnet seine
Grundhaltung als «tapferen Pessimismus»®.

Ein Endziel der Geschichte wird von Spengler also ausdriicklich geleug-
net. In seiner Untergangsphilosophie stossen wir auf eine Spielart apokalyp-
tischen Denkens, freilich nicht eine solche der jiidischen Apokalyptik, son-
dern, lebensphilosophisch gewendet, auf stoisches Denken und die uralte
Vorstellung periodischer Weltuntergéinge.” Spenglers Kulturphilosophie ge-
staltet das zyklische Denken freilich nicht zu einer Metaphysik der Gesamt-
welt aus. Sie verwendet es vielmehr als metaphysisches Erkldarungsprinzip
fiir die einzelnen Kulturen. Die Darstellung ihrer Einzelgeschichte verzich-
tet entschlossen auf eine universalgeschichtliche Perspektive. Stattdessen
wachsen und zerfallen nach Spenglers Auffassung die grossen Kulturen
voneinander vollig unabhéngig und eigengesetzlich. Weltgeschichte ist des-
halb nichts als ein «Phantom»®.

Konsequenterweise verwirft Spengler die herkommliche Einteilung der
Geschichte in Altertum, Mittelalter und Neuzeit.>® An die Stelle dieses
géngigen Schemas riickt ein neues, mit organologischen Begriffen operie-
rendes Paradigma, das den Eurozentrismus abendldndischer Geschichts-
schreibung verwirft* und dementsprechend von Spengler als «die koperni-
kanische Entdeckung im Bereich der Historie» ausgegeben wird.*® Diese
besteht fiir Spengler in seiner «Methode der vergleichenden Morpholo-
gie»*. Sie betrachtet die Kulturen als in sich abgeschlossene Organismen,
die dem natiirlichen Werden und Vergehen unterworfen sind. Jede Kultur

7 A.a.0. 14.

# Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17), 13.

¥ Zum zyklischen Denken von Spenglers Vorliufer Nietzsche siehe K. Lowith, Nietz-
sches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, Stuttgart 1956.

% Spengler a.a.0. (Anm. 9) I, 22.

3 Vgl. a.a.0. (Anm. 9) I, 24ff.

3 Spengler a.a.0. (Anm.9) I, 23f: «Ich nenne dies dem heutigen Westeuropéer
geldufige Schema, in dem die hohen Kulturen ihre Bahnen um uns als den vermeintlichen
Mittelpunkt alles Weltgeschehens ziehen, das prolemdische System der Geschichte.»

3 A.a.0. (Anm. 9) 1, 24.

¥ A.a.0. (Anm.9) 1, 62.



154 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs

aber hat «ihre eigne Form», «ihre eigne Idee, ihre eignen Leidenschaften, ihr
eignes Leben, Wollen, Fiihlen, ihren eignen Tod»*. Zur Beschreibung der
Entwicklungsgeschichte der einzelnen Kulturen wéhlt Spenglers verglei-
chende Morphologie Analogien aus der Pflanzenwelt.*

Philosophiegeschichtlich betrachtet kehrt in Spenglers vergleichender
Morphologie der Kulturen in abgewandelter Form der Historismus des
19. Jahrhunderts wieder. Das beriihmte Diktum Leopold von Rankes, nach
welchem jede Epoche unmittelbar zu Gott ist”, trifft bei Spengler auf die
verschiedenen Kulturen zu, deren Entwicklung im Rahmen einer Philoso-
phie des Lebens gedeutet wird, die sich der Naturphilosophie Goethes
anschliesst.

Spenglers Methode der vergleichenden Morphologie unterteilt einerseits
die Geschichte der grossen Kulturen in Perioden analog den vier Jahreszei-
ten bzw. in die Perioden von Vorzeit, Kultur und Zivilisation. Andererseits
werden analoge Abschnitte innerhalb verschiedener kultureller Entwick-
lungsgeschichten einander synchron und synoptisch zugeordnet.*® Dieses
Verfahren ermoglicht es Spengler, eine analoge Abfolge «gleichzeitiger Gei-
stesepochen» in der indischen, der antiken, der arabischen und der abend-
landischen Hochkultur zu entdecken. Ferner werden die Abfolge von «Kul-
turepochen» einerseits und «politischen Epochen» andererseits in der dgyp-
tischen, der antiken, der arabischen und der abendlindischen Kultur

% A.a.0. (Anm. 9) I, 28. Die Rede vom eignen Tod lisst den Einfluss Rilkes vermu-
ten.
% A.a.0. (Anm. 9) I, 28f: «Es gibt aufblithende und alternde Kulturen, Vélker, Spra-
chen, Wahrheiten, Gétter, Landschaften, wie es junge Eichen und Pinien, Bliiten und
Zweige und Blitter gibt, aber es gibt keine alternde <Menschheit>. Jede Kultur hat ihre
neuen Moglichkeiten des Ausdrucks, die erscheinen, reifen, verwelken, und nie wieder-
kehren. Es gibt viele, im tiefsten Wesen vollig voneinander verschiedene Plastiken, Male-
reien, Mathematiken, Physiken, jede von begrenzter Lebensdauer, jede in sich selbstge-
schlossen, wie jede Pflanzenart ihre eignen Bliiten und Friichte, ihren eignen Typus von
Wachstum und Niedergang hat. Diese Kulturen, Lebewesen hochsten Ranges, wachsen in
einer erhabenen Zwecklosigkeit auf, wie die Blumen auf dem Felde. Sie gehoren, wie
Pflanzen und Tiere, der lebendigen Natur Goethes, nicht der toten Natur Newtons an. Ich
sehe in der Weltgeschichte das Bild einer ewigen Gestaltung und Umgestaltung, eines
wunderbaren Werdens und Vergehens organischer Formen. Der ziinftige Historiker aber
sieht sie in der Gestalt eines Bandwurms, der unermiidlich Epochen <ansetzt>.»

¥ L.v. Ranke, Uber die Epochen der neueren Geschichte. Vortrige, dem Konige
Maximilian II. von Bayern gehalten. Gedachtnisausgabe zum 100. Jahrestag der Abhal-
tung der Vorlesungen, Darmstadt 1954, 7.

% Vgl. Spenglers Synopsen, a.a. Q. (Anm. 9) I, 70ff.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 155

miteinander verglichen. Jede dieser Kulturen durchliduft nacheinander das
Friihlingsstadium der Vorzeit, das in Friithzeit und Spétzeit unterteilte der
Kultur, sowie schliesslich das Stadium der Zivilisation. Wihrend Friihzeit
und Spitzeit der Kulturphase Sommer und Herbst entsprechen, ist die von
ihr unterschiedene Zivilisation gleichbedeutend einem kulturgeschichtli-
chen Winter.

Geistesgeschichtliche Kennzeichen der Zivilisation sind nach Spengler
das Aufkommen einer materialistischen Weltanschauung, das Vordringen
philosophischer Skepsis, der Abschluss mathematischer Theorien, das Ab-
sinken der Philosophie auf das Niveau einer professoralen Kathederwissen-
schaft sowie die Ausbreitung einer letzten Weltstimmung. Im Unterschied
zur Kultur fehlt es der Zivilisation an innerer Gestaltungskraft. Deren Feh-
len zeigt sich auf kiinstlerischem Gebiet in der von Spengler kritisierten
«modernen Kunst», im Abgleiten von Kunst und Architektur ins Kunstge-
werbe, im Ende der Formentwicklung und in der Uberhandnahme des
Ornamentalen und der Imitation, sowie in einem Stil von Représentations-
kunst im Dienst der Macht und der Massenwirkung. Politisch schliesslich ist
die Zivilisation die Epoche der Massen, der Metropolen und der kosmopoli-
tischen Gesinnung. Ihre Kennzeichen sind zunéchst die Herrschaft des Gel-
des in der Politik und damit (!) das Aufkommen der Demokratie, spiter die
Ausbildung des Cisarismus, das heisst der Sieg der Gewaltpolitik einzelner
Fiihrergestalten iiber Finanzmacht und Demokratie. In dieser Phase 16sen
sich die Nationen zu formlosen Bevolkerungsmassen auf, die schliesslich in
einem grossen Imperium miteinander verschmolzen werden, welches despo-
tische Ziige trigt. Gegen Ende des Zeitalters der Zivilisation entsteht der
Nepotismus von Einzelherrschern. Die Welt wird als Beute verteilt oder von
neuen, jungen Volkern nach und nach erobert. Schliesslich treten urmensch-
liche Zustinde ein und hohlen die hochzivilisierte Lebensform von innen
aus.

Weit davon entfernt, der Gipfel einer geradlinig ansteigenden Weltge-
schichte zu sein, sind das 19. und 20. Jahrhundert nach dem Urteil Spenglers
der Beginn des Untergangs, die Anfangsjahrhunderte des kulturgeschichtli-
chen Winters im Abendland, dessen Ende fiir die Zeit nach 2200 n. Chr.
berechnet wird. Die Gegenwart stellt lediglich ein Durchgangsstadium dar,
wie es unter gewissen historischen, an Kulturen der Vergangenheit zu studie-
renden Bedingungen notwendigerweise eintreten muss. Fiir Spengler gilt es
als ausgemacht, dass die kiinftige Entwicklung des Abendlandes «ein in
Hinsicht auf Form und Dauer streng begrenztes und unausweichlich bestimm-
tes Einzelereignis der Historie vom Umfang weniger Jahrhunderte ist, das aus
den vorliegenden Beispielen iibersehen und in wesentlichen Ziigen berechnet



156 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs

werden kann»*. Der Untergang des Abendlandes ist also keine zukiinftige
Katastrophe, sondern ein sich bereits in der Gegenwart abspielendes Ge-
schehen®, nicht ein pl6tzlich hereinbrechendes Ereignis, sondern ein Pro-
zess; ein Prozess freilich, iiber den Spengler Endzeitberechnungen glaubt
anstellen zu kdnnen. Der Untergang des Abendlandes ist gleichbedeutend
dem Prozess der Zivilisation.*

Spengler hat sich um eine ontologische Fundierung seiner Geschichtsphi-
losophie bemiiht. Seine Ontologie ist im <Untergang des Abendlandes> in
nuce in seinen Ausfiihrungen iiber die Weltangst enthalten. Im Phidnomen
der Angst ndmlich entdeckt Spengler den eigentlichen hermeneutischen
Schliissel zum Versténdnis jeglicher kultureller Entwicklung. Sehnsucht und
Angst sind die «Urgefiihle» jedes auftauchenden Ich. Sie sind die Gefiihle
des Werdens und des Gewordenseins. Jene Weltangst der Kinderseele, die
«Angst vor dem Unwiderruflichen, Erreichten, Endgiiltigen, vor der Ver-
ginglichkeit selbst als dem Verwirklichten»®, steht als «das schopferischste
aller Urgefiihle» auch am Anbeginn aller kulturellen Entwicklung. In seinen
Ausfiihrungen iiber die Weltangst, die er erstaunlicherweise nirgends weiter
verfolgt hat, «sind die Keime fast aller Grundgedanken Spenglers formlich
zusammengeballt, und es hitte nur ihrer Weiterfiihrung und systematischen
Entfaltung bedurft, um auch seine verborgene Metaphysik in ihren Moglich-
keiten wie in ihren Widerspriichlichkeiten ans Licht zu bringen»*. Derartige
Spannungen werden bereits in Spenglers Begriff der Weltangst erkennbar,
der meines Wissens von ihm geprégt worden ist. Wihrend Spengler nimlich
die Weltangst einerseits als gleichrangiges Urgefiihl neben der Sehnsucht
ansiedelt, deutet er sie andererseits als aus der Sehnsucht abgeleitetes Ge-
fiihl. Diese Spannung wirkt sich auf die Ontologie Spenglers aus und fiihrt zu
gewissen Aporien, welche die Tragfidhigkeit der ontologischen Grundlegung
der Kulturphilosophie Spenglers insgesamt in Frage stellen.* Das gilt letzten
Endes auch fiir Spenglers Technikkritik, der wir uns nun zuwenden.

¥ A.a.0. (Anm.9) I, 53.

“ «Die Gegenwart ist eine zivilisierte, keine kultivierte Zeit», Spengler a.a.O.
(Anm. 9) I, 54.

“Vgl. a.a.0. (Anm. 9) I, 42ff.

“ A.a.0. (Anm. 9) I, 108.

“ Schréter a.a. O. (Anm. 2) 195.

# Zu den Aporien der Ontologie Spenglers siehe Schroter a.a.O. (Anm. 2) 213ff;
U. Kortner, Weltangst und Weltende. Eine theologische Interpretation der Apokalyptik,
Gottingen 1988, 95.218f.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 157

II. Die Technik als Taktik des Lebens

Zivilisationskritik schliesst bei Spengler eine Kritik der Technik ein.
Technikkritik meint im Falle Spenglers allerdings nicht die Verwerfung der
Technik, sondern eine kritische Analyse ihres Wesens. Es erstaunt freilich
zunéchst, dass Spengler sich in seinem volumindsen Werk iiber den Unter-
gang des Abendlandes zur Technik lediglich auf den letzten zwolf Seiten
dussert. Auch wenn zu bedenken ist, dass Spengler das Thema der Technik
implizit iiberall dort im Blick hat, wo er die Probleme der Zivilisation
behandelt, kann man doch mit G. Merlio fragen, «ob der relativistische,
antifortschrittliche Rahmen seiner Geschichtsmorphologie Spengler nicht
daran gehindert hat, der Technik den gebiihrenden Platz im Untergang des
Abendlandes einzurdumen»*. Spengler hat die Frage nach der Technik frei-
lich 1931 in einer separaten Schrift unter dem Titel <Der Mensch und die
Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens> wieder aufgegriffen.

Im <Untergang des Abendlandes> wird das Wesen der Technik als «Fest-
stellen» bestimmt. «Fest-stellen» bezeichnet das Wesen des menschlichen
Umgangs mit der Natur, wobei es im Kontext von Spenglers Ontologie als
eine Weise des Bannens zu verstehen ist: Das Bedrohliche wird gebannt,
indem man es in seiner Form und Beschaffenheit «fest-stellt». Wissenschaft
und Technik verhalten sich nach Spengler zueinander wie Mythos und Kul-
tus. Wie die Wissenschaft, so ist auch die Technik eine Weise des Fest-
stellens der Natur. «Die entscheidende Wendung in der Geschichte des
hoheren Lebens erfolgt, wenn das Fest-stellen der Natur — um sich danach zu
richten — in ein Fest-machen iibergeht, durch die sie absichtlich verindert
wird. Damit wird die Technik gewissermassen souverin».* Das Denken
emanzipiert sich vom Empfinden, und die Entfremdung von der Natur setzt
in dem Moment ein, wo an die Stelle unmittelbaren Erlebens «ein Bild» von
der Welt tritt.* Das Feststellen der Technik hat grundsitzlich etwas Gewalt-
sames. In ungeahntem Ausmass potenziert sich die Gewaltsamkeit gegen-
iiber der Natur in der modernen Technik des Abendlandes. Spengler nennt
sie im Unterschied zu fritheren Formen «die faustische Technik»*. Aufkom-
mend mit der Gotik, besteht sie in einer von geradezu religioser Inbrunst
durchdrungenen Gewaltsamkeit. Im «seligen Griibeln frithgotischer Mon-
che» offenbart sich «der religiose Ursprung allen technischen Denkens.
Diese inbriinstigen Erfinder in ihren Klosterzellen, die unter Beten und

# Merlio a.a.O. (Anm. 3) 100.

4 Spengler a.a. 0. (Anm. 9) II, 624.
7 A.a.0. (Anm. 9) II, 625.

% A.a.0. (Anm. 9) 11, 627.



158 Ulrich H.J. Kértner, Morphologie des Untergangs

Fasten Gott sein Geheimnis abrangen, empfanden das als einen Gottes-
dienst. Hier ist die Gestalt Fausts entstanden, das grosse Sinnbild einer
echten Erfinderkultur. Die scientia experimentalis, wie zuerst Roger Bacon
die Naturforschung definiert hatte, die gewaltsame Befragung der Natur mit
Hebeln und Schrauben beginnt, was als Ergebnis in den mit Fabrikschloten
und Fordertiirmen iibersdten Ebenen der Gegenwart vor unseren Augen
liegt».* Die moderne Technik wird nicht als Folge, sondern als Ursache der
neuzeitlichen Naturwissenschaften aufgefasst. Wie schon H. Bergson ver-
tritt Spengler die Auffassung, dass der Homo faber dem Homo sapiens
vorausgeht.

Manche seiner Uberlegungen aus dem <Untergang des Abendlandes> hat
Spengler in <Der Mensch und die Technik> vertieft. Gleichzeitig hat er sich in
dieser Schrift aufgrund einer nun mehr an den Anfingen menschlicher
Geschichte orientierten Sichtweise um eine allgemeinere, weiter angelegte
Deutung der Technik bemiiht. Technik ist jetzt «etwas ungeheuer Allgemei-
nes. Sie reicht weit iiber den Menschen zuriick in das Leben der Tiere, und
zwar aller Tiere».® Das Wesen der Technik muss deshalb nicht so sehr aus
der Religion, wie noch im <Untergang des Abendlandes> angenommen,
sondern aus dem Kampf ums Dasein heraus verstanden werden. Um zu
iiberleben, bedarf es im Kampf des Lebens einer Taktik. «Die Technik ist die
Taktik des ganzen Lebens».”* Vom Tier unterscheidet sich der Mensch da-
durch, dass er «der Schopfer seiner Lebenstaktik» geworden ist. «Und die
innere Form dieses schopferischen Lebens nennen wir Kultur».”®> Dement-
sprechend begreift Spengler in seiner Technikschrift Kulturgeschichte als
Geschichte der Technik. Die Frage nach der Technik steht fortan nicht am
Ende, sondern am Anfang seiner Kulturphilosophie.

Spengler fiihrt die Entwicklung der Technik zuriick auf eine Stufung des
Lebens. Diese orientiert sich nicht an der zoologischen Anatomie, sondern
an der «Physiognomik», das heisst der Beobachtung lebender Korper im
Lebensvollzug, die nach der Seele eines Tieres fragt.”® Fiir Spengler ergibt
sich so neben der zoologischen Klassifizierung der Arten «eine ganz andere

“ A.a.0. (Anm. 9) II, 628; vgl. Spengler a.a. 0. (Anm. 5) 46ff.

% A.a.0. (Anm. 5) 5.

! Ebd.

2 A.a.0. (Anm. 5) 17.

 Neben der anatomischen Betrachtung und Ordnung des Tierreiches kennt Spengler
«noch eine ganz andere, unsystematische Ordnung von Arten des Lebens, die sich nur dem
ungelehrten Miterleben, der innerlich gefiihlten Verwandtschaft von Ich und Du er-
schliesst, wie sie jeder Bauer kennt, aber auch jeder Dichter und Kiinstler» (a.a.O. 11).



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 159

Rangordnung des Lebens, nicht des Leibes»>. Spengler unterscheidet die
Stufen der Pflanzen und der Tiere. Innerhalb der Tierwelt aber besteht nach
Spengler eine Zweiteilung in Pflanzenfresser und Raubtiere. Diese Unter-
scheidung reicht einerseits bis in die Ethik hinein. «Es gibt, wenn man es
richtig versteht, eine Raubtier- und eine Pflanzenfresserethik».” Anderer-
seits wird sie an der Physiognomie der Tiere festgemacht, was freilich recht
undifferenziert geschieht.

Der Mensch ist nach Spengler ein Raubtier, «die Bestie Mensch»*®. Dem
mag sein Korperbau widersprechen. «Aber das geht uns, die wir sein Leben
betrachten, nichts an. In seinem Schicksal, seelisch, ist er ein Raubtier».”’ So
ist der Mensch einerseits mit der Tierwelt verbunden, andererseits aus ihr
herausgehoben. Denn seine Technik ist im Unterschied zu der aller Tiere,
auch anderer Raubtiere, keine unveridnderliche «Gattungstechnik», son-
dern individuell gestaltbar und entwicklungsfahig. «Die Technik im Leben
des Menschen ist bewusst, willkiirlich, verdnderlich, personlich, erfinde-
risch».”® Darum entsteht erst mit dem Menschen die Kultur, welche die
innere Form seiner schopferischen Technik ist.

Mit der Entstehung des Menschen also setzt die Entwicklung von Kultur
und Technik im engeren Sinne ein, wobei nicht an einen kontinuierlichen
Entwicklungsprozess, sondern an plétzlich auftretende Verdnderungen im
Sinne der Mutationstheorie von H. de Vries gedacht ist.” Die erste Entwick-
lungsstufe des «erfinderischen Raubtieres» Mensch® beginnt mit der gleich-
zeitigen Entstehung der menschlichen Hand und Erfindung des Werk-
zeugs.® Auf einer zweiten Stufe bilden sich — wiederum zeitgleich — die
Wortsprache und die gemeinsame Unternehmung von Menschen heraus,
das planméssige Tun zu mehreren.” In beiden Fillen bedingen die physio-
gnomische und die technisch-kulturelle Entwicklung einander gegenseitig.

Unter dieser Voraussetzung konstruiert nun Spengler eine Kulturge-
schichte der Menschheit. Urspriinglich war der Mensch ein Einzelginger.
«Der fritheste Mensch horstet einsam wie ein Raubvogel».® Allenfalls bilde-

% A.a.0.1L

S A.0.0.15.

% A.a.0.13.

7 A.a.0.16, Anm. 1. Zur Raubtierethik, deren Gedanke auf Nietzsche zuriickgeht,
vgl. Spengler, Jahre der Entscheidung (s. Anm. 17), 13f.

% A.a.0. (Anm. 5) 17.

¥ A.a. 0. 18f.

©A.a.0.18.

% Vgl. a.a.O. 18ff.

2 Vgl. a.a. Q. 26ff.

% A.a.0.23.



160 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs

ten die Menschen locker organisierte «Rudel». Erst mit dem Aufkommen
des fliessenden Sprechens, der Wortsprache, kommt es zum Leben in Ver-
bianden. Damit setzt aber die Hierarchisierung des Lebens ein. «Es gibt
Fiihrerarbeit und ausfiihrende Arbeit» und deshalb fortan fiir immer «zwei
Arten von Menschen», eben Fithrer und Gefiihrte.* Das Entstehen des
Lebens in organisierten Verbdnden ist allerdings verbunden mit einem Ver-
lust an Freiheit. Das gilt fiir Fiihrer wie Gefiihrte gleichermassen. Diese
Entwicklung fiihrt andererseits zu kulturhistorischen Neuerungen. Aus den
Raubtierkdmpfen zwischen einzelnen Individuen wird der organisierte
Krieg, aus der Vernichtung des Besiegten wird das Gesetz, das immer das
Recht des Stiarkeren kodifiziert, ebenso der Friede als Recht des Besiegten,
das zwischen Stammesverbinden gilt. Ausserdem wird der Staat gebildet als
«die innere Ordnung eines Volkes fiir den dusseren Zweck»®.

Gibt es in der kulturellen und technischen Entwicklung scheinbar einen
Fortschritt, obwohl Spengler urspriinglich einen solchen negierte, so ist doch
die Geschichte der Technik zugleich eine Geschichte wachsender Entfrem-
dung des Menschen von der Natur. Thr Beginn féllt mit dem ersten Auftreten
des Menschen zusammen. Schon auf dessen frithester Entwicklungsstufe
«beginnt <Kunst> als Gegenbegriff zu Natur». «Der schopferische Mensch ist
aus dem Verbande der Natur herausgetreten, und mit jeder neuen Schop-
fung entfernt er sich weiter und feindseliger von ihr.» Die Weltgeschichte ist
die tragische «Geschichte eines Emporers»; tragisch deshalb, weil die Natur
letztlich stérker bleibt. «Der Kampf gegen die Natur ist hoffnungslos, und
trotzdem wird er bis zum Ende gefiihrt werden».®

Nur scheinbar verbessern Sprache und Organisation die Ausgangsbedin-
gungen des Menschen in diesem ungleichen Kampf. Der Fortschritt ist aber
kein tatsédchlicher. Zunéchst ndmlich entsteht mit der Wortsprache das Den-
ken, welches berechnet und plant und — den Menschen versklavt.” In dieser
These Spenglers schligt erkennbar die Abneigung der Lebensphilosophie
gegeniiber dem Rationalismus durch. Schliesslich aber wird der Mensch
sogar Sklave seiner eigenen Technik, die ndmlich nicht etwa Arbeit erspart,
sondern umgekehrt infolge ihrer stindigen Innovation und Expansion ein
Mehr an Arbeitskriften erfordert.®® Die Technik schafft die Masse als neue
Grosse, gegen die sich der erst hier und jetzt entstehende Individualismus

% A.a.0.35.

S A.a.0.37.

% Alle Zitate a.a.O. 24f.
% A.a. 0. 32.

% Vgl. a.a. 0. 39.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 161

zur Wehr setzt, «das letzte Aufbdumen der Raubtierseele gegen die Gefan-
genschaft in der Kultur»®.

Eine dritte Phase der Technikgeschichte ldsst Aufstieg und Ende der
Maschinenkultur erleben.” Was sich scheinbar wie Fortschritt ausnimmt, ist
doch tatsichlich der Ausgang der Geschichte, und zwar der Geschichte
iiberhaupt. War das Symbol der vorhergehenden Epoche das Haus”, so ist
das Sinnbild der Maschinenkultur die Stadt™. Sie symbolisiert die entstehen-
de Gesellschaft, die einerseits durch den Gegensatz zweier Urstinde — Adel
und Priestertum — gekennzeichnet ist. Beide Stéinde verkorpern die gegen-
sidtzlichen Ideen einer Welt der Tatsachen und des Schicksals und einer Welt
der Wahrheiten und Kausalititen.” Andererseits wird die Gesellschaft
durch den Luxus geprégt, das heisst durch «Kultur in anspruchsvollster
Form», welche alle Lebensbereiche durchherrscht und auch die Maschinen-
technik selbst bestimmt.”™

Der unversohnliche Gegensatz von Leben und Denken, der Welt der
Tatsachen und der Welt der Wahrheiten, erreicht seinen Hohepunkt in der
abendlindischen, der faustischen Kultur, «in der das stolze Blut der Raubtie-
re sich zum letzten Mal gegen die Tyrannei des reinen Denkens auflehnt»".
In ihr, und zwar in dieser Kultur allein, «ist die Theorie von Anfang an
Arbeitshypothese»™. Die Theorie, insbesondere die mathematische Metho-
de, ist Werkzeug in der Hand des homo faber. Das Experiment, das Bacon
fordert, ist «die Befragung der Natur mit der Folter». «Es ist die Kriegslist
geistiger Raubtiere».” Nunmehr sollen nicht nur die Rohstoffvorkommen
der Natur gepliindert, sondern die Natur insgesamt und ihre Krifte als
Arbeitskraft der Technik unterjocht werden. «Der Begriff der Beute des
Raubtieres wird zu Ende gedacht. Nicht dies und das, wie das Feuer, das
Prometheus stahl, sondern die Welt selbst wird mit dem Geheimnis ihrer
Kraft als Beute davongeschleppt, hinein in den Bau dieser Kultur».”

Der scheinbare technische Fortschritt innerhalb der faustischen Kultur ist
doch in Wahrheit die Ursache ihres unvermeidlichen Untergangs.” Dass es

% A.a.0.40.

" Vgl. a.a.0. 42ff.

1 Vgl. a.a.0. 39.

2 Vgl. a.a.0. 42.

B A.a.0.45.
“A.a.0.43.

5 A.a.0.45.

% A.a.0. 46; vgl. Spengler a.a.O. (Anm. 9) II, Kap. III, § 19.
7 A.a.0. (Anm. 5) 47.
B A.a.0. 48t
?A.a.0.41.



162 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs

zur Kulturkatastrophe kommen muss, ist fiir Spengler eine unverriickbare
Tatsache. Der vordergriindig betrachtet rasante Fortschritt und Aufstieg der
abendldndischen Kultur ist in Wirklichkeit «das Tempo der letzten Katastro-
phen»®. So nimmt die «Tragddie» ihren Lauf. «Die Schopfung erhebt sich
gegen den Schopfer: Wie einst der Mikrokosmos Mensch gegen die Natur, so
emport sich jetzt der Mikrokosmos Maschine gegen den nordischen Men-
schen».® Spengler benennt mehrere Faktoren, die zur Katastrophe fiihren
miissen. Darunter sind irreversible Schadigungen der Umwelt und Rohstoff-
mangel in baldiger Zukunft nicht einmal der entscheidende. Verhéngnisvol-
ler noch ist die Erosion der im technischen Zeitalter iiberlebensnotwendigen
Schicht der Fithrungskrifte. «Die Flucht der geborenen Fiihrer vor der Ma-
schine beginnt. Bald werden nur noch Talente zweiten Ranges, Nachziigler
einer grossen Zeit, verfiigbar sein».® Modern gesprochen fiihrt eine Ausstei-
germentalitdt zum Zusammenbruch der ohne Fiihrungselite lebensunfihi-
gen technisierten Zivilisation. Zu diesem Niedergang trégt als dritter Faktor
das bei, was Spengler als «Verrat an der Technik» anprangert, niamlich die
Weitergabe technischen Wissens an Entwicklungslédnder.® Die europidischen
Volker biissen auf diese Weise ihre Vormachtsstellung und Absatzmirkte
ein, weshalb beispielsweise die Arbeitslosigkeit und die Weltwirtschaftskrise
Ende der zwanziger Jahre keine Krisen waren, «sondern der Beginn einer
Katastrophe»*. Dass die Geschichte der modernen Technik auf anderen
Kontinenten fortgeschrieben werden konnte, schliesst Spengler aus. «Fiir
die Farbigen» némlich «ist die faustische Technik kein inneres Bediirfnis».
Sie werden sich ihrer lediglich so lange bedienen, wie sie die Uberlegenheit
gegeniiber dem Abendland anstreben. Dann aber wird die faustische Tech-
nik mit dem abendlidndischen Menschen untergehen. Deshalb also nédhert
sich die Geschichte der abendlédndischen Technik «schnell dem unausweich-
lichen Ende. Sie wird von innen her verzehrt werden wie alle grossen For-
men irgendeiner Kultur. Wann und in welcher Weise wissen wir nicht».*
Zusammenfassend muss man feststellen, dass Spengler Kultur und Tech-
nik keineswegs grundsétzlich ablehnt. Im Gegenteil ist nach seiner Auffas-
sung allgemein betrachtet Technik als Taktik des Lebens im Kampf ums
Dasein unbedingt zu bejahen. Kritisiert wird die Technik des Menschen,
insofern sie das Leben, das sie im Kampf ums Dasein beglinstigen soll, in

8 A.a.0.42.
! A.a.0.52
8 A.a.0.57.
8 A.a. 0. 58ff.
8 A.a.0.6l.
8 Ebd.



Ulrich H.J. Kdrtner, Morphologie des Untergangs 163

seinen eigentlichen Moglichkeiten erheblich und in zunehmendem Masse
beeintrichtigt. Mit Hilfe der Technik behauptet sich der Mensch gegeniiber
der restlichen Natur zu einem hohen Preis, nédmlich dem Preis seiner Frei-
heit. Die Geschichte der Technik und der Kultur ist die Geschichte eines
zunehmenden Freiheitsverlustes. Es ist die tragische Geschichte der Selbst-
iberlistung, der Selbstfesselung, der Selbstdisziplinierung und Selbstver-
stimmelung des einst so ungebundenen und stolzen Raubtiers. Im Unter-
gang der Zivilisation vollendet sich die Selbstzerstorung der Bestie Mensch.

Aus Spenglers Philosophie der Technik spricht die Bewunderung fiir das
Raubtier, fiir das elementare, durch keine Rationalitit von sich selbst ent-
fremdete Leben. Gleichwohl pladiert Spengler nicht fiir die Riickkehr zu
archaischen Lebensformen. Spengler sucht nicht nach Wegen zu einem
alternativen Leben. Er mobilisiert nicht wie die zeitgenossische Jugendbe-
wegung zur Zivilisationsflucht. «Die Zeit ldsst sich nicht anhalten; es gibt
keine weise Umkehr, keinen klugen Verzicht».* Spengler teilt den amor fati
Nietzsches® und fordert deshalb dazu auf, die Entwicklung der Zivilisation
trotz der ihr innewohnenden Tragik zu bejahen. Konkret heisst das fiir das
Nachkriegsdeutschland, sich nicht auf die Rolle des Landes der Dichter und
Denker zu beschrinken, sondern sich entschieden technischen und wirt-
schaftlichen Innovationen zu 6ffnen. Man versteht, weshalb Spengler gera-
de unter den Vertretern der deutschen Industrie Sympathien erweckte.

Freilich endet Spenglers Technikschrift noch diisterer als <Der Untergang
des Abendlandes>. Sah er in seinem Opus magnum noch eine neue Kultur in
Zentralasien heranreifen®, so hilt er es in <Der Mensch und die Technik>
allenfalls fiir méglich, «dass noch ein matter Nachziigler kommt, etwa ir-
gendwo in der Ebene zwischen Weichsel und Amur und im nichsten Jahr-
tausend, hier aber ist der Kampf zwischen der Natur und dem Menschen, der
sich durch sein historisches Dasein gegen sie aufgelehnt hat, praktisch zu
Ende gefiihrt worden»®.

% Ebd.

8 A.a.0.15,

8 Siehe dazu G.L. Ulmen, Metaphysik des Morgenlandes — Spengler iiber Russland,
in: Ludz (Hg.), a.a. 0. (Anm. 2) 123-173.

% Spengler a.a.O. (Anm. 5) 44.



164 Ulrich H.J. Kértner, Morphologie des Untergangs
III. Der Prophet des Untergangs

Spengler ist mehr als ein ruhig den Gang der Geschichte beobachtender
Kulturphilosoph. Durchgiingig durchzieht sein Werk ein prophetischer Ton.
Man sagt nicht zuviel, wenn man in Spengler einen selbsternannten Prophe-
ten des Untergangs sieht, dessen eigene Schriften ihrerseits ein Symptom des
prophezeiten Endes, eben ein Zeichen der Zeit sein wollen.” Die Gegen-
wart soll enthiillt werden als Endzeit, als Wirklichkeit im Untergang. Die
Katastrophe — nicht etwa die Krise — wird zur Normalform erklért, in wel-
cher sich der Gang der Geschichte vollzieht. «Die Geschichte hat mit
menschlicher Logik nichts zu tun. Ein Gewitter, ein Erdbeben, ein Lava-
strom, die wahllos Leben vernichten, sind den planlos elementaren Ereignis-
sen der Weltgeschichte verwandt. Und wenn auch Vélker zugrunde gehen
und alte Stédte altgewordener Kulturen brennen oder in Triimmer sinken,
deshalb kreist die Erde weiter ruhig um die Sonne und die Sterne ziehen ihre
Bahn».”

Mit gewissem Recht lassen sich Spenglers Werke, zumindest die Schriften
seiner letzten Jahre, als moderne Spielart apokalyptischer Enthiillungslite-
ratur interpretieren. Aufgedeckt werden soll die katastrophische Verfasst-
heit der Wirklichkeit, die sich in der Gewissheit des Endes aller Dinge
verdichtet. Alles hat seine je eigene Zeit, die definitiv begrenzt ist. Das
apokalyptische Zeitmass der Frist kehrt in Spenglers Geschichtsprognosen
wieder. Geschichtsphilosophie gerét bei ihm zur Katastrophentheorie. Ent-
hiillt wird aber auch die vermeintlich wahre Natur des Menschen, eben seine
Raubtiernatur, welche den Untergang unvermeidlich werden l&sst.

Spenglers Analysen sind vom historischen, vom politologischen, aber
auch vom biologischen, paldontologischen und anthropologischen Stand-
punkt aus anfechtbar. Scharfsinnige Einsichten sind eingewoben in proble-
matische Theoreme und Theorien. Das gilt fiir Spenglers Historisierung der
Idee der Bestie Mensch ebenso wie fiir seine Konstruktion autarker Kultu-
ren und seine Geschichtsspekulation, in die seine Zivilisations- und Technik-
kritik eingebettet ist. In vielen Fillen spricht aus der vermeintlichen Zeit-

% So auch Schroter a.a. O. (Anm. 2) 237ff.
! Spengler, Jahre der Entscheidung (Anm. 17), 13f.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 165

analyse nur der Zeitgeist der konservativen Revolution.” Die Grenzen
Spenglers werden spitestens daran erkennbar, dass sich sein Untergangs-
denken von vornherein dem Gedanken verschliesst, eine wissenschaftlich-
technische Weltzivilisation kdnne heraufziehen und die weitere Geschichte
der Menschheit bestimmen; eine Moglichkeit, mit der etwa Alfred Weber,
Karl Jaspers oder auch Spenglers Freund Leo Frobenius gerechnet haben.

Spengler hat sein Werk nicht nur als Prophezeiung, sondern zugleich als
Symptom des Untergangs verstanden. «Und wir Menschen des 20. Jahrhun-
derts steigen sehend hinab. Unser Blick fiir Geschichte, unsere Féhigkeit,
Geschichte zu schreiben, ist ein verriterisches Zeichen dafiir, dass sich der
Weg abwiirts senkt. Nur auf dem Gipfel hoher Kulturen, bei ihrem Uber-
gang zur Zivilisation, tritt fiir einen Augenblick diese Gabe durchdringender
Erkenntnis auf».” Spengler glaubte sich im Besitz dieser endzeitlichen Ga-
be. Er wird damit als Person selbst einer Interpretation in apokalyptischen
Kategorien zugénglich: In der Zeit nach Vollendung seines Hauptwerkes
tiber den Untergang des Abendlandes geriet Spengler mehr und mehr in die
Rolle des Unheilspropheten.* Seine selbstgewihlte Rolle war freilich nicht
diejenige des neutestamentlichen Sehers Johannes, dessen Gestalt in Hol-
derlins <Patmos> iiberschriebenem Gedicht nachwirkt, aus dem spater Heid-
egger seine endzeitliche Hoffnung schopfte, sondern die Rolle Kassandras,
die Trojas Untergang und den Tod Achills weissagte, dessen Lebenshaltung
sich Spengler zum Vorbild wihlte.”

Letztlich wurde Spengler zum Prophet seines eigenen Untergangs. Dass
sich diese latent todessilichtige Untergangsphilosophie an sich selbst be-
rauschte, gehort zu den vielen Fragwiirdigkeiten des Spenglerschen Werkes.

%2 Auf den apokalyptischen Geist im <Untergang des Abendlandes> hat bereits Ernst
Blochs Schiiler Joachim Schumacher aufmerksam gemacht, Spenglers Werk allerdings
zugleich als «Ideologie des Chaos» und «falsche Apokalypse des Biirgertums» als einer
niedergehenden Klasse diffamiert. Siehe J. Schumacher, Die Angst vor dem Chaos. Uber
die falsche Apokalypse des Biirgertums (1937), NA Frankfurt a. M. 1972, 59f. Vgl. auch
G. Lucédcs, Von Nietzsche zu Hitler oder der Irrationalismus und die deutsche Politik,
Frankfurt a. M. 1966, 149ff. Dass <Der Untergang des Abendlandes> als moderne Spielart
der Gattung apokalyptischer Literatur zuzuordnen ist, zeigt die literaturwissenschaftliche
Arbeit K. Vondungs iiber die apokalyptischen Traditionen in Deutschland. Siehe K. Von-
dung, Die Apokalypse in Deutschland, Miinchen 1988, 147ff. Zum apokalyptischen Den-
ken im Werk Spenglers vgl. auch Kortner a.a. O. (Anm. 44) 212ff.

 Spengler a.a. 0. (Anm. 5) 8f.

* Diesen Aspekt hat C. Breysig, Der Prophet des Untergangs, in: Velhagen u. Kla-
sings Monatshefte 35, 1920/21, H.9 beleuchtet.

% Vgl. Spengler a.a.O. (Anm. 5) 6.



166 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs
IV. Faustische Technik und Ge-Stell

Ungeachtet mancher problematischer Voraussetzungen und Schlussfol-
gerungen bleibt Spenglers Beitrag zu einer Philosophie der Technik wichtig,
insofern er neben der Kulturphilosophie E. Jiingers die Technikinterpreta-
tion Heideggers erkennbar beeinflusst hat. Namentlich Spenglers Einfluss
auf die Spitphilosophie Heideggers reicht erheblich weiter als dieser selbst
zu erkennen gibt.*

Heideggers Kritik der abendlédndischen Metaphysik und seine in diesem
Zusammenhang entwickelte Philosophie der Technik wissen sich ausdriick-
lich den Schriften Ernst Jiingers verpflichtet. Heidegger fand in ihnen,
insbesondere in Jiingers Werk <Der Arbeiter> von 1932, ein wesentliches
Verstindnis der Metaphysik Nietzsches ausgesprochen, durch welches seine
eigene Deutung der Geschichte der Metaphysik und seine Formulierung der
Aufgabe ihrer Uberwindung wichtige Anregungen empfangen haben.”” Im-
merhin hat Heidegger im Rahmen seiner Nietzsche-Interpretation aus-
driicklich die Bedeutung auch der Kulturphilosophie Spenglers unterstri-
chen und den Untergang des Abendlandes als Moment der Geschichte des
Seins interpretiert.”

Wenn sich Heidegger im iibrigen nur beildufig auf Spengler beruft, so ist
doch zumindest dessen indirekter Einfluss auf Heideggers Spitwerk, wie
sich zeigen lésst, nicht unerheblich. Denn gerade die Schriften Jiingers, auf
die Heidegger sich beruft, verdanken ihre wesentlichen Grundeinsichten
niemand anderem als Oswald Spengler.

% Wir suchen im Folgenden eine These zu erhirten, die A. Jiger, Gott. Nochmals
Martin Heidegger, Tiibingen 1978, 354, aufgestellt hat. Zum Technikverstindnis Heideg-
gers siehe ausserdem M. Trowitzsch, Technokratie und Geist der Zeit. Beitrége zu einer
theologischen Kritik, Tiibingen 1988, 83-195. Jiager wie Trowitzsch weisen zu Recht darauf
hin, dass Heideggers Kritik der neuzeitlichen Technik bisher viel zu wenig Beachtung
gefunden hat, obwohl sie, wie H.-G. Gadamer, Heideggers Wege. Studien zum Spétwerk,
Tibingen 1983, 19, hervorhebt, eine gedankliche Konsequenz und Radikalitat besitzt, «die
ihresgleichen innerhalb der akademischen Philosophie unseres Jahrhunderts nicht hat».
Zur Technikdeutung Heideggers siehe auch G. Seubold, Heideggers Analyse der neuzeit-
lichen Technik, Freiburg 1986.

7 Vgl. M. Heidegger, Uberwindung der Metaphysik, in: ders., Vortrige und Aufsitze,
Pfullingen 1954, 71-99, hier 72; ders., Die Selbstbehauptung der Deutschen Universi-
tat/Das Rektorat 1933/34, Frankfurt a. M. 1983, 24.

% M. Heidegger, Was heisst denken?, Tiibingen 1954, 14.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 167

Das gilt nicht zuletzt fiir Jiingers Werk <Der Arbeiter>”*. Ein Exemplar
desselben schickte Jiinger an Spengler mit einer handschriftlichen Wid-
mung.'™ Dass diese Widmung weitaus mehr als eine gewisse Sympathie
Jiingers fiir Spengler bezeugt, zeigt ein Vergleich des <Arbeiters> mit Speng-
lers Aufsatz <Preussentum und Sozialismus> von 1920 sowie mit dessen 1933
erschienenem Werk <Jahre der Entscheidung>. Eine genaue Analyse zeigt,
dass die Grundkonzeption von Jiingers <Arbeiter> in den Schriften Spenglers
bereits enthalten ist, wie auch Jiingers Sozialismusidee mit dem von Speng-
ler konzipierten preussischen Sozialismus mehr oder weniger identisch ist.'
Aber auch Spenglers Hauptwerk <Der Untergang des Abendlandes> hat die
Metaphysik Jiingers in hohem Masse beeinflusst. Augenscheinlich ist zum
Beispiel auf Spenglers Morphologie der Weltgeschichte der Gestaltbegriff
zuriickzufiihren, der in Jiingers <Arbeiter> grundlegend ist.'” Jiingers Tech-
nikkritik fiihrt bis in die Einzelheiten hinein, ohne seine Quelle zu erwih-
nen, wesentliche Gedanken Spenglers aus dem Schlusskapitel des <Unter-
gangs des Abendlandes> {iber die Technik fort."”® Von Spengler hat Jiinger
die Grundidee eines Reifungsprozesses der sogenannten faustischen Kultur
iibernommen, diese jedoch von ihren bei Spengler massgeblichen ge-
schichtsphilosophischen Voraussetzungen geldst. Im Unterschied zu Speng-
ler neigt Jinger ndmlich durchgéngig zu einer universalhistorischen Ge-
schichtsauffassung, welche Spengler ja im <Untergang des Abendlandes>
ausdriicklich verworfen hat. Ubereinstimmung wie Differenz zu Spengler
ldsst ein Brief Jiingers aus dem Jahre 1922 erkennen. Einerseits wird in ihm
die Geschichtskonzeption Spenglers kritisiert, weil die Menschheitsge-
schichte eine Einheit bilden miisse, solle Geschichtsphilosophie nicht in

# E. Jiinger, Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Hamburg 1932, NA Stuttgart 1982.

10 Ein Faksimile dieser Widmung ist abgedruckt bei Niher a.a.O. (Anm. 1) 117. Vgl.
auch H.P. des Courdes/H. Miihleisen, Bibliographie der Werke Ernst Jiingers, Stuttgart
1985, 85.

I Auf die von vielen Interpreten iibersehenen Parallelen zwischen Jiinger und Speng-
ler haben H.-P. Schwarz, Der konservative Anarchist. Politik und Zeitkritik Ernst Jiin-
gers, Freiburg i.B. 1962, bes. 76ff. 79ff., und A. Kerker, Ernst Jiinger — Klaus Mann.
Gemeinsamkeit und Gegensatz in Literatur und Politik. Zur Typologie des literarischen
Intellektuellen, Bonn 1974, 26, aufmerksam gemacht.

12 Vgl. Schwarz a.a.O. (Anm. 101) 40f.

183 Sieh dazu auch Schwarz a.a.O. (Anm. 101) 199f.



168 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs

Nihilismus miinden. Andererseits aber gesteht Jiinger, Spengler habe ihm
«wirklich in vielem die Schuppen gelost»'™.

Nicht nur indirekt auf dem Weg iiber Jiingers <Arbeiter>, sondern auch
direkt lassen sich Parallelen zwischen der Technikkritik Spenglers und der
Technikdeutung Heideggers ziehen. So besteht eine auffillige Ndhe von
Heideggers Bestimmung des Wesens der Technik als Ge-Stell zu Spenglers
Analyse des Fest-Stellens. Nach Heidegger erweist sich die moderne Tech-
nik im Umgang mit der Natur als eine Weise des «Entbergens» des im
Seienden Verborgenen, das heisst fiir Heidegger aber der Wahrheit der
Dinge. Das Entbergen der neuzeitlichen Technik ist im Unterschied zu
fritheren Formen kein Hervorbringen im Sinn der moinoic, sondern «ein
Herausfordern, das an die Natur das Ansinnen stellt, Energie zu liefern, die
als solche herausgefordert und gespeichert werden kann»'”. Die Natur wird
zum Objekt, zum Gegeniibergestellten. Sie wird «gestellt» wie ein gehetztes
Wild, gestellt «im Sinne der Herausforderung»'" und damit zum Opfer des
Willens zur Macht. Wie Spengler ordnet auch Heidegger die neuzeitlichen
Naturwissenschaften dem technischen Wissen nach. Wo Spengler beobach-
tet, dass an die Stelle unmittelbaren Erlebens ein Bild von der Welt tritt,
spricht Heidegger vom Zeitalter der Technik als «Zeit des Weltbildes»'”.
Weil die moderne Technik die Natur «stellt», &ndert sich nach Heidegger das
Verhiltnis zur Welt, indem nun die Welt vor-gestellt und das heisst zum Bild
wird. Anders als Spengler unterscheidet Heidegger allerdings priziser zwi-
schen der Technik selbst und dem ihr innewohnenden Wesen. Es ist letzte-

104 E. Jiinger, Die Schleife. Dokumente zum Weg von Ernst Jiinger, zusammengestellt
von A. Mohler, Frankfurt a. M. 1955, 69. Die Augen geoffnet hat Spengler seinem Leser
Jinger nicht zuletzt fiir den Untergang der abendldndischen Kultur, den Jiinger zufolge der
Erste Weltkrieg eingeleitet hat und der globale Ausmasse annimmt. Uber den «planetari-
schen» Prozess der Zerstdrung herkdmmlicher Werte und Lebensformen urteilt Jiinger
a.a.0. (Anm. 99) 78: «Wir nehmen an dem Schauspiel eines Untergangs teil, der nur mit
geologischen Katastrophen zu vergleichen ist.» Der Erste Weltkrieg habe die Welt in einen
Zustand versetzt, «in dem die Katastrophe als das a priori eines verdnderten Denkens
erscheint» (57).

105 M. Heidegger, Die Frage nach der Technik, in: ders., Vortrige und Aufsitze, Pful-
lingen 1954, 13-45, hier 22.

16 Ebd. Ausdriicklich verweist Heidegger im Zusammenhang seiner sich Nietzsche
anschliessenden Beschreibung der raubtierhaften Ziige des neuzeitlichen Umgangs mit der
Natur auf Spengler. Vgl. M. Heidegger, Parmenides. Freiburger Vorlesung vom WS 1942/
43, hg. v. M.S. Frings (GA 54), Frankfurt a.M. 1982, 176: «Der Blick des modernen
Subjekts ist, wie Spengler in der Nachfolge Nietzsches gesagt hat, der Raubtierblick: das
Spidhen.»

7 Vgl. M. Heidegger, Die Zeit des Weltbildes, in: ders., Holzwege, Frankfurt a. M.
1950, 69-103, bes. 80ff.



Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs 169

res, welches nach Heidegger den neuzeitlichen Naturwissenschaften voraus-
liegt.'”® Voraussetzung der modernen Wissenschaft und ihrer exakten, sich
mathematischer Methoden bedienenden Forschung ist die Vergegenstindli-
chung der Welt als Objekt, wie sie nach Heideggers Urteil mit Descartes
anhebt. Erst dessen Philosophie markiert den Anfang dessen, was Heideg-
ger als Vollendung der Metaphysik beschreibt. Bacons scientia experimenta-
lis liegt, abweichend von der Auffassung Spenglers, nicht diesseits, sondern
jenseits der entscheidenden Wende.'™ Ist aufgrund der sachlichen Parallelen
mit einer Beeinflussung der Technikdeutung Heideggers durch diejenige
Spenglers zu rechnen, so erweist sich Heideggers Ontologie der Technik
derjenigen Spenglers jedoch weit iiberlegen.

Freilich ist auch die Nidhe des Entwurfs einer Geschichte des Seins bei
Heidegger zu Spenglers Morphologie des Untergangs der abendldndischen
Kultur unverkennbar. Wie Spengler spricht auch Heidegger von einem Un-
tergang, allerdings nicht demjenigen des Abendlandes, sondern vom «Un-
tergang der Wahrheit des Seienden»'. Bei Heidegger bezeichnet der Begriff
des Untergangs nicht so sehr einen kulturgeschichtlichen Vorgang wie einen
ontologischen Sachverhalt. Ausdriicklich aber, und das ist bemerkenswert,
stellt Heidegger fest, dass sich im seinsgeschichtlichen Untergang der Wahr-
heit des Seienden Spenglers These vom Untergang des Abendlandes be-
wahrheitet."! Die von Spengler diagnostizierte Kulturkatastrophe ist nach
Heidegger das verzogert auftretende Symptom einer Katastrophe des Seins.
Anders als Spengler kennt Heidegger freilich noch eine Hoffnung in der
Finsternis «dieses Zeitalters»'?. Solche Hoffnung schopft Heidegger aus der
von ihm wiederholt zitierten Verheissung Holderlins: «Wo aber Gefahr ist,
wichst/Das Rettende auch»'. Ebensowenig wie Spengler sieht Heidegger
einen Ausweg aus der Katastrophe in der Flucht aus der Zivilisation oder in
Maschinenstiirmerei. Aber wihrend Spengler den endgiiltigen Untergang

%8 Vgl. Heidegger a.a.0. (Anm. 105) 29. Zum Technikverstindnis Heideggers siehe
ferner M. Heidegger, Die Technik und die Kehre (Opuscula 1), Pfullingen *1962.

1% Vgl. Heidegger a.a.O. (Anm. 107) 75: «Je exakter der Grundriss der Natur entwor-
fen ist, um so exakter wird die Moglichkeit des Experiments. Der vielberufene mittel-
alterliche Scholastiker Roger Bacon kann daher niemals der Vorldufer des neuzeitlichen
experimentierenden Forschers sein, sondern er bleibt lediglich der Nachldufer des Aristo-
teles.»

0 Heidegger a.a.O. (Anm. 97) 72.

" Heidegger a.a.O. (Anm. 98) 14.

2 M. Heidegger, Nietzsches Wort «Gott ist tot» (1943), in: ders., Holzwege, Frankfurt
a.M. 1950, 193-247, hier 245.

'8 F. Holderlin, Sdmtliche Werke 2, hg. v. Fr. Beissner, Stuttgart 1953, 173. Vgl. Heideg-
ger a.a. 0. (Anm. 105) 36ff.



170 Ulrich H.J. Kortner, Morphologie des Untergangs

erwartet, sicht Heidegger mit der in hochstem Masse gefahrvollen Entwick-
lung der Technik zugleich eine Rettung sich anbahnen, die freilich nur
erahnt werden kann.

Spenglers Technikkritik endet demgegeniiber mit einem Todessymbol,
jenem rémischen Wachsoldaten, der vor einem Tor in Pompeji starb, weil
man beim Ausbruch des Vesuv vergessen hatte, ihn abzuldsen. «Auf dem
verlorenen Posten ausharren ohne Hoffnung, ohne Rettung, ist Pflicht.[...]
Dieses ehrliche Ende ist das einzige, das man dem Menschen nicht nehmen
kann» ™

Ob tatsdchlich die schonungslos erwartete totale Apokalypse am Ende
des technischen Zeitalters oder aber die Hoffnung auf Rettung das einzige
ist, was man dem Menschen im Zeichen der globalen Bedrohung nicht
nehmen kann, und worauf solche Hoffnung sich griinden l&sst, ist heute
mehr denn je eine offene Frage.

Ulrich H. J. Kortner, Iserlohn

4 Spengler a.a.O. (Anm. 5) 62. Das Symbol des verlorenen Postens hat wiederum
E. Jiinger von Spengler iibernommen. Siehe E. Jiinger, Uber die Linie, Frankfurt a. M.
1951, 8; ders. a.a.0. (Anm. 99) 55. Vgl. dazu G. Kranz, Ernst Jiingers symbolische
Weltschau (Wirkendes Wort 6), Diisseldorf 1968, 211f.



	Morphologie des Untergangs : Zivilisations- und Technikkritik bei Oswald Spengler ; Alfred Jäger zum 50. Geburtstag

